
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 4

Artikel: Paul Rebhuns Spiel von der Gotfürchtigen und keuschen Frauen
Susannen (1536) : ein Bibeldrama aus Luthers Geist - mit
Vorgeschichte und Kontext

Autor: Stern, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Rebhuns Spiel von der Gotfürchtigen und keuschen

Frauen Susannen (1536)

Ein Bibeldrama aus Luthers Geist —

mit Vorgeschichte und Kontext

I

Die Susanna-Geschichte ist in zwei divergierenden Fassungen auf uns
gekommen. Im hebräischen Text des Buches Daniel war sie nicht enthalten.
Eine erste Fassung tauchte in der im 2. Jahrhundert v.Chr. in Ägypten
entstandenen, griechischen Septuaginta auf und bildete dort das 13. Kapitel des
Buches Daniel. Die Septuaginta war bestimmt für die jüdische Diaspora von
Alexandria, wo das Flebräische unter den Ptolemäern zwar noch Sprache der

Liturgie, aber im Alltag am Verschwinden war. Dieser älteren Fassung, die
Luther bevorzugte, folgte rund 150 Jahre später eine jüngere, zur moralischen
Erzählung ausgebaute. Sie war das Werk eines gewissen Theodotion, der die
Geschichte von der Rettung der keuschen Susanna — die Wundertat eines jungen

Propheten — an den Anfang des Buches Daniel stellte. Nur nebenbei sei

erwähnt, dass nach der ZerstörungJerusalems der Sanhédrin in Jamnia um 90
n.Chr. nur noch den hebräischen Text der Haggada gelten Hess und daher die

Susanna-Erzählung wieder aus dem Buch Daniel entfernte. Auch in der Zür-
cherbibel ist sie nicht enthalten. In der Römischen Kirche wurde die Fassung
Theodotions bevorzugt, in die Vulgata aufgenommen und durch das Konzil
von Trient sanktioniert.

Die Susanna-Geschichte verknüpft drei Themen miteinander, erstens das

exemplarische Gottvertrauen einer jungen Frau, zweitens die sexuelle Gier
und Korruptheit zweier Richter, drittens die Präsenz und Hilfe Gottes, der
den Knaben Daniel beauftragt, den drohenden Justizmord an einer Unschuldigen

zu verhindern und die Übeltäter ihrer verdienten Strafe zuzuführen.
Die neuere judaistische Forschung hat sich vor allem der zwei erstgenannten
Themen angenommen. Sie sieht darin für die Entstehungszeit charakteristische

AnHegen in fiktionaler Form gestaltet. Die Situation der in ihrem Garten

badenden schönen jungen Frau, die von lüsternen Alten beobachtet,
bedrängt und dann verleumdet wird, ist nach Ansicht der Judaistin Ellen Spol-
sky ein ModeH, das unter dem Einfluss hellenistischer sexueüer Freizügigkeit
und innerer Zerfallserscheinungen der jüdischen Gemeinschaft entstand;1 es

1 E. Spolsky: Law or the Garden. The Betrayal of Susanna in Pastoral Painting; in:

ThZ 4/65 (2009) S. 332-345



Paul Rebhuns Spiel von der Gotfiircbtigen und keuschen Frauen Susannen 333

stellte — so Spolsky, auf die sich auch das Lexikonfür Theologie und Kirche beruft2
— der jüdischen Gemeinde Alexandrias die Gefahren einer gelockerten
Sexualmoral und schlechten Rechtspflege vor Augen.

Den frühchristlichen Gemeinden Kleinasiens und Roms galt Susanna, wie
Katakombenbilder und Sarkophagreliefs zeigen, als Proto-Märtyrerin, als

Muster an Standhaftigkeit und unbedingtem Vertrauen in Gott.3 Und diese
Funktion behielt sie in vielen Darstellungen auch in der Buchgraphik während

des ganzen Mittelalters. Aber sie produzierte auch polemische
Auseinandersetzungen einiger Kirchenväter mit dem Judentum. So verdächtigten
Origenes und nach ihm auch Hippolytus die jüdischen Schriftgelehrten, sie

hätten die Susanna-Geschichte aus der Thora entfernt, «because of its negative

portrayal of the community's leaders». Und Origenes übermittelte gar
den Bericht eines angeblich jüdischen Informanten, der vermutete: «they [die
alten Richter] were in the habit of approaching respectable women and telling
them that God had given them the power of fathering the messiah, and by
this means were able to seduce.»4 Man hört da bereits das antisemitische
Gemurmel der Ritualmord- und Brunnenvergiftergeschichten.

In Luthers Bibel finden wir die Geschichte wie gesagt unter den Apocrypha,
zusammen mit anderen Wundertaten Daniels, so der Geschichte Vom Tel
Babel und Vom Drachen %u Babel, sowie dem Gebet Asarjas und dem Gesang der

drei Männer im Feuerofen. Diese Distanzierung vom Kanon hatte jedoch im
Luthertum nicht etwa eine Vernachlässigung unseres Textes zur Folge. Besonders

die Susanna-Erzählung wurde ab dem 16. Jahrhundert eine der geschätztesten

Vorlagen vor allem für dramatische Bearbeitungen, die der moralischen

Erbauung wie auch der Festigung christlichen Gottvertrauens dienen
sollten. Einer der interessanteren Versuche dieser Art war das 1535
erstaufgeführte Spiel von der Gofürchtigen und keuschen Frauen Susannen des Pfarrers und
Schulrektors Paul Rebhun (1500?—1546).5 Doch als Vorbereitung sind einige
Gattungsfragen zu klären.

dies. (Hg.): The Judgement of Susanna. Authority and Witness, Atlanta GA 1996,
101-117.

2 Vgl. H. Engel: Art. «Susanna, biblische Personen», LThK 9, Freiburg i.Br. u.a.
2000, 1141.

3 Vgl. L. Popelka: Susanna Hebrea. Theatrum castitatis sive innocentia liberata. Ein
Beitrag zur alttestamentlichen Ikonographie besonders des deutsch-niederländischen

Kunstbereichs, Diss. Wien 1956.
4 A.-J. Levine: «Hemmed In On Every Side». Jews and Women in the Book of

Susanna, in: S. Segovia, M. Tolbert (Hg.): Reading from this place, Philadelphia
1994, 307, Anm. 1.

5 Engel: Susanna (Anm. 2), 1141.



334 Martin Stern

II

Am 2. April 1530 schrieb Luther an den Freund und Mitstreiter Nicodemus
Hausmann, Dramatisierungen biblischer Stoffe sollten «rite et pure» dem
Sinn der Heiligen Schrift entsprechen.6 Das war so quasi die Ausführungsbestimmung

für die schon früher in den Vorreden zu den Übersetzungen der
BücherJudith und Tobias zu lesende Empfehlung, worin es hiess, Judith könnte
«eine gute / ernste / dapffere Tragedie[n]» und Tobias «eine feine liebliche,
Gottselige Comedie[n]» abgeben. Der Reformator glaubte sogar, dass schon
die Juden «der Jugent also mit lust / Gottes wort / und werck eingebildet
haben», und seinen Freund Nicodemus belehrte er im eingangs zitierten Brief,
es sei durchaus zu wünschen, «dasz mans also den Einfältigen vormalet, spielet,

singet oder sagt».7

Das waren Impulse, ohne welche die neue Gattung des protestantischen
Bibeldramas im deutschen Sprachbereich kaum jene Verbreitung gefunden
hätte, die für das 16. Jahrhundert so charakteristisch ist.8 Worin aber
unterschied sich die neue Gattung von den tradierten Gattungen des geistlichen
Spiels, des Fastnachtspiels und des humanistischen Schuldramas?

Die geistlichen Spiele des Mittelalters waren aus der Liturgie hervorgegangene

Grossanlässe der Städte und Klöster. Sie bezweckten den gemeinsamen
Nachvollzug heilsgeschichtlicher Vorgänge wie Sündenfall, Christgeburt,
Passion und Auferstehung, aber auch von Heiligen- und Märtyrer-Viten. Das
Bibeldrama erstrebte Anderes: eine vertiefte Kenntnis und ein je nach
Konfession neues Verständnis der Heiligen Schrift. An erster Stelle standen im 16.

Jahrhundert Stoffe des Alten Testaments, an zweiter Gleichnisse des Neuen,
seltener Geschehnisse der Apostelgeschichte oder der Apokalypse. Besonders

beliebt waren Abraham und Isaak, Absalom, David, Esther, Gideon, Hi-
ob, Jeremias, Joseph und seine Brüder, Judith und Holofernes, Kain und
Abel, Samson und Dalila, Saul, Susanna, Tobias. Aus dem Neuen Testament
wurden bearbeitet: die Bekehrung des Paulus, die Erweckung des Lazarus,
Herodes und Johannes der Täufer, die Hochzeit zu Kana, Judas, der reiche
Mann und der arme Lazarus, der verlorene Sohn, der barmherzige Samariter,
die zehn Jungfrauen, der Besitzer des Weinbergs.

Wie vom mittelalterlichen geistlichen Spiel ist das Bibeldrama der frühen

6 Zitat nach Paul Rebhun: Ein Geistlich Spiel von der Gotfürchtigen und keuschen
Frauen Susannen (1536). Unter Berücksichtigung der Ausgaben von 1537 und
1544, kritisch hg.v. H.-G. Roloff, Stuttgart 1967, Nachwort 136.

7 Rebhun: Ein Geistlich Spiel (Anm. 6), 83f.
8 Vgl. M. Stern: Konfessionalisierung und Politisierung im Bibeldrama der frühen

Neuzeit; in: F. Pennone, R.W. Müller Farguell (Hg.): Nach der Bibel - Après la

Bible. Approaches to the Scriptures, Fribourg CH 2004, 81-96. - Der folgende
Abschnitt basiert zum Teil auf dieser Untersuchung.



Paul Rebhuns Spiel von der Gotfiirchtigen und keuschen Frauen Susannen 335

Neuzeit auch vom reformatorischen und gegenreformatorischen Fastnachtspiel

zu unterscheiden. Einerseits ist dessen Auftreten hauptsächlich auf die

Kampfzeit vor 1530 begrenzt, und andererseits bediente es sich nie biblischer
Vorlagen, sondern benützte kirchliche oder soziale Zu- und vor allem
Missstände für seine oft grobianische Agitation gegen oder für die Papstkirche.

Fliessendere Übergänge bestanden zwischen dem Bibel- und dem
humanistischen Schuldrama, weil letzteres gelegentlich ebenfalls biblische Quellen
benützte, aber zu wesentlich anderem Zweck.9 Schuldramen dienten in erster
Linie der rhetorischen Bildung und der Einübung sittlicher Grundsätze bei
den künftigen Eliten. Sie waren fast immer lateinisch geschrieben, machten
die Zöglinge der Gymnasien mit der Poetik des Aristoteles, mit Terenz
(seltener Plautus), Aristophanes, Euripides (seltener Sophokles) und Seneca
bekannt, und sie verwendeten ebenso oft auch historische Stoffe. Diese
Kompetenz an die Studenten zu vermitteln, war ein durchaus gemeinsames Anliegen

der neu- wie der altgläubigen Lehrer und Geistlichen.
Natürlich gab es auch Überschneidungen. So blieben etwa die meisten

frühen Bibeldramen formal wie aufführungspraktisch noch weitgehend
«mittelalterlich» und daher den geistlichen Spielen äusserlich verwandt.
Aufführungsort waren öffentliche Plätze mit Simultanbühnen, das heisst mehreren
«Ortern», an denen nacheinander gespielt wurde. Die Darbietungen dauerten
lange, gelegentlich zwei Tage, und sie beschäftigten an die hundert Mitwirkende.

«Herolde» fungierten als Sprecher des Prologs und Epilogs, oft auch
des so genannten Argumentums (der Zusammenfassung des Inhalts und seiner

Nutzanwendung). Einzelne Szenen wurden von Musik und Gesang
eingeleitet oder abgeschlossen. Eine Akt- und Szeneneinteilung kannten die
frühen Bibelspiele wie auch die geistlichen Spiele noch nicht.

Wie die entsprechende Forschung zeigt, war das frühneuzeitliche
Bibeldrama eine Begleiterscheinung der Reformation.10 Wie jede neue Bewegung
hatte auch die Reformation einen hohen Kommunikationsbedarf, denn es

ging ja um eine fundamentale Umorientierung des öffentlichen Lebens, des
Geschichtsverständnisses und des Glaubens, um eine Wende im Verhältnis

9 Peter Nusser meinte, die Dramatisierung biblischer Stoffe habe keine primär religi¬
ösen, sondern primär pädagogische Zwecke verfolgt und sei eher eine
Schutzmassnahme der Humanisten gewesen, um die Skepsis der Kirchen gegenüber
«heidnischen» (antiken) Stoffen zu unterlaufen, eine Ansicht, die ich nicht teile.

Vgl. P. Nusser: Deutsche Literatur von 1500 bis 1800. Lebensformen, Wertvorstellungen

und literarische Entwicklungen, Stuttgart 2002, 60ff.
10 Vgl. H. Thomke in: Hans von Rüte: Die Historia des gottesfürchtigen Jünglings

Joseph (1538), in: Hans von Rüte: Sämtliche Dramen Bd. 3, hg.v. F. Christ-Kutter,
K. Jäger, H. Thomke, Bern 2000, 154: «Das Bibeldrama ist eine Schöpfung der
Reformationszeit».



336 Martin Stern

von Kirche und Volk, Kirche und Staat. Natürlich bedienten auch die sich
rasch vermehrenden Druckerzeugnisse diesen Bedarf. Aber Bücher waren
teuer und die Alphabetisierung im ganzen 16. Jahrhundert noch sehr

begrenzt. Hier stellte das öffentliche Schauspiel ein Instrument dar, das auch
des Lesens Unkundige direkt und emotional ansprechen konnte, wie einst die
mittelalterlichen Altarbilder, Fresken, Statuen und Glasmalereien.

Doch dieser Kommunikationsbedarf erklärt noch nicht, warum gerade
biblische Stoffe zum bevorzugten Inhalt einer neuen Dramengattung wurden.
Zu bedenken ist insbesondere, dass die Reformation — vor allem in der

Zwingli- und Calvinkirche — fast den gesamten Zeremonialapparat beseitigte,
von der Messe über den Altarschmuck und von den Statuen und Gemälden
bis zur Musik.11 (In Zürichs Kirchen wurden Orgeln erst im 19. (ahrhundert
wieder zugelassen!) Diese «Verödung» des Gottesdienstes durch seine Reduktion

auf Lesung, Predigt, Gebet und Gemeindegesang konnten Aufführungen

von Bibeldramen mit ihrem auch die Schau- und Hörlust befriedigenden
Aufwand teilweise kompensieren. Und dank ihrer Stoffe waren sie sogar in
einem gewissen Sinn öffentlicher Gottesdienst.

Doch es gibt noch einen weiteren vermutbaren Grund für deren Popularität:

Jede Bewegung, die einen Traditionsbruch herbeiführt, steht unter dem
Druck, sich zu legitimieren. Indem die mehrheitlich alttestamentlichen
Bibeldramen oft Parallelen zwischen Gegenwart und jüdischer Stammesgeschichte
suggerierten, indem sie zum Beispiel die Kämpfe Israels mit seinen Gegnern
mit dem Glaubenskampf der Reformation gegen die Papstkirche verglichen,
förderten sie die Überzeugung der Zuschauer und Leser, das wahre Gottesvolk

zu sein. Es fällt auf, dass in diesen Texten immer wieder vorgebracht
wird, gerade die Kleinheit und Schwäche der alttestamentlichen Stämme habe
Gott die Möglichkeit gegeben, seine Bundestreue zu beweisen und seine
Allmacht zu zeigen, indem er auf wunderbare Weise Israel rettete. Aus solchen
Darbietungen konnte somit für das ebenfalls minoritäre protestantische
Kirchenvolk Trost, Bestätigung und Hoffnung gewonnen werden.

III

Manches nun vorbereitend Mitgeteilte gilt entsprechend für das Susanna-Drama

unseres Autors.12 Paul Rebhun stammte aus Waidhofen an der Ybbs im

11 Vgl. E. Ullmann: Von der Macht der Bilder — Kunst und Reformation, Leipzig
1985, 17: «Die Bilder waren zum Problem geworden, selten war man sich ihrer
Macht so bewusst wie gerade in der Zeit der Reformation.»

12 Zu Leben und Werk vgl. P.F. Casey: Paul Rebhun. A biographical Study, Stuttgart
1986.



Paul Rebhuns Spiel von der Gotfürchtigen und keuschen Frauen Susannen 337

damaligen Oberösterreich. Sein Vater war Rotgerber, ein jüngerer Bruder
wurde Kantor, später Pfarrer im Vogtland.

Der Name Paul Rebhuns begegnet urkundlich erstmals 1526, als er Kantor

zu St. Martin im sächsischen Zwickau und Kollaborator an der dortigen
Lateinschule ist. Seine gediegene antike Bildung und sein gutes Verhältnis zu
Luther und Melanchthon machen es wahrscheinlich, dass er in Wittenberg
studierte, doch es gibt keine Hinweise auf ihn in der Wittenberger Matrikel
oder den Verzeichnissen der Baccalaurei und der Magister.

In Zwickau heiratete Rebhun die Tochter eines Tischlers, zu deren
Verwandtschaft der Drucker und Verleger Wolffgang Meyerpeck gehörte, in dessen

Offizin später Rebhuns Dramen gedruckt wurden. Von Zwickau ging
Rebhun 1529 als Schulmeister nach Kahla in Thüringen, wo sein Susanna-

Drama entstand und am 14. Februar 1535 (Invocavit) erstmals aufgeführt
wurde. Im selben Jahr wurde Rebhun an die Lateinschule von Zwickau
zurückberufen und wirkte dort ab 1536 auch als Konrektor. 1538 wurde er Rektor

der Stadtschule zu Plauen, im selben Jahr von Luther ordiniert und
daraufhin zum Archidiakon daselbst ernannt. Eine weitere Station seines Wirkens

war Oelsnitz, wo Rebhun Superintendent des Bezirks Vogelsberg wurde,

aber schon 1546 verstarb. InJoachim Greffund Hans Tirolf hatte er noch
zu Lebzeiten zwei weitere Zeitgenossen kennen gelernt, die sich als Dramatiker

mit biblischen Stoffen beschäftigten. So verfasste zum Beispiel Tirolf
1539 Eine schöne Historia von der Heirat Isaacs und seiner lieben Kebecken.

Ein Nachruf von Wolff Michael, Stadtschreiber zu Oelsnitz, schliesst im
dortigen Stadtbuch mit den Sätzen:

«In summa, dieser trewe Gottes-Mann hats in seinem Leben [...] trewlich und wol
gemeinet. Denn seine Lehr, durchaus Evangelisch und Apostolisch, und sein Leben
ein Englisch Leben gewest, denn er aller Untugend, fressens, sauffens, spielens, und
der Unzucht feind gewest, und so ein arbeitsamer mühseliger Mann, dass ihn ge-
dauchte, wenn er eine Stund, Viertel oder halbe müßig, er hette es bei Gott grosse
Sünde. [...] wie denn die Historien und vieler Propheten Sterben bezeugen, ist er se-

liglich hingenommen, und verschieden, und mit beklagung vieler seufftzen, weinen
und trawren, uffm Kirchhoff, dem Hospital, gantz herrlich zur Erden bestattet
worden.»13

Rebhuns Susanna wurde 1536, ein Jahr nach der Erstaufführung, in der Offizin

Meyerpecks gedruckt und erlebte noch zu Lebzeiten des Dichters
Neudrucke, Bearbeitungen und mindestens vier weitere Aufführungen. Nach
seinem Tod sind Aufführungen bis 1610 nachweisbar.

Wie Roloff zeigt, erlebte der Stoff im 16. Jahrhundert gegen zwanzig
dramatische Bearbeitungen, darunter deren vier bereits vor Rebhun. Das ist
nicht verwunderlich, denn auch in der knapperen Fassung der Lutherbibel

13 Text nach Rebhun: Ein Geistlich Spiel (Anm. 6), 128.



338 Martin Stern

bot die Geschichte inhaltlich wie formal eine ausgezeichnete Gelegenheit,
ethische und soziale protestantische Anliegen dem Zuschauer zum Bewusst-
sein zu bringen. Susannas Gattentreue machte den Stoff tauglich für eine
nach Luthers Wort «Gottselige Comedie». Den Humanisten unter seinen
Bearbeitern bot ausserdem der gegen die Hauptfigur geführte ungerechte Pro-
zess und dessen Revision eine Gelegenheit zur Entfaltung klassischer Rhetorik,

und auch Spannung ist hinreichend vorhanden, da es dabei zweimal um
Leben und Tod geht.

Nur auf einen von Rebhuns Vorläufern möchte ich hier noch hinweisen.
Gemeint ist die schon zwei Jahre vor Luthers Bibelübersetzung 1532 in Basel
entstandene History von derfromengotsförchtigenfrouwen Susanna des Sixt Birck, die
Rebhun teilweise als Vorlage diente.14 Damit nun aber Rebhuns eigene
Leistung als Exeget, Dramatiker und Rhetoriker erkennbar wird, ist es nötig, seine

Hauptquelle, Luthers Ubersetzung des Septuaginta-Textes, etwas genauer
unter die Lupe zu nehmen.15 Er wirkt im Ganzen psychologisch nicht sehr

glaubhaft, lud aber vielleicht gerade dadurch zu Bearbeitungen ein.

IV

Die Septuaginta-Va.'s'sung beginnt in Vers 1—2 mit dem Ehemann: «Es war einmal

ein Mann mit Namen Jojakim; der hatte ein Weib ...» Dieser Mann ist
jedoch während der ganzen Ereignisse der Bedrängnis, Verleumdung und
Verurteilung seiner Frau ohne Erklärung abwesend; erst am Ende, im 63. Vers,
taucht er in der Gruppe auf, die Gott für die Errettung Susannas dankt, neben
deren Eltern und Verwandten.

Unklar bleiben zweitens im Bibel text die Örtlichkeiten, an denen — nach
der Gartenszene — die verschiedenen Handlungen stattgefunden haben sollen.

Wenn es im 28. Vers heisst, die zwei Richter hätten die Anklage gegen
Susanna wegen Hurerei dem Volk in Jojakims Haus unterbreitet, so ist nicht
einsehbar, warum sie dann Knechte ausschicken müssen, um die Beklagte
vorzuführen, in deren Haus sie sich ja befinden. Nur indirekt lässt sich daraus

schliessen, sie sei — in Abwesenheit des Ehemannes — zu ihren Eltern geflohen.

Das deutet zumindest Vers 30 an: «Und da sie gefordert war, kam sie mit
ihren Eltern und Kindern und ihrer ganzen Freundschaft.»

Nicht leicht verständlich ist drittens in Vers 32 die Erklärung, warum die

14 P.F. Casey: The Susanna Theme in German Literature. Variations of the Biblical
Drama (AKML 214), Bonn 1976, 71.

15 Zitate nach: Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift Alten und Neuen Testaments
nach der deutschen Ubersetzung D. Martin Luthers. Neu durchgesehen Stuttgart

1923.



Paul Rebhuns Spiel von der Gotfiirchtigen und keuschen Trauen Susannen 339

Richter befehlen, der Angeklagten den Schleier wegzureissen. Zur Identifikation

oder als Demütigung der Sünderin wäre der Befehl begreifbar. Aber der
Text begründet ihn — in Luthers Ubersetzung — mit der voyeuristischen Lust
der «Bösewichter», wenn es heisst: «auf dass sie sich ergötzten an ihrer Schönheit.»

Dieser Lust hatten sie doch schon gründlich und gefahrlos in Susannas
Garten gefrönt!

Schliesslich: Die Septuaginta hat einen Erzähler, der den Charakter der
Handelnden wie auch den Verlauf der Ereignisse von Anfang kennt und
somit die Figuren mit den ihnen zustehenden Epitheta versehen kann. Susanna
ist «sehr schön und gottesfürchtig» (V. 2). Die beiden Richter sind voll «Bosheit»

(V. 5), «böser Lust» (V. 8 und 14) und «falscher List» (V. 28). Der junge
Daniel hat — offenbar als einziger — Kenntnis von ihren ständigen Untaten.
Er weiss, dass sie schon früher Unschuldige verdammten und Schuldige los

sprachen (V. 53), dass sie «von Kanaans Art» sind (V. 56) und die «Töchter
Israels» zur Hurerei nötigen (V. 57). In Anlehnung an die ägyptischen Plagen
verheisst der junge Daniel dem zweiten Richter: «Der Engel des Herrn wird
dich zeichnen und wird dich zerhauen» (V. 59). Dabei verlangt das «Gesetz
Mose's» (V. 62), dass die Verleumder dieselbe Strafe erleiden, die sie der
unschuldigen jungen Frau zugedacht hatten — Steinigung.

Ganz abgesehen von diesen Merkwürdigkeiten scheint mir interessant,
dass die Geschichte schon in der Septuaginta-V&ssung am Anfang ein
komödiantisches Moment enthält: Beide Alten haben sich unabhängig von einander
in die schöne junge Frau vergafft, aber jeder möchte sich ihr unbeobachtet
nähern und fordert daher den andern auf, heimzugehen, «Denn es ist nun
Essenszeit.» (V. 13). Beide kehren aber zurück und kommen «zugleich wieder
zusammen» (V. 14). Das ist eine Plautus' würdige Komödiensituation. Sie

entsteht aber hier nicht in komischer Absicht, sondern auf Grund des Plans,
den Jüngling Daniel auch als Erfinder einer neuen Verhörpraxis in Erscheinung

treten zu lassen. Die Geschichte benötigt gwei Voyeure und Erpresser,
denn Daniel führt in das archaische Volksgericht auf göttliches Geheiss das

juristische Verfahren ein, Zeugen desselben Vorfalls voneinander getrennt zu
verhören. Vorher war das Volk der Autorität und List der Richter hilflos
ausgeliefert. So heisst es nach deren falscher Anklage in Vers 41: «Und das Volk
glaubte den zweien als Richtern und Obersten im Volk, und man verurteilte
die Susanna zum Tode.»

In den Septuaginta- Text, so scheint es, haben sich während seiner wohl
längeren mündlichen Tradierung16 verschiedenartige moralische, soziale und
religiöse Tendenzen eingenistet. Der Plot gleicht einer Schwankerzählung,

16 Eine ähnliche Erzählung enthält auch 1001 Nacht. Vgl. R. Dunn: Discrimination
in the Comic Spirit in the Story of Susanna, CLit 31 (1980/81) 19: «Susanna is a

folk tale».



340 Martin Stern

doch wurde er aufgeladen mit den erwähnten Ängsten vor der hellenistischen
Konkurrenzkultur und einem Reformimpuls juristischer Art. Vor allem aber
sollte seine schriftliche Fassung der Ätiologie prophetischer Begabung und
Mission dienen, das heisst konkret: der Legitimierung Daniels als Gottes
Repräsentant in der babylonischen Gefangenschaft, in welcher Daniels Taten ja
verortet sind. Und dazu diente — wie beim 12-j ährigen Jesus im Tempel — der
Nachweis, dass er schon als Knabe auserwählt, mit Karl Kerényis Worten ein
«göttliches Kind»17 war. Diese Absicht wird klar im letzten Vers des Textes,
wo es heisst: «Und Daniel ward gross vor dem Volk von dem Tage an und
hernach für und für.» (V. 64). Doch nun zu Rebhuns Drama.

V

Sowohl in der Susanna als auch in der zwei Jahre später entstandenen Hochzeit
S(u Cana (1538)18 kam bei Rebhun zum moralisch-religiösen Anliegen ein
ästhetisch-dramaturgisches hinzu: Als geschulter Humanist teilte er den
biblischen Stoff nach klassischem Vorbild in fünf Akte auf, deren jeder durch ein
Chorlied abgeschlossen wird; den Drucken wurde jeweils sogar der Notentext

beigefügt. Auch metrisch befleissigte sich Rebhun einer gepflegten
Form. Im Gegensatz zur fast gleichzeitigen Produktion eines Hans Sachs

gelang ihm in der Regel die Ubereinstimmung von Wortakzent und Versakzent.
Jambische wechseln mit trochäischen Metren, aber die Verslänge variiert
zwischen zwei und zwölf Silben.19

Auf eine Widmung an einen Gönner und Freund folgt eine «Vorrede», in
der der Verfasser dem Leser Spannung und Vergnügen verspricht. Ihr folgt
das in der Aufführung wohl vom jungen Darsteller des Daniel zu sprechende
«Argumentum», die Inhaltsangabe, und dieser wiederum das Personenverzeichnis;

insgesamt benötigte das Spiel vierundzwanzig namentlich genannte
Figuren.

Schon die Eingangsszene des ersten Aktes zeigt ein merkwürdiges Interesse

Rebhuns an der Psychologie der Übeltäter. Die beiden Richter verheimlichen,

wie in der Quelle, ihre Absichten voreinander, bekennen aber a parte
eine auf die Empathie der Zuschauer gemünzte Not. Sie sind wegen Susannas

17 Vgl. Kerényis Vorwort zu: C.G. Jung, K. Kerényi: Das göttliche Kind in mythologischer

und psychologischer Beleuchtung, Leipzig 1940, 17.
18 Ein Spiel «dem gottgeordneten Ehestand zu Ehren und allen gottfürchtigen

Eheleuten, Gesellen und Jungfrawen zu Trost und Unterricht».
19 Zitate in der Folge nach der Ausgabe: Paul Rebhun. Das Gesamtwerk, Bd. I: Dra¬

men, hg.v. P.F. Casey (Mittlere deutsche Literatur in Neu- und Nachdrucken 27),
Bern u.a. 2002.



Paul Rebhuns Spiel von der Gotfürchtigen und keuschen Frauen Susannen 341

Schönheit ihrer Augenlust verfallen, die ihnen Tag und Nacht keine Ruhe
mehr lässt. Der eine bekennt:

«All meine synn seind mir verrucket
Und in yhrn zarten leib verzucket» (V. 141 f.),

während der zweite Alte gesteht, er möchte nicht mehr weiter leben, wenn er
nicht «der liebe spil» mit ihr pflegen könne (V. 120). Da die zwei, nach einem

gegenseitigen Geständnis ihrer Verliebtheit, darin übereinstimmen, die junge
Frau zu verführen scheine unmöglich, da sie ihrem Ehemann treu sei, bleibt
ihnen nur der Weg der Erpressung,

«Ob wir durch unser gwalt sie biegen
Und unsern willen möchten kriegen» (V. 225f.).

Hier soll natürlich das Mitgefühl des Zuschauers/Lesers umschlagen in
Abscheu und Angst. Und seine Sorge wird noch mächtig gesteigert in der zweiten

Szene. Diese behebt zugleich ein Manko der Quelle, indem sie dem Gatten

Jojakim Text gibt und ihn auf eine offenbar nötige geschäftliche Reise

schickt, die er nicht aufschieben kann. Susanna lässt ihn zwar ungern ziehen,

«Dann ja nach got dem herrn ist mir
Kein lieber ding auff erd denn yhr» (V. 289f.).

Sie ruft ihre zwei Kinder zur Verabschiedung des Vaters herbei. Der aber hatte

— nichts ahnend wie Othello — seine schlimmsten Feinde zu Beschützern
seines Besitzes bestellt, indem er sie bat:

«Liebn herrn secht auch mit auf mein haus» (V- 270).

So ist mit den zwei Szenen des ersten Aktes die Bombe am Ort der Handlung
gelegt, der ohne Exposition in médias res führt und durch einen «Chorus»,
gefolgt von einer «Proportio», recht spannend abgeschlossen wird. Denn der
Chor bricht nicht etwa in Klagen aus und formuliert keine Warnung an die
bedrohte Titelheldin — er stimmt ein Loblied an auf die antike Liebesgöttin,
das mit den Worten beginnt:

«Fraw Venus groß ist dein gewalt» (V- 337).

Damit reduziert sich nicht nur die Verantwortung der kriminellen Täter für
ihr böses Tun, sondern auch die Allmacht und Präsenz des einen Gottes. Die
beiden Alten sind vom Pfeil Cupidos getroffen, und genau das, was judaisti-
sche Forschung als Abwehr hellenistischer Lizenz deutete, wird damit
zunichte gemacht. Da nützt auch der Contra-Post in der «Proportio» nicht mehr
allzu viel, wo unter Berufung auf Paulus die Ehe als Spital sexueller Triebver-
fallenheit gepriesen wird:

«Solch lieb kumpt nicht von Venus her
Sant Paul gepeuts in seiner lehr» (V- 374f.).



342 Martin Stem

Auch der zweite Akt beginnt mit einer überzeugenden Ergänzung der
biblischen Quelle. Den Satz in der Septuaginta, worin Daniel eher beiläufig den beiden

Richtern zur Last legt, sie sprächen Schuldige frei und verurteilten
Unschuldige, nimmt Rebhun zum Anlass für zwei erfundene Szenen. Sie
illustrieren diese Unrechtspraxis der beiden im Umgang mit Armen und Schutz
Suchenden. So tritt in Szene II/1 ein Grundbesitzer auf, dessen Nachbar
gestorben ist und der jetzt Morgenluft wittert, weil er sich auf Kosten der Witwe
in den Besitz eines Ackers bringen will, auf den er schon lange ein Auge
geworfen hatte. Zu diesem Zweck erfindet er ein Darlehen, das er angeblich
dem Verstorbenen gewährt habe und das die Witwe ihm jetzt zurückzahlen
müsse; andernfalls gehe er vor Gericht, verlange Realersatz und werde die
Richter entsprechend «schmieren» (V. 415).

Diesem Entschluss-Monolog folgt in II/2 stante pede die Ausführung.
Der Erpresser tritt vor die Richter, verkündet seine Lüge und verspricht
ihnen ein Geschenk. Die Witwe wird aufgeboten, aber wehrt sich, sie wisse von
keinem Darlehen. Doch die Richter weisen sie ab und entscheiden, sie habe
den Acker abzutreten. Auch ihre Klage, jetzt vermöge sie ihre Kinder ja nicht
mehr zu ernähren, hilft ihr nicht. Man heisst sie schweigen.

Die Szene II/3 steht dazu in trügerisch-heiterem Kontrast. Susanna tritt
mit ihren Kindern und zwei Mägden auf, die sie an die Arbeit schickt. Vor
dem Essen wird sie sich, wie sie erklärt, noch um ihre Mutter kümmern und
nach dem Essen im Garten ein Bad nehmen. Das hat einer der Richter gehört
und teilt es dem anderen mit. Um diese Gelegenheit für ihren Anschlag nicht
zu verpassen, verweigern die zwei einer Klägerin den nachgesuchten Termin
unter dem Vorwand, sie hätten ein dringlicheres Geschäft.

Ein deutlich sozialkritischer «Chorus» beendet hierauf den zweiten Akt.
Der Chor beklagt, es herrschten Reichtum und unrechtmässige Gewalt. Nur
noble Herkunft oder viel Besitz ermöglichten es, Recht zu bekommen; wer
nichts habe, müsse Unrecht leiden. Witwen und Waisen würden im Stich
gelassen.

Die «Proportio» als Gegenstimme aber verkündet dem Publikum, wer sich
im Vertrauen auf Gott geduldig und still verhalte, dem werde geholfen — und
nichts Böses bleibe «ungerochen» (V. 664). Man wird an Luthers umstrittene
Position im Grossen Bauernkrieg erinnert.

Der dritte Akt bleibt nahe bei der biblischen Quelle. Susanna begibt sich
in ihren Garten, lässt ihn durch die Mägde abschliessen und wird von den
zwei Richtern angesprochen. Abweichend vom Text der Septuaginta versuchen

sie, die junge Frau zuerst mit Hilfe eines Geschenkangebots für ihre
unkeuschen Pläne zu gewinnen, was diese aber entsetzt zurückweist. Jetzt
formulieren die beiden ihre Erpressung: Wenn Susanna ihnen nicht zu Willen
sei, würden sie sie auf Ehebruch verklagen, worauf die Todesstrafe stehe.
Susanna aber will lieber sterben als Gottes Gebot ehelicher Treuepflicht zu bre-



Paul Rebhuns Spiel von der Gotfürchtigen und keuschen Trauen Susannen 343

chen. Darauf öffnen die beiden das Gartentor, alarmieren und informieren
das Hausgesinde: Ein junger Buhler habe bei der Herrin gelegen, aber sei

ihnen entwischt. Das Gesinde kann die Vorwürfe nicht glauben, ja vermutet
sogar einen Betrug. Susanna jedoch schweigt und bittet nur, Mutter, Vater und
Schwester herbeizurufen. Die Eltern kommen, die Mutter vertraut ihrer
Tochter, der Vater bittet sie um eine Schilderung der Vorgänge, die sie

beschreibt, worauf auch er ihr glaubt. Der «Chorus tertius» versichert dem
Publikum erneut, wer Gott vertraue, habe nicht auf Sand gebaut.

Zwischen dem Ende des dritten und dem Beginn des vierten Aktes ist ein

Tag vergangen. Die Richter haben die vier Ältesten geladen und tragen ihre
Anklage vor. Im Unterschied zu den Dienern und Eltern Susannas glauben
die vier Ältesten nach einigem Zögern den Klägern. Man schickt zwei Knechte,

die Susanna gefesselt zum Gericht bringen sollen. Unterwegs stossen sie

auf den zurückkehrenden Gatten Jojakim, der Schlimmes ahnt, als er die
Knechte mit Stricken bewaffnet vor seinem Haus sieht. Susannas Eltern aber

beruhigen ihn, seine Frau habe nichts Böses getan.
In Szene IV/4 wechselt der Schauplatz zurück zum Gericht. Dieses

fordert, man solle die Sünderin entschleiern. Joachim — so verdeutscht Rebhun
seinen Namen — will wissen, was vorgefallen sei. Einer der Erpresser erzählt
die vereinbarte Lüge, und obwohl Susannas Vater protestiert, erklären die
Altesten sie für schuldig und verurteilen sie. Der «Chorus quartus» versichert
dem Publikum, Gott lasse wohl Menschen so tief in Not geraten, um seine
rettende Macht desto eindrücklicher zu demonstrieren.

Der Anfang des fünften Aktes zeigt Susanna und Joachim kniend im Gebet.

Sie nimmt Abschied von den Kindern, und der Stadtknecht bittet um
Vergebung dafür, dass er sie fesseln muss. Susanna:

«Kann ich dann ja nicht länger gnade finden?
So will ich mich in eure gwalt ergeben
Und meinem Gott auff opffern hie mein leben.» (V- 1804ff.).

Das Märtyrerdrama steht ante portas, doch nun tritt, mit göttlicher Autorität
versehen, der junge Daniel auf. Diese Missio macht alle Psychologie und Logik

überflüssig. Er weiss, dass Susanna unschuldig ist und die Richter korrupt,
ja dass sie schon viele Töchter Israels geschändet haben. Noch protestieren
die zwei, aber die dem Gericht Vorsitzenden Ältesten lassen den gottgesandten

Knaben gewähren. Nach einer langen Rede über menschliche Schwachheit

und göttliche Macht verlangt er die getrennte Befragung der Zeugen. Er
will wissen, unter was für einem Baum der Ehebruch erfolgt sei. Der eine

Zeuge meint, unter einer Esche, der andere, unter einer Linde. Damit ist die

Verhandlung auch schon abgeschlossen und die Lüge am Tag. Es ergeht der
Befehl, an den beiden - nach dem Gesetz Mose — dieselbe Strafe zu vollziehen,

die Susanna hätte erleiden müssen. Die betrogenen Witwen freuen sich,
wie auch die Henkersknechte, welche die Steinigung unter grobianischen



344 Martin Stern

Scherzen auf offener Szene spielerisch fingieren. Die letzten Worte eines der
Übeltäter gelten der Wandelbarkeit der Fortuna:

«O wee / wie hat sichs glück verkert
Erst neulich warn wir hoch geehrt
Itzund sein wir der werlet spot
Und stecken in der tieffsten not» (V. 2175f£).

Die Rede steht in engem Konnex mit dem Gesang des ersten Chorus «Fraw
Venus groß ist dein gewalt»: Wer sich nicht der Gnade des Allmächtigen an-
heim gibt, ist der Willkür heidnischer Gewalten ausgeliefert. Von der Antike
übernimmt der lutheranische Humanist Rebhun wie die meisten seiner
Mitchristen die formalen und ästhetischen Prinzipien, verwirft aber deutlich jede
Anleihe an den polytheistischen Relativismus der Griechen und Römer.

Der Schluss des Rebhunschen Dramas ufert leider aus in lange moralisierende

Nutzanwendungen und Ermahnungen. Den «Beschluss» spricht — wie
das «Argumentum» — vermutlich wieder der junge Daniel. Er verurteilt Buhlerei,

lobt eheliche Treue, liebevolle Kindererziehung und gesetzeskonforme
Rechtsprechung ohne Ansehen des Standes und der Person.

Rebhuns Spiel ist ein unmittelbares Zeugnis mentaütäts- und
sozialgeschichtlicher Art. Es dokumentiert — als kreative Auslegung eines nicht-kanonischen

Bibeltextes — den Willen zur Konstituierung einer festen Praxis
christlicher Glaubens- und Lebensgemeinschaft in lutherischem Sinn. Nicht
nur das Verhältnis der Ehegatten zueinander, auch jenes der Eltern zu den
Kindern und umgekehrt wird vorbildhaft demonstriert. Vor allem aber geht
es um die Befestigung unerschütterlichen Gottvertrauens, eine leitende Hoffnung

des Protestantismus, wie sie Luthers Choral «Ein feste Burg ...»
vorzeichnete. Interessant scheint aber, aus späterer Sicht, das noch völlige Fehlen

jener voyeuristischen Aspekte der Geschichte, die dann in der Malerei des

italienischen Cinquecento (bei Lotto, Veronese, Tintoretto, Tizian und anderen)
Furore machten,20 wie übrigens entsprechend in den Illustrationen zur
Geschichte von David und Bathseba.21 Man mag einwenden, eine Dramatisierung

mit dem Ziel öffentlicher Wiedergabe durch jugendliche Darsteller habe

von selbst jede erotische Zurschaustellung des weiblichen Körpers und
männlicher «Augenlust» ausgeschlossen. Aber dieser Einwand wäre ungenügend,

denn Voraussetzung der Entfesselung jener voyeuristischen Aspekte
war zweifellos ein Prozess der Säkularisation, das heisst die Entbindung des

20 Vgl. M. Herrmann: Vom Schauen als Metapher des Begehrens. Die venezianischen

Darstellungen der Susanna im Cinquecento (Dissertationes 4), Marburg a.d.L.
1990.

21 Vgl. P. Welzel: Rembrandts Bathseba. Metapher des Begehrens oder Sinnbild der
Selbsterkenntnis? Eine Bildmonographie (EHS.Kunstgeschichte 204), Frankfurt
a.M. 1994.



Paul Rebhuns Spiel von der Gotfürchtigen und keuschen Frauen Susannen 345

biblischen Textes von seiner primären Funktion als gottgewollte Botschaft
und seine «Freigabe» als säkulare, beliebig verfügbare Quelle. In diesem Sinn
war Rebhuns Dramatisierung noch eindeutig prä-säkular, getreu der eingangs
ziüerten Forderung des Reformators, poetische Bearbeiter biblischer Texte
hätten mit ihrer Vorlage «rite et pure» zu verfahren.22

Abstract

Zur Reformationsgeschichte gehören auch im engeren Sinn literarische Zeugnisse.
Mentalitäts- und sozialgeschichtlich interessant sind vor allem die zahlreichen Bibeldramen

der Zeit, mit ihrer Entstehung, Aufführung und Drucklegung. Das auf Luthers
Septuaginta-Ubersetzung der Susanna-Erzählung im Anhang des Buches Daniel
basierende, 1535 erstmals aufgeführte Spiel des Pastors Paul Rebhun (1500?—1546) dient
hier als Beispiel, um die Absicht, Praxis und Wirkung dieser und ähnlicher Dramatisierungen

von biblischen Stoffen näher zu beleuchten.

Martin Stern, Basel

22 Zum gesamten Fragenkomplex vgl. M.-L. Fabre: Suzanne et les avatars d'un motif
biblique [...]. Paris 2000, und J.A. Glancy: The Accused. Susanna and her Readers,
in: A. Brenner (Flg.): A Feminist Companion to Esther, Judith and Susanna, Sheffield

1995, 288-302.


	Paul Rebhuns Spiel von der Gotfürchtigen und keuschen Frauen Susannen (1536) : ein Bibeldrama aus Luthers Geist - mit Vorgeschichte und Kontext

