
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 3

Artikel: "Schläft ein Lied in allen Dingen"? : Gedanken über die Zukunft der
natürlichen Theologie

Autor: McGrath, Alister E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Schläft ein Lied in allen Dingen»?

Gedanken über die Zukunft der natürlichen Theologie

Schläft ein Lied in allen Dingen
Die da träumen fort und fort,
Und die Welt hebt an zu singen,
Triffst du nur das Zauberwort.1

Joseph von Eichendorff (1788—1857)

Die natürliche Theologie hat einen stolzen Stammbaum, der weit in die
Geschichte zurückreicht. Weder der Begriff noch das zugrundeliegende Konzept

sind ihrem Ursprung und Wesen nach spezifisch christlich; beide lassen
sich bis in die klassische Antike zurückverfolgen. Die Ursprünge von
Theologien, die sich auf die (natürliche) Vernunft gründen, werden oft im Stoizismus

angesiedelt, liegen aber schon bei Plato und Aristoteles.2 Daraus entwickelte

sich später das klassische Schema der theologia tripartita, einer Dreiteilung
der Theologie in «mythische Theologie» (theologia fabulosd), «zivile Theologie»
(theologia civilis) und «natürliche Theologie» (theologia naturalis)? So bedient sich
Marcus Terentius Varro (116—27 v.Chr.)4 in seiner kritischen Beurteilung
kontroverser Aspekte des klassischen Polytheismus primär der menschlichen
Vernunft. Allgemein wird Ciceros de natura deorum von 45 n.Chr. als die Hochblüte

dieses Ansatzes angesehen.5
Von Anfang an scheint die christliche Kirche das Potential der natürlichen

Theologie für einen Dialog mit der klassischen römischen Religion und
Philosophie erkannt zu haben. Die sowohl im Alten als auch im Neuen Testa-

1 Wünschelrute, in: J. von Eichendorff: Gedichte, Stuttgart 1997, 32.
2 G. Pasorek: Eine historische Notiz zur Scheidung von «theologia civilis» und

«naturalis», in: J. Dalfen u.a. (Hg.): Symmicta Philologica Salisburgensia, FS G. Pfli-
gersdorffer (Filologia e critica 33), Rom 1980, 87—103.

3 Siehe die Analyse von G. Lieberg: Die «theologia tripartita» in Forschung und
Bezeugung, in: ANRW 4, Berlin/New York 1973, 63—115; ders.: Die theologia
tripartita als Formprinzip antiken Denkens, RMP 125 (1982) 25—53.

4 Siehe Y. Lehmann: Varron théologien et philosophe romain (Collectio Latomus
237), Brussels 1997,193-225.

5 K. Kleve: Gnosis Theon. Die Lehre von der natürlichen Gotteserkenntnis in der

epikureischen Theologie (SO Fasc.supplet. 19), Oslo 1963. Zur griechischen
Tradition siehe M. Enders: Natürliche Theologie im Denken der Griechen (FHSS 36),
Frankfurt a.M. 2000; A. Drozdek: Greek philosophers as theologians. The divine
arche, Aldershot 2007.

ThZ 3/65 (2009) S. 246-260



«Schläft ein Lied in allen Dingen»? 247

ment sich findenden Hinweise auf eine zumindest partielle vernünftige
Gotteserkenntnis aus der natürlichen Welt untermauerten diesen Erkenntnisweg.6

Zwar gebrauchte man den Begriff der «natürlichen Theologie» zunächst
hauptsächlich im Rahmen christlicher Apologetik als Appell an die menschliche

Vernunft,7 im späten siebzehnten und frühen achtzehnten Jahrhundert
verschob sich die Bedeutung jedoch. Viele englische Autoren verstanden
darunter nun eine Auseinandersetzung mit der naturhaften Welt. Sowohl John
Ray (1627—1705) als auch William Derham (1657—1735) entfalteten umfangreiche

und differenzierte Theorien zur Verteidigung des Gottesglaubens, die
auf die Ordnung und zweckvolle Einrichtung der Natur verwiesen.8 Die in
der Naturordnung gründenden gesetzmässigen Abläufe im Universum galten
als Beweis für die Herrschaft Gottes über die Natur. Diesem neuen Verständnis

der natürlichen Theologie korrespondierte das zunehmende öffentliche
Interesse an der «wissenschaftlichen Revolution». Es schien, als sollte der
natürlichen Theologie eine wichtige Mittlerrolle zwischen der christlichen
Offenbarung und den aufstrebenden Naturwissenschaften zufallen.

Diese spezifisch englischen Ausprägungen der natürlichen Theologie fanden

Eingang in die deutsche Aufklärung. So nennt etwa Johann August Eberhard

in seiner TVorbereitung %ur natürlichen Theologie (1781), die eine wichtige
Quelle für Immanuel Kants Sicht der natürlichen Theologie darstellte,
ausdrücklich eine Anzahl englischer Autoren, die in Reaktion auf die neuen
intellektuellen Strömungen des achtzehnten Jahrhunderts das Verständnis der
natürlichen Theologie neu geprägt hatten.9

Als Antwort auf die neuen apologetischen Fragen, die in der Aufklärung

6 Eine frühe Studie ist W. Eltester: Schöpfungsoffenbarung und natürliche Theolo¬
gie im frühen Christentum, NTS 3 (1957) 93—114. In jüngerer Zeit siehe J.

Pelikans umfangreiche Studie: Christianity and Classical Culture. The Metamorphosis
of Natural Theology in the Christian Encounter with Hellenism, New Haven
1993; E.G. Dafni: Natürliche Theologie im Lichte des Hebräischen und Griechischen

Alten Testaments, ThZ 57 (2001) 295—310.
7 R. Kubsch, T. Schirrmacher: Natürliche Theologie. Was kann die Vernunft über

Gott wissen? in: Ch. Herrmann (Hg.): Wahrheit und Erfahrung — Themenbuch
zur systematischen Theologie, Bd. 1: Einführende Fragen der Dogmatik und
Gotteslehre (Systematisch-Theologische Monographien 11), Wuppertal 2004, 119—

131.
8 Siehe N.C. Gillespie: Natural History, Natural Theology, and Social Order. John

Ray and the Newtonian Ideology, Journal of the History of Biology 20 (1987) 1—

49; L.M. Zeitz: Natural Theology, Rhetoric, and Revolution. |ohn Ray's Wisdom of
God, 1691—1704, Eighteenth Century Life 18 (1994) 120—133; S. Mandelbrote:
The Uses of Natural Theology in Seventeenth-Century England, Science in Context

20 (2007) 451-480.
9 Kants Anmerkungen zu diesem Werk finden sich in I. Kant: Gesammelte Schrif-



248 Alister E. McGrath

aufgeworfen worden waren, bildete sich ein Verständnis der natürlichen
Theologie heraus, demzufolge die Existenz Gottes ohne Rückgriff auf
privilegierte oder exklusive Wissensquellen — wie etwa eine göttliche Offenbarung
— erkannt werden kann. Die englischen Intellektuellen weigerten sich, die
Verlasslichkeit der Bibel oder die kirchliche Tradition unhinterfragt
anzuerkennen;10 daher musste die Verteidigung des Christentums nun auf der
Grundlage von allgemein anerkannten Autoritäten und Ressourcen erfolgen
— in diesem Fall unter Berufung auf die Vernunft und die natürliche Welt.

Eines der wichtigsten Werke dieser Art war William Paleys Natural Theolog,v

(1802), das sich des Bildes von Gott als «Uhrmacher» bediente.11 Diese
populärtheologische Schrift wurde schnell zum Klassiker und trug dazu bei, im
neunzehnten Jahrhundert den Brückenschlag von der naturhaften Welt zum
Schöpfungsglauben zu vollziehen. Wie britische Studien über das viktoriani-
sche Zeitalter zeigen, wurde der Begriff der «natürlichen Theologie» über weite

Strecken dieses Jahrhunderts als intellektuell stichhaltig und kulturell
signifikant angesehen.12

In unserer Zeit jedoch befindet sich die natürliche Theologie in einer Krise.

Dies scheint die dominierende — wenn auch nicht allgemein geteilte —

Meinung der westlichen Theologie zu sein, insbesondere im protestantischen
Bereich.13 Der Grund für diesen Niedergang der natürlichen Theologie ist nicht
geklärt. Eine Anzahl von Faktoren spielen eine Rolle, doch der kausale

Zusammenhang ist unklar.
Sicher ist, dass im Laufe des neunzehnten Jahrhunderts die Leistungsfähigkeit

der natürlichen Theologie für die Erkenntnis der Existenz Gottes in
Zweifel gezogen wurde. Verstärkt wurden diese Zweifel mit dem Aufkommen

des Darwinismus, der die Plausibilität der Vorstellung einer teleologi-

ten, Bd. 28, hg.v. d. Königlich-Preussischen Akademie der Wissenschaften, Berlin
1902, 491-606.

1(1 Hierzu siehe H. Graf Reventlow: Bibelautorität und Geist der Moderne (FKDG
30), Göttingen 1980.

11 M.D. Eddy: The Rhetoric and Science of William Paley's Natural Theology, Theol¬

ogy and Literature 18 (2004) 1-22.
12 Siehe beispielsweise H. Fraser: Beauty and Belief. Aesthetics and Religion in Victo¬

rian Literature, Cambridge 1986; R.R. Yeo: William Whewell, Natural Theology
and the Philosophy of Science in Mid-Nineteenth Century Britain, Annals of
Science 36 (1979) 493—516; F.M. Turner: The Secularization of the Social Vision of
British Natural Theology, in: ders.: Contesting Cultural Authority. Essays in Victorian

Intellectual Life, Cambridge 1993, 101-127.
13 Repräsentativ für negative Bewertungen dieser Situation ist C. Kock: Natürliche

Theologie. Ein evangelischer Streitbegriff, Neukirchen-Vluyn 2001; R. Swinburne:
Natural Theology. Its Dwindling Probabilities) and (Lack of Rapport), Faith and

Philosophy 21 (2004) 533-546.



«Schläft ein Lied in allen Dingen»? 249

sehen Naturordnung unterhöhlte.14 Galt der Hinweis auf die Naturordnung
einst als wichtiger Stützpfeiler der theistischen Apologetik, so belegt er für
manche Denker nun eher den Atheismus.15

Des Weiteren wurden spezifisch theologische Bedenken vorgebracht.
Karl Barth kritisierte die natürliche Theologie als potentielle Subversion der

göttlichen Offenbarung und als Ausdruck sündiger menschlicher Autonomie.16

In dieser Hinsicht hatte Barth einen beträchtlichen Einfluss auf die

zeitgenössische protestantische Theologie, ganz besonders in Nordamerika.
Das Resultat war ein signifikanter Mangel an Bereitschaft, die natürliche
Theologie ernst zu nehmen.

Bedenken anderer Art bezogen sich auf das Wesen des «Gottes», von dem
die natürliche Theologie spricht. Hatte das Gottesverständnis der natürlichen
Theologie nicht eine Neigung zum Deismus und blieb damit weit hinter dem
für das Christentum typischen trinitarischen Gottesverständnis zurück?17 Leider

konnte Paleys göttlicher «Uhrmacher» allzu leicht als blosser Einrichter
des Universums gedeutet werden. Dabei erlitt seine theologische Tiefe
beträchtliche Einbussen. Besonders betroffen von dieser Verkürzung war die

Uberzeugung von der Vorsehung Gottes, also von seiner aktiven Gegenwart
in der Schöpfung. Die natürliche Theologie wurde verbunden mit einer
mechanistischen Sicht der Welt.

Über weite Teile des zwanzigsten Jahrhunderts hat die natürliche Theologie

ein Schattendasein geführt, besonders im protestantischen Bereich. Sie

galt als Überbleibsel eines theologisch weniger kritischen und wissenschaftlich

gutgläubigeren Zeitalters.
Was kann nun zu ihrer Wiederbelebung getan werden? Ist sie überhaupt

wünschenswert? Die Intention dieses Aufsatzes ist es, Gründe für eine kon-
zeptuelle Erneuerung des Projektes der natürlichen Theologie zu diskutieren
und dabei auch ihr Potential einzuschätzen, Annäherungen der christlichen
Theologie an die Naturwissenschaften einerseits und an die Geisteswissenschaften

und die Literatur andererseits hervorzubringen.
Es gibt derzeit Hinweise auf ein wachsendes Interesse an der natürlichen

14 Siehe besonders R. Dawkins: Der blinde Uhrmacher. Ein neues Plädoyer für den
Darwinismus, München 1996.

15 A. Lustig: Natural Atheology, in: A. Lustig, R.J. Richards, M. Ruse: Darwinian
Heresies, Cambridge 2004, 69-83.

16 Zu diesem allgemeinen Punkt siehe R. Prenter: Das Problem der natürlichen
Theologie bei Karl Barth, ThLZ 77 (1952) 607—611; T. Gundlach: Selbstbegrenzung

Gottes und die Autonomie des Menschen. Karl Barths Kirchliche Dogmatik
als Modernisierungsschritt evangelischer Theologie (EHS.T 471), Frankfurt a.M./
Bern 1992.

17 Siehe die wichtige Essaysammlung von J.H. Brooke, I. MacLean (Hg.): Heterodoxy
in Early Modern Science and Religion, Oxford 2005.



250 Alister E. McGrath

Theologie. Folgende kulturelle Veränderungen der letzten Jahrzehnte weisen
auf neue Möglichkeiten für sie hin:

1. Innerhalb der Naturwissenschaften bildet sich ein wachsendes Interesse
an der natürlichen Theologie heraus. Viele Naturwissenschaftler sind zur
Einsicht gelangt, dass ihre Disziplinen grundlegende theologische und
metaphysische Fragen aufwerfen, denen nachzugehen eine legitime
Ausweitung der wissenschaftlichen Methode darstellt.18 Die natürliche Theologie

scheint ein tieferes Verständnis etwa der Feinabstimmung des

Universums zu eröffnen. Eine trinitarische Ontologie hält für die
Auseinandersetzung mit solchen Fragen eine ergiebige Erklärungsmatrix bereit. Im
Rahmen meiner Gifford Lectures an der Universität von Aberdeen zum
Beispiel hatte ich kürzlich die Gelegenheit darzustellen, wie eine christliche

natürliche Theologie «anthropische» Phänomene in intellektuell
zufriedenstellender Weise zu behandeln vermag.19

2. Empirische Forschungen haben gezeigt, dass trotz der Säkularisierung der
westlichen Kultur ein erhebliches Interesse am «Transzendenten»
besteht.211 Es gibt viele Belege für ein weitverbreitetes Interesse an
Transzendenzerfahrungen, in denen Menschen den Eindruck gewinnen, dass «da

noch mehr ist». Rudolf Otto hat es mit dem hellsichtigen Begriff des «ganz
anderen»21 bezeichnet. Menschen wissen sich von dieser Wirklichkeit
berührt, die sich genauer Definition entzieht, die nicht notwendigerweise mit
religiösen Institutionen und Autoritäten assoziiert ist, die sie nicht
vollständig verstehen können und die über die menschliche Fähigkeit verbalen

Ausdrucks hinausgeht. Dieses Transzendenzbewusstsein ist oft
verbunden mit einer transformativen Naturerfahrung, wie sie etwa in den
Schriften der Romantiker beschrieben ist.22

18 Siehe beispielsweise J.D. Barrow: Der kosmische Schnitt. Die Naturgesetze des
Ästhetischen. Heidelberg 1977; S.C. Morris: Jenseits des Zufalls. Wir Menschen im
einsamen Universum, Berlin 2008.

19 A.E. McGrath: A Fine-Tuned Universe. The Quest for God in Science and Theology,

Louisville 2009, besonders 111-201. Zu «anthropischen» Phänomenen siehe
R. Breuer: Das anthropische Prinzip. Der Mensch im Fadenkreuz der Naturgesetze,

München 1981.
20 Siehe in jüngerer Zeit L. Roy: Transcendent Experiences, Phenomenology and

Critique, Toronto 2001; D. Hay: Something There. The Biology of the Human Spirit,

London 2006.
21 R. Otto: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Ver¬

hältnis zum Rationalen, München 1991 ('1917).
22 T. Weiskel: The Romantic Sublime. Studies in the Structure and Psychology of

Transcendence, Baltimore 1986. Zur neueren Diskussion siehe J.E. Faulconer:
Transcendence in Philosophy and Religion, Bloomington 2003.



«Schläft ein Lied in allen Dingen»? 251

3. In den letzten Jahren lebte das Neuheidentum in verschiedenen Formen
wieder auf, wobei oft die spirituelle Bedeutung der Natur betont wurde.
Der Neo-Paganismus kam in Deutschland während der Weimarer Republik

auf, und ihm wird ein zunehmender Einfluss auf die zeitgenössische
deutsche Kultur zugeschrieben.23 Die neuen Formen des Paganismus
decken ein breites Spektrum von Glaubensanschauungen und Praktiken ab,

von denen einige vorchristliches Ideengut (wie das Druidentum) wieder
aufgreifen. Andere lassen sich als postmoderne Konstruktionen verstehen,

die ein kulturelles Interesse an der Natur widerspiegeln.24 Den
meisten, womöglich sogar allen dieser neuen Formen des Paganismus aber

liegt ein starkes Gefühl der Natur als etwas Heiligem zugrunde, das in der

Lage ist, seine verborgene Weisheit jenen zu enthüllen, die seine tieferen
Bedeutungsschichten wahrzunehmen vermögen.

Solche — leicht vermehrbaren — Beispiele weisen darauf hin, dass sowohl in
der Kirche als auch im akademischen Bereich ein Bedarf besteht, die Vision
einer natürlichen Theologie zu erneuern, nicht zuletzt um die Grundlage für
eine nachhaltige Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Kultur zu
schaffen. Dies ist freilich keine neue Erkenntnis. Emil Brunner schrieb zum
Beispiel am Beginn seiner Auseinandersetzung mit Karl Barth 1934:

«Es ist die Aufgabe unserer theologischen Generation, zur rechten theologia naturalis

zurückzufinden.»25

Mag Brunners spezifischer Ansatz auch problematisch sein, so war es doch
berechtigt, die Wichtigkeit der natürlichen Theologie in seiner Zeit hervorzuheben.

Diese Wichtigkeit hat seit 1934 noch zugenommen.
Brunner hat der Nachwelt nicht eine Lösung, sondern eine Aufgabe

hinterlassen. Es kommt darauf an, eine natürliche Theologie zu entwickeln, die
in der Schrift verwurzelt, theologisch solide und apologetisch anwendbar ist.

23 R. Faber, R. Schlesier (Hg.): Die Restauration der Götter. Antike Religion und
Neo-Paganismus, Würzburg 1986; S. von Schnurbein: Göttertrost in Wendezeiten.

Neugermanisches Heidentum zwischen New Age und Rechtsradikalismus, München

1993.
24 R. Hutton: The Triumph of the Moon. A History of Modern Pagan Witchcraft,

Oxford 2001.
25 E. Brunner: Natur und Gnade. Zum Gespräch mit Karl Barth, in: «Dialektische

Theologie» in Scheidung und Bewahrung 1933—1936 (TB 34), München 1966,
169—207 (207). Zu Reflexionen bezüglich dieser Debatte siehe Ch. Gestrich:
Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie. Zur Frage der
natürlichen Theologie (BHTh 52), Tübingen 1977, 158-169.342-350.



252 Alister E. McGrath

*

Eine der grundlegenden Aussagen in den Schriften des Augustinus von Hippo

ist, dass die göttliche Gnade «die Augen des Herzens» heilt, wodurch der
Mensch die Welt so sehen kann, wie sie wirklich ist, und nicht verzerrt und
fragmentiert.26 Spätere Autoren haben dieses Motiv weiterentwickelt, darunter

der bekannte Literaturkritiker und Apologet C.S. Lewis (1898—1963) aus
Oxford. Seine Überzeugung von der Erklärungskraft des christlichen Glaubens

ist eindeutig im Denken Augustins verwurzelt.

«Ich glaube an das Christentum, so wie ich glaube, dass die Sonne aufgegangen ist,
nicht nur, weil ich sie sehe, sondern weil ich mit ihrer Hilfe alles andere sehe.»27

In diesen Worten kommt der doppelte intellektuelle Wert des christlichen
Glaubens zum Ausdruck: Es ist die Überzeugung, dass der Glaube selbst
Sinn macht, und dass der Glaube allem anderen Sinn gibt. Für Lewis war der
christliche Glaube wie eine intellektuelle Sonne, die die Anschauung der
natürlichen Welt erleuchtet und erhellt und es dem Beobachter ermöglicht, die
fein gewebten Muster menschlichen Erfahrens und Denkens in ihrer wahren
Bedeutung zu erfassen.28 In der Kultivierung der Kunst des Sehens liegt der
Schlüssel zur Bedeutung der Welt.

Für Lewis besitzt die christliche Theologie also sowohl intrasystemische
Eleganz als auch extrasystemische Fruchtbarkeit. Mit anderen Worten: Der
christlichen Vision der Realität eignet eine interne Kohärenz und Stimmigkeit
und eine mindestens ebenso grosse Fähigkeit, dem, was wir beobachten und
erfahren, Sinn zu geben. In der christlichen Theologie finden die
Naturwissenschaften, die Kunst, die Moral und andere religiöse Traditionen Platz.
Recht verstanden stellt die natürliche Theologie den Punkt dar, in dem sich
die Geisteswissenschaften und die Naturwissenschaften treffen. An diesem
Punkt können intellektuelle Verbindungen geknüpft und Möglichkeiten für
Dialoge ausgelotet werden.

Die natürliche Theologie stellt einen Interpretationsrahmen bereit, mittels
dessen die Natur auf bestimmte Weise «gesehen» werden kann, so dass sie

Gott aufzeigt. Es geht also in der natürlichen Theologie um eine spezifische

26 Augustine of Hippo, Sermo 88.5.5 (PL 38.556), Paris 1841. Des weiteren siehe R.J.

Testke: Augustine of Hippo on Seeing with the Eyes of the Mind, in: C.J.N, de

Paulo, P. Messina, M. Stier: Ambiguity in the Western Mind, New York 2005, 72—

87.
27 C.S. Lewis: Essay Collection, London 2000, 21.
28 Der Kontext, in dem Lewis' Ideen in Oxford entstanden, ist beschrieben in J.

Patrick: The Magdalen Metaphysicals. Idealism and Orthodoxy at Oxford, 1901—

1945, Macon 1985,109—134.



«Schläft ein Lied in allen Dingen»? 253

Art der Wahrnehmung. Die Natur wird durch eine bestimmte theoretische
Brille betrachtet.29

Die Wurzeln dieser «Sicht» der Realität liegen im Neuen Testament, nach
dem die Bedeutung Jesu von Nazareth in der Transformation des Menschen
durch den Glauben besteht. Diese Transformation, die mit soteriologischen
Begriffen — wie dem der Erlösung30 — beschrieben wird, schliesst den
menschlichen Geist ein. Paulus drängt beispielsweise seine Leser, sich nicht
dieser Welt «gleichzustellen», sondern sich vielmehr «durch die Erneuerung
[ihres] Sinnes» zu ändern (Rom 12,2). Er bestätigt damit die Kraft des christlichen

Glaubens, die Art, wie wir die Welt verstehen und in ihr wohnen, radikal

zu verändern. Der menschliche Geist wird nicht ersetzt oder ausgetrieben,
sondern durch den Glauben vielmehr erleuchtet. Paulus spricht von einer
Transformation im Wissenden selbst, die eine neue Weise des Denkens nach
sich zieht. Diese macht es möglich, tiefere Schichten der Realität wahrzunehmen,

als es der auf sich alleine gestellten menschlichen Vernunft oder
Sehkraft möglich wäre.

Seit etwa 1750 diente der Begriff der «natürlichen Theologie» in der
westlichen Theologie und Philosophie weithin dazu, einen Weg der Gotteserkenntnis

zu bezeichnen, der allein auf der menschlichen Vernunft, ohne

Rückgriff auf spezielle oder vermeintlich übernatürliche Offenbarung gründet.31

Die Aufklärung verstand die natürliche Theologie als Verteidigung des

Gottesglaubens auf der Grundlage der Vernunft und der natürlichen
Ordnung. Jedoch ist diese Auffassung der natürlichen Theologie den Plausibili-
tätsstrukturen dieser bestimmten geistesgeschichtlichen Epoche verhaftet.
Der Begriff der «natürlichen Theologie» reicht weit darüber hinaus, erweist
sich als konzeptuell fliessend und widersetzt sich präziser Definition. Nach
einem anderen Verständnis ist die natürliche Theologie auf die Propria der
christlichen Offenbarung bezogen und auf den Bereich intra muros ecclesiae

begrenzt.

Karl Barths Kritik der natürlichen Theologie richtete sich gegen ein spe-

29 Eine detaillierte Diskussion dieses Ansatzes der natürlichen Theologie samt einer

Auswertung der Alternativen findet sich in A.E. McGrath: The Open Secret. A
New Vision for Natural Theology, Oxford 2008, 115—216.

30 Siehe beispielsweise E. Christen, W Kirchschläger: Erlöst durch Jesus Christus.

Soteriologie im Kontext, Freiburg (CEI) 2000; C.-D. Osthövener: Erlösung.
Transformationen einer Idee im 19. Jahrhundert, Tübingen 2004.

31 Zu Überlegungen, wonach der Rationalismus sich stimulierend auf die Herausbil¬

dung einer so verstandenen Theologie ausgewirkt habe, s. besonders M. Heyd: Un
rôle nouveau pour la science. Jean Alphonse Turrettini et les débuts de la théologie
naturelle à Genève, RThPh 112 (1982) 25—42; M. Klauber: Jean-Alphonse Turrettini

(1671—1737) on Natural Theology. The Triumph of Reason over Revelation at
the Academy of Geneva, SJTh 47 (1994) 301-325.



254 Alister E. McGrath

zifisches Verständnis der natürlichen Theologie — nämlich gegen Versuche,
unter vom Menschen selbst gewählten Bedingungen Gottes Existenz beweisen

oder Wissen von Gott erlangen zu wollen. Wie der bekannte schottische
Theologe Thomas F. Torrance (1913—2007) gezeigt hat, kritisierte Barth die
natürlichen Theologie als eine selbständige Diziplin, die unabhängig von der
und in Opposition zur Offenbarungstheologie Wissen von Gott bereitzustellen

sucht.52 Barth wendete sich also nicht gegen ihre rationale Struktur an
sich, sondern gegen «ihr selbständiges Wesen, d.h. gegen ihre unabhängige
rationale Struktur, die von der aktiven Selbstmitteilung des lebendigen Gottes

abstrahiert.»35

Eine natürliche Theologie, die von der christlichen Offenbarung sanktioniert

und getragen ist, wäre von dieser Kritik nicht betroffen. Sie wäre dann

zu entfalten von ebendieser Offenbarung und nicht von rein natürlichen
Voraussetzungen oder Einsichten her. Ihre Legitimation läge nicht in ihren
inhärenten Strukturen oder in einem autonomen Akt menschlicher Selbstrechtfertigung,

sondern in der göttlichen Offenbarung selbst. So verstanden stellt
die theologia revelata eine intellektuelle Grundlage für die theologia naturalis bereit
und definiert die Grenzen, innerhalb derer sie operieren muss. Diese konzep-
tuelle Neuverortung der natürlichen Theologie hat entscheidende Implikationen

für das Verständnis ihrer Grundlagen und Reichweite.
Daraus ergibt sich, dass christliche Theologen die Natur nicht objektiv

sehen, sondern durch eine Linse, die bestimmt wird von den Besonderheiten
der christlichen Tradition. Sie sehen die Welt durch eine «theoriebeladene»
Brille, um einen Ausdruck zu gebrauchen, der in letzter Zeit in Diskussionen
zur Philosophie der Naturwissenschaften eine wichtige Rolle gespielt hat.54

N.R. Hanson und andere Wissenschaftsphilosophen haben die Bedeutung
erkenntnistheoretischer Voraussetzungen der Naturbetrachtung unterstrichen.
Die Natur wird nicht einfach gesehen, sondern als etwasgesehen. Dieser Beobach-

tungsprozess, so betont Hanson, ist theoriebeladen.35 Somit kann die Natur
von verschiedenen Beobachtern unterschiedlich «gesehen» werden, da alle
ihre jeweiligen konzeptuellen Bezugssysteme an den aktiven, konstruktiven
Beobachtungsvorgang herantragen.36 Ein Betrachter mit einer gänzlich im-

32 'p p Torrance: The Problem of Natural Theology in the Thought of Karl Barth,
RelSt 6 (1970) 121—135. Eine detailliertere Diskussion von Torrances spezifischem
Verständnis von Barth findet sich in A.E. McGrath: T. F. Torrance. An Intellectual
Biography, Edinburgh 1999, 113—193.

33 Torrance: Problem of Natural Theology (Anm. 32), 128.
34 M. Adam: Theoriebeladenheit und Objektivität. Zur Rolle von Beobachtungen in

den Naturwissenschaften, Frankfurt a.M. 2002.
33 N.R. Hanson: Patterns of Discovery, Cambridge 1958.
36 Dies impliziert freilich nicht, dass solche theoretischen Bezugsrahmen unverrück¬

bar festgelegt sind. Einer der stärksten Faktoren, der Veränderungen sowohl in



«Schläft ein Lied in allen Dingen»? 255

manent-naturalistischen Weltsicht wird die Natur auf ganz andere Weise
«sehen» als ein Beobachter, der dieselbe Welt anschaut und sie als erfüllt von
Spuren und Bildern des Göttlichen «sieht».

In dieser Perspektive erscheint die christliche natürliche Theologie als

Interpretation der Natur im Lichte der christlichen Offenbarung. Während viele

englische Apologeten im achtzehnten Jahrhundert Ansätze der natürlichen
Theologie entwickelten, die letztlich deistisch sind,37 ist dieser alternative Ansatz

trinitarisch. Eine trinitarische Perspektive auf die natürliche Theologie
erlaubt es dem christlichen Glauben, sein eigenes Licht auf die Realität zu
werfen, befreit den Menschen von introspektiver Beschäftigung mit sich
selbst und erhellt und inspiriert das Studium der natürlichen Welt. Eine so
verstandene natürliche Theologie ist voll und ganz in der Lage, der natürlichen

Welt ohne intellektuelle Ausflüchte, Verzerrungen oder Entstellungen
in ihrer gesamten Komplexität ansichtig zu werden. In ihr können sich der
christliche Glaube, die Geisteswissenschaften und die Literatur und vor allem
die Naturwissenschaften einander annähern, woraus sich eine gegenseitige
Befruchtung und Bereicherung ergibt.

Gegenüber der Auffassung, dass die Existenz Gottes und zumindest einige

seiner Eigenschaften aus der natürlichen Welt abgeleitet werden können,
bin ich der Meinung, dass die natürliche Theologie einen weitaus bescheideneren

und realistischeren Ansatz vertreten sollte, der sich auf die Idee der
Resonanz oder der «empirischen Passgenauigkeit» zwischen der christlichen
Weltsicht und der empirischen Wirklichkeitserfahrung gründet.38 Der letztlich

in göttlicher Selbstoffenbarung gegründete christliche Glaube beleuchtet
und interpretiert die natürliche Welt; das «Buch der Schrift» ermöglicht ein

genaueres und fruchtbareres Lesen im «Buch der Natur». Die christliche
Theologie birgt erhebliche Möglichkeiten für konzeptionelle Kartographien,
innerhalb derer die scheinbaren Zweideutigkeiten und Rätsel unserer Erfah-

den Naturwissenschaften als auch in der Religion auslösen kann, ist die Wahrnehmung

zunehmender Spannungen zwischen Theorie und Erfahrung. Die klassische

Formulierung dieses Punktes findet sich bei T.S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher

Revolutionen, Frankfurt a.M. 1969.
37 P. Harrison: Natural Theology, Deism, and Early Modern Science, in: A. Eisen, G.

Laderman (Hg): Science, Religion, and Society. An Encyclopedia of History, Culture

and Controversy, New York 2006, 426—433.
38 Ein ähnlicher Ansatz findet sich im Werk des englischen Physikers und Theologen

John Polkinghorne, der von einer «Konsonanz» zwischen der christlichen Theologie

und der Beobachtung der Realität spricht. Siehe B. Irlenborn: Konsonanz von
Theologie und Naturwissenschaft? Fundamentaltheologische Bemerkungen zum
interdisziplinären Ansatz von John Polkinghorne, TThZ 113 (2004) 98-117; J.M.
Stenke: John Polkinghorne. Konsonanz von Naturwissenschaft und Theologie,
Göttingen 2006.



256 Allster E. McGrath

rung in einer weiteren Vision des Wesens der Realität Platz finden. Der christliche

Glaube bietet eine einheitliche und umfassende Sicht der Wirklichkeit,
die der verwirrenden Komplexität und scheinbaren epistemischen Anarchie
der natürlichen Ordnung einen Sinn zu geben vermag. Er gibt uns ein kon-
zeptuelles Netz an die Hand, das sich über unsere Erfahrung der Welt werfen
lässt und es uns ermöglicht, sie in sinnvoller Einheit zu sehen und mit ihren
scheinbaren Widersprüchlichkeiten zu leben. Die Natur wird dabei im Licht
des Transzendenten «gesehen». Sie besitzt selbst keine eigenständige Fähigkeit

zur Enthüllung des Transzendenten, doch in der Perspektive des christlichen

Glaubens erscheint sie als autorisiertes Zeichen des Transzendenten.
Dieser Ansatz findet sich in den Naturgleichnissen Jesu von Nazareth.39

Während die Bilder dieser Gleichnisse einfach verständlich sind, ist deren
Bedeutung doch oft verhüllt, gleichsam geheimnisumwoben. Der amerikanische
Neutestamentier John Dominic Crossan hat das Leben und Predigen Jesu
von Nazareth als «die Botschaft eines offenen Geheimnisses» beschrieben.40
Die Bedeutung der Parabeln erschliesst sich nur, wenn man sich ihnen aus
einem bestimmten Blickwinkel nähert. Ein bestimmter Aspekt der Natur ist
nur dann fähig, die Ideen und Werte des Königreichs Gottes zu erhellen,
wenn er durch einen menschlichen Beobachter daraufhin interpretiert wird —

wenn er also auf diese Weise «gesehen» wird.41 «Euch ist das Geheimnis (?ny-

sterioti) des Reiches Gottes gegeben; denen aber draussen widerfährt es alles

in Gleichnissen» (Mk 4,11). «Denen draussen» erscheinen die Gleichnisse
rätselhaft, ja, ihr mangelndes Wahrnehmungsvermögen verfestigt sich dadurch
noch, so dass «sie es mit sehenden Augen sehen und doch nicht erkennen,
und mit hörenden Ohren hören und doch nicht verstehen» (Mk 4,12).42

Die Frage, ob in den Gleichnissen Jesu von Nazareth eine Homologie
oder Korrespondenz zwischen dem Natürlichen und dem Göttlichen sowohl
vorausgesetzt als auch ausgedrückt ist, lässt sich nicht mit Sicherheit
beantworten. Klar ist aber, dass Jesus in seinen Predigten über das Reich Gottes
voraussetzt, dass die Natur — recht interpretiert — die Wahrheit Gottes zu
enthüllen vermag, vorausgesetzt, dass sie in dieser Weise interpretiert wird. Es
lässt sich hier kein theologisches System ausmachen — höchstens eine coda

extempore auf eine Reihe verschiedener Naturthemen. Sie stützt sich auf eine im-

39 Zu verschiedenen Interpretationsansätzen der Gleichnisse siehe U. Meli: Die
Gleichnisreden Jesu 1899—1999. Beiträge zum Dialog mit Adolf Jülicher, Berlin
1999.

40 J.D. Crossan: The Historical Jesus. The life of a Mediterranean Jewish peasant, San

Francisco 1991, 349.
41 Dieses Motiv wird weiter entwickelt in: McGrath: The Open Secret (Anm. 29),

117-126.
42 Diese Passage (Mk 4,10-12) findet sich nur in Markus' Formulierung dieses

Gleichnisses und beinhaltet ein freies Zitat von Jes 6,9f.



«Schläft ein Lied in allen Dingen»? 257

plizite Theologie, die nur denen manifest wird, denen sich die Geheimnisse
des Königreiches enthüllt haben.

*

Die Idee einer versteckten oder verborgenen Bedeutung der Natur, die von
den Weisen oder Erleuchteten erkannt werden kann, kommt auch in Joseph
von Eichendorffs Gedicht «Wünschelrute» (1835) zum Ausdruck.43 Eichendorff,

der oftmals — besonders in Zeiten nationalistischen Eifers44 — als

Altmeister der deutschen romantischen Dichter galt, entfaltet in diesem Gedicht
den Gedanken, dass die Bedeutung der Natur nur durch «das Zauberwort»
erkannt werden kann. Der Schlüssel zu einem authentischen Naturerleben liegt
demnach in einer poetischen Vision und nicht in wissenschaftlicher Analyse.
Um das Tor zum Wunder und zur tieferen Bedeutung der Natur zu öffnen,
bedarf es eines hermeneutischen Schlüssels. Für Eichendorff ist dieser her-
meneutische Schlüssel zwar nicht von irrationaler Art, doch transzendiert er
die Grenzen des rationalen Denkens.45

Im Blick auf den Begriff des «Zauberwortes» lässt sich Eichendorffs
Gebrauch des Bildes der «Wünschelrute»46 leicht missverstehen, ganz besonders
im Lichte seines historischen Kontextes. Die Aufklärer warfen ihren Gegnern
«Magie» vor und waren stets bedacht, deren intrinsische Irrationalität zu
demonstrieren.47 Eichendorffs Gedicht ist jedoch nicht als Lob auf die Irrationalität

zu verstehen, sondern als Kritik einer vermeintlich «objektiven» Her-

43 Eine nützliche Einführung zu Eichendorff bieten W. Gössmann, C. Hollender:
Joseph von Eichendorff. Seine literarische und kulturelle Bedeutung, Paderborn
1995.

44 J. Perver: «Der deutscheste der deutschen Dichter». Aspects of Eichendorff Re¬

ception 1918—1945, German Life and Letters 42 (1989) 296—311.
45 Als Kommentar etwa A. von Bormann: Natura Loquitur. Naturpoesie und emble-

matische Formel bei Joseph von Eichendorff, Tübingen 1986.
46 Die moderne Bedeutung dieses Wortes als einer Rute zum Aufspüren von Wasser

ist nicht sehr hilfreich, um Eichendorff zu verstehen. Eine Diskussion der
mittelalterlichen Wurzeln des Wortes «Wünschelruthe», die Eichendorff mit grosser
Sicherheit bekannt waren und die er bei seinen Lesern voraussetzte, bei J. Grimm:
Deutsche Mythologie, 2. Überarb. Ausg. Göttingen 1844, 926-929. Grimm legt
dar, dass der Begriff vom altdeutschen wunstiligerta stammt; das interpretiert er als

«gerte, durch deren besitz man alles irdischen heils theilhaftig wird». Diese alte

Bedeutung ist die von Eichendorff für seine Leser intendierte, die er als Leitmotiv
für seine Reflexionen benutzt.

47 Zu einer vielleicht extremen Ausprägung dieses Phänomens siehe O. Hochadel:

Aufklärung durch Täuschung. Die natürliche Magie im 18. Jahrhundert, BWG 27

(2004) 137-147.



258 Alister E. McGrath

angehensweise an die Natur, in der sich deren tiefere Bedeutung nicht er-
schliesst. Die Natur träumt und singt; wir sind für ihre Musik taub. Nur wer
ihr hermetisches Portal aufzuschliessen weiss, kann der persönlichen
Transformation teilhaftig werden, die dieses Wissen ermöglicht.

In Eichendorffs Werk wird häufig ein wichtiges Korrektiv zu den Exzessen

der frühen Romantiker gesehen, ganz besonders zur ungezügelten
Subjektivität früher Autoren wie etwa Novalis (Georg Philipp Friedrich Freiherr
von Flardenberg, 1772—1801). Für Eichendorff führte eine solch radikale

Subjektivität nicht zur Entdeckung des wahren Wesens des Menschen,
sondern in die Selbstabschottung und damit zum Selbstverlust durch «Absehen»

von der Vision Gottes. Laut Novalis muss der Dichter der naturhaften Welt
entsagen und sich nach innen zum Selbst hinwenden, um eine radikale Um-
ordnung der Wirklichkeit und eine Neuausrichtung des Erlebens zu bewirken;

Eichendorff aber meinte, dass dies unausweichlich zu einer Gefangenschaft

im Selbst führe, und empfahl eine Auseinandersetzung mit der Natur
zur Selbstfindung und zur Wiedererlangung eines rechten Verständnisses der
Gottesbeziehung.48

Es bestehen klare Parallelen zwischen Eichendorffs prägnantem Manifest
für eine poetische Auseinandersetzung mit der Natur und der Debatte über
die Interpretation jenes biblischen Textes, der oftmals zur Verteidigung einer
natürlichen Theologie angeführt wird: «Die Himmel erzählen die Ehre Gottes,

und die Feste verkündigt seiner Hände Werk» (Ps 19,1). Dieses bekannte
Wort bestätigt die Möglichkeit einer natürlichen Theologie und weist gleichzeitig

auf die fundamentalen Widersprüche und Spannungen hin, die aus dieser

Möglichkeit resultieren. Das in diesem Psalm angesprochene Volk Israel
wird aufgefordert, im Himmel Bestätigung für seinen Gottesglauben zu
finden. Dem liegt also die Annahme zugrunde, dass jene, die Gott im Himmel
erkennen, ihn bereits durch Offenbarung kennen.

Wenn die Himmel wirklich «die Ehre Gottes erzählen», dann ist damit
gesagt, dass die natürliche Ordnung fähig ist, zumindest gewisse Informationen
über das Göttliche zu vermitteln. Doch daraus folgt nicht zwangsläufig, dass

der Mensch — selbst ein Teil der Natur — in der Lage ist, das Göttliche ohne
weitere Hilfe durch die Natur zu erkennen. Was, wenn die Himmel «die Ehre
Gottes» in einer Sprache erzählen, die wir nicht verstehen können?

Diese Reflexionen unterstreichen die Bedeutung unseres Einsichts- und
Urteilsvermögens — unserer Fähigkeit, Bedeutungsmuster, die andere

womöglich übersehen, auf bestimmte Weise wahrzunehmen, oder eine Melodie
dort zu hören, wo für andere nur Lärm ist. Mögen auch alle die Natur
anschauen, sieht doch nicht jeder dasselbe. Urteilsvermögen bemht nicht nur
auf Beobachtung, sondern auch auf Interpretation. Wenn die Natur tatsäch-

48 Bormann: Natura Loquitur (Anm. 45), 17—24.48—73.



«Schläft ein Lied in allen Dingen»? 259

lieh fortwährend in der Lage ist, Spuren von Gott zu vermitteln, dann ist die

Frage, wie diese Spuren wahrgenommen werden sollen, sowohl von
theologischer als auch von apologetischer Bedeutung.49

Die Himmel, die manchem Betrachter als unermessüches und
bedeutungsloses Universum erscheinen, werden von der christlichen Tradition als

Mittel gesehen, die Ehre Gottes einer Menschheit zu vermitteln, die von eben

jenem Gott geliebt und bestätigt ist. Das sollte nicht so verstanden werden,
als werde einer letztlich sinnlosen Wirklichkeit willkürlich Sinn zugewiesen,
sondern vielmehr als die Ausübung eines wohlinformierten Urteilsvermögens.

Hierbei liegt der hermeneutische Schlüssel, das «Zauberwort», in einem

Interpretationsrahmen, durch den eine ansonsten verborgene oder
unzugängliche Realität erschlossen werden kann.

Dies wirft natürlich eine Reihe grundlegender Fragen auf, mit denen sich
auseinanderzusetzen für eine etwaige Wiederaufnahme oder Neuformulierung

einer natürlichen Theologie unabdingbar ist. Ist dieses Wahrnehmen des

Göttlichen in der natürlichen Welt etwas, wozu der Mensch natürlicherweise
in der Lage ist? Oder ist es dazu notwendig, sich bestimmte Denkgewohnheiten,

bestimmte Denkweisen zu eigen zu machen? Oder setzt es vielleicht die

Erhellung der natürlichen Welt durch die göttliche Offenbarung voraus, oder
ein durch göttliche Gnade bewirktes Heilen der menschlichen Seh-Fähigkeit?
In welchem Verhältnis steht eine natürliche Theologie zur Schöpfungstheologie?50

Wie kann die natürliche Theologie adäquat vom Kreuz Christi
sprechen?51 Und wie kann die Beziehung zwischen natürlichem und geoffenbartem

Wissen von Gott sachgemäss hergestellt werden?52

Im vorliegenden Artikel ging es mir hauptsächlich um die Feststellung,
das s eine erneuerte natürliche Theologie im gegenwärtigen kulturellen Klima
gute Chancen hat, beim Zeitgeist auf starke Resonanz zu stossen. Ich hoffe,
dass dabei auch einige der Kritikpunkte entkräftet werden konnten, die der

49 Dies ist einer der Gründe, weshalb Brunner 1934 feststellte: «Die theologia natura¬
lis ist aber auch entscheidend für das Gespräch mit den Nichtgläubigen» (ders.:

Natur und Gnade [Anm. 25], 206). Auch sein Konzept des «Anknüpfungspunktes»
kann in apologetischer Richtung entfaltet werden.

50 M. Welker: Schöpfung und Wirklichkeit. Biblische contra natürliche Theologie,
Neukirchen-Vluyn 1993.

51 E. Jüngel: Das Dilemma der natürlichen Theologie und die Wahrheit ihres Pro¬

blems, in: ders.: Entsprechungen. Gott — Wahrheit — Mensch. Theologische
Erörterungen, München 1980, 158—177.

52 H.-J. Birkner: Natürliche Theologie und Offenbarungstheologie, NZSTh 3 (1961)
279—295; B. Irlenborn: Abschied von der «natürlichen Theologie»? Eine
sprachphilosophische Standortbestimmung, ThPh 78 (2003) 545-556.



260 Alister E. McGrath

natürlichen Theologie traditionell entgegengebracht worden sind.53 Womöglich

singt die Natur doch das Lied Zions — für all jene, die auf rechte Weise
hinhören.

Abstract

This paper takes its title from a poem by the late Romantic poet Joseph von Eichendorff

(1788—1857), which speaks of a song lying hidden within nature, which can only
be heard when a «magic word» is spoken. Eichendorff is here speaking of a hermeneu-
tical key which unlocks the deeper meaning of the natural world. Nature is silent and

mute, until it is approached and interpreted in certain ways. This theme is significant in
contemporary discussions about natural theology, considered in this paper. The enterprise

of natural theology is here interpreted in terms of discernment, of seeing nature
in a certain way, of viewing it through a particular and specific set of theoretical
spectacles. It is argued in this paper that a Trinitarian interpretative framework unlocks this
deeper meaning of nature, allowing an enhanced engagement with its proper
significance. A Trinitarian vision of reality illuminates nature, allowing new levels of perception

and appreciation of its significance, while at the same time opening up new apologetic

possibilities with contemporary secular culture. The rise of new forms of atheism

on the one hand, and neo-paganism on the other, point to the urgent need for a renewed

natural theology which allows full significance of the natural order to be unlocked.

Alister E. McGrath, London

53 Dieser Ansatz ist weiter entfaltet in McGrath: Open Secret (Anm. 29); ders.: Fine-
Tuned Universe (Anm. 19).


	"Schläft ein Lied in allen Dingen"? : Gedanken über die Zukunft der natürlichen Theologie

