
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 3

Artikel: Unreinheit und Gemeinschaft : Erwägungen zum neutestamentlichen
Gebrauch von 

Autor: Tuor-Kurth, Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unreinheit und Gemeinschaft

Erwägungen zum neutestamentüchen Gebrauch von kowôç1

Seit Erscheinen des Klassikers «Purity and Danger» der britischen Sozial-An-
thropologin Mary Douglas2 werden die Begriffe «rein» und «unrein» als

Ordnungskategorien verstanden.3 Sie sind Teil eines taxonomischen Systems, das

Grenzen und deren Überschreitung definiert. In den biblischen Texten
markieren die entsprechenden hebräischen und griechischen Ausdrücke nicht
allein die Zulassung eines Menschen zu kultischen Handlungen und also dessen

Kultfähigkeit bzw. dessen Untauglichkeit, am Kult teilzunehmen. Mit ihnen
wird gleichzeitig eine Grenzziehung in sozialer Hinsicht vorgenommen, insofern

Reinheit oder Unreinheit die Zugehörigkeit zu oder umgekehrt das

Ausgeschlossensein von einer bestimmten Gruppe oder Gemeinschaft mit
meint. Ein wichtiger, ja für den Alltag wohl der wichtigste Punkt sind Rein-
heits- und Unreinheitsvorstellungen im Blick auf Mahlzeiten und hier speziell
auf das, was gegessen werden darf und was nicht. Douglas hat das am Buch
Leviticus unter anderem an den dort genannten «unreinen» Tieren, das heisst
solchen Tieren beschrieben, die vom Verzehr ausgeschlossen werden. Der
Gmnd dafür ist nach ihrer Interpretation, dass die vom Verzehr ausgeschlossenen

aus den üblichen Kategorien der Klassifikation für reine Tiere herausfallen

bzw. ihnen widersprechen. Das Schwein z.B. ist nicht darum «unrein»,
weil es unhygienisch ist und gern im Schmutz wühlt, sondern weil es als
Paarzeher nicht zugleich Wiederkäuer ist. Das heisst: Es entspricht den beiden
Kriterien, nach denen diejenigen Tiere bestimmt werden, die gegessen werden

dürfen, nicht4 — widerspricht mithin dem Klassifikationssystem des
priesterlichen Reinheitsgesetzes für reine Tiere (Lev 11,7).5 So deutlich die leviti-

1 Überarbeitete Fassung eines Vortrags, der am 15.3.2008 vor der Theologischen
Fakultät Basel gehalten wurde. Für zahlreiche Anregungen und kritisches Gegenlesen

danke ich Ekkehard Stegemann.
2 M. Douglas: Purity and Danger. An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo,

London 1966 (Neuabdruck 2006); deutsche Übersetzung: Reinheit und Gefährdung.

Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreinigung und Tabu, Berlin 1985

(Stuttgart 1988).
3 Vgl. auch B.J. Malina: Die Welt des Neuen Testaments. Kulturanthropologische

Einsichten, Stuttgart 1993, 153; E.W. Stegemann, W Stegemann: Urchristliche
Sozialgeschichte, Stuttgart 21997, 132; D. Erbele-Küster, E. Tönges: Art. «Reinheit»,

in: F. Crüsemann u.a. (Fig.): Sozialgeschichtliches Wörterbuch, Gütersloh
Neuauflage 2009, 428.

4 Douglas: Reinheit und Gefahrdung (Anm. 2), 75.
5 Unreinheit ist darum nach Douglas eine klassifikatorische Anomalie, weswegen

ThZ 3/65 (2009) S. 229-245



230 Christina Tuor-Kurth

sehen Speisevorschriften aus- bzw. einschliessende Bedeutung hatten, sowenig

sind sie als Schutz der Israeliten vor dem Einfluss fremder Kulturen
zutreffend erfasst.6 Folgt man Douglas, sind die Speisegesetze vielmehr
Ausformungen der Metapher der Heiligkeit,7 insofern sie «in jedem Moment
zum Nachdenken über die Einheit, Reinheit und Vollkommenheit Gottes
anregten».8 Dieser richtige Grundgedanke ist auf dem Hintergrund zu sehen,
dass damit die Beziehung zwischen dem Volk Israel und seinem Gott berührt
ist. Es geht also um den Bereich der Heiligkeit in Entsprechung zu Gott.
Soziologisch stellten Speisevorschriften die Grundbedingungen für die Teilnahme

an reziproken Interaktionen einer definierten Gruppe her.
Die kulturanthropologische Sicht auf die Reinheitsvorschriften als «eine

Art Raster»9 oder Klassifikationssystem für Gruppenzugehörigkeit dürfte
sich auch als Schlüssel für die Interpretation derjenigen neutestamentlichen
Texte eignen, in denen eine Auseinandersetzung mit den jüdischen
Speisevorschriften erkennbar wird. Es ist zu vermuten, dass dort nicht nur die Frage
der «richtigen» Gebotspraxis verhandelt wird, sondern dass es vielmehr um
die Frage geht, welche Praxis für die Gemeinschaft der Christusgläubigen gilt,
ganz konkret angewendet auf die Tischgemeinschaft von Juden und Nichtju-
den. Da das Essverhalten «die Konturen und Grenzen d(ies)er Gemeinschaft
demonstriert»,10 ist das, was als gemeinsam gelten oder nicht gelten kann, zu
definieren. Damit ist das Stichwort gefallen, das ich hier beleuchten möchte:
den Gebrauch von KOtvôç im Neuen Testament. Es ist dieser Ausdruck nach
meiner Meinung derjenige Begriff, in dem sich zwei geradezu diametrale
Bedeutungen, die der definierten Zusammengehörigkeit wie die der - aus
jüdischer Sicht — diffusen, unabgegrenzten Gesamtheit, vereinen, koivôç kann
ebenso das positiv definiert Gemeinsame wie das negative, das zu vermeiden-

unclean so etwas wie unclear ist.
6 Douglas: Reinheit und Gefährdung (Anm. 2), 67 — wenngleich dieser Aspekt auch

eine Rolle spielen konnte, vgl. Douglas' Beispiel von Maimonides (ebd.).
7 Douglas: Reinheit und Gefahrdung (Anm. 2), 74.
8 Douglas: Reinheit und Gefährdung (Anm. 2), 78; vgl. auch den Folgesatz: «Die

Meidungsvorschriften verliehen der Heiligkeit bei jeder Begegnung mit dem Tierreich

und bei jeder Mahlzeit physischen Ausdruck».
9 Malina: Die Welt des Neuen Testaments (Anm. 3), 153; Stegemann, Stegemann:

Urchristliche Sozialgeschichte (Anm. 3), 1997, 132.
10 P. Wiek: Die urchristlichen Gottesdienste (BWANT 8/10), Stuttgart 22003, 123:

«Das Besondere einer Gruppe wird durch Abgrenzungsprozesse und Barrieren
nach außen sowohl geschützt als auch betont und hervorgehoben. Bei jüdischen
Gruppen besonders, aber auch bei anderen Bewegungen der Antike spielt das

Eßverhalten der Gruppe in dieser Beziehung eine besondere Rolle: Durch die

Mahlgemeinschaft wird nicht nur Gemeinschaft gefördert, sondern auch die Konturen

und Grenzen dieser Gemeinschaft demonstriert».



Unreinheit und Gemeinschaft 231

de Gemeine meinen. Ich werde drei spezifische soziale Situationen vorstellen,
bei denen koivoç im narrativen Kontext jüdischer Essensvorschriften
begegnet.11 Meinen Ausführungen stelle ich einige Erläuterungen zum Sprachgebrauch

von koivoç und dessen Entwicklung voran.

1. Zur Ambiguität der Semantik von koivoç

Das griechische Adjektiv koivoç und seine Verbal- und Substantivformen
begegnen im klassischen Griechischen gewöhnlich in der Bedeutung von
gemeinsam, gemeinschaftlich. Während die LXX nur vereinzelte Belege
aufweist,12 greifen vor allem pagane philosophische und staatstheoretische
Beschreibungen von Gütergemeinschaft als einer idealen (Plato), naturgemäs-
sen (Stoa) Ordnung menschlichen Zusammenlebens auf die Semantik des

Lexems koivoç zurück. Dessen ökonomisch-philosophische Füllung in
Bezug auf die antike Vorstellung der Ökonomik im Sinne der Regulierung der

Angelegenheiten des Haushaltes oder der Familie wird in der jüdisch-hellenistischen

Literatur aufgenommen. Josephus und Philo z.B. äussern sich begeistert

über das gemeinschaftliche (kowcovikov) Leben der Essener, Philo
zudem über das der Therapeuten. Diese Gruppen haben nach ihrer Meinung
das Ideal der Gütergemeinschaft verwirklicht.13 Auch die neutestamentlichen
Schriften kennen den «ökonomischen» Wortgebrauch. Paulus fordert nicht
nur Gemeinschaft unter den Christusgläubigen (Gal 6,6); er deutet auch die
materielle Unterstützung der Philipper für seine Verkündigungstätigkeit als

Ausdruck für ihre Gemeinschaft mit ihm (Phil 4,14£). Und er kann Kotvcovla
sich konkret in Form von Spenden für die Gemeinde in Jerusalem
ausgedrückt sehen (Rom 15,26f.). Schliesslich wird in der Apostelgeschichte
idealisierend die Kotvtovia der Jesusgläubigen geschildert, denen alles gemeinsam
ist ((X7tavTa KOtva, Apg 2,44; 4,32).14

11 Ausser den hier untersuchten Stellen Mk 7,1—23 und dessen Parallele Mt 15,1—20,
sowie Apg 10,14f.28£, 11,8f. und Rom 14,14, begegnet koivoç in dieser Bedeutung
noch in Apg 21,28, Hebr 9,13; 10,29 und Apk 21,27.

12 Spr 1,14; 21,9; 25,24; mehrheitlich ist mit koivoç das hebr. "Qn wiedergegeben; vgl.
auch F. Hauck: Art. «koivoç ktL», ThWNT III, Stuttgart 1990 (Nachdruck), 790.

13 Hierzu s. auch Hauck: koivoç (Anm. 12), 796.
14 Ich kann hier nicht näher auf diesen «religiösen Liebeskommunismus» (Ernst

Tröltsch) innerhalb der Jesusnachfolge eingehen. Dass Lukas an griechische
Idealvorstellungen anknüpft, scheint mir deutlich (vgl. Hauck: koivoç [Anm. 12], 797).
Allein, es wäre zu untersuchen, ob zudem in sozialer Hinsicht für die lukanische
Gemeinschaft der Jesusgläubigen mutatis mutandis auch etwas von dem zutrifft, was
Wilfried Paschen hinsichtlich der Essener herausgearbeitet hat: Die Gütergemeinschaft

in Qumran bedeutete nicht Kollektivbesitz, sondern «exklusivefn] Güter-



232 Christina Tuor-Kurth

Neben dem semantischen Feld «gemeinsam», «gemeinschaftlich» kommt
in der jüdischen Literatur — und nur in ihr — koivôç in der Bedeutung von
«gemein» im Sinne von «unrein» vor. Auffälligerweise kann für diesen terminus im
Falle der LXX keine sprachliche Genealogie ausgemacht werden, wie das

etwa für das griech. KaGapôç und ôcKâGapxoç möglich ist, welche in grosser
Einheitlichkeit die hebr. Begriffe XQD und Tints wiedergeben.15 Auch das
hebräische bin, welches das Profane, das allen Erlaubte und Zugängliche meint,
wird in der LXX nie mit koivôç wiedergegeben.16 Es ist darum festzuhalten,
dass die Wortgruppe koivôç nicht das Unreine/Gemeine im Sinne des Unge-
weihten und also das Gegenteil des Heiligen17 bezeichnet.18 koivôç konnotiert

zwar die Bedeutung des kultisch Unreinen fast in allen Fällen; doch scheint
der Begriff darüber hinaus eine Grenze zu markieren, die jenseits dessen liegt,
was im jüdischen Kult zur Kategorie unrein gehört.

2. Hellenistisch-jüdische Reaktion aufdas als gemeinsam Ydrklärte

Da die semantische Ambiguität von «gemeinsam» und «gemein» in ausserjü-
dischen antiken Texten nicht nachweisbar ist, hat man vermutet, die letztere
Bedeutung sei «auf jüdischem Boden entstanden».19 Dem kann wohl
zugestimmt werden, wenngleich bereits das Profangriechische die pejorative
Bedeutung von koivôç kennt und also diese Semantik vorbereitet hat.20 Wichti-

verkehr», so W Paschen: Rein und unrein. Untersuchungen zur biblischen Wortgeschichte

(StANT 24), München 1970, 99. Das heisst: Der gemeinsame Gebrauch
und Austausch von Gütern fand nur unter Vollmitgliedern statt. Mit Ausgeschlossenen

oder Gemeindefremden durfte keine Besitzvermischung geschehen (vgl.
etwa CD 20,7 oder S 5,14.16 und dazu Paschen: a.a.O. 98). Das Kriterium
verkehrsfähiger Güter war in Qumran deren rituelle Reinheit. Die Gemeinschaft
setzte die Reinheit der Mitglieder und ihres Besitzes voraus. Ist das von Lukas
beschriebene urchristliche Ideal der Besitzgemeinschaft auch als Zeichen der

Zugehörigkeit zu den Christusgläubigen gemeint, so ist jedenfalls nicht auszu-
schliessen, dass in der christlichen KOtvcovia die zweite Bedeutung von koivôç
mitschwingt; s. dazu auch das unten zu Apg 10 Gesagte. Vergleichbare Motive für den
Eintritt in die Qumrangemeinde und in die Jesusbewegung vermutet etwa G.
Theissen: Wir haben alles verlassen in: Studien zur Soziologie des Urchristentums,

Tübingen 31989, 123.
15 Vgl. Paschen: Rein und unrein (Anm. 14), 166.
16 Für dieses begegnet überall das griech. ßeßrpoq.
17 Z.B. die nur den Priestern vorbehaltenen Abgaben und Opfertiere (vgl. jvn).
18 So aber Hauck: koivoç (Anm. 12), 791; dagegen auch Paschen: Rein und unrein

(Anm. 14), 167f.
19 Hauck: koivoç (Anm. 12), 791.
20 Das vermerkt auch Paschen: Rein und unrein (Anm. 14), 167. So konnte, um nur



Unreinheit und Gemeinschaft 233

ger scheint mir die Beobachtung, dass die Genese des jüdischen pejorativen
Sprachgebrauchs als gemein, unrein mit ganz bestimmten kulturellen
Erfahrungen zusammenzuhängt. Aufgrund des chronologisch ersten Belegs für
diese Verwendung von kowôç, I Makk 1,47.62, hat Paschen aufgezeigt, wie

unter den Einheitsbestrebungen (vgl. 1,43) des Seleukidenherrschers Antio-
chus IV. und dessen Erlassen gegen die jüdische Religion die gemeinsprachliche

Bedeutung von kowôç als gemeinsam im jüdischen Sprachgebrauch
«den Sinn des kultisch Unreinen annehmen konnte»:21 Der Verfasser des I
Makk berichtet, dass viele Juden dem seleukidischen Verbot der Sabbathaltung,

der Beschneidung, der Opfer im Jerusalemer Tempel sowie dem

Zwang, Schweinefleisch und andere «unreine» Tiere (Krf|vr| Kotvoc) zu opfern,
gefolgt seien (1,47). In Israel selber habe es indessen gleichfalls viele gegeben,
die standhaft blieben und nichts «Unreines» essen wollten (|xq payetv KOtva,
1,62). Diese Bemerkung verortet den Widerstand gegen die seleukidische
Herrschaft unter anderem in der Weigerung, an dem teilzunehmen, was An-
tiochus IV. als für alle gemeinsam bestimmt hatte.22 Das betrifft zunächst und
in erster Linie die Mahlgemeinschaft bzw. das an Opferungen sich anschliessende

Sättigungsmahl, nicht zuletzt aber auch die Materie der Mahlzeit.
Zur Bezeichnung unreiner Speisen begegnet koivôç etwa auch bei Jose-

phus (Ant. 11,346: Koivofjxxyûx).23 Doch geht es in I Makk um mehr als

Speiseunreinheit: Die semantische Neufüllung von kowôç markiert hier gewisser-
massen das durch die Makkabäer geschärfte Bewusstsein für identitätsstiftende

Merkmale der Mitglieder des jüdischen Volkes, die nicht in der hellenistischen

Kultur aufgehen konnten. Der Erfolg des makkabäischen Aufstandes
brachte bekanntlich die seleukidische Zwangsangleichung der Juden zum
Scheitern.24 Dieser spezielle terminologische Gebrauch von kowôç für das,

was Juden an der Gemeinschaft mit Nichtjuden hindert, kann nun geradezu
das Nichtjüdische denotieren. Josephus berichtet, dass die Anhänger des
seleukidischen Feldhauptmanns Bakchides von den väterlichen Gesetzen abge-

ein Beispiel zu nennen, eine Prostituierte als koivi) bezeichnet werden. Weitere

Verwendungen bei H.G. Liddell, R. Scott: A Greek-English Lexicon. With a

Revised Supplement, Oxford 1996, 968f.
21 Paschen: Rein und unrein (Anm. 14), 167; koivôç begegnet in den Makkabäerbü-

chern insgesamt 12 Mal, davon ausser I Makk 1,47.62 und IV Makk 7,6 stets in der

Bedeutung von gemeinsam, vgl. ebd., 166.
22 Auch für K. Haacker: Der Brief des Paulus an die Römer (ThHK 6), Leipzig 1999,

286, hat der terminus seinen Grund in der seleukidischen Zwangsangleichung der

Juden an das KOtvöv, das alle Betreffende, «die hellenistische <Allgemeinheit»>.
23 Im Sinne des kultisch Unreinen: Ant 3,181; 12,320. Philo hat koivôç in der Bedeu¬

tung von gemein nicht, vgl. Hauck: koivoç (Anm. 12), 791.
24 Vgl. nur etwa B. Kollmann: Einführung in die neutestamentliche Zeitgeschichte,

Stuttgart 2007, 36.



234 Christina Tuor-Kurth

fallen waren und einen koivÔç ßloc;, einen «gemeinen» Lebenswandel,
angenommen hatten (Ant. 13,4) — was heisst, dass die Differenz zu den Anderen
nicht mehr eingehalten wurde. Die hier sich abzeichnende Gleichsetzung von
koivÔç mit nichtjüdisch im pejorativen Sinn, was etwa in späterer Sprachgeschichte

dem Begriff heidnisch entspricht, ist im Aristeasbrief explizit
belegt.25

Dass in der kulturell hellenistisch geprägten Mehrheitsgesellschaft das als

gemeinsam Verstandene von Juden für sich selbst nicht akzeptiert wird, da es
nach jüdischer Reinheitstorah eben gemein, unrein ist, dieses abweichende
Verhalten wird im Übrigen in Äusserungen paganer Schriftsteller über das
jüdische Volk stets negativ-stereotyp gewertet. Hekataios von Abdera attestiert
dem Volk der Juden eine grundsätzliche Andersartigkeit ihrer Lebensführung.26

Und Tacitus bezeichnet im fünften Buch seiner Historien die Bräuche
des jüdischen Volkes (Judaeorutn mos, 5.5) als finster und abstossend (sinistra
foeda, 5.1), als widersinnig und widerwärtig [absurdus sordidusque, 5.5).27 Es wird
historischen Tatsachen entsprochen haben, dass Juden bei ihrem durchaus
existierenden Sozialverkehr mit Nichtjuden in der paganen Welt der Antike
durch Separation beim Essen (separati epulis) und beim Schlafen sowie durch
das Verbot der Xenogynie (5.2) auffielen. Allein, Tacitus sieht in diesem
«verkehrten» Verhalten die Misanthropie (5.1) der Juden bestätigt, eines Volkes,
das nachgerade auf Differenzmerkmale aus sei.28

Eine deutlich andere, konstruktive Auseinandersetzung mit jüdischer
Grenzziehung beim Essen begegnet in den neutestamentlichen Schriften. Sie

beruht darauf, dass es nötig wurde, die Tischgemeinschaft von Juden und
Nichtjuden zu regeln. Dem wenden wir uns nun zu.

25 Arist 315: àvGpomouç Kotvotiç, vgl. Hauck: koivoç (Anm. 12), 791, oder Paschen:
Rein und unrein (Anm. 14), 167. Der Begriff koivôç ßioc; in positivem Sinn ist
stoisch.

26 Die jüdischen Opfer wie die jüdische Lebensführung unterscheiden sich von den¬

jenigen der anderen Völker; denn Mose habe aufgrund der selbst erlittenen Feindschaft

in Ägypten ein menschenfeindliches (àmxvGpûmov) und fremdenhassendes

(|ii0Öi;evov) Leben eingeführt, vgl. Diodorus Siculus: Bibl. Hist. 40,3,4; zu diesem

Aspekt s. insb. R.S. Bloch: Antike Vorstellungen vom Judentum. Der Judenexkurs
des Tacitus im Rahmen der griechisch-römischen Ethnographie, Stuttgart 2002,
38-40; vgl. zudem M. Stern: Greek and Latin Authors on Jews and Judaism, vol. 1:

From Herodotus to Plutarch, Jerusalem 1974, 21; W Spoerri: Art. «Hekataios von
Abdera», RAG 14, Stuttgart 1976, Sp. 283f.

27 Die Juden halten solches für heilig, was anderen profan gilt, und distanzieren sich

von dem, was andere praktizieren (4.1).
28 Ebenso kommentiert er das Gebot der Beschneidung; er sieht es zu dem Zwecke

eingeführt, dass es die Juden von den anderen unterscheide (5.2).



Unreinheit und Gemeinschaft 235

3. Rom 14: Tischgemeinschaft mit Rücksicht aufSchwache

In seinen Schlussermahnungen an die Gemeinde Roms (12,1—15,13) fordert
Paulus ein bestimmtes Verhalten von im Glauben Starken gegenüber Schwachen

(14,1—15,6). Näherhin spricht er die Mahnung aus, die Starken, zu denen
er ausser den implizierten Adressaten dieser Worte (14,1) auch sich selbst

(15,1) rechnet, möchten die im Glauben Schwachen aufnehmen (rcpoa-
Xotpßavetv). Starke und Schwache werden als Brüder füreinander bezeichnet
(14,10.13), was heisst, dass sie beide im Glauben verbunden sind. Mit dieser

Verwandtschaftsmetaphorik wird sozusagen ein Geschwisterethos eingefordert.

Insofern sind die Schwachen weder als Typen von etwas zu verstehen,
das es seiner Konkretion nach noch nicht gibt,29 noch auch als solche, die
ausserhalb der Adressatenschaft überhaupt stehen. Sie stehen wohl ausserhalb

des Verbandes der Starken, der ermahnt wird, sie aufzunehmen. Doch
in typisierter Form eines «Du» werden auch die Schwachen ermahnt.30

1 Den im Glauben Schwachen nehmt an (7tpooXa|ißavec0e) und lasst es nicht zum
Streit über verschiedene Auffassungen kommen! 2 Der eine glaubt, alles essen zu
dürfen, der Schwache aber isst nur Pflanzliches. 3 Wer isst, soll den nicht verachten,
der nicht isst; wer aber nicht isst, soll den nicht richten, der isst; denn Gott hat ihn
angenommen. 4 Wer bist du, dass du eines anderen Diener richtest? Seinem eigenen

Herrn steht oder fallt er. Er wird aber stehen, denn der Herr vermag, ihm Stand

zu geben.
5 Der eine macht einen Unterschied zwischen den Tagen, für den andern sind

alle Tage gleich. Jeder aber bleibe seiner Überzeugung treu. 6 Wer einen bestimmten

Tag beachtet, der tut es vor dem Herrn. Und wer isst, der isst vor dem Herrn,
denn er dankt Gott dabei. Und wer nicht isst, der tut auch das vor dem Herrn und
dankt Gott ebenfalls.31

Es scheint, dass die Schwachen eher nicht zum engeren Kreis, jedenfalls nicht
zu dem der in V. 1 Angeredeten gehören. Denn das in der Zürcher Bibel mit
«annehmen» wiedergegebene JtpooXagßavetv meint die Aufnahme von
Personen in einen Verband, in eine Gemeinschaft, etwa in eine Hausgemeinschaft,

also in etwas schon Bestehendes.
Die geforderte Aufnahme ist konkret gemeint. Es geht nicht um ein

Akzeptieren oder gar ein solidarisches Tolerieren. Auch wenn 14,3 von Gott

29 A. Reichert: Der Römerbrief als Gratwanderung. Eine Untersuchung zur Abfas¬

sungsproblematik (FRLANT 194), Göttingen 2001, 272: «... Beschreibung eines

Typus der möglicherweise in Gestalt konkreter Personen in ihre Realität eintreten

kann».
30 Calvin vermerkt zu 14,3: «Klug und geschickt begegnet [Paulus] den Fehlern auf

beiden Seiten», s. E. Busch u.a. (Hg.): Calvin-Studienausgabe, Band 5.2: Der Brief
an die Römer. Ein Kommentar, Neukirchen-Vluyn 2007, 689.

31 Rom 14,1—6; Übersetzung: Zürcher Bibel 2007.



236 Christina Tuor-Ivurth

und 15,7 von Christus ein 7tpoo^a|j.ß6cv£iv ausgesagt wird, schwingt eben die
konkrete Bedeutung mit, dass Gott oder Christus in ihre Gemeinschaft
aufnehmen. Auch die Aufforderung in 15,7, die die Paränese von 14,1 an
zusammenfassend fortführt, spricht von wechselseitiger Aufnahme und nicht
einfach Annahme, dürfte also konkret «sich Gemeinschaft gewähren» bedeuten.32

Diese Gemeinschaft bezieht sich auf die Haus- bzw. die Tischgemeinschaft

mit den im Glauben Schwachen. Das legt zumal die Tatsache nahe,
dass vor allem strittig ist, was der eine oder der andere isst (V. 3), wobei im
Folgenden V. 21 auch noch Wein genannt wird, auf den der eine verzichtet.33

Starke und Schwache werden hier hinsichtlich ihres Essverhaltens
charakterisiert: «Der eine getraut sich, alles zu essen, der aber, der schwach ist, isst
Gemüse» (V. 2).34 Daran schliesst sich die Mahnung an, dass der, der isst,
nicht den verachten soll, der nicht isst, und der, der nicht isst, nicht den
verurteilen soll, der isst. Es geht mithin nicht um Vegetarismus oder nicht. Der
Gegensatz lautet vielmehr: Esser - Nichtesser. Und da man nicht überhaupt
nicht essen kann, wird hier der punktuelle Speiseverzicht der Schwachen bei
den Starken gemeint sein. Es könnte aber auch das «Nichtessen» in 14,3
«nicht alles essen» heissen. Doch merkwürdigerweise wird auch in 14,6 gesagt:
Der Starke isst, der Schwache isst nicht. Das Fleisch, das man hier als Objekt
des Essens in manche Übersetzungen hineingelesen hat, steht nicht da. Es
kommt erst 14,21, wo dem Starken der Verzicht auf Fleisch und Wein in der
Tischgemeinschaft mit dem Schwachen empfohlen wird. Das ist weder eine

Empfehlung zu Vegetarismus noch zu Alkoholabstinenz, vielmehr eine solche

zu (Götzenopfer)Fleisch- und (Libations)Weinverzicht bei der
Tischgemeinschaft mit dem Schwachen - aus Rücksicht auf ihn. Mit anderen Worten:

32 Die Schiffbrüchigen, die sich in Malta an Land retten können, erfahren von den
Barbaren <|)ikav0pco7tia; diese zündeten ein Feuer an und nahmen wegen des Regens
und der Kälte alle auf (Apg 28,2). In Phlm 17 sagt Paulus zu Philemon: Wenn du
mich nun zum Genossen haben willst, nimm ihn (Onesimus) auf wie oder als

mich, was ja die Hausgemeinschaft meint. In Phlm 12 v.l. soll Philemon den von
Paulus zu ihm gesandten Onesimus aufnehmen, also (wieder) in den oikos aufnehmen.

Auch Apg 18,26 dürfte npoakagßaveiv nicht so sehr den Sinn haben, dass

Priskilla und Aquila den Apollos, den sie in der Synagoge reden hören, beiseite

nehmen, um ihn zu belehren, sondern: mit nach Hause nehmen. Mit der Bedeutung

aufnehmen in Rom 14,1 rechnet auch Reichert: Römerbrief (Anm. 29), 272.
33 Auch wenn man hier nur eine theoretische Fallerörterung vermutet und Paulus nur

ein Paradigma durchspielen sieht für etwaige künftige Situationen (s. etwa
Reichert: Römerbrief [Anm. 29], 276ff.), verhält es sich nicht anders; es liegt dann
eben eine gedachte Tischgemeinschaft zugrunde.

34 Eine nicht unbedeutende Textvariante hat èo0iei(o. Dann würde es heissen: Der
eine getraut sich, alles zu essen, der aber, welcher schwach ist, soll Gemüse essen.
Auch dann, wenn die Variante trotz des Papyrus 46 nicht vorgezogen wird, ist sie

verständlich.



Unreinheit und Gemeinschaft 237

Hält der Starke bei sich mit dem Schwachen Mahl, soll er kein Fleisch und
keinen Wein auf den Tisch bringen. Dann können sie beide Mahlgemeinschaft

halten, ohne dass der Schwache Anstoss nehmen müsste.35

Da èoBietv sowohl die Nahrungsaufnahme als auch die Mahlzeit, das

Essen, das Mahl insgesamt bezeichnen kann, könnte man vermuten, dass 14,3
und 14,6 die Mahlzeit oder das Mahl meinen, während 14,2 auf die Nahrung
zielt,36 die gegessen wird. Der eine traut sich zu, alles als Nahrung aufzunehmen,

der Schwache im Glauben nimmt Gemüse zu sich. Deshalb nimmt der
eine eben die gesamte Mahlzeit zu sich, der andere nicht.

Analogien für diese Empfehlung findet man bei Paulus in I Kor 8. Dort
sind die Schwachen solche, die das Essen von Göt^enopferfleisch als Befleckung
des Gewissens verstehen (V. 7). Das legt nahe, die Schwachen im Glauben in
Rom 14,Iff. als solche zu verstehen, die Fleisch nicht essen, solange nicht
feststeht, dass es kein Götzenopferfleisch ist, d.h. es nicht vom allgemeinen
Fleischmarkt stammt, auf dem Fleisch von Tieren angeboten wurde, die im
Zusammenhang paganer Kulte geschlachtet wurden.37

Dass hier nicht etwa paganer Asketismus38 gemeint sein kann, das bezeugen

noch weitere Merkmale der Schwachen in dem Text Rom 14: V. 5 heisst

es, die Schwachen «stellen ein Urteil auf (Kpivetv) über einen Tag vor einem
Tag», sie bevorzugen also einen Tag gegenüber einem anderen; die Starken
«beurteilen jeden Tag» (als unterschieden), sie bevorzugen jeden Tag. Es liegt
nahe, an Sabbat- und möglicherweise Festtagsobservanz zu denken. Auch

35 Der Schwache isst eben nicht alles und jedes, aber natürlich isst er. Und in der
Tischgemeinschaft soll er zumindest Gemüse essen können. Freilich bezieht sich
dies auf die Aufnahme in den Verband der Starken und ihr Essen bzw. das Essen
bei oder mit ihnen, weswegen nicht behauptet werden kann, dass die Schwachen

programmatische Vegetarier sein müssen. Sie essen eben nicht alles, was die Starken

essen, wenn sie mit ihnen zusammen essen, sondern allenfalls Gemüse, wenn
sie überhaupt etwas bei ihnen essen.

36 Der Aorist ^ayeiv hat auch stärker den Sinn von Nahrungsaufnahme.
37 Auch am des Ende 2. Jhs. haben sich Christen offenkundig an die Meidung von

Götzenopferfleisch gehalten, vgl. Diogn 5,7: Sie stellen einen gemeinsamen
(koivt|v) Tisch hin, aber keinen gemeinen (koivt|v); für die ursprüngliche Lesart

Kotvnv an zweiter Stelle entscheidet sich wieder H.E. Lona: An Diognet
(Kommentar zu frühchristlichen Apologeten 8), Freiburg 2001, 164—166, der hier auf
das Essen von Opferfleisch, also auf verunreinigende Speisen (Apg 10,14)
angespielt sieht.

38 Oft wird angenommen, dass hier Vegetarismus (und Weinabstinenz) gemeint sei,
wie insbesondere für asketische Lebenshaltungen beschrieben: für die Therapeuten

bei Philo und bei Josephus, der seinen Lehrer Bannus so beschreibt; oder für
die Neupythagoräer: Seneca berichtet von Pythagoras, dass er kein Fleisch ass,

Diogenes Laertius, dass die Pythagoräer Gemüse essen und dazu Wasser trinken.



238 Christina Tuor-Kurth

hierfür gibt es Parallelen bei Paulus. In Gal 4,10 heisst es: Ihr beobachtet
genau Tage, Monate, Festtage und Jahre;39 und Kol 2,16: Niemand soll euch
richten in Speise oder Trank oder in Sachen eines Festes oder Neumondes
oder Sabbats.

Das eindeutigste Indiz für eine Lesart, die nicht Asketismus annimmt, ist
aber Rom 14,14. Hier bezieht sich Paulus auf eine Gewissheit im Herrn Jesus,
dass nichts durch sich selbst koivov ist, unrein, ausser für den, der es als
unrein ansieht:

Ich weiss und bin mir im Herrn Jesus gewiss, dass nichts an sich unrein (koivöv) ist,
sondern nur für den, der es für unrein (koivöv) hält; für den ist es unrein (koivöv).40

Paulus nimmt dreimal den Begriff auf, der in der jüdischen Literatur das

bezeichnet, was Juden von Nichtjuden unterscheidet: koivöv. Die Aussage ist
freilich nicht deklaratorisch41 gemeint, so als ob kowôç eine Sache der persönlichen

Einschätzung wäre. Paulus orientiert sich vielmehr an der jüdischen
Klassifizierung: Bestimmte Dinge gelten nach der Torah als unrein, eine

Trennung, die in der Tischgemeinschaft unter Christusgläubigen, falls sie

gezogen wird, zu respektieren ist (vgl. V. 2042).

Der enge Zusammenhang mit Speisen in Rom 14 legt nahe, dass Paulus
bei dem dreimaligen koivov an unreine Speisen denkt. Die Schwachen müssen

dann nicht als «Vertreter einer besonders strikten jüdischen Halakha»43

angesehen werden. Es genügt anzunehmen, dass sie sich daran halten, kein
Opferfleisch zu essen und keinen Libationswein zu trinken und damit die

Abgrenzung zum koivov vollziehen.44 Das angemahnte Verhalten gegenüber

39 Es ist auffällig, wie Paulus in Gal 4 die Bestimmung der Zeiten durch Planeten als

Verehrung der schwachen Elemente bezeichnet (V. 9). Offenbar betrachtet er die

Verbindung der Sabbat- und Festtagszeiten als Verehrung planetarischer Elemente
und nicht Gottes. Eine eingehende Untersuchung dieser Auffälligkeit muss an
anderer Stelle geschehen.

40 Rom 14,14; Übersetzung: Zürcher Bibel 2007.
41 Falsch darum m.E. U. Wilckens: Der Brief an die Römer, 3. Teilband: Rom 12—16

(EKK VI/3), Zürich/Neukirchen-Vluyn 1982, 90: «Der Satz erklärt also den
Unterschied zwischen kultischer Reinheit und Unreinheit für schlechthin nichtexistent».

42 In 14,20 nimmt Paulus das koivöv mit Jiâvxa gèv KaGapà auf: Alles (jegliches) ist
rein; aber verderblich (kocköv) ist es für den Menschen, wenn er es trotz dem
Anstoss isst. Das heisst: Wer darum weiss, dass dem Tischgenossen etwas als

unrein gilt, der soll es nicht essen; ähnlich auch Gal 2,1 Iff.: Nicht, dass Petrus mit
den Gläubigen aus den Völkern Tischgemeinschaft hielt, ist der Anstoss, sondern,
dass er dies später nicht mehr macht.

43 Haacker: Römer (Anm. 22), 278.
44 Dabei ist nicht zu entscheiden, ob in Rom 14 separate Tische vorausgesetzt wer¬

den, wie das Tacitus oder Hekataios den Juden nachsagen. Doch deutlich ist, dass



Unreinheit und Gemeinschaft 239

den Schwachen schüesst somit deren Aufnahme im Sinne einer Tischgemeinschaft

ein, die auf das unterschiedliche Essverhalten Rücksicht nimmt. Die
Aufnahme soll nicht zur Nachprüfung oder Verurteilung (StôcKpujtç) von
Überzeugungen dienen (V. 3f.).45 Wechselseitiges Aburteilen ist fehl am Platze

(14,13). Das Gericht findet nicht in der konkreten Gemeinschaft der
Gläubigen, sondern vor dem Richterstuhl Christi statt (14,10.12).

Fapit: Paulus' Botschaft an die römischen Adressaten ist die: Ihr kommt
nicht zusammen wegen des Essens und Trinkens, sondern wegen der
Gemeinschaft und also in Liebe (14,15). Diese Gemeinschaft der Christusgläubigen

ist entscheidend, nicht das Essen. Aus dem Diskurs um Reinheit und
Unreinheit wird ein neuer Diskurs gemacht, für den Gemeinschaft zwischen
Juden und Nichtjuden möglich ist. Paulus kann so formulieren, weil für ihn
die Speisevorschriften sittlich-ethisch neutral, das heisst: für das Heil nicht
relevant sind (sie sind Adiaphorà) A Die Starken sind in der Erkenntnis der
Teilhabe an dem anderen Aon, dem die Speisevorschriften nicht mehr gültig sind,
gegenüber den Schwachen schon weiter. Die entscheidende Grenze, welche
die «èv XptGTCp» überschritten haben, ist freilich für Paulus, dass die Gläubigen

bereits Teil am Göttlichen, am Heiligen Geist nehmen. Insofern wird hier
eine Kotvcovia definiert als eine durch ihren Glauben an den Christos gereinigte
Gemeinschaft.

5. Apg 10: Gereinigte unter den 17'ölkern

Auch in der Apg werden hinsichtlich dessen, was als gemein und was als
gemeinsam gilt, Grenzen verschoben. Lukas gibt in der Cornelius-Perikope und
dem sog. Apostelkonzil der Frage der Kommensalität von Juden mit Nichtjuden

erzählerisch breiten Raum, worin sich nicht zuletzt die Tatsache spiegeln

dürfte, dass die «Auseinandersetzungen um Speisefragen und
Tischgemeinschaft von Juden und Nichtjuden dramatische Phasen der Geschichte
des Urchristentums»47 bedeutet hatten. Die narratio beginnt ab Kap. 10. In
einer ekstatischen Vision sieht Petrus in einem Tuchgefäss allerlei nach Lev 11

als unrein klassifizierte Tiere wie Vierfüssler, Kriechtiere der Erde und Vögel
des Himmels. Er wird aufgefordert, aufzustehen, zu schlachten und zu essen.
Darauf Petrus: Auf keinen Fall, Herr, denn noch nie habe ich näv koivov Kai

eben keine Tischgemeinschaft stattfindet, insofern nämlich, als nicht alles gemeinsam

gegessen wird.
45 Der Verband, um den es geht, ist eben kein Gericht, vor dem Rechenschaft abzu¬

legen wäre.
46 Vgl. I Kor 8,8: Speise macht uns vor Gott nicht wohlgefällig.
47 E.W Stegemann: Das Abendmahl im Kontext antiker Mahlzeiten, ZMiss 16/3

(1990) 135.



240 Christina Tuor-Kurth

aKccGapxov gegessen. 7täv meint hier irgendeine, jegliche Art von. Auf seine
Reaktion folgt eine weitere Aufforderung, die die Zürcher Bibel so wiedergibt:

Was Gott für rein erklärt hat (ÈKaOtipiaev), das nenne du nicht unrein (koivou).48

Der Imperativ koîvou ist aber nicht, wie diese und andere Übersetzungen es

haben wollen, deklaratorisch gemeint. Dass ein Vollzug der Reinigung in der
Vergangenheit stattgefunden hat, wie der ingressive Aorist ÈKaGaptaev
anzeigt, ist richtig. Insofern kann gelten, dass der Vers ein Geschehen konstatiert.

Ist das deklaratorische Moment aber im Vollzug der Reinigung durch
Gott enthalten, so muss angenommen werden, dass der bestehende
Ordnungsbegriff Kotvôç angewendet, aber im Blick auf das Handeln Gottes an
den Menschen ein anderer Tatbestand eingeführt wird, nämlich dass diejenigen,

die vorher als KOivôç galten, durch Gott gereinigt wurden. Der Kontext
legt es nahe, nicht nur wie in Rom 14,14 an die Ordnungskategorie der
Kashrut zu denken.

Lukas lässt Petrus dieses Erlebnis vor den Versammelten im Hause des

Cornelius (10,28) wie später in Jerusalem vor den Brüdern in Judäa (ll,4ff.)
fast wörtlich wiederholen. Anlass ist beide Male die Frage des Verkehrs mit
Nichtjuden (10,28) bzw. mit Unbeschnittenen (11,3). Das koD.cco9ou 10,28
meint den engen sozialen Verkehr und also eine Form von Verbindlichkeit,
die einem Juden mit Andersstämmigen nicht erlaubt ist. In der Apg bezeichnet

es gewöhnlich den Anschluss an die Jesusnachfolge (5,13; 9,26; 17,34).
Hier ist aufgrund der Vision an Tischgemeinschaft zu denken.

Interessanterweise wendet Petrus das koivöv der Speisen in seiner Rede
im Haus des Cornelius auf den Menschen an: Petrus soll keinen Menschen

gemein oder unrein nennen (10,28). Das ist eine geschickte Entflechtung der
pauschalen Gleichsetzung eines Nichtjuden mit KOtvôç, welche narrativ
sozusagen den Schritt hin zur Überschreitung der Grenze zwischen ethnischen
Juden und ethnischen Nichtjuden einleitet. Erinnern wir uns an den Aristeas-
brief, so haben wir hier genau das Gegenteil davon: Im Blick auf Gottesfürchtige

unter den Völkern wird die Grenze zwischen Juden und Nichtjuden
gerade nicht akzeptiert. Man soll nicht Menschen «unrein» nennen, sofern sie

Gott verehren und Gerechtigkeit üben.
Nach der Erzählung kommen Petrus (10,34f) und ebenso die Brüder in

Judäa (11,18) zur Erkenntnis, dass Gott die Apostel zu Nichtjuden führt.
Petrus drückt dies am Schluss seiner Rede in der Aussage aus, wonach der Ky-
rios und Christos Jesus nicht nur Juden, sondern allen Gläubigen Sündenvergebung

verleiht, wie das schon die Propheten bezeugen (V. 43). Dieser
«universale Heilswille Gottes»,49 geäussert nach der charismatischen Erfahrung

48 Apg 10,15b; Übersetzung: Zürcher Bibel 2007.
49 F. Mussner: Apostelgeschichte (NEB.NT 5), Würzburg 21988, 67.



Unreinheit und Gemeinschaft 241

der Geistausgiessung über alle im Haus des Cornelius Anwesende (V. 43),
wird im Folgenden als Legitimation für die Taufe des Hauptmanns Cornelius
und von dessen Verwandten (10,47f.) präsentiert.

Da in der Corneliuserzählung und in ihrer zweimaligen Aufnahme die
Problematik der Tischgemeinschaft nicht weiter thematisiert wird, liegt die

Vermutung nahe, dass in dem erzählerisch mit beidem verbundenen sog.
Aposteldekret Apg 15 weniger die kultische Frage der Kommensalität — auch

wenn sich an dieser die Diskussion entzündet haben dürfte50 —, als vielmehr
die ethische Frage des «rechten Handelns» (ev Jtpocxxeiv, vgl. 15,29) der eGvt)

geregelt wird.51 Das et) 7tpàtxetv ist grundsätzlich im Kontext des jüdischen
Ethos gedacht: Oberste Norm sind Gottesfurcht und Gerechtigkeit üben. Sie

sind die Bedingungen der Möglichkeit im Blick auf eine Tischgemeinschaft
zwischen Juden und Nichtjuden. Die e0vr|, von denen hier gesprochen wird,
zeichnen sich durch Frömmigkeit und Gerechtigkeit aus (10,2.35) und erfüllen

damit typische Forderungen der Torah. Deshalb hat sie Gott im Herzen
gereinigt (15,9: KaGapioaç). Nicht als Heiden, sondern als Gereinigte können
sie am eschatologischen Heil teilnehmen (vgl. schon 10,47).

Demgegenüber sind die vier festgelegten Mizvot: Götzenopferfleisch,
Unzucht, Ersticktes und Blut (15,20) die Konkretisierungen der
Tischgemeinschaft zwischen Juden und diesen Gottesfürchtigen aus den £0vr|. Sie

sind pragmatisch, indem sie Juden und Gottesfürchtigen ermöglichen,
Gemeinschaft und speziell auch Tischgemeinschaft zu halten. Mit der Festlegung

von Mizvot werden die Gottesfürchtigen gleichzeitig aus den Nichtjuden

herausgehoben.52 Und es wird eine Grenze zur paganen Welt gezogen.
Bekanntlich vollzieht sich nach biblischer Vorstellung «in der Ttopveia und in
einem bestimmten Speiseverhalten der Rückfall ins pagane Leben schlechthin».53

Ich fasse sytsammerr. In der Apg setzt sich der Prozess des Aushandelns darum,

was im sozialen Verkehr mit Nichtjuden möglich ist, weiter fort. Vor
dem Hintergrund einer zunehmenden Gewinnung von Christusgläubigen aus
den Völkern wird der jüdische Begriff von koivoç, bzw. genauer: die Gleich-

50 Vgl. K. Löning: Der Stephanuskreis und seine Mission, in: J. Becker u.a.: Die
Anfänge des Christentums: Alte Welt und Neue Hoffnung, Stuttgart 1987, 98.

51 Zu den hier skizzierten Gedanken s. schon Ch. Kurth: «Die Stimmen der Prophe¬
ten erfüllt». lesu Geschick und «die» Juden nach der Darstellung des Lukas

(BWANT 8/8), Stuttgart 2000,183f.
52 Denn diese Mizvot leiten «den Menschen aus der Völkerwelt auf jenen Weg

der ihm das nachmalige Prädikat ger toschav oder Gerechter aus den Völkern bringen»
(K. Müller: Tora für die Völker. Die noachidischen Gebote und Ansätze zu ihrer
Rezeption im Christentum [SKI 15], Berlin 1994, 174).

53 Müller: Tora für die Völker (Anm. 52), 160.



242 Christina Tuor-Kurth

Setzung von kowoç und Heide mit Blick auf die — wohl bereits existierende54
— soziologische Grösse der Gottesfürchdgen kritisiert. Sie fallen gerade nicht
unter diese Kategorie, sondern es gilt für sie das Wort: Gott sieht nicht die
Person an, vielmehr ist ihm aus jedem Volk willkommen, wer ihn fürchtet
und Gerechtigkeit übt (10,34f). In ihrem beispielhaften Glauben sind der got-
tesfürchtige und fromme Cornelius und seine Verwandten für den lukani-
schen Leser Identifikationsfiguren,55 insofern er an ihnen die Heilsbedeutung
des Kyrios Jesus auch für Gottesfürchtige erkennen kann (vgl. 11,18). Mithilfe

des Gottesfürchtigen, dem für ihn idealen Typ eines Nichtjuden, zieht Lk
die elementare Grenze zu Polytheismus und Ungerechtigkeit, die den Heiden
zugeschrieben werden. Er verschiebt damit allerdings die Grenze, die Juden
und Nichtjuden nach der Torah in ihrem Sozialverkehr trennt. Doch werden
die Torahgebote im Blick auf die Gläubigen aus den Völkern nicht einfach
aufgehoben. Es bleiben Minimalforderungen, die der Gottesfürchtige eben in
exemplarischer Weise erfüllt.

6. Mk 7: Ethisierung von Keinheit

Paulus, der die Speisetorah im Blick auf den kommenden Aon als für
sittlichmoralisch irrelevant erachtet, empfiehlt Rücksichtnahme auf Gläubige, für
die die Kashrut nach wie vor verbindlich ist. Lukas, für den die Gottesfürchtigen

die Gläubigen aus den Völkern par excellence sind, formuliert
Kardinalforderungen an die £0vr) und stellt diese als Konsens innerhalb der
Christusgemeinschaft dar. Eine dritte Auseinandersetzung mit dem, was Juden von
Nichtjuden unterscheidet, bietet der Verfasser des Markusevangeliums.

Das Streitgespräch zwischen Jesus und den Pharisäern in Mk 7,1—23
entzündet sich narrativ daran, dass die Jünger Jesu mit ungewaschenen Händen
Brot essen, also eine Mahlzeit halten (V. 2). Während bei Mt in der Parallel-
perikope 15,1—20 die Verpflichtung zum rituellen Händewaschen thematisiert

bleibt (vgl. insb. 15,20), wird bei Mk gemeinhin davon ausgegangen, er
suche mithilfe einer Meinungspolarität zwischen Pharisäern und Jesus
nachzuweisen, dass Jesus die Reinheitstorah mitsamt deren mündlicher Überlieferung

ausser Kraft gesetzt habe. Ich kann hier auf diese Forschungsposition,
die in ihrer radikalen Variante kaum mehr vertreten wird, nicht eingehen.

54 Die Apg hat jedenfalls den Begriff der Gottesfürchtigen nicht erst geschaffen; vgl.
Stegemann, Stegemann: Urchristliche Sozialgeschichte (Anm. 3), 223.

55 In Apg 10,35 könnte der implizite Leser des Lk textlich markiert sein; vgl. Kurth:
Stimmen der Propheten (Anm. 51), 224f.; J. Roloff: Die Apostelgeschichte (NTD
5), Göttingen 171981, 165, dagegen meint, dass sich Cornelius als Identifikationsfigur

für die Hörerinnen und Hörer nicht anbietet.



Unreinheit und Gemeinschaft 243

Doch sehe ich in diesem — m.E. plakativen36 — Streitgespräch — wie schon im
Konflikt hinsichtlich der Kommensalität von Petrus mit Nichtjuden (Apg
lOff.) — entsprechende Vorwürfe von Seiten der Juden, auf jeden Fall aber
«deren kritische Distanz zu den Mahlgemeinschaften der Anhänger und
Anhängerinnen Jesu»57 sich spiegeln. Solches legen etwa auch die wiederholten
Invektiven gegenjesus aufgrund von dessen Tischgemeinschaft mit Zöllnern
und Sündern nahe (Mk 2,16parr, Lk 15,2; 19,7). Jene Vorwürfe sind also wohl
Retrojektionen des Kommensalitätsproblems nach 70 u.Z. auf die Jesuszeit.
Denn weder für Jesus und seine Anhänger noch für die Apostel und ersten
Zeugen gibt es Indizien, dass sie die Unterscheidung von rein und unrein
aufgehoben hätten.

Für die markinischen Christusgläubigen scheint mir ein Kommensalitäts-
problem jedenfalls nicht mehr virulent gewesen zu sein. Der Verfasser von
Mk nimmt zwar wohl Elemente jüdisch-rabbinischer Diskussion um die
Reinheitstorah auf: das Händewaschen vor dem Essen, die Verunreinigung
des Menschen durch Speisen. Und er deutet weitere halachische Diskussionen

an wie etwa äussere Reinheit trotz innerer Unreinheit der Gefässe. Doch
ist sein Argumentationsgang einerseits sprunghaft und zum Teil falsch.58
Andererseits weisen die häufigen markinischen Erläuterungen — V. 2b: das

KOivöv, V. 3f.: zu pharisäischer Reinheitsobservanz — auf eine Leserschaft
hin, für deren religiöse Praxis die jüdischen Bestimmungen über reine und
unreine Zustände im Blick auf Speisen offenkundig nicht bekannt waren.59

Auch wenn Mk diesen Lesern ein Interesse an der Frage, wie sich Jesus zu

56 Einer vom Verfasser des Mk intendierten, tendenziösen Lesart der Perikope ver¬
fallt m.E. auch P. Schäfer: Jesus im Talmud, Tübingen 2007: Er hat vorgeschlagen,
eine talmudische Erzählung über Jesus, der aufgrund eines nicht näher erläuterten
Verbrechens die Strafe erleidet, in kochendem Kot zu sitzen (bGit 56b—57a; in

einigen Ausgaben steht anstatt Jesus: die Frevler Israels), als Gegengeschichte zu
dieser Perikope Mk 7,l-23par. zu lesen. Angeregt durch das Strafmass des kochenden

Kots sieht er Jesu Verbrechen in dessen verbalem «Angriff auf die pharisäischen

Reinheitsvorschriften». Dieses werde durch «die rabbinische
Gegenerzählung» ironisch umgekehrt (184). Einiges scheint mir an diesem Vorschlag
erklärungbedürftig: die Gleichsetzung von kultischer Unreinheit mit Hygiene; die

Tatsache, dass einem Rabbinen des 4. Jhs. u.Z. — als das rituelle Händewaschen vor
dem Essen wohl bereits allgemeiner Brauch war - eine solche Lesart unterstellt
wird; die implizite Ausblendung der halachischen Diskussionen um Reinheit und
Unreinheit im Judentum der ersten Jahrhunderte ebenso wie des rabbinischen

Prinzips des ITCH, des Streitgesprächs.
57 Stegemann: Abendmahl (Anm. 47), 135.
58 Vgl. auch P. Fiedler: Das Matthäusevangelium (ThKNT 1), Stuttgart 2006, 278.
39 Der Abfassungsort des Evangeliums ist m.E. eher Syrien als Rom, so auch Ph.

Vielhauer: Geschichte der urchristlichen Literatur, Berlin 41978, 347.



244 Christina Tuor-Kurth

diesen Kategorien verhalten hat, suggeriert,60 so geht es hier doch um eine
andere Grenzziehung: Durch die Anwendung der Unterscheidung von
Verunreinigungen ausserhalb und innerhalb von Gefässen auf den Menschen in
dem extravaganten Parabelspruch61 V. 15 erfolgt eine Ethisierung der
Reinheitsgebote durch Umkehrung: Reinheit aussen, Unreinheit innen.

Nichts, was von aussen in den Menschen hineingeht, kann ihn unrein machen

(Koivcooai), sondern was aus dem Menschen herauskommt, das ist es, was den
Menschen unrein macht (koivoüvtou).62

Aufgrund dieser Bestimmung, die nichts anderes als der Grundsatz der Torah
ist, werden im folgenden die ethischen Forderungen für die Zugehörigkeit
zur Jesusnachfolge paränetisch formuliert. Die Trennlinie zwischen unrein
und rein, und damit die fürJuden bestehende soziale Barriere, wird also
transformiert in eine, die bestimmt, wer durch sein Verhalten zur Gemeinschaft
der Christusgläubigen gehört und dereinst am eschatologischen Heil partizipieren

wird. Die Trennlinie zwischen draussen (Pharisäer) und drinnen (Jünger

bzw. die zum Glauben Berufenen) erfahrt in der Unterscheidung
zwischen aussen und innen des menschlichen Körpers eine religiös-ethische
Korrespondenz. Stichwort hierbei ist das Herz aus Jes 29,13 (V. 6): Das Herz,
das Zentrum des menschlichen Willens, wird als der Ursprung für schlechte
Gedanken und böse Taten des Menschen gesehen (V. 19.21). Programmatisches

Ziel ist ein christlicher Wandel auf Erden in Vollkommenheit.
Zusammenfassend ist gu sagen-. Die Unterscheidung zwischen rein und unrein

läuft bei Mk gewissermassen nicht über den Tisch, sondern über das Herz (V.
6.19.21). Die in Mk 7,1—23 gezogene Trennlinie ist eine transethnische und
eine ethische. Die angestrebte Gemeinschaft der Christusgläubigen ist, sehr

paulinisch, neben Juden und Heiden sozusagen eine dritte Grösse, nämlich
eine Elite von Heiligen in der Welt, die sich ihre Teilhabe an dem eschatologischen

Heil durch ihr besonderes Verhalten zu sichern hat. Dass Mk diese
moralisch-ethische Bestimmung christlicher Kotvcovia narrativ an einem
Konflikt um Reinheit und Unreinheit entfaltet, das macht im Grunde nur
deutlich, in welch enger Beziehung die Kategorien von Reinheit und Unreinheit

mit Vorstellungen von Moral stehen.63 Doch zeigt seine Verwendung
dieses Konflikts als Aufruf zu sittlich-moralischer Vollkommenheit auch ge-

60 Das könnte jedenfalls die Wirkungsgeschichte dieser Perikope mitbestimmt haben;
vgl. E. Schüssler Fiorenza: Zu ihrem Gedächtnis... Eine feministisch-theologische
Rekonstruktion der christlichen Ursprünge, München 1988, 184, die vermutet,
dass Jesusgläubige schon sehr früh «ihre Tischgemeinschaft mit Eleidlnnen durch
Verweis auf die Praxis Jesu gerechtfertigt» haben.

61 V. 17: f] 7tapaßokf|.
62 Mk 7,15; Übersetzung: Zürcher Bibel 2007.
63 Dazu s. Douglas: Reinheit und Gefährdung (Anm. 2), 170—182.



Unreinheit und Gemeinschaft 245

wissermassen einen Endpunkt im Aushandeln von Minimalforderungen für
den sozialen Verkehr zwischen Juden und Andersstämmigen unter den Gläubigen

ëv Xpioxco. Die Christusgläubigen hatten ihre Grenzziehung zunehmend

gegenüber den sie umgebenden nichtjüdischen paganen Gemeinschaften

vorzunehmen und sich in der «Welt», in der sie lebten, zu definieren.
Davon zeugt nicht zuletzt das Gegensatzpaar Fremde — Bürger, wie es bei Paulus

(Eph 2,19), im Hebr (11,13) und später bei den christlichen Apologeten64
begegnet.

Abstract

Der griechische Begriff koivôç ist in seiner Doppelbedeutung «gemeinsam» und
«gemein» bzw. «unrein» nur in der hellenistisch-jüdischen Literatur und im Neuen Testament

belegt. Dabei bezeichnet die zweite Bedeutung «gemein/unrein» schon in seiner
frühesten Bezeugung im ersten Makkabäerbuch nicht ausschliesslich kultische Unreinheit,

sondern umfassend das, was Juden von Nichtjuden unterscheidet. Koivôç kann
geradezu das Nichtjüdische denotieren. Der vorliegende Artikel geht von diesem Befund
aus und untersucht drei neutestamentliche Texte, in denen am Beispiel der
Tischgemeinschaft bzw. der Speisen das thematisiert wird, was nach jüdischer Torah als unrein
gilt. Er zeigt auf, wie durch die zunehmende Gewinnung von Christusgläubigen aus
den Völkern die Grenze dessen, was Juden und Nichtjuden in ihrem Sozialverkehr

trennt, verschoben wird. Aus dem Diskurs um Reinheit und Unreinheit werden neue
Diskurse gemacht, durch die Gemeinschaft zwischen Juden und Nichtjuden év Xpiaxtp
möglich wird.

Christina Tuor-Kjirth, Basel

64 Vgl. insbesondere Diogn 5,1—17,


	Unreinheit und Gemeinschaft : Erwägungen zum neutestamentlichen Gebrauch von κοινος

