Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 3

Artikel: Unreinheit und Gemeinschaft : Erwagungen zum neutestamentlichen
Gebrauch von

Autor: Tuor-Kurth, Christina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877639

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unreinheit und Gemeinschaft

Erwigungen zum neutestamentlichen Gebrauch von Kowog!

Seit Erscheinen des Klassikers «Purity and Danger der britischen Sozial-An-
thropologin Mary Douglas® werden die Begtiffe «tein» und «unrein» als Ord-
nungskategorien verstanden.® Sie sind Teil eines taxonomischen Systems, das
Grenzen und deren Uberschreitung definiert. In den biblischen Texten mar-
kieren die entsprechenden hebriischen und griechischen Ausdriicke nicht al-
lein die Zulassung eines Menschen zu kultischen Handlungen und also dessen
Kultfihigkeit bzw. dessen Untauglichkeit, am Kult teilzunehmen. Mit ihnen
wird gleichzeitig eine Grenzziehung in sozialer Hinsicht vorgenommen, inso-
fern Reinheit oder Unreinheit die Zugehorigkeit zu oder umgekehrt das Aus-
geschlossensein von einer bestimmten Gruppe oder Gemeinschaft mit
meint. Ein wichtiger, ja fur den Alltag wohl der wichtigste Punkt sind Rein-
heits- und Unreinheitsvorstellungen im Blick auf Mahlzeiten und hier speziell
auf das, was gegessen werden darf und was nicht. Douglas hat das am Buch
Leviticus unter anderem an den dort genannten «unreinen» Tieren, das heisst
solchen Tieren beschrieben, die vom Verzehr ausgeschlossen werden. Der
Grund dafiir ist nach ihrer Interpretation, dass die vom Verzehr ausgeschlos-
senen aus den ublichen Kategorien der Klassifikation fir reine Tiere heraus-
fallen bzw. ihnen widersprechen. Das Schwein z.B. ist nicht darum «unreiny,
weil es unhygienisch ist und gern im Schmutz wiihlt, sondern weil es als Paar-
zeher nicht zugleich Wiederkiuer ist. Das heisst: Es entspricht den beiden
Ktitetien, nach denen diejenigen Tiere bestimmt werden, die gegessen wer-
den diirfen, nicht* — widerspricht mithin dem Klassifikationssystem des prie-
stetlichen Reinheitsgesetzes fur reine Tiere (Lev 11,7).% So deutlich die leviti-

Uberatbeitete Fassung eines Vortrags, der am 15.3.2008 vor der Theologischen
Fakultit Basel gehalten wurde. Fir zahlreiche Anregungen und kritisches Gegenle-
sen danke ich Ekkehard Stegemann.

2 M. Douglas: Purity and Danger. An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo,
London 1966 (Neuabdruck 2006); deutsche Ubersetzung: Reinheit und Gefihr-
dung. Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreinigung und Tabu, Berlin 1985
(Stuttgart 1988).

3 Vgl auch B.J. Malina: Die Welt des Neuen Testaments. Kulturanthropologische
Einsichten, Stuttgart 1993, 153; E.W. Stegemann, W. Stegemann: Urchristliche
Sozialgeschichte, Stuttgart 21997, 132; D. Erbele-Kuster, E. Tonges: Art. «Rein-
heit, in: E Crusemann u.a. (Hg.): Sozialgeschichtliches Wérterbuch, Giitersloh
Neuauflage 2009, 428.

* Douglas: Reinheit und Gefihrdung (Anm. 2), 75.

Unteinheit ist darum nach Douglas eine klassifikatorische Anomalie, weswegen

ThZ 3/65 (2009) S. 229-245



230 Christina Tuor-Kurth

schen Speisevorschriften aus- bzw. einschliessende Bedeutung hatten, sowe-
nig sind sie als Schutz der Israeliten vor dem Einfluss fremder Kulturen zu-
treffend erfasst.® Folgt man Douglas, sind die Speisegesetze vielmehr
Ausformungen der Metapher der Heiligkeit,” insofern sie «in jedem Moment
zum Nachdenken tber die Einheit, Reinheit und Vollkommenheit Gottes an-
regten». Dieser richtige Grundgedanke ist auf dem Hintergrund zu sehen,
dass damit die Beziehung zwischen dem Volk Israel und seinem Gott beriihrt
ist. Es geht also um den Bereich der Heiligkeit in Entsprechung zu Gott. So-
ziologisch stellten Speisevorschriften die Grundbedingungen fur die Teilnah-
me an reziproken Interaktionen einer definierten Gruppe her.

Die kulturanthropologische Sicht auf die Reinheitsvorschriften als «eine
Art Raster»’ oder Klassifikationssystem fiir Gruppenzugehorigkeit durfte
sich auch als Schlissel fir die Interpretation derjenigen neutestamentlichen
Texte eignen, in denen eine Auseinandersetzung mit den judischen Speise-
vorschriften erkennbar wird. Es ist zu vermuten, dass dort nicht nur die Frage
der «richtigen» Gebotspraxis verhandelt wird, sondern dass es vielmehr um
die Frage geht, welche Praxis fur die Gemeinschaft der Christusglaubigen gilt,
ganz konkret angewendet auf die Tischgemeinschaft von Juden und Nichtju-
den. Da das Essverhalten «die Konturen und Grenzen d(ies)er Gemeinschaft
demonstrierm,' ist das, was als gemeinsam gelten oder nicht gelten kann, zu
definieren. Damit ist das Stichwort gefallen, das ich hier beleuchten méchte:
den Gebrauch von kowvog im Neuen Testament. Es ist dieser Ausdruck nach
meiner Meinung derjenige Begriff, in dem sich zwei geradezu diametrale Be-
deutungen, die der definierten Zusammengehérigkeit wie die der — aus jidi-
scher Sicht — diffusen, unabgegrenzten Gesamtheit, vereinen. xowég kann
ebenso das positiv definiert Gemeinsame wie das negative, das zu vermeiden-

unclean so etwas wie unclear ist.

6 Douglas: Reinheit und Gefihrdung (Anm. 2), 67 — wenngleich dieser Aspekt auch
eine Rolle spielen konnte, vgl. Douglas” Beispiel von Maimonides (ebd.).

7 Douglas: Reinheit und Gefihrdung (Anm. 2), 74.

8 Douglas: Reinheit und Gefihrdung (Anm. 2), 78; vgl. auch den Folgesatz: «Die

Meidungsvorschriften verlichen der Heiligkeit bei jeder Begegnung mit dem Tier-

reich und bei jeder Mahlzeit physischen Ausdruck.

Malina: Die Welt des Neuen Testaments (Anm. 3), 153; Stegemann, Stegemann:

Urchristliche Sozialgeschichte (Anm. 3), 1997, 132.

10 P. Wick: Die urchristlichen Gottesdienste (BWANT 8/10), Stuttgart 22003, 123:
«Das Besondere ciner Gruppe wird durch Abgrenzungsprozesse und Barrieren
nach auBlen sowohl geschiitzt als auch betont und hervorgehoben. Bei jidischen
Gruppen besonders, aber auch bei anderen Bewegungen der Antike spielt das
EBverhalten der Gruppe in dieser Bezichung eine besondere Rolle: Durch die
Mahlgemeinschaft wird nicht nur Gemeinschaft geférdert, sondern auch die Kon-
turen und Grenzen dieser Gemeinschaft demonstriert.



Unreinheit und Gemeinschaft 231

de Gemeine meinen. Ich werde drei spezifische soziale Situationen vorstellen,
bei denen kowog im narrativen Kontext judischer Essensvorschriften bege-
gnet.!! Meinen Ausflihrungen stelle ich einige Erlduterungen zum Sprachge-
brauch von xowvog und dessen Entwicklung voran.

1. Zur Ambiguitit der Semantik von korvog

Das griechische Adjektiv kowvog und seine Verbal- und Substantivformen be-
gegnen im klassischen Griechischen gewohnlich in der Bedeutung von ge-
meinsam, gemeinschaftlich. Wihrend die LXX nur vereinzelte Belege auf-
weist,!? greifen vor allem pagane philosophische und staatstheoretische Be-
schreibungen von Giitergemeinschaft als einer idealen (Plato), naturgemais-
sen (Stoa) Ordnung menschlichen Zusammenlebens auf die Semantik des
Lexems xowog zuriick. Dessen 6konomisch-philosophische Fillung in Be-
zug auf die antike Vorstellung der Okonomik im Sinne der Regulierung der
Angelegenheiten des Haushaltes oder der Familie wird in der judisch-helleni-
stischen Literatur aufgenommen. Josephus und Philo z.B. dussern sich begei-
stert iber das gemeinschaftliche (xoiwvovikov) Leben der Essener, Philo zu-
dem iber das der Therapeuten. Diese Gruppen haben nach ihrer Meinung
das Tdeal der Giitergemeinschaft verwirklicht.!* Auch die neutestamentlichen
Schriften kennen den «6konomischen» Wortgebrauch. Paulus fordert nicht
nur Gemeinschaft unter den Christusgliubigen (Gal 6,6); er deutet auch die
materielle Unterstutzung der Philipper fiir seine Verkiindigungstatigkeit als
Ausdruck fir ihre Gemeinschaft mit ihm (Phil 4,14f.). Und er kann kowvovia
sich konkret in Form von Spenden fir die Gemeinde in Jerusalem ausge-
driickt sehen (Rom 15,26f.). Schliesslich wird in der Apostelgeschichte idea-
lisierend die xowvwvio der Jesusglaubigen geschildert, denen alles gemeinsam
ist (Gmovta kowa, Apg 2,44; 4,32).14

" Ausser den hier untersuchten Stellen Mk 7,1-23 und dessen Parallele Mt 15,1-20,
sowie Apg 10,14£.28f., 11,8f. und Rém 14,14, begegnet xowvog in dieser Bedeutung
noch in Apg 21,28, Hebr 9,13; 10,29 und Apk 21,27.

12 Spr 1,14; 21,9; 25,24; mehrheitlich ist mit kowog das hebr. 721 wiedergegeben; vgl.
auch F. Hauck: Art. «xowvog ktA», ThWNT III, Stuttgart 1990 (Nachdruck), 790.

13" Hierzu s. auch Hauck: xowog (Anm. 12), 796.

4 Ich kann hier nicht niher auf diesen «religiosen Liebeskommunismus» (Ernst
Troltsch) innerhalb der Jesusnachfolge eingehen. Dass LLukas an griechische Ideal-
vorstellungen ankntpft, scheint mir deutlich (vgl. Hauck: kowog [Anm. 12], 797).
Allein, es wire zu untersuchen, ob zudem in sozialer Hinsicht fiir die lukanische
Gemeinschaft der Jesusglaubigen mutatis mutandis auch etwas von dem zutrifft, was
Wilfried Paschen hinsichtlich der Essener herausgearbeitet hat: Die Giitergemein-
schaft in Qumran bedeutete nicht Kollektivbesitz, sondern «exklusive[n] Giiter-



232 Christina Tuor-Kurth

Neben dem semantischen Feld «gemeinsamy», «gemeinschaftlich» kommt
in der jidischen Literatur — und nur in ihr — k01wvdg in der Bedeutung von «ge-
mein» im Sinne von «unrein» vor. Auffilligerweise kann fiir diesen ferminus im
Falle der LXX keine sprachliche Genealogie ausgemacht werden, wie das
etwa fiir das griech. xo@opog und axdBoptog moglich ist, welche in grosser
Einheitlichkeit die hebr. Begriffe xmw und 7 wiedergeben.!> Auch das he-
briische 211, welches das Profane, das allen Erlaubte und Zugingliche meint,
wird in der LXX nie mit kowvdg wiedergegeben.!® Es ist darum festzuhalten,
dass die Wortgruppe kowvog nicht das Unreine/Gemeine im Sinne des Unge-
weihten und also das Gegenteil des Heiligen!” bezeichnet.!® xowdg &onnotiert
zwar die Bedeutung des kultisch Unreinen fast in allen Fillen; doch scheint
der Begriff dariiber hinaus eine Grenze zu markieren, die jenseits dessen liegt,
was Im judischen Kult zur Kategorie unrein gehort.

2. Hellenistisch-jiidische Reaktion auf das als gemeinsam Erklarte

Da die semantische Ambiguitit von «gemeinsam» und «gemein» in aussetju-
dischen antiken Texten nicht nachweisbar ist, hat man vermutet, die letztere
Bedeutung sei «auf jidischem Boden entstanden».!” Dem kann wohl zuge-
stimmt werden, wenngleich bereits das Profangriechische die pejorative Be-
deutung von xowvog kennt und also diese Semantik vorbereitet hat.** Wichti-

verkehm, so W. Paschen: Rein und unrein. Untersuchungen zur biblischen Wortge-
schichte (StANT 24), Miinchen 1970, 99. Das heisst: Der gemeinsame Gebrauch
und Austausch von Giitern fand nur unter Vollmitgliedern statt. Mit Ausgeschlos-
senen oder Gemeindefremden durfte keine Besitzvermischung geschehen (vgl.
etwa CD 20,7 oder S 5,14.16 und dazu Paschen: a.a.0. 98). Das Kriterium ver-
kehrsfiahiger Guter war in Qumran deren rituelle Reinheit. Die Gemeinschaft
setzte die Reinheit der Mitglieder und ihres Besitzes voraus. Ist das von Lukas
beschriebene urchristliche Ideal der Besitzgemeinschaft auch als Zeichen der
Zugehorigkeit zu den Christusgliubigen gemeint, so ist jedenfalls nicht auszu-
schliessen, dass in der christlichen kowovia die zweite Bedeutung von kowvdg mit-
schwingt; s. dazu auch das unten zu Apg 10 Gesagte. Vergleichbare Motive fiir den
Eintritt in die Qumrangemeinde und in die Jesusbewegung vermutet etwa G.
Theissen: Wir haben alles verlassen ..., in: Studien zur Soziologie des Urchristen-
tums, Ttibingen #1989, 123.

15 Vgl. Paschen: Rein und unrein (Anm. 14), 166.

Fir dieses begegnet tiberall das griech. Bpnioc.

17 Z.B. die nur den Priestern vorbehaltenen Abgaben und Opfertiere (vgl. 175m).

So aber Hauck: xowvog (Anm. 12), 791; dagegen auch Paschen: Rein und unrein

(Anm. 14), 167f.

19 Hauck: xowvog (Anm. 12), 791.

Das vermerkt auch Paschen: Rein und unrein (Anm. 14), 167. So konnte, um nur



Unreinheit und Gemeinschaft 233

ger scheint mir die Beobachtung, dass die Genese des jidischen pejorativen
Sprachgebrauchs als gemein, unrein mit ganz bestimmten kulturellen Erfah-
rungen zusammenzuhingt. Aufgrund des chronologisch ersten Belegs fiir
diese Verwendung von xowog, I Makk 1,47.62, hat Paschen aufgezeigt, wie
unter den Einheitsbestrebungen (vgl. 1,43) des Seleukidenherrschers Antio-
chus IV. und dessen Erlassen gegen die judische Religion die gemeinsprach-
liche Bedeutung von xowvog als gemeinsam im jiidischen Sprachgebrauch
«den Sinn des kultisch Unreinen annehmen konnte»?! Der Verfasser des 1
Makk berichtet, dass viele Juden dem seleukidischen Verbot der Sabbathal-
tung, der Beschneidung, der Opfer im Jerusalemer Tempel sowie dem
Zwang, Schweinefleisch und andere «unreine» Tiere (ktvn Kowvd) zu opfern,
gefolgt seien (1,47). In Israel selber habe es indessen gleichfalls viele gegeben,
die standhaft blieben und nichts «Unreines» essen wollten (un doryelv kowd,
1,62). Diese Bemerkung verortet den Widerstand gegen die seleukidische
Herrschaft unter anderem in der Weigerung, an dem teilzunehmen, was An-
tiochus I'V. als fiir alle gemeinsam bestimmt hatte.?? Das betrifft zunichst und
in erster Linie die Mahlgemeinschaft bzw. das an Opferungen sich anschlies-
sende Sattigungsmahl, nicht zuletzt aber auch die Materie der Mahlzeit.

Zur Bezeichnung unreiner Speisen begegnet xowvog etwa auch bei Jose-
phus (Ant. 11,346: xowvodoryio).”> Doch geht es in I Makk um mehr als Spei-
seunreinheit: Die semantische Neutfiillung von kowvog markiert hier gewisser-
massen das durch die Makkabier geschirfte Bewusstsein flir identitdtsstiften-
de Merkmale der Mitglieder des judischen Volkes, die nicht in der hellenisti-
schen Kultur aufgehen konnten. Der Erfolg des makkabiischen Aufstandes
brachte bekanntlich die seleukidische Zwangsangleichung der Juden zum
Scheitern.?* Dieser spezielle terminologische Gebrauch von xowdg fur das,
was Juden an der Gemeinschaft mit Nichtjuden hindert, kann nun geradezu
das Nichtjudische denotieren. Josephus berichtet, dass die Anhinger des se-
leukidischen Feldhauptmanns Bakchides von den viterlichen Gesetzen abge-

ein Beispiel zu nennen, eine Prostituierte als xown bezeichnet werden. Weitere

Verwendungen bei H.G. Liddell, R. Scott: A Greek-English Lexicon. With a

Revised Supplement, Oxford 1996, 968f.

Paschen: Rein und unrein (Anm. 14), 167; wowdg begegnet in den Makkabierbii-

chern insgesamt 12 Mal, davon ausser I Makk 1,47.62 und IV Makk 7,6 stets in der

Bedeutung von gemeinsam, vgl. ebd., 166.

22 Auch fur K. Haacker: Der Brief des Paulus an die Rémer (ThHK 06), Leipzig 1999,
286, hat der ferminus seinen Grund in der seleukidischen Zwangsangleichung der
Juden an das xowdv, das alle Betreffende, «die hellenistische (Allgemeinheit».

2 Im Sinne des kultisch Unreinen: Ant 3,181; 12,320. Philo hat xowdg in der Bedeu-

tung von gemein nicht, vgl. Hauck: kowog (Anm. 12), 791.

Vel. nur etwa B. Kollmann: Einfihrung in die neutestamentliche Zeitgeschichte,

Stuttgart 2007, 36.

21

24



234 Christina Tuor-Kurth

fallen waren und einen kowvog Bilog, einen «gemeinen» Lebenswandel, ange-
nommen hatten (Ant. 13,4) — was heisst, dass die Differenz zu den Anderen
nicht mehr eingehalten wurde. Die hier sich abzeichnende Gleichsetzung von
ko1vog mit nichtjidisch im pejorativen Sinn, was etwa in spaterer Sprachge-
schichte dem Begriff heidnisch entspricht, ist im Aristeasbrief explizit be-
legt.?

Dass in der kulturell hellenistisch gepragten Mehrheitsgesellschaft das als
gemeinsam Verstandene von Juden fir sich selbst nicht akzeptiert wird, da es
nach judischer Reinheitstorah eben gemein, unrein ist, dieses abweichende
Verhalten wird im Ubrigen in Ausserungen paganer Schriftsteller iiber das jii-
dische Volk stets negativ-stereotyp gewertet. Hekataios von Abdera attestiert
dem Volk der Juden eine grundsitzliche Andersartigkeit ihrer Lebensfith-
rung.? Und Tacitus bezeichnet im funften Buch seiner Historien die Brauche
des judischen Volkes (Judacorum mos, 5.5) als finster und abstossend (sinistra
foeda, 5.1), als widersinnig und widerwirtig (absurdus sordidusque, 5.5).*” Es wird
historischen Tatsachen entsprochen haben, dass Juden bei ihrem durchaus
existierenden Sozialverkehr mit Nichtjuden in der paganen Welt der Antike
durch Separation beim Essen (sgparati epulis) und beim Schlaten sowie durch
das Verbot der Xenogynie (5.2) auffielen. Allein, Tacitus sieht in diesem «ver-
kehrten» Verhalten die Misanthropie (5.1) der Juden bestitigt, eines Volkes,
das nachgerade auf Differenzmerkmale aus sei.?®

Eine deutlich andere, konstruktive Auseinandersetzung mit judischer
Grenzziehung beim Essen begegnet in den neutestamentlichen Schriften. Sie
beruht darauf, dass es notig wurde, die Tischgemeinschaft von Juden und
Nichtjuden zu regeln. Dem wenden wir uns nun zu.

2 Arist 315: avBpanovg xowvovg, vgl. Hauck: xowvog (Anm. 12), 791, oder Paschen:
Rein und unrein (Anm. 14), 167. Der Begriff kowog Biog in positivem Sinn ist sto-
isch.

% Die judischen Opfer wie die judische Lebensfihrung untetscheiden sich von den-
jenigen der anderen Voélker; denn Mose habe aufgrund der selbst erlittenen Feind-
schaft in Agypten ein menschenfeindliches (émévBponov) und fremdenhassendes
(modkevov) Leben eingefiihrt, vgl. Diodorus Siculus: Bibl. Hist. 40,3,4; zu diesem
Aspekt s. insb. R.S. Bloch: Antike Vorstellungen vom Judentum. Der Judenexkurs
des Tacitus im Rahmen der griechisch-romischen Ethnographie, Stuttgart 2002,
38-40; vgl. zudem M. Stern: Greek and Latin Authors on Jews and Judaism, vol. 1:
From Herodotus to Plutarch, Jerusalem 1974, 21; W. Spoerri: Art. «Hekataios von
Abdera», RAC 14, Stuttgart 19706, Sp. 283f.

27 Die Juden halten solches fiir heilig, was anderen profan gilt, und distanzieren sich
von dem, was andere praktizieren (4.1).

28 Ebenso kommentiert er das Gebot der Beschneidung; er sieht es zu dem Zwecke
eingefiihrt, dass es die Juden von den anderen unterscheide (5.2).



Unreinheit und Gemeinschaft 235

3. Rom 14: Tischgemeinschaft mit Riicksicht auf Schwache

In seinen Schlussermahnungen an die Gemeinde Roms (12,1-15,13) fordert
Paulus ein bestimmtes Verhalten von im Glauben Starken gegeniiber Schwa-
chen (14,1-15,6). Niherhin spricht er die Mahnung aus, die Starken, zu denen
er ausser den implizierten Adressaten dieser Worte (14,1) auch sich selbst
(15,1) rechnet, mochten die im Glauben Schwachen aufnehmen (npooc-
AouBavew). Starke und Schwache werden als Briader fureinander bezeichnet
(14,10.13), was heisst, dass sie beide im Glauben verbunden sind. Mit dieser
Verwandtschaftsmetaphorik wird sozusagen ein Geschwisterethos eingefor-
dert. Insofern sind die Schwachen weder als Typen von etwas zu verstehen,
das es seiner Konkretion nach noch nicht gibt,? noch auch als solche, die
ausserhalb der Adressatenschaft Giberhaupt stehen. Sie stehen wohl ausset-
halb des Verbandes der Starken, der ermahnt wird, sie aufzunehmen. Doch
in typisierter Form eines «Du» werden auch die Schwachen ermahnt.

1 Den im Glauben Schwachen nehmt an (npochappdvecste) und lasst es nicht zum
Streit Uber verschiedene Auffassungen kommen! 2 Der eine glaubt, alles essen zu
dirfen, detr Schwache aber isst nur Pflanzliches. 3 Wer isst, soll den nicht verachten,
der nicht isst; wer aber nicht isst, soll den nicht richten, der isst; denn Gott hat thn
angenommen. 4 Wer bist du, dass du eines anderen Diener richtest? Seinem eige-
nen Herrn steht oder fillt er. Er wird aber stehen, denn der Herr vermag, ihm Stand
zu geben.

5 Der eine macht einen Unterschied zwischen den Tagen, fiir den andern sind
alle Tage gleich. Jeder aber bleibe seiner Uberzeugung treu. 6 Wer einen bestimm-
ten Tag beachtet, der tut es vor dem Herrn. Und wer isst, der isst vor dem Herrn,
denn er dankt Gott dabei. Und wer nicht isst, der tut auch das vor dem Herrn und
dankt Gott ebenfalls.?!

Es scheint, dass die Schwachen eher nicht zum engeren Kreis, jedenfalls nicht
zu dem der in V. 1 Angeredeten gehdren. Denn das in der Ziircher Bibel mit
«annehmen» wiedergegebene mpociopfavelv meint die Aufnahme von Per-
sonen in einen Verband, in eine Gemeinschaft, etwa in eine Hausgemein-
schaft, also in etwas schon Bestehendes.

Die geforderte Aufnahme ist konkret gemeint. Hs geht nicht um ein Ak-
zeptieren oder gar ein solidarisches Tolerieren. Auch wenn 14,3 von Gott

2 A. Reichert: Der Romerbrief als Gratwanderung. Fine Untersuchung zur Abfas-
sungsproblematik (FRLANT 194), Géttingen 2001, 272: «... Beschreibung eines
Typus ..., der moglicherweise in Gestalt konkreter Personen in ihre Realitit eintre-
ten kanny.

3V Calvin vermerkt zu 14,3: «Klug und geschickt begegnet [Paulus] den Fehlern auf
beiden Seiten», s. E. Busch u.a. (Hg): Calvin-Studienausgabe, Band 5.2: Der Brief
an die Rémer. Ein Kommentar, Neukirchen-Vluyn 2007, 689.

31 Rém 14,1-6; Ubersetzung; Ziircher Bibel 2007.



236 Christina Tuor-Kurth

und 15,7 von Christus ein mpocioufavety ausgesagt wird, schwingt eben die
konkrete Bedeutung mit, dass Gott oder Christus in thre Gemeinschaft auf-
nehmen. Auch die Aufforderung in 15,7, die die Parinese von 14,1 an zusam-
menfassend fortfuhrt, spricht von wechselseitiger Aufnahme und nicht ein-
fach Annahme, durfte also konkret «sich Gemeinschaft gewihren» bedeu-
ten.’? Diese Gemeinschaft bezieht sich auf die Haus- bzw. die Tischgemein-
schaft mit den im Glauben Schwachen. Das legt zumal die Tatsache nahe,
dass vor allem strittig ist, was der eine oder der andere isst (V. 3), wobei im
Folgenden V. 21 auch noch Wein genannt wird, auf den der eine verzichtet.

Starke und Schwache werden hier hinsichtlich ihres Essverhaltens charak-
terisiert: «Der eine getraut sich, alles zu essen, der aber, der schwach ist, isst
Gemtse» (V. 2).>* Daran schliesst sich die Mahnung an, dass der, der isst,
nicht den verachten soll, der nicht isst, und der, der nicht isst, nicht den ver-
urteilen soll, der isst. Es geht mithin nicht um Vegetarismus oder nicht. Der
Gegensatz lautet vielmehr: Esser — Nichtesser. Und da man nicht tiberhaupt
nicht essen kann, wird hier der punktuelle Speiseverzicht der Schwachen bei
den Starken gemeint sein. Es konnte aber auch das «Nichtessen» in 14,3
«nicht alles essen» heissen. Doch merkwiirdigerweise wird auch in 14,6 gesagt:
Der Starke isst, der Schwache isst nicht. Das Fleisch, das man hier als Objekt
des Essens in manche Ubersetzungen hineingelesen hat, steht nicht da. Es
kommt erst 14,21, wo dem Starken der Verzicht auf Fleisch und Wein in der
Tischgemeinschaft mit dem Schwachen empfohlen wird. Das ist weder eine
Empfehlung zu Vegetarismus noch zu Alkoholabstinenz, vielmehr eine sol-
che zu (Gotzenopfer)Fleisch- und (Libations)Weinverzicht bei der Tischge-
meinschaft mit dem Schwachen — aus Riicksicht auf ihn. Mit anderen Worten:

32 Die Schiffbriichigen, die sich in Malta an Land retten konnen, erfahren von den

Barbaren ¢giavBporio; diese ziindeten ein Feuer an und nahmen wegen des Regens
und der Kilte alle axf (Apg 28,2). In Phlm 17 sagt Paulus zu Philemon: Wenn du
mich nun zum Genossen haben willst, nimm ihn (Onesimus) auf wie oder als
mich, was ja die Hausgemeinschaft meint. In Phlm 12 vl soll Philemon den von
Paulus zu ihm gesandten Onesimus aufnehmen, also (wieder) in den ozkos aufneh-
men. Auch Apg 18,26 dirfte mpoohapPdverv nicht so sehr den Sinn haben, dass
Priskilla und Aquila den Apollos, den sie in der Synagoge reden horen, beiseite
nehmen, um ihn zu belehren, sondern: mit nach Hause nehmen. Mit der Bedeu-
tung aufnehmen in Rom 14,1 rechnet auch Reichert: Romerbrief (Anm. 29), 272.
Auch wenn man hier nur eine theoretische Faller6rterung vermutet und Paulus nur
ein Paradigma durchspielen sieht fir etwaige kiinftige Situationen (s. etwa Rei-
chert: Romerbrief [Anm. 29|, 2706ff.), verhilt es sich nicht anders; es liegt dann
eben eine gedachte Tischgemeinschaft zugrunde.

Eine nicht unbedeutende Textvariante hat €c0ietw. Dann wiirde es heissen: Der
eine getraut sich, alles zu essen, der aber, welcher schwach ist, so// Gemiise essen.
Auch dann, wenn die Variante trotz des Papyrus 46 nicht vorgezogen wird, ist sie
verstindlich.

33

34



Unreinheit und Gemeinschaft 237

Halt der Starke bei sich mit dem Schwachen Mahl, soll er kein Fleisch und
keinen Wein auf den Tisch bringen. Dann konnen sie beide Mahlgemein-
schaft halten, ohne dass der Schwache Anstoss nehmen misste.?

Da €o8ietwv sowohl die Nahrungsaufnahme als auch die Mahlzeit, das Es-
sen, das Mahl insgesamt bezeichnen kann, kénnte man vermuten, dass 14,3
und 14,6 die Mahlzeit oder das Mahl meinen, wihrend 14,2 auf die Nahrung
zielt,’® die gegessen wird. Der eine traut sich zu, alles als Nahrung aufzuneh-
men, det Schwache im Glauben nimmt Gemuse zu sich. Deshalb nimmt der
eine eben die gesamte Mahlzeit zu sich, der andere nicht.

Analogien fiir diese Empfehlung findet man bei Paulus in I Kor 8. Dort
sind die Schwachen solche, die das Essen von Gérgenopferflesch als Befleckung
des Gewissens verstehen (V. 7). Das legt nahe, die Schwachen im Glauben in
Rém 14,1ff. als solche zu verstehen, die Fleisch nicht essen, solange nicht
feststeht, dass es kein Gotzenopferfleisch ist, d.h. es nicht vom allgemeinen
Fleischmarkt stammt, auf dem Fleisch von Tieren angeboten wurde, die im
Zusammenhang paganer Kulte geschlachtet wurden.’

Dass hier nicht etwa paganer Asketismus®® gemeint sein kann, das bezeu-
gen noch weitere Merkmale der Schwachen in dem Text Rom 14: V. 5 heisst
es, die Schwachen «stellen ein Urteil auf (xpivew) tber einen Tag vor einem
Tagy, sie bevorzugen also einen Tag gegeniiber einem anderen; die Starken
«beurteilen jeden Tagy (als unterschieden), sie bevorzugen jeden Tag. Es liegt
nahe, an Sabbat- und moglicherweise Festtagsobservanz zu denken. Auch

3 Der Schwache isst eben nicht alles und jedes, aber natitlich isst er. Und in der
Tischgemeinschaft soll er zumindest Gemtse essen konnen. Freilich bezieht sich
dies auf die Aufnahme in den Verband der Starken und ihr Essen bzw. das Essen
bei oder mit ihnen, weswegen nicht behauptet werden kann, dass die Schwachen
programmatische Vegetarier sein miissen. Sie essen eben nicht alles, was die Star-
ken essen, wenn sie mit thnen zusammen essen, sondern allenfalls Gemiise, wenn
sie tiberhaupt etwas bei ihnen essen.

% Der Aotist ¢oryelv hat auch stitker den Sinn von Nahrungsaufnahme.

3 Auch am des Ende 2. Jhs. haben sich Christen offenkundig an die Meidung von
Gotzenopferfleisch gehalten, vgl. Diogn 5,7: Sie stellen einen gemeinsamen
(xowny) Tisch hin, aber keinen gemeinen (xownv); fiir die urspriingliche Lesart
kownv an zweiter Stelle entscheidet sich wieder H.E. Lona: An Diognet (Kom-
mentar zu frihchristlichen Apologeten 8), Freiburg 2001, 164166, der hier auf
das Essen von Opferfleisch, also auf verunreinigende Speisen (Apg 10,14) ange-
spielt sieht.

8 Oft wird angenommen, dass hier Vegetarismus (und Weinabstinenz) gemeint sei,
wie insbesondere fiir asketische Lebenshaltungen beschrieben: fiir die Therapeu-
ten bei Philo und bei Josephus, der seinen Lehrer Bannus so beschreibt; oder fiir
die Neupythagorier: Seneca berichtet von Pythagoras, dass er kein Fleisch ass,
Diogenes Laertius, dass die Pythagorier Gemiise essen und dazu Wasser trinken.



238 Christina Tuor-Kurth

hierfiir gibt es Parallelen bei Paulus. In Gal 4,10 heisst es: Ihr beobachtet ge-
nau Tage, Monate, Festtage und Jahre;* und Kol 2,16: Niemand soll euch
richten in Speise oder Trank oder in Sachen eines Festes oder Neumondes
oder Sabbats.

Das eindeutigste Indiz fir eine Lesart, die nicht Asketismus annimmt, ist
aber Rom 14,14. Hier bezieht sich Paulus auf eine Gewissheit im Herrn Jesus,
dass nichts durch sich selbst kowvov ist, unrein, ausser fur den, der es als un-
rein ansieht:

Ich weiss und bin mir im Herrn Jesus gewiss, dass nichts an sich unrein (kowvov) ist,
sondern nur fur den, der es fir untein (kowoév) halg; fur den ist es unrein (kowdv).*

Paulus nimmt dreimal den Begriff auf, der in der judischen Literatur das be-
zeichnet, was Juden von Nichtjuden unterscheidet: kowvov. Die Aussage ist
freilich nicht deklaratorisch*! gemeint, so als ob kowvog eine Sache der person-
lichen Einschitzung wire. Paulus orientiert sich vielmehr an der jidischen
Klassifizierung: Bestimmte Dinge gelten nach der Torah als unrein, eine
Trennung, die in der Tischgemeinschaft unter Christusglidubigen, falls sie ge-
zogen wird, zu respektieren ist (vgl. V. 20%%).

Der enge Zusammenhang mit Speisen in Rom 14 legt nahe, dass Paulus
bei dem dreimaligen xowvov an unreine Speisen denkt. Die Schwachen miis-
sen dann nicht als «Vertreter einer besonders strikten jidischen Halakha»®
angeschen werden. Es gentigt anzunehmen, dass sie sich daran halten, kein
Opferfleisch zu essen und keinen Libationswein zu trinken und damit die Ab-
grenzung zum kowov vollziehen.* Das angemahnte Verhalten gegeniiber

Es ist auffillig, wie Paulus in Gal 4 die Bestimmung der Zeiten durch Planeten als
Verehrung der schwachen Elemente bezeichnet (V. 9). Offenbar betrachtet er die
Verbindung der Sabbat- und Festtagszeiten als Verehrung planetarischer Elemente
und nicht Gottes. Eine eingehende Untersuchung dieser Auffilligkeit muss an
anderer Stelle geschehen.

40 Rém 14,14; Ubersetzung: Ziircher Bibel 2007.

41 Falsch darum m.E. U. Wilckens: Der Brief an die Romet, 3. Teilband: Rom 12-16
(EKK VI1/3), Zirich/Neukirchen-Vluyn 1982, 90: «Der Satz erklirt also den
Unterschied zwischen kultischer Reinheit und Unreinheit fir schlechthin nichtexi-
stent.

In 14,20 nimmt Paulus das xowdv mit mévio pév kabopd auf: Alles (jegliches) ist
rein; aber verderblich (xoxdv) ist es flir den Menschen, wenn er es trotz dem
Anstoss isst. Das heisst: Wer darum weiss, dass dem Tischgenossen etwas als
unrein gilt, der soll es nicht essen; dhnlich auch Gal 2,11ff.: Nicht, dass Petrus mit
den Gldubigen aus den Vélkern Tischgemeinschaft hielt, ist der Anstoss, sondern,
dass er dies spiter nicht mehr macht.

# Haacker: Romer (Anm. 22), 278.

Dabei ist nicht zu entscheiden, ob in Rém 14 separate Tische vorausgesetzt wer-
den, wie das Tacitus oder Hekataios den Juden nachsagen. Doch deutlich ist, dass

42



Unreinheit und Gemeinschaft 239

den Schwachen schliesst somit deren Aufnahme im Sinne einer Tischgemein-
schaft ein, die auf das unterschiedliche Essverhalten Riicksicht nimmt. Die
Aufnahme soll nicht zur Nachprifung oder Verurteilung (Sidkpioig) von
Uberzeugungen dienen (V. 3f.).*> Wechselseitiges Aburteilen ist fehl am Plat-
ze (14,13). Das Gericht findet nicht in der konkreten Gemeinschaft der Glau-
bigen, sondern vor dem Richterstuhl Christi statt (14,10.12).

Fazit: Paulus” Botschaft an die romischen Adressaten ist die: Thr kommt
nicht zusammen wegen des Essens und Trinkens, sondern wegen der Ge-
meinschaft und also in Liebe (14,15). Diese Gemeinschaft der Christusgliu-
bigen ist entscheidend, nicht das Essen. Aus dem Diskurs um Reinheit und
Unreinheit wird ein neuer Diskurs gemacht, fiir den Gemeinschaft zwischen
Juden und Nichtjuden méglich ist. Paulus kann so formulieren, weil fir ihn
die Speisevorschriften sittlich-ethisch neutral, das heisst: fiir das Heil nicht re-
levant sind (sie sind .Adiaphora).*® Die Starken sind in der Etkenntnis der Teil-
habe an dem anderen Aon, dem die Speisevorschriften nicht mehr giiltig sind,
gegeniiber den Schwachen schon weiter. Die entscheidende Grenze, welche
die «&v Xpiotw» tiberschritten haben, ist freilich fiir Paulus, dass die Glaubi-
gen bereits Teil am Géttlichen, am Heiligen Geist nehmen. Insofern wird hier
eine kowvovia definiert als eine durch ihren Glauben an den Christos gereinigte
Gemeinschaft.

5. Apg 10: Gereinigte unter den 1 olkern

Auch in der Apg werden hinsichtlich dessen, was als gemein und was als ge-
meinsam gilt, Grenzen verschoben. Lukas gibt in der Cornelius-Perikope und
dem sog. Apostelkonzil der Frage der Kommensalitit von Juden mit Nicht-
juden erzihlerisch breiten Raum, worin sich nicht zuletzt die Tatsache spie-
geln durfte, dass die «Auseinandersetzungen um Speisefragen und Tischge-
meinschaft von Juden und Nichtjuden dramatische Phasen der Geschichte
des Urchristentums»*’ bedeutet hatten. Die narratio beginnt ab Kap. 10. In ei-
ner ekstatischen Vision sieht Petrus in einem Tuchgefiss allerlei nach Lev 11
als unrein klassifizierte Tiere wie Vierfiissler, Kriechtiere der Erde und Vogel
des Himmels. Er wird aufgefordert, aufzustehen, zu schlachten und zu essen.
Darauf Petrus: Auf keinen Fall, Herr, denn noch nie habe ich név kowov kot

eben keine Tischgemeinschaft stattfindet, insofern niamlich, als nicht alles gemein-
sam gegessen wird.

% Der Verband, um den es geht, ist eben kein Gericht, vor dem Rechenschaft abzu-

legen wire.

Vgl. I Kor 8,8: Speise macht uns vor Gott nicht wohlgefallig,

7 E.W. Stegemann: Das Abendmahl im Kontext antiker Mahlzeiten, ZMiss 16/3
(1990) 135.

46



240 Christina Tuor-Kurth

axd&Boptov gegessen. TV meint hier irgendeine, jegliche Art von. Auf seine
Reaktion folgt eine weitere Aufforderung, die die Ziircher Bibel so wiedet-
gibt:

Was Gott fiir rein erklirt hat (¢ka@dpioev), das nenne du nicht unrein (koivov).*

Der Imperativ koivou ist aber nicht, wie diese und andere Ubersetzungen es
haben wollen, deklaratorisch gemeint. Dass ein Vollzug der Reinigung in det
Vergangenheit stattgefunden hat, wie der ingressive Aorist €kaBdpLoev an-
zeigt, ist richtig. Insofern kann gelten, dass der Vers ein Geschehen konsta-
tiert. Ist das deklaratorische Moment aber im Vollzug der Reinigung durch
Gott enthalten, so muss angenommen werden, dass der bestehende Ord-
nungsbegriff kowvog angewendet, aber im Blick auf das Handeln Gottes an
den Menschen ein anderer Tatbestand eingefithrt wird, nimlich dass diejeni-
gen, die vorher als xowog galten, durch Gott gereinigt wurden. Der Kontext
legt es nahe, nicht nur wie in Rém 14,14 an die Ordnungskategorie der
Kashrut zu denken.

Lukas ldsst Petrus dieses Etlebnis vor den Versammelten im Hause des
Cornelius (10,28) wie spiter in Jerusalem vor den Briidern in Judida (11,4£f.)
fast wortlich wiederholen. Anlass ist beide Male die Frage des Verkehrs mit
Nichtjuden (10,28) bzw. mit Unbeschnittenen (11,3). Das xoAr&cBon 10,28
meint den engen sozialen Verkehr und also eine Form von Verbindlichkeit,
die einem Juden mit Andersstimmigen nicht erlaubt ist. In der Apg bezeich-
net es gewohnlich den Anschluss an die Jesusnachfolge (5,13; 9,26; 17,34).
Hier ist aufgrund der Vision an Tischgemeinschaft zu denken.

Interessanterweise wendet Petrus das xowov der Speisen in seiner Rede
im Haus des Cornelius auf den Menschen an: Petrus soll keinen Menschen ge-
mein oder unrein nennen (10,28). Das ist eine geschickte Entflechtung der
pauschalen Gleichsetzung eines Nichtjuden mit kowvog, welche narrativ sozu-
sagen den Schritt hin zur Uberschreitung der Grenze zwischen ethnischen Ju-
den und ethnischen Nichtjuden einleitet. Erinnern wir uns an den Aristeas-
brief, so haben wir hier genau das Gegenteil davon: Im Blick auf Gottesfiirch-
tige unter den Volkern wird die Grenze zwischen Juden und Nichtjuden ge-
rade nicht akzeptiert. Man soll nicht Menschen «unrein» nennen, sofern sie
Gott verehren und Gerechtigkeit Giben.

Nach der Erzdhlung kommen Petrus (10,34f) und ebenso die Brider in
Judaa (11,18) zur Erkenntnis, dass Gott die Apostel zu Nichtjuden fihrt. Pe-
trus driickt dies am Schluss seiner Rede in der Aussage aus, wonach der Ky-
rios und Christos Jesus nicht nur Juden, sondern allen Glaubigen Siindenver-
gebung verleiht, wie das schon die Propheten bezeugen (V. 43). Dieser «uni-
versale Heilswille Gottes»,* gedussert nach der charismatischen Erfahrung

% Apg 10,15b; Ubersetzung: Ziircher Bibel 2007.
¥ F Mussner: Apostelgeschichte NEB.NT 5), Wiirzburg #1988, 67.



Unreinheit und Gemeinschaft 241

der Geistausgiessung uber alle im Haus des Cornelius Anwesende (V. 43),
wird im Folgenden als Legitimation fiir die Taufe des Hauptmanns Cornelius
und von dessen Verwandten (10,47£.) prasentiert.

Da in der Corneliuserzdhlung und in ihrer zweimaligen Aufnahme die
Problematik der Tischgemeinschaft nicht weiter thematisiert wird, liegt die
Vermutung nahe, dass in dem erzihlerisch mit beidem verbundenen sog.
Aposteldekret Apg 15 weniger die kultische Frage der Kommensalitdt — auch
wenn sich an dieser die Diskussion entziindet haben durfte®® —, als vielmehr
die ethische Frage des «rechten Handelns» (€0 npdrtewy, vgl. 15,29) der £6vn
geregelt wird.>! Das €0 npdrtewv ist grundsitzlich im Kontext des jiidischen
Ethos gedacht: Oberste Norm sind Gottesfurcht und Gerechtigkeit tiben. Sie
sind die Bedingungen der Moglichkeit im Blick auf eine Tischgemeinschaft
zwischen Juden und Nichtjuden. Die £€8vn, von denen hier gesprochen wird,
zeichnen sich durch Frommigkeit und Gerechtigkeit aus (10,2.35) und erful-
len damit typische Forderungen der Torah. Deshalb hat sie Gott im Herzen
gereinigt (15,9: kaBapicag). Nicht als Heiden, sondern als Gereinigte kénnen
sie am eschatologischen Heil teilnehmen (vgl. schon 10,47).

Demgegeniiber sind die vier festgelegten Mizvot: Gotzenopferfleisch,
Unzucht, Ersticktes und Blut (15,20) die Konkretisierungen der Tischge-
meinschaft zwischen Juden und diesen Gottesfirchtigen aus den €6vn. Sie
sind pragmatisch, indem sie Juden und Gottesfiirchtigen erméglichen, Ge-
meinschaft und speziell auch Tischgemeinschaft zu halten. Mit der Festle-
gung von Mizvot werden die Gottesfiirchtigen gleichzeitig aus den Nichtju-
den herausgehoben.” Und es wird eine Grenze zur paganen Welt gezogen.
Bekanntlich vollzieht sich nach biblischer Vorstellung «in der mopveio und in
einem bestimmten Speiseverhalten der Riickfall ins pagane Leben schlecht-
hin».>?

Ich fasse zusammen: In der Apg setzt sich der Prozess des Aushandelns dat-
um, was im sozialen Verkehr mit Nichtjuden méglich ist, weiter fort. Vor
dem Hintergrund einer zunehmenden Gewinnung von Christusgliubigen aus
den Vélkern wird der jiidische Begriff von kowog, bzw. genauer: die Gleich-

%0 Vgl. K. Loning: Der Stephanuskreis und seine Mission, in: ]. Becker uw.a.: Die

Anfiange des Christentums: Alte Welt und Neue Hoffnung, Stuttgart 1987, 98.
°l Zu den hier skizzierten Gedanken s. schon Ch. Kurth: «Die Stimmen det Prophe-
ten erfullm. Jesu Geschick und «die» Juden nach der Darstellung des Lukas
(BWANT 8/8), Stuttgart 2000, 183f.
Denn diese Mizvot leiten «den Menschen aus der Vélkerwelt auf jenen Weg (...),
der ihm das nachmalige Pridikat ger foschay oder Gerechter aus den 17 6lkern bringen»
(K. Miller: Tora fur die Vélker. Die noachidischen Gebote und Ansitze zu ihrer
Rezeption im Christentum [SKI 15], Berlin 1994, 174).
5 Miiller: Tora fiir die Volker (Anm. 52), 160.

52



242 Christina Tuor-Kurth

setzung von kowvog und Heide mit Blick auf die — wohl bereits existierende
— soziologische Grosse der Gottesfurchtigen kritisiert. Sie fallen gerade nicht
unter diese Kategorie, sondern es gilt fiir sie das Wort: Gott sieht nicht die
Person an, vielmehr ist ihm aus jedem Volk willkommen, wer ihn fiirchtet
und Gerechtigkeit ubt (10,34f). In ihrem beispielhaften Glauben sind der got-
tesfurchtige und fromme Cornelius und seine Verwandten fur den lukani-
schen Leser Identifikationsfiguren,® insofern er an ihnen die Heilsbedeutung
des Kyrios Jesus auch fir Gottesturchtige erkennen kann (vgl. 11,18). Mithil-
fe des Gottestiirchtigen, dem fiir ithn idealen Typ eines Nichtjuden, zieht Lk
die elementare Grenze zu Polytheismus und Ungerechtigkeit, die den Heiden
zugeschrieben werden. Er verschiebt damit allerdings die Grenze, die Juden
und Nichtjuden nach der Torah in ithrem Sozialverkehr trennt. Doch werden
die Torahgebote im Blick auf die Gliubigen aus den Vélkern nicht einfach
aufgehoben. Es bleiben Minimalforderungen, die der Gottesfiirchtige eben in
exemplarischer Weise erfullt.

6. Mk 7: Ethisierung von Reinbett

Paulus, der die Speisetorah im Blick auf den kommenden Aon als fiir sittlich-
moralisch irrelevant erachtet, empfichlt Rucksichtnahme auf Glaubige, fur
die die Kashrut nach wie vor verbindlich ist. Lukas, fur den die Gottesfurch-
tigen die Glaubigen aus den Volkern par excellence sind, formuliert Kardinal-
forderungen an die €6vn und stellt diese als Konsens innerhalb der Christus-
gemeinschaft dar. Eine dritte Auseinandersetzung mit dem, was Juden von
Nichtjuden unterscheidet, bietet der Verfasser des Markusevangeliums.

Das Streitgespriach zwischen Jesus und den Pharisdern in Mk 7,1-23 ent-
zundet sich narrativ daran, dass die Jinger Jesu mit ungewaschenen Hinden
Brot essen, also eine Mahlzeit halten (V. 2). Wihrend bei Mt in der Parallel-
perikope 15,1-20 die Verpflichtung zum rituellen Hindewaschen themati-
siert bleibt (vgl. insb. 15,20), wird bei Mk gemeinhin davon ausgegangen, er
suche mithilfe einer Meinungspolaritit zwischen Pharisiern und Jesus nach-
zuweisen, dass Jesus die Reinheitstorah mitsamt deren miindlicher Uberliefe-
rung ausser Kraft gesetzt habe. Ich kann hier auf diese Forschungsposition,
die in ihrer radikalen Variante kaum mehr vertreten wird, nicht eingehen.

> Die Apg hat jedenfalls den Begriff der Gottesfiirchtigen nicht erst geschaffen; vgl.
Stegemann, Stegemann: Urchristliche Sozialgeschichte (Anm. 3), 223.

> In Apg 10,35 konnte der implizite Leser des Lk textlich markiert sein; vgl. Kurth:
Stimmen der Propheten (Anm. 51), 224f; |. Roloft: Die Apostelgeschichte (NTD
5), Gottingen 171981, 165, dagegen meint, dass sich Cornelius als Identifikationsfi-
gur flir die Horerinnen und Horer nicht anbietet.



Unreinheit und Gemeinschaft 243

Doch sehe ich in diesem — m.E. plakativen®® — Streitgesprich — wie schon im
Konflikt hinsichtlich der Kommensalitdt von Petrus mit Nichtjuden (Apg
10ff)) — entsprechende Vorwiirfe von Seiten der Juden, auf jeden Fall aber
«deren kritische Distanz zu den Mahlgemeinschaften der Anhinger und An-
hingerinnen Jesu»’’ sich spiegeln. Solches legen etwa auch die wiederholten
Invektiven gegen Jesus aufgrund von dessen Tischgemeinschaft mit Zollnern
und Siindern nahe (Mk 2,16parr, Lk 15,2; 19,7). Jene Vorwtrfe sind also wohl
Retrojektionen des Kommensalititsproblems nach 70 u.Z. auf die Jesuszeit.
Denn weder flr Jesus und seine Anhidnger noch fiir die Apostel und ersten
Zeugen gibt es Indizien, dass sie die Unterscheidung von rein und unrein auf-
gehoben hitten.

Fur die markinischen Christusgliubigen scheint mir ein Kommensalitits-
problem jedenfalls nicht mehr virulent gewesen zu sein. Der Verfasser von
Mk nimmt zwar wohl Flemente jiudisch-rabbinischer Diskussion um die
Reinheitstorah auf: das Hindewaschen vor dem Essen, die Verunreinigung
des Menschen durch Speisen. Und er deutet weitere halachische Diskussio-
nen an wie etwa aussere Reinheit trotz innerer Unreinheit der Getisse. Doch
ist sein Argumentationsgang einerseits sprunghaft und zum Teil falsch.®® An-
dererseits weisen die hiufigen markinischen Erliuterungen — V. 2b: das
kowov, V. 3f.: zu pharisdischer Reinheitsobservanz — auf eine Leserschaft
hin, fir deren religiose Praxis die jidischen Bestimmungen tber reine und
unreine Zustinde im Blick auf Speisen offenkundig nicht bekannt waren.””
Auch wenn Mk diesen Lesern ein Interesse an der Frage, wie sich Jesus zu

¢ Einer vom Verfasser des Mk intendierten, tendenzidsen Lesart der Perikope ver-
fillt m.E. auch P. Schifer: Jesus im Talmud, Tibingen 2007: Er hat vorgeschlagen,
eine talmudische Erzihlung tber Jesus, der aufgrund eines nicht niher erlduterten
Verbrechens die Strafe erleidet, in kochendem Kot zu sitzen (bGit 56b—57a; in
einigen Ausgaben steht anstatt Jesus: die Frevler Israels), als Gegengeschichte zu
dieser Perikope Mk 7,1-23par. zu lesen. Angeregt durch das Strafmass des kochen-
den Kots sicht er Jesu Verbrechen in dessen verbalem «Angriff auf die pharisi-
ischen Reinheitsvorschriften». Dieses werde durch «die rabbinische Gegen-
erzihlungy ironisch umgekehrt (184). Einiges scheint mir an diesem Vorschlag
erklirungbedirftig: die Gleichsetzung von kultischer Unreinheit mit Hygiene; die
Tatsache, dass einem Rabbinen des 4. Jhs. u.Z. — als das rituelle Hindewaschen vor
dem Essen wohl bereits allgemeiner Brauch war — eine solche Lesart unterstellt
wird; die implizite Ausblendung der halachischen Diskussionen um Reinheit und
Unreinheit im Judentum der ersten Jahrhunderte ebenso wie des rabbinischen
Prinzips des mM2>™, des Streitgesprichs.

37 Stegemann: Abendmahl (Anm. 47), 135.

8 Vgl. auch P. Fiedler: Das Matthiusevangelium (ThKINT 1), Stuttgart 2006, 278.

% Der Abfassungsort des Evangeliums ist m.E. eher Syrien als Rom, so auch Ph.
Vielhauer: Geschichte der urchristlichen Literatur, Berlin 1978, 347.



244 Christina Tuor-Kurth

diesen Kategorien verhalten hat, suggetiert,®” so geht es hier doch um eine an-
dere Grenzziehung: Durch die Anwendung der Unterscheidung von Verun-
reinigungen ausserhalb und innerhalb von Gefissen auf den Menschen in
dem extravaganten Parabelspruch® V. 15 erfolgt eine Ethisierung der Rein-
heitsgebote durch Umkehrung: Reinheit aussen, Unreinheit innen.

Nichts, was von aussen in den Menschen hineingeht, kann ihn unrein machen
(kowdoar), sondern was aus dem Menschen herauskommt, das ist es, was den Men-
schen unrein macht (xowvotvror).®

Aufgrund dieser Bestimmung, die nichts anderes als der Grundsatz der Torah
ist, werden im folgenden die ethischen Forderungen fiir die Zugehorigkeit
zutr Jesusnachfolge parinetisch formuliert. Die Trennlinie zwischen unrein
und rein, und damit die fiir Juden bestehende soziale Barriere, wird also trans-
formiert in eine, die bestimmt, wer durch sein Verhalten zur Gemeinschaft
der Christusgldubigen gehort und dereinst am eschatologischen Heil partizi-
pieren wird. Die Trennlinie zwischen draussen (Pharisier) und drinnen (Jun-
ger bzw. die zum Glauben Berufenen) erfihrt in der Unterscheidung zwi-
schen aussen und innen des menschlichen Korpers eine religios-ethische
Korrespondenz. Stichwort hierbei ist das Herz aus Jes 29,13 (V. 6): Das Herz,
das Zentrum des menschlichen Willens, wird als der Ursprung fir schlechte
Gedanken und bose Taten des Menschen gesehen (V. 19.21). Programmati-
sches Ziel ist ein christlicher Wandel auf Erden in Vollkommenbheit.
Zusammentassend ist zu sagen: Die Unterscheidung zwischen rein und unrein
lauft bei Mk gewissermassen nicht tiber den Tisch, sondern tiber das Herz (V.
6.19.21). Die in Mk 7,1-23 gezogene Trennlinie ist eine transethnische und
eine ethische. Die angestrebte Gemeinschaft der Christusglaubigen ist, sehr
paulinisch, neben Juden und Heiden sozusagen eine dritte Grosse, namlich
eine Elite von Heiligen in der Welt, die sich ihre Teilhabe an dem eschatolo-
gischen Heil durch ihr besonderes Verhalten zu sichern hat. Dass Mk diese
moralisch-ethische Bestimmung christlicher xowveoviar narrativ an einem
Konflikt um Reinheit und Unreinheit entfaltet, das macht im Grunde nur
deutlich, in welch enger Beziehung die Kategorien von Reinheit und Unrein-
heit mit Vorstellungen von Moral stehen.®> Doch zeigt seine Verwendung
dieses Konflikts als Aufruf zu sittlich-moralischer Vollkommenheit auch ge-

% Das kdnnte jedenfalls die Wirkungsgeschichte dieser Perikope mitbestimmt haben;

vgl. E. Schussler Fiorenza: Zu ihrem Gedichtnis... Eine feministisch-theologische
Rekonstruktion der christlichen Urspriinge, Miinchen 1988, 184, die vermutet,
dass Jesusglaubige schon sehr frih «ihre Tischgemeinschaft mit Heidlnnen durch
Verweis auf die Praxis Jesu (...) gerechtfertigt» haben.

61 V. 17: N mopoforn.

62 Mk 7,15; Ubersetzung: Ziircher Bibel 2007.

6 Dazu s. Douglas: Reinheit und Gefihrdung (Anm. 2), 170-182.



Unreinheit und Gemeinschaft 245

wissermassen einen Endpunkt im Aushandeln von Minimalforderungen fur
den sozialen Verkehr zwischen Juden und Andersstimmigen unter den Gliu-
bigen €v Xpiotw. Die Christusgliubigen hatten ihre Grenzziehung zunch-
mend gegeniiber den sie umgebenden nichtjidischen paganen Gemeinschaf-
ten vorzunehmen und sich in der «Welt, in der sie lebten, zu definieren. Da-
von zeugt nicht zuletzt das Gegensatzpaar Fremde — Biirger, wie es bei Paulus
(Eph 2,19), im Hebr (11,13) und spiter bei den christlichen Apologeten® be-
gegnet.

Abstract

Der griechische Begriff kowvog ist in seiner Doppelbedeutung «gemeinsam» und «ge-
mein» bzw. «unrein» nur in der hellenistisch-jiidischen Literatur und im Neuen Testa-
ment belegt. Dabei bezeichnet die zweite Bedeutung «gemein/untein» schon in seiner
frihesten Bezeugung im ersten Makkabéerbuch nicht ausschliesslich kultische Unrein-
heit, sondern umfassend das, was Juden von Nichtjuden unterscheidet. Kowvog kann ge-
radezu das Nichtjidische denotieren. Der vorliegende Artikel geht von diesem Befund
aus und untersucht drei neutestamentliche Texte, in denen am Beispiel der Tischge-
meinschaft bzw. der Speisen das thematisiert wird, was nach jidischer Torah als unrein
gilt. Er zeigt auf, wie durch die zunehmende Gewinnung von Christusgldubigen aus
den Vélkern die Grenze dessen, was Juden und Nichtjuden in ihrem Sozialverkehr
trennt, verschoben wird. Aus dem Diskurs um Reinheit und Unreinheit werden neue
Diskurse gemacht, durch die Gemeinschaft zwischen Juden und Nichtjuden £€v Xpiotg
moglich wird.

Christina Tuor-Kurth, Basel

¢+ Vagl. insbesondere Diogn 5,1-17.



	Unreinheit und Gemeinschaft : Erwägungen zum neutestamentlichen Gebrauch von κοινος

