
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 3

Artikel: Rezeptionsgeschichte und Literaturkritik : Anfragen an die communis
opinio zum Corpus Paulinum

Autor: Haacker, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 65 2009 Heft 3

Rezeptionsgeschichte und Literarkritik

Anfragen an die communis opinio zum Corpus Paulinum*

1. Vorbemerkungen

Wissenschaft ist ein Gemeinschaftsunternehmen. Sie lebt vom freien
Austausch von Meinungen und Erkenntnissen und vom fairen Wettbewerb
zwischen Positionen und Argumenten. Insofern fordert und fördert Wissenschaft

eine offene Gesellschaft. Auf der anderen Seite hat Wissenschaft auch
etwas Elitäres, ihr Betrieb ihre Hierarchien. Fortschritte erfordern Spezialisierung,

und erfolgreiche Spezialisierung begründet Autorität. Nicht jeder kann
überall mitreden. Auf komplexen Gebieten, in denen ich nicht selbst forsche,
muss ich denen vertrauen, die sich dort eingearbeitet haben.

Ein Beispiel für solche Rahmenbedingungen bildet die Literarkritik zu den
Briefen des Neuen Testaments, die in mehreren Fällen die Verfasserangaben
der Präskripte bestreitet. Hier rechnet — wenigstens im deutschen Sprachraum

— eine breite Mehrheit der Exegeten damit, dass wir nur bei sieben von
dreizehn Briefen des Corpus Paulinum mit Echtheit rechnen können. Wer in
der Paulusauslegung theologisch mitreden möchte, muss bestrebt sein, für
alle seine Thesen Belege aus diesen anerkannten Briefen (den «Homologume-
na») zu finden, auch wenn er persönlich von der Echtheit des einen oder
anderen umstrittenen Paulusbriefes überzeugt ist. Die Plausibilität seiner
Argumentation leidet, wenn er sich auf Stellen in den Deuteropaulinen stützt.1 Die
Folge ist, dass ein Gesamtbild der Theologie des Paulus auf einer konsensfä-

* Vorgetragen am 31.1.2009 beim interkonfessionellen «Exegetentreffen Rhein-
Main» in der Philosophisch-Theologischen Hochschule Sankt Georgen, Frankfurt
a.M.

1 Vgl. etwa W.G. Kümmel: Einleitung in das Neue Testament, Heidelberg 171973,

338: «Es bedeutet auf jeden Fall eine Verfälschung der paulinischen Theologie,
wenn man die Past in die Darstellung des paulinischen Denkens einbezieht.»

ThZ 3/65 (2009) S. 209-228



210 Klaus Haacker

higen Minimalbasis entwickelt wird, vergleichbar dem von allen Fehlerquellen

gereinigten «gesicherten Minimum» an Jesusüberlieferung in der
Rekonstruktion der Botschaft Jesu. Welche inhaltlichen Defizite oder Verschiebungen

im Gesamtbild bei dieser Beschränkung auf «Gesichertes» bzw.
Konsensfähiges in Kaufgenommen werden, entzieht sich der Kontrolle, weil eine

Gegenprobe so gut wie nie stattfindet. Wer macht sich schon die Mühe, in
einer thematisch begrenzten Studie zu Paulus eine Mehrzahl von Ergebnissen
vorzustellen, je nachdem, welche literarkritischen Vorentscheidungen
zugrunde gelegt werden? Die Quellenbasis für die Paulusforschung liegt damit
mehr oder weniger fest.

Aber die VvxAusinterpretation ist in den letzten 30 Jahren gehörig in Bewegung

geraten. Die so genannte «new perspective» hat etablierte Sichtweisen
durchaus heilsam in Frage gestellt. Mein Vorhaben in diesem Beitrag geht
von dem Verdacht aus, dass berechtigte Anfragen an die Rezeptionsgeschichte

der Theologie des Paulus Rückwirkungen auf die Literarkritik zu den
Paulusbriefen haben müssten. Dabei will ich keineswegs die «new perspecüve» in
ihren verschiedenen Ausprägungen kritiklos als verlässliche Basis voraussetzen,2

sondern nur das von ihr ausgelöste Problembewusstsein auf die Literarkritik

übertragen. Als Paulusforscher, der sich aus den oben genannten Gründen

auf die anerkannten Briefe gestützt und beschränkt hat, wende ich mich
an die Fachleute für den Rest des Corpus Paulinum. Ich vertrete keine eigenen

Thesen zu Verfasserschaft und Herkunft umstrittener Paulusbriefe,
möchte aber auf ein Problem hinweisen, das sich mir bei der Ausarbeitung
von Uberblicksvorlesungen zur paulinischen Briefliteratur und im
Zusammenhang mit Repetitorien aufgedrängt hat.3

2. Forschungsgeschichtliche Hintergründe

Viele Probleme und Positionen, mit denen wir Neutestamentier uns
herumschlagen, gehen auf Impulse aus den 30er oder 40er Jahren des 19. Jahrhunderts

zurück. Man kann hier von einer «Achsenzeit» der neutestamentlichen
Wissenschaft sprechen. Das gilt auch und in besonderem Masse von der
Wechselbeziehung zwischen Rezeptionsgeschichte und Literarkritik. Erwäh-

2 Vgl. meine Beiträge: Verdienste und Grenzen der «neuen Perspektive» der Paulus-

Auslegung, in: M. Bachmann, unter Mitarbeit von J. Woyke (Hg): Lutherische und
Neue Paulusperspektive (WUNT 128), Tübingen 2005,1—15; Merits and Limits of
the «New Perspective on the Apostle Paul», in: S.-W. (A.) Son (Hg.): History and

Exegesis, FS Earle E. Ellis, New York/London 2006, 275-289.
3 Diesem «Nährboden» meines eigenen Lernprozesses ist es auch zuzuschreiben,

dass ich mich im Folgenden ausschliesslich auf deutschsprachige Lehrbücher und
Kommentare beziehe.



Rezeptionsgeschichte und Literarkritik 211

nenswert ist z.B., dass die Begründung der Zwei-Quellen-Theorie durch
Christian Gottlob Wilke und Christian Hermann Weiße (beide 1838) nicht
zuletzt deshalb auf offene Ohren stiess, weil sie eine Gegenposition zu David
Friedrich Strauß in seinem «Leben Jesu, kritisch bearbeitet» von 1835 einnahmen.4

Wenn das Markusevangelium, das weder eine Weihnachtsgeschichte
noch einen Bericht von einer Erscheinung des Auferstandenen enthält, das

älteste war, dann konnte man leichter alles Mythologische in den Evangelien
als späteren Zuwachs erklären. (Strauß war dagegen ein Anhänger der sog.
Griesbach-Hypothese gewesen.)

Für das Verständnis der Theologie des Paulus und die Literarkritik zu
seinen Briefen hat damals Ferdinand Christian Baur für lange Zeit die Weichen
gestellt. Seine Konzeption vom dialektischen Verlauf der Geschichte des
Urchristentums faszinierte die Zeitgenossen und wirkte sich nachhaltig auf die
wissenschaftliche Exegese des Neuen Testaments aus. Baur deutete das

Christentum im Ganzen als die Synthese aus der Antithetik von Judentum und
Heidentum und postulierte für die Geschichte des Urchristentums ebenfalls
einen Dreischritt vom konservativen, partikularistischen Judenchristentum
(unter der Führung des Petrus) - über das innovative, universalistische
Heidenchristentum (unter der Führung des Paulus) - hin zur Vermittlung und
Versöhnung zwischen diesen beiden Lagern im so genannten Frühkatholizismus,5

dem u.a. das Lukanische Werk zugerechnet wurde.6 Im Zuge dieser

Gesamtkonzeption kam Baur schon im Jahr 1835 im Blick auf die
Pastoralbriefe zu der Überzeugung, «dass diese Briefe unmöglich vom Apostel
Paulus verfasst sein können».7

4 Vgl. H.-H. Stoldt: Geschichte und Kritik der Markushypothese, Göttingen 1977,
206-214.

5 Vgl. F.C. Baur: Lehrbuch der christlichen Dogmengeschichte, Leipzig 31867 (Neu¬
druck: Darmstadt 1968), 67: «Aufgehoben war der ursprüngliche Gegensatz des

Judaismus und Paulinismus erst, als der Grund der katholischen Kirche dadurch
gelegt war, dass neben und nach Petrus auch Paulus als der glorreichste Apostel
und gleichberechtigte Stifter der römischen Kirche galt.»

6 Vgl. F.C. Baur: Das Christenthum und die christliche Kirche der drei ersten Jahr¬
hunderte, Tübingen 21860, Zweiter Abschnitt: «Das Christenthum als allgemeines
Heilsprincip, der Gegensatz des Paulinismus und Judaismus, und seine Ausgleichung

in der Idee der katholischen Kirche» (42); ferner: «Die Apostelgeschichte ist
daher der Vermittlungsversuch und Friedensvorschlag eines Pauliners, welcher die

Anerkennung des Heidenchristenthums von Seite der Judenchristen durch
Zugeständnisse seiner Partei an den Judaismus erkaufen und in diesem Sinne auf beide
Parteien wirken wollte. Sie lässt uns somit in die auf ein katholisches Christenthum
hinzielenden Bestrebungen jener Zeit sehr klar hineinblicken.» (128).

7 So F.C. Baur rückblickend in: Die Einleitung in das Neue Testament als theologi¬
sche Wissenschaft, ThJB(T) 10 (1851), zitiert nach W.G. Kümmel: Das Neue
Testament. Geschichte der Erforschung seiner Probleme, Freiburg 21970, 157,



212 Klaus Haacker

Wie direkt und offen dabei die Antithese zum Judentum von Baur zum
Kriterium des echt Paulinischen gemacht wurde, zeigt seine Argumentation
gegen die Echtheit des Epheserbriefes:

«Wenn Eph 2,11 von den Heiden gesagt wird, dass sie in der ganzen Zeit des
Heidenthums ohne Christus, fern von der Bürgerschaft Israels und unbekannt mit den

Bundesverheissungen, ohne Hoffnung und ohne Gott in der Welt gewesen, jetzt
aber, als die ehemals fern Stehenden, nahe gekommen seien in dem Blute Christi,
so wird doch hier eigentlich gesagt, die Heiden haben nur Antheil erhalten an dem,
was die Juden zuvor schon hatten, und das Christenthum ist nicht die absolute
Religion, in welcher die Negativität des Heidenthums und Judenthums auf gleiche
Weise ihr Ende hat, sondern der substanzielle Inhalt des Christenthums ist das

Judenthum selbst und es erweitert sich so nur im Universalismus des Christenthums
das Judenthum durch den Tod Christi auch zu den Heiden. In diesem hat die
Feindschaft, die Scheidewand, alles Positive, das beide trennte, ein Ende, beide sind
in Einem Leibe mit Gott versöhnt und haben in Einem Geiste den gleichen Zutritt
zum Vater. Die Heiden haben so zwar als Christen alles, was die Juden haben, aber
sie sind doch immer nur die erst Zugelassenen und nachher Hinzugekommenen,
die blos Theilnehmenden Sie nehmen also blos Theil an etwas, worauf den nächsten

und eigentlichen Anspruch doch nur die Juden zu machen haben, was nicht
für acht paulinisch gehalten werden kann.»8

Wird hier die Abschwächung dieser Antithese zum Judentum als ein Argument

gegen die paulinische Verfasserschaft gewertet, so setzt sich — in veränderter

Form — die Paulusrezeption Martin Luthers fort, der die Polemik des

Apostels gegen die Judaisten (vornehmlich im Galaterbrief) in einem Akt der
«Horizontverschmelzung» mit seinem Kampf gegen die Römische Kirche zur
Deckung gebracht hatte. Was das für die christliche Wahrnehmung des
Judentums bewirkt hat, ist von E.P. Sanders9 und anderen herausgearbeitet und

über seine Untersuchung: Die sogenannten Pastoralbriefe des Apostels Paulus,
Stuttgart/Tübingen 1835. J. Herzer: «Das Geheimnis der Frömmigkeit» (1 Tim
3,16). Sprache und Stil der Pastoralbriefe im Kontext hellenistisch-römischer
Popularphilosophie — eine methodische Problemanzeige, ThQ 187 (2007) 309—

329 (309), spricht davon, dass «durch Ferdinand C. Baur und Heinrich J. Holtz-
mann im 19. Jh. die grundlegenden Voraussetzungen für die Interpretation der
Past als pseudepigraphische Schriften etabliert wurden», und beklagt zugleich, dass

«die Folgezeit bis heute davon bestimmt (ist), die damit entstandenen Probleme
mit immer stärker divergierenden Ergebnissen zu lösen. Es ist m.E. offensichtlich,
dass die unübersehbare Divergenz der kritischen Forschung Ausdruck eines

grundlegenden Problems in den Voraussetzungen der von Baur und Holtzmann
etablierten Theorie ist.»

8 Vgl. F.C. Baur: Paulus, der Apostel Jesu Christi. Sein Leben und Wirken, seine
Briefe und seine Lehre, 2. Aufl. hg.v. E. Zeller, Leipzig I 1866, II 1867, 45.

9 Vgl. E.P. Sanders: Paul and Palestinian Judaism. A Comparison of Patterns of Reli¬

gion, London 1977; deutsche Übersetzung: Paulus und das palästinische Juden-



Rezeptionsgeschichte und Literarkritik 213

kritisiert worden und muss uns hier nicht beschäftigen. Für unsere Thematik
genügt die Feststellung, dass für Baur und seine damalige «Tübinger Schule»
der antijüdisch-polemische Paulus der wahre Paulus ist, an dem alle überlieferten

Paulusbriefe zu messen sind. De facto ist damit der Galaterbrief, der
schon für Martin Luther wichtiger als der Römerbrief war, zum Kanon im
Kanon des Corpus Paulinum geworden.

Diese einseitige Orientierung am Galaterbrief hat dazu geführt, dass Baur
und seine Schüler sogar den heute völlig unverdächtigen Philipperbrief (trotz
Phil 3!) für unecht hielten, weil der Apostel sich in Phil 1,15—18 so tolerant
über gewisse Konkurrenten äussert,10 denen er doch gar keine Irrlehre nachsagt,

sondern bescheinigt, dass sie «Christus verkündigen» und nicht einen
«anderen Jesus» (vgl. II Kor 11,4). Die in Phil 3 durchaus vorhandene Polemik

erklärt Baur als misslungene Nachahmung:

«Zwar wird gegen jüdische Gegner polemisiert, aber man kann sich des Eindrucks
nicht erwehren, es geschehe diess nur desswegen, weil es einmal zum stehenden

Character derpaulinischen Briefe zu gehören schien.»11

An den Thessalonicherbriefen, die er im Gegensatz zur heutigen Forschungslage
beide für unecht hält, bemängelt Baur unter anderem die ungebrochene
Übernahme jüdischer Apokalyptik. Er räumt zwar «jüdische Elemente» in den echten

Paulusbriefen ein, schreibt dann aber, man müsse «sich aber doch sehr

hüten, einem Manne, welcher die Schranken des nationalen Bewusstseins
aufs kräftigste durchbrochen, und auf einen vom Judenthum so wesentlich
verschiedenen Standpunkt sich erhoben hatte, mehr Jüdisches zuzuschreiben,

als mit entscheidenden Gründen nachgewiesen werden kann.»12 Man
fühlt sich hier an die eine Seite des doppelten Differenzkriteriums in der
Jesusforschung erinnert, wonach traditionell Jüdisches im Munde Jesu a priori
im Verdacht steht, nicht jesuanisch zu sein.13

tum. Ein Vergleich zweier Religionsstrukturen (StUNT 17), Göttingen 1985.
10 Vgl. Baur: Paulus II (Anm. 8), 72£: «Wie konnte der Apostel, welcher sonst über

alle seine Gegner so streng urtheilt, so schreiben...? Konnte, wie die Erklärer
bemerken, auch der Inhalt der Lehre dieser Leute nur ein antipaulinisch juden-
chrisdicher sein, weil Pauliner gewiss dem Apostel nicht feindlich entgegengewirkt
haben würden, so wissen wir ja, wie der Apostel von solchen Gegnern dachte, dass

er in ihnen nur Verfälscher der reinen Lehre sah. Woher also nur hier diese Milde?
So konnte nur ein Schriftsteller schreiben, welcher den Apostel in der

Stimmung des xoäpeiv, die er zum Grundton seines Briefes machen zu müssen glaubte,
immer wieder über alles Störende und Trübende hinwegsehen lässt, und die

Gegensätze immer wieder ausgleichen zu können meint.»
11 Vgl. Baur: Paulus II (Anm. 8), 59f. (Hervorhebung K.H.).
12 Vgl. Baur: Paulus II (Anm. 8), 100.
13 Nur rechnet man im Falle Jesu mit versehentlichen Zuschreibungen traditionell

jüdischer Gedanken an den Meister, während Baur den Verfassern der Deute-



214 Klaus Haacker

Mit diesen Beispielen habe ich nur einen Ausschnitt der Gründe skizziert,
die Baur dazu veranlassten, nur die Briefe an die Römer, Korinther und Galater
als echt paulinisch anzuerkennen.14

Gehört diese deduktive, aus einem übergreifenden Geschichtsbild
abgeleitete Literarkriük der Vergangenheit an? Zweifellos spielen «untheologische»,

z. B. stilistische Argumente heute eine grössere Rolle in der Problema-
tisierung paulinischer Verfasserschaft. Aber daneben finden sich immer wieder

auch theologische Vergleiche mit den (heute) nicht umstrittenen
Paulusbriefen, die angeblich gegen eine Identität der Verfasser sprechen. Die Frage
ist, ob es sich dabei nicht um «survivais» aus einer längst (oder allmählich)
vergangenen Forschungslage handelt. Zumindest habe ich den Eindruck, dass

bestimmte Vorgaben ungeprüft tradiert werden, deren Selbstverständlichkeit
in der heutigen Gesprächslage zur Theologie des Paulus nicht mehr vorausgesetzt

werden kann.

3. Theologische Argumente in der heutigen Uterarkritik 5(um Corpus Taulinum

Im Folgenden beziehe ich mich auf Argumente gegen die Echtheit bestimmter

Paulusbriefe aus dem Vergleich mit der Theologie der anerkannten Briefe.
Ich versuche keine flächendeckende Zusammenstellung, sondern begnüge
mich mit Belegen aus repräsentativen und einflussreichen Werken neueren
Datums, weil es mir nicht darum geht, eine bestimmte Position im Spektrum
gegenwärtiger Forschung zu den Deuteropaulinen zu vertreten. Ich suche

nur das Gespräch über bestimmte Argumentationsmuster der Literarkritik,
die meines Erachtens nicht mehr dem heutigen Problembewusstsein der
Paulusinterpretation entsprechen.

3.1 Rechtfertigungslehre und Kreuzestheologie

An vorderster Stelle der Gravamina gegen die Echtheit umstrittener Paulusbriefe

steht das angebliche Fehlen oder eine ungenügende Rezeption der pau-
linischen Rechtfertigungslehre. Dass es sich dabei um einen traditionellen

ropaulinen offenbar eine gezielte Rejudaisierung des Paulus zutraut. Wie passt das

in die Entwicklung des Verhältnisses zwischen Urkirche und Judentum?
14 Den angeblichen Differenzen zu Paulus in den übrigen Briefen stellt Baur Affini¬

täten zu Entwicklungen im 2. Jahrhundert zur Seite, besonders im Blick auf die

Gnosis, was uns hier nicht beschäftigen muss. Baur datierte die Thessalonicher-
briefe noch in die siebziger Jahre, die Briefe an die Epheser, Philipper und Kolosser

und an Philemon aber in die Jahre 120—140, die Pastoralbriefe sogar in die

Jahre 150—170. Eine Übersicht zu allen neutestamentlichen Schriften gibt H. Harris:

The Tübingen School, Oxford 1975, 237.



Rezeptionsgeschichte und Literarkritik 215

Topos handelt, kann man u.a. daran erkennen, dass Udo Schnelle diesen
Vorwurf gegen den II Thessalonicherbrief erhebt, obwohl er selbst in seiner
Dissertation mit Nachdruck darauf hingewiesen hat, dass im (echten) I
Thessalonicherbrief «vopoç und SiKonowri nicht belegt sind».15 Die Plausibilität dieses

Kriteriums hängt zweifellos mit der reformatorischen Rezeption dieses

paulinischen Themas zusammen; es findet sich aber auch bei katholischen
Exegeten wie z.B. Rudolf Schnackenburg:16

«Sieht man die Rechtfertigung nicht aus Gesetzeswerken, sondern allein aus Gnade,
aus dem Glauben an Jesus Christus als das Herzstück paulinischer Theologie an, so
findet sich in Eph nur in 2,8f ein Anklang daran... Die pauünische Stoßrichtung
gegen den jüdischen Heilsweg aufgrund von Gesetzeswerken ist nicht mehr zu spüren.

Die ganze Perspektive hat sich verschoben. Das wird dadurch bestätigt, dass

eine Theologie des Kreuzes, wie sie besonders in Gal entwickelt wird, völlig zurücktritt.»

Auch wenn man die Rechtfertigungslehre nicht mit William Wrede als blosse
«Kampfeslehre»17 oder mit Albert Schweitzer als «Nebenkrater»18 der paulinischen

Theologie einstufen möchte, so hat doch die «neue Perspektive» der

Paulusforschung inzwischen deutlicher herausgearbeitet, dass es sich um eine

Antwort des Paulus auf ganz bestimmte Herausforderungen handelt und
nicht um seine immer und überall notwendige Formulierung des Evangeliums.

Das lehrt nicht zuletzt die Wortstatistik, auf die sich viele Autoren im
Zuge der Literarkritik berufen, wobei man manchmal den Eindruck hat, dass

die Angaben nicht der Konkordanz entnommen sind, sondern aus dem
Gedächtnis gemacht werden:.

Wenn z. B. bei Hans-Martin Schenke und Karl Martin Fischer unter dem
«geläufigsten Sprachmaterial des Paulus», das sie im Kolosserbrief vermissen,
die Vokabel ûiKaicootç erscheint,19 so lehrt ein Blick in die Konkordanz, dass

diese Vokabel im ganzen Neuen Testament nur zweimal, nämlich nur in Rom
4,25; 5,18 vorkommt. Das Verbum ôucatoco, an das Schenke und Fischer
vielleicht gedacht haben, fehlt immerhin auch in drei anerkannten Paulusbriefen

(II Kor, Phil und I Thess).
Wenn der Begriff der Freiheit von Udo Schnelle20 und Jürgen Roloff21 in

15 Vgl. U. Schnelle: Gerechtigkeit und Christusgegenwart. Vorpaulinische und pauü¬
nische Tauftheologie (ETA 24), Göttingen 1983, 21986, 100.

16 R. Schnackenburg: Der Brief an die Epheser (EKK X), Zürich/Neukirchen-Vluyn
1982, 23.

17 Vgl. W. Wrede: Paulus (RV I.R., 5./6. H.), Tübingen 1904, T907, 72.
18 Vgl. A. Schweitzer: Die Mystik des Apostels Paulus, Tübingen 1930, 220.
19 H.-M. Schenke, K.M. Fischer: Einleitung in die Schriften des Neuen Testaments I,

Berün 1978, 166.
20 U. Schnelle: Einleitung in das Neue Testament, Göttingen 52005, 377f.



216 Klaus Haacker

den Pastoralbriefen und von Ingrid Maisch im Kolosserbrief22 vermisst wird,
so ergibt die Nachprüfung: ê^euGepia fehlt auch in Phil und I Thess,
èÂeuGepôco in I/II Kor, Phil und I Thess, éÀemepoç in II Kor, Phil und I
Thess.

Die von Ingrid Maisch (a.a.O.) gegenüber dem Kolosserbrief angemahnte
paulinische Rede von der Sünde (im Singular!) als Macht ist für den Römerbrief

charakteristisch, findet sich aber daneben nur noch in I Kor 15,56 und
Gal 2,17; 3,22.

Dem wiederholten Insistieren auf dem Stichwort «Kreu%> bei Ingrid
Maisch (zu Kol a.a.O.), Jürgen Roloff (zu Past a.a.O.), Udo Schnelle (zu Past

a.a.O.) und Rudolf Schnackenburg (zu Eph, s.o.) muss entgegengehalten werden,

dass der lange und doch wohl «paulinischste» aller Paulusbriefe — der
Römerbrief — aus diesem Wortfeld nur einmal eine einzige Vokabel gebraucht,
nämlich cmoxaupoco (mitkreuzigen) in Rom 6,6 (vgl. Gal 2,19).23 Es ist ja nicht
so, dass Briefe, in denen die Vokabel axaupoç fehlt, den Tod Jesu verschweigen!

Wenn trotzdem das Fehlen dieser T rokabel so gross herausgestrichen wird,
so wirkt anscheinend Luthers Parole «Crux sola nostra theologia.» nach,24 sogar
bei katholischen Auslegern!25

Die intuitive, durch die Statistik nicht gedeckte Überbewertung gerade
dieser Vokabeln als Kriterien für echt paulinische Theologie lässt sich wohl
nur dadurch erklären, dass eben diese Begriffe im Galaterbrief belegt sind und

21
J. Roloff: Der erste Brief an Timotheus (EKK XV), Zürich/Neukirchen-Vluyn
1988, 31.

22 I. Maisch: Der Brief an die Gemeinde in Kolossä (ThKNT 12), Stuttgart 2003,
16f.

23 Ich halte es für denkbar, dass Paulus die Präzisierung des Todes Jesu als Kreuzes¬
tod im Römerbrief bewusst vermeidet, um die gesellschaftliche Schmach dieser

Hinrichtungsform nicht in den Vordergrund seiner Verkündigung des Evangeliums

zu stellen. Das steht zwar in Spannung zu Aussagen in I Kor 1 und Gal; doch
diese Briefe stehen stärker im Kontext eines innerkirchlichen Disputs, während
Paulus im Römerbrief m.E. bemüht ist, die Verkündigung vorzustellen, mit der er
in Rom aufzutreten gedenkt. Nach Cicero, Pro Rabirio 5,16, sollte römischen
Bürgern nicht nur das Schicksal der Kreuzigung erspart bleiben, sondern sogar schon
das Wort «Kreuz» (nomen ipsum crucis). Soteriologisch ist die Art der Hinrichtung Jesu
doch wohl irrelevant, auch wenn Paulus ihr in Gal 3,13 auf der Basis von Dt 21,23
einen tiefen Sinn abgewinnt.

24 So Luther in seinen Operationes in PsalmosYon Anfang 1519 (WA 5, 176).
25 Zu Unterschieden zwischen Luthers Kreuzestheologie (namentlich in der Heidel¬

berger Disputation von 1518) und den einschlägigen Aussagen bei Paulus vgl. V.
Stolle: Luther und Paulus. Die exegetischen und hermeneutischen Grundlagen der
lutherischen Rechtfertigungslehre im Paulinismus Luthers (ABG 19), Leipzig
2002, 89-94.



Rezeptionsgeschichte und Literarkritik 217

in der Paulusrezeption Martin Luthers von grosser Bedeutung waren.26

Heinz-Wolfgang Kuhn hat mit Recht beklagt, dass «bis in die neuesten Arbeiten

zur pauünischen Kreuzestheologie das Stichwort theologia crucis zu
pauschal für die Theologie des Apostels in Anspruch genommen wird, dass man
also immer wieder übersieht, dass es eben ganz bestimmte, deutlich abgrenzbare

Zusammenhänge sind, in denen Paulus vom Gekreuzigten und dem
Kreuz spricht, und sonst nicht!»27 Mein Fazit: Nicht nur die Interpretation,
sondern auch die Literarkritik müsste mehr Abstand von Wertmassstäben
gewinnen, die weniger aus den Quellen als aus der Rezeptionsgeschichte
gespeist sind.28

3.2 Frühkatholizismus29

Im vorangegangenen Abschnitt ging es um einen Ausschnitt aus der Theologie

des Paulus, der im Gefolge der reformatorischen Paulusrezeption in seiner

literarkritischen Relevanz überbewertet wird. Man könnte das auf die
Formel bringen, dass bestimmte überlieferte Paulusbriefe dem Apostel unter
anderem deshalb abgesprochen werden, weil sie nicht «evangelisch» genug
sind.

Dieser Zusammenhang zwischen Theologiegeschichte und Literarkritik
springt noch stärker ins Auge, wo er mit einem konfessionell gefärbten
Begriff verknüpft ist, nämlich dem des ffrühkatholiffsmus. Er findet sich häufig in
der Charakterisierung von neutestamentlichen Schriften, die einem apostolischen

Verfasser abgesprochen werden, z.B. zum II Petrusbrief, den Ernst
Käsemann als «klarstes Zeugnis des Frühkatholizismus» bezeichnet hat.30

26 Weitere Fehleinschätzungen der Statistik wie etwa zu «Leib Christi» bei Schnelle:

Einleitung (Anm. 20), 378, und Roloff: Brief (Anm. 21), 31, mögen andere Gründe

haben. Der Begriff«Leib Christi» findet sich in den anerkannten Paulusbriefen
nur in I Kor 12,27, ist also alles andere als ein Markenzeichen Paulinischer Theologie!

Nach meiner Schätzung werden am häufigsten die «Fehlfarben» in Phil und I
Thess nicht oder ungenügend beachtet.

27 H.-W Kuhn: Jesus als Gekreuzigter in der frühchristlichen Verkündigung bis zur
Mitte des 2. Jahrhunderts, ZThK 72 (1975) 1-46 (40).

28 Erstaunlicherweise enthält ausgerechnet das obige Zitat von R. Schnackenburg
den deutlichsten Anklang an die von E.P. Sanders kritisierte lutherische Paulusrezeption

und ihr Bild vom Judentum.
29 Der Begriff «Frühkatholizismus» spielt in verschiedenen Zusammenhängen eine

Rolle und wird dabei unterschiedlich gefüllt; vgl. H.-J. Schmitz: Frühkathoüzismus
bei Adolf von Flarnack, Rudolph Sohm und Ernst Käsemann, Düsseldorf 1977.

Ich beschränke mich hier auf den Ausschnitt, der Bezüge zur neutestamentlichen
Literarkritik enthält.

30 Vgl. E. Käsemann: Eine Apologie der urchristlichen Eschatologie, ZThK 49

(1952) 272—296 (296), wieder abgedruckt in: ders.: Exegetische Versuche und Be-



218 Klaus Haacker

Von Hause aus ist dieser Begriff nicht unbedingt kontroverstheologisch
gemeint, sondern kirchengeschichtlich: als Sammelbegriff für die Anfänge
von Entwicklungen, mit denen sich die Alte Kirche vom Urchristentum
entfernt hat, so z. B. bei Ernst Käsemann in der Einleitung zu seinem Vortrag
von 1962 «Paulus und der Frühkatholizismus».31 Als auslösende Ursache
steht für ihn dabei das «Erlöschen der Naherwartung»32 im Vordergrund.
Inhaltlich geht es vor allem um Veränderungen in Struktur und Verständnis der
Kirche. Käsemanns Ausführungen zu diesem Problem sind jedoch keine
wertfreie Beschreibung kirchengeschichtlicher Entwicklungen. Vielmehr ist
Paulus für ihn der Massstab, an dem er die Folgezeit misst, und er verbindet
das mit einem Bekenntnis zu Paulus und einem Appell an die Adresse «der

evangelischen Christenheit, welche dem Frühkatholizismus heute sehr viel
näher steht, als sie vermeint und wahrhaben will».33 Kein Wunder, dass die
konfessionelle Dimension von Käsemanns Sicht von katholischer Seite mit
Interesse und Genugtuung aufgenommen wurde — zuweilen mit einem
Schuss kaum verhohlener Schadenfreude: Die theologische Distanzierung
von einem «Frühkatholizismus» innerhalb des Neuen Testaments kompromittiert

natürlich das protestantische Schriftprinzip, indem sie Paulus (genauer:

ein bestimmtes Paulusverständnis) zum «Kanon im Kanon» macht.34

Käsemanns Ausgangspunkt war zunächst der Vergleich zwischen der pau-
linischen Charismenlehre und «der so völlig andere(n) Sicht der kirchlichen
Verfassung und ihrer Begründung in den Pastoralen und bei Lukas».35
Insbesondere kritisierte Käsemann, dass an die Stelle des nicht eingetroffenen
Gottesreiches die Kirche als sakramentale Heilsanstalt tritt, womit der Kirchenbegriff

«Leib Christi» gegenüber Paulus eine veränderte Bedeutung erhält.36

Während Paulus ihn in paränetischer Absicht gebrauchte, bekommt er in den

Deuteropaulinen eine soteriologische Bedeutung. Das hat zur Folge, dass die
nunmehr kultisch verstandenen Ämter aufgewertet werden, womit wiederum
die Phänomene Ordination und Sukzession an Bedeutung gewinnen — auf

sinnungen I, Göttingen 1960, 135-157 (157).
31 Vgl. Käsemann: Paulus und der Frühkatholizismus, ZThK 60 (1963) 75-89, wie¬

derabgedruckt in: ders.: Exegetische Versuche und Besinnungen II, Göttingen
1964, 239-252.

32 Käsemann: Paulus (1964) (Anm. 31), 240.
33 So der Schluss des Vortrags (Käsemann: Paulus [1964] [Anm. 31], 252).
34 Vgl. H. Küng: Der Frühkatholizismus im Neuen Testament als kontroverstheolo¬

gisches Problem, ThQ 142 (1962) 385—424, wiederabgedruckt in: E. Käsemann

(Hg.): Das Neue Testament als Kanon. Dokumentation und kritische Analyse,
Göttingen 1970, 175-204.

35 Vgl. Käsemann: Paulus (1964) (Anm. 31), Anm. 1.
36 Vgl. Käsemann: Paulus (1964) (Anm. 31), 245f.



Rezeptionsgeschichte und Literarkritik 219

Kosten des «allgemeinen Priestertums»37 — womit Käsemann eine zugespitzte
Parole Luthers ins Spiel bringt.38

Ob die Unterschiede wirklich so gravierend sind, wie Käsemann sie

einschätzt, — ob z.B. in den Pastoralbriefen wirklich der katholische Gedanke der
apostolischen Sukzession vorliegt39 —, möchte ich an dieser Stelle offen
lassen.40 Für unsere Fragestellung relevant ist meines Erachtens, dass es sich
nicht um eine wertfreie Beschreibung handelt, sondern um eine Deutung
nach dem Modell von «Ursprung und Entartung». Die mehr oder weniger
auffälligen Unterschiede zu den anerkannten Paulusbriefen werden aus
theologischen Gründen für so gravierend gehalten, dass eine identische Verfasserschaft

ausgeschlossen und zugleich ein zeitlicher Abstand zu Paulus postuliert

wird. Mein Eindruck ist, dass auch auf dieser Linie die negative konfessionelle

Wertung bestimmter Unterschiede wesentlich zur Annahme der Pseud-

onymität bestimmter Briefe beigetragen hat.41

3.3 Eschatologie und Enthusiasmus

Als drittes Beispiel für eine von Martin Luther inspirierte Paulus-Rezeption
mit Auswirkungen auf die Literarkritik möchte ich die kritische Bewertung
von Texten besprechen, die eine präsentische Eschatologie enthalten, womit sich

häufig der Begriff des Enthusiasmus verbindet. Theologiegeschichtlich ist die-

37 Vgl. Käsemann: Paulus (1964) (Anm. 31), 248f.
38 Vgl. M. Luther: Von der Freiheit eines Christenmenschen (1520), in: Luthers

Werke in Auswahl, hg.v. O. Gemen, Band 2: Schriften von 1520 bis 1524, Berlin 5.

verb. Aufl. 1959,18; Dass eine christliche Versammlung oder Gemeine Recht oder
Macht habe, alle Lehre zu urteilen (1523), in: ebd., 399.

39 Ins lukanische Werk hat ihn erst die Einheitsübersetzung (Apg 14,23) «einge¬

schmuggelt» und damit sogar die 6. Auflage des Wörterbuchs von Bauer-Aland s.

v. xeipOTOvéco beeinflusst! Dem Vernehmen nach wird die derzeitige Revision der

Einheitsübersetzung diesen Fehler korrigieren.
40 Vgl. etwa die kritische Stellungnahme Peter Stuhlmachers zu Käsemanns Sicht s.v.

«Leib-Christi» in: Biblische Theologie des Neuen Testaments II. Von der Paulusschule

bis zur Johannesoffenbarung, Göttingen 1999, 30f. («Wenn man übersieht,
dass schon die paulinische Konzeption von aö)|ta Xptaxoß in IKor 10,16-17;
12,12-27; Rom 12,4-5 mit den frühjüdischen Adam-Spekulationen verbunden ist

kann man den Eindruck gewinnen, dass der paulinische Kirchengedanke im
Kolosser- und Epheserbrief wesentlich verändert worden sei Alle diese Urteile
überzeichnen die Differenz zwischen Paulus und dem Kirchenbegriff seiner
Schule ...» [30]).

41 Dass auch katholische Neutestamentier sich inzwischen weithin den literarkriti-
schen Urteilen protestantischer Forschung angeschlossen haben, schreibe ich u.a.
dem Umstand zu, dass der Wegfall kirchlicher Verbote für die kritische
Bibelwissenschaft zum Aufholen eines vermeintlichen oder wirklichen Vorsprungs der
Protestanten einlud.



220 Klaus Haacker

ser Begriff an die Stelle dessen getreten, was Martin Luther in Auseinandersetzung

mit «Propheten» der Reformationszeit als «Schwärmer» bezeichnet
hat. In diesem Begriff flössen für Luther spiritualistische, antinomistische
und Sozialrevolutionäre Strömungen zusammen und verdichteten sich zu
einem Feindbild, das er als eine Verzerrung seiner eigenen kirchlich-theologischen

Anliegen empfand und aufs heftigste bekämpfte.42
Die Erinnerung an diesen doppelten Kampf Luthers gegen das Papsttum

auf der einen und die «Schwärmer» auf der anderen Seite43 inspirierte vor
hundert Jahren den Neutestamender Wilhelm Lütgert zum Bild eines ständigen

«Zweifrontenkrieges» des Paulus gegen judaisüsche Nomisten auf der
einen Seite und eine entgegengesetzte Strömung auf der andern, die er abwechselnd

als Enthusiasten, Schwarmgeister, Antinomisten, Libertinisten, Revolutionäre

oder auch Gnostiker bezeichnete.44
Da Lütgert 1913 als Nachfolger Martin Kählers ins Fach Systematik wech-

42 Der polemische Abschnitt gegen den «Enthusiasmus» in den Schmalkaldischen
Artikeln von 1537 (111,8: Von der Beicht) ist ein Nachtrag Luthers, der in der
Originalhandschrift dieser Artikel noch fehlte; vgl.: Die Bekenntnisschriften der
evangelisch-lutherischen Kirche, Göttingen 41959, 453-456, mit textkritischer Anmerkung

auf S. 453. Gegen Ende dieses Einschubs erklärt Luther den Enthusiasmus

sogar einseitig zu «aller Ketzerei, auch des Bapsttums und Mahomets Ursprung,
Kraft und Macht.»

43 Vgl. W Walter: Ein Merkmal des Schwärmergeistes, Sonderdruck der Allg. Ev.-
Luth. Kirchenzeitung, Leipzig 1898; ders.: Das Zeugnis des Hl. Geistes nach
Luther und nach moderner Schwärmerei, Leipzig 1899.

44 In chronologischer Folge handelt sich um die folgenden Arbeiten W Lütgerts:
Freiheitspredigt und Schwarmgeister in Korinth. Ein Beitrag zur Charakteristik
der Christuspartei (BFChTh 12,3), Gütersloh 1908; Die Irrlehrer der
Pastoralbriefe (BFChTh 13,3), Gütersloh 1909; Die Vollkommenen im Philipperbrief
und Die Enthusiasten in Thessalonich (BFChTh 13,6), Gütersloh 1909; Amt und
Geist im Kampf. Studien zur Geschichte des Urchristentums (BFChTh 15,4.5),
Gütersloh 1911; Der Römerbrief als historisches Problem (BFChTh 17,2),
Gütersloh 1913; Gesetz und Geist. Eine Untersuchung zur Vorgeschichte des

Galaterbriefes (BFChTh 22,6), Gütersloh 1919. Vgl. G. Bially: Wilhelm Lütgerts
These vom «Zweifrontenkrieg» des Paulus gegen Nomisten und Enthusiasten,
Magisterarbeit Wuppertal 2000. - Martin Luther kannte natürlich noch nicht den

Begriff des «Zweifrontenkrieges», sprach aber in seiner Auslegung von Gal 5,6

(1531) von einer Abgrenzung «nach zwei Seiten hin, zur Rechten und zur Linken»:
«Zur Linken wendet er sich gegen die Juden und Werkgerechten und sagt: In Christus

gilt auch nicht die Beschneidung, d.h. keine Werke, kein Kult und durchaus
keine besondere Lebensart, sondern allein der Glaube ohne alles Vertrauen auf
Werke; zur Rechten wendet er sich gegen die Lässigen und Trägen und Müßiggänger,

die da sagen: wenn der Glaube ohne Werk rechtfertigt, dann wollen wir nichts

tun, sondern allein glauben und tun, was wir wollen.» (Luthers Galaterbrief-Auslegung

von 1531, hg.v. H. Kleinknecht, Göttingen 21987, 292£).



Rezeptionsgeschichte und Literarkritik 221

selte, kam er nicht mehr zu einer zusammenfassenden Darstellung der
Geschichte des Urchristentums nach diesem Schema. Aber das aus der militärischen

Welt entlehnte Schlagwort «Zweifrontenkrieg» (das im 1. Weltkrieg
fatale Wirklichkeit wurde), die Anknüpfung an Martin Luther sowie die damalige

heftige Abgrenzung gegenüber der Pfingstbewegung45 verschafften
dieser Konzeption breite Beachtung. Als Verdienst wurde Lütgert angerechnet,

dass er F.C. Baurs monokausale Deutung der Geschichte des Urchristentums

aus der Abgrenzung gegenüber dem Judentum aufzubrechen wagte.
Der Verweis auf einen innerchristlichen Enthusiasmus wurde im Fortgang

der Forschung nach Lütgert jedoch bald weitgehend verdrängt durch
das religionsgeschichtliche Erklärungsmodell «gnostische Einflüsse».46 Die
grosse Ausnahme bildet Emst Käsemann. In seiner Göttinger Antrittsvorlesung

von 195147 sagt er: «Paulus (hat) zeitlebens in einer Doppelfront gegen
judaisierendes Christentum und radikal gnostischen Enthusiasmus gestanden,

von beiden zugleich befehdet...» Ähnlich heisst es später einmal: «Das

Evangelium tritt nicht auf den Plan, ohne auch die Reaktion des Nomismus
und Enthusiasmus zu wecken.»48 Zum Begriff der «Unterscheidung der
Geister» aus I Kor 12,11 schreibt Käsemann: Paulus «selber hat solche Gnadengabe

ausgeübt, indem er lebenslang gegen Nomismus und Enthusiasmus als

die beiden Gegner des Evangeliums ankämpfte.»49 Eine ausdrückliche Berufung

auf W. Lütgert habe ich an diesen Stellen nirgends gefunden. Ich vermu-

45 Lütgert nimmt auf sie in seinen exegetischen Studien nirgends explizit Bezug.
Aber die Nähe zur «Berliner Erklärung) gegen die Pfingstbewegung von 1909 und

Anspielungen in der Verlagswerbung für seine Schriften lassen auf eine implizite
Polemik schliessen. Aber manche seiner Formulierungen für die Anliegen der
«Enthusiasten» können auch auf andere aktuelle Strömungen des frühen 20.
Jahrhunderts abzielen wie z.B. die Frauenemanzipation und andere

Demokratisierungsprozesse. Später hat Lütgert auch die in den 30er Jahren zur Herrschaft
gekommene Ideologie als eine Form des Enthusiasmus verurteilt; vgl. sein Buch:
Der Kampf der deutschen Christenheit mit den Schwarmgeistern, Gütersloh
1936.

46 Vgl. die kritische Anknüpfung an Lütgert bei W Schmithals: Die Gnosis in
Korinth. Eine Untersuchung zu den Korintherbriefen (FRLANT 66), Göttingen
1956,41-45.

47 E. Käsemann: Ketzer und Zeuge. Zum Johanneischen Verfasserproblem, ZThK
48 (1951) 292—311, wieder abgedruckt in: ders.: Exegetische Versuche und
Besinnungen I (Anm. 30), 168-187 (178).

48 In: E. Käsemann: Neutestamentliche Fragen von heute, ZThK 54 (1957) 1—21,

wieder abgedruckt in: ders.: Exegetische Versuche und Besinnungen II (Anm. 31),
11-31 (24).

49 So in E. Käsemann: Zum gegenwärtigen Streit um die Schriftauslegung. Exegeti¬
sche Versuche und Besinnungen II (Anm. 31), 268—290 (272). Diese Belege und
weitere nach Schmitz: Frühkatholizismus (Anm. 29), 154.



222 Klaus Haacker

te, dass Käsemann dessen Sicht schon vor seiner akademischen Laufbahn in-
ternalisiert hat.50

Als ein wesentliches Merkmal dieses Enthusiasmus gilt die Dominanz der
präsentischen Eschatologie, die das Heil als jetzt schon realisiert betrachtet und
ein entsprechendes Lebensgefühl widerspiegelt. So versteht man die
ironischen Fragen des Paulus in I Kor 4,8: «Ihr seid schon satt geworden, ihr seid
schon reich geworden, schon ohne uns zur Herrschaft gelangt? Wäret ihr
doch wirklich zur Herrschaft gekommen, damit auch wir mit euch zur
Herrschaft kämen!» Auch die in II Tim 2,18 als Irrlehre zitierte Behauptung, «die

Auferstehung sei schon geschehen», wird allgemein im Sinne einer Heilsvollendung

in der Gegenwart verstanden. Der Verzicht auf die Erwartung einer
künftigen Auferweckung der Toten, den Paulus in I Kor 15 leidenschaftlich
zurückweist, wird häufig mit diesem gehobenen Erlösungsbewusstsein in
Verbindung gebracht.51 Dem gegenüber lehrt Paulus: Wir sind zwar gerettet,
aber das ist eine Sache der Hoffnung (Rom 8,24), wir sind schon versöhnt,
aber wir werden gerettet werden (Rom 5,1 Of.).

Für diese nüchterne Abgrenzung gegenüber einer illusionären Vorwegnahme

des Eschatons hat in der neutestamentlichen Wissenschaft der Begriff
des «eschatologischen Vorbehalts» Karriere gemacht. Er wurde mit ziemlicher
Sicherheit von dem damals noch evangelischen Erik Peterson geprägt, — und
zwar bei der Besprechung von Rom 6 in einer Vorlesung über den Römer-

50 Erstaunlicherweise blieb P. Stuhlmacher: Biblische Theologie des Neuen Testa¬

ments, Band 1: Grundlegung. Von Jesus zu Paulus, Göttingen 1992, 392 (letzte
Seite des Buches), seinem Lehrer Käsemann — trotz seiner «Emanzipation» von
ihm in vielen Dingen — in diesem Grundschema der Paulusdeutung treu: «Die Mission

des Paulus war von einer doppelten Fehlentwicklung begleitet, auf die er und
seine Schüler zu reagieren hatten. Ein Teil der von Paulus für den Glauben gewonnenen

(Heiden-) Christen neigte zu einem Geistenthusiasmus, der sich aller
irdischen Bindungen entledigte, eine zügellose Freiheitspraxis entfaltete und
esoterische Erkenntniswege einschlug, die nur noch wenigen Eingeweihten
zugänglich waren. Andererseits sind Person, Verkündigung und Theologie des

Apostels zeit seines Lebens von Judenchristen angegriffen worden, die seine
gesetzeskritische Lehre von der Rechtfertigung der Gottlosen allein aus Glauben um
Christi willen als zu radikal empfanden und ihr eine Lehre gegenüberstellten, in
der sich Jesusüberlieferung, Evangelium und Tora bruchloser vereinten als bei
Paulus selbst.» Diese Reduzierung der Konflikte auf eine Doppelfront ist m.E.
eine Stilisierung im Gefolge von Lütgert, die von den Quellen nicht gefordert wird
und auch als Fazit von Stuhlmachers sonstiger Paulusexegese überrascht. Die
Probleme des Apostels mit Gruppen innerhalb der vorwiegend heidenchristlichen
Gemeinden sind meines Erachtens vielschichtiger und heterogener als die gegen
Paulus gerichtete Agitation judaistischer Kreise.

51 Vgl. dagegen A.D. Zeller: Die angebliche enthusiastische oder spiritualistische
Front in 1 Kor 15, Studia Philonica Annual 13 (2001) 176—189.



Rezeptionsgeschichte und Literarkritik 223

brief im Jahr 1925, die der junge Ernst Käsemann in seinem ersten Semester
in Bonn mit Begeisterung gehört hatte. Barbara Nichtweiß schreibt dazu in
ihrer meisterhaften Monographie über Peterson:52

«Käsemann verwendet diesen Begriff dann verschiedentlich in seinen eigenen
Schriften Durch diese Vermitdung Käsemanns ist der Begriff des <eschatologi-
schen Vorbehalts) dann zum Allgemeingut der biblischen und systematischen
Theologie geworden.»53

Genau betrachtet, ist diese «Wirkungsgeschichte» des Begriffs «eschatologi-
scher Vorbehalt» mit einer Umfunktionierung verbunden. In Petersons
Auslegung von Rom 6 ging es nicht primär um einen Vergleich zwischen futurischer

und präsentischer Eschatologie, sondern um den Unterschied zwischen
dem christlichen Sakrament der Taufe und den antiken Mysterien, die als

religionsgeschichtliche Parallele in die Exegese von Rom 6,1—11 eingebracht
worden waren.54 Auf dieser Linie ist dann Rom 6,1—11 bis heute von vielen
Auslegern religionsgeschichtlich als gebrochene Anknüpfung an das antike
Mysterienwesen verstanden worden,55 womöglich als Kritik an einer ungebrochenen

Anknüpfung in heidenchristlichen Gemeinden, z. B. in Korinth.56
Bei Käsemann ist der «eschatologische Vorbehalt» nicht nur zum Gegenbegriff

zu «Enthusiasmus» geworden, sondern in unverkennbar lutherischer
Tradition zu einem Aspekt der theologia crucis in der Frontstellung gegen eine

52 Vgl. B. Nichtweiß: Erik Peterson. Neue Sicht auf Leben und Werk, Freiburg/
Basel/Wien 1992, 490f.

53 Vgl. auch B. Nichtweiß: Erik Peterson (1890—1960), in: C. Breytenbach, R. Hoppe
(Hg.): Neutestamentliche Wissenschaft nach 1945. Hauptvertreter der
deutschsprachigen Exegese in der Darstellung ihrer Schüler, Neukirchen-Vluyn 2008,
353-369 (362).

54 Vgl. E. Peterson: Der Brief an die Römer. Aus dem Nachlaß hg.v. B. Nichtweiß
unter Mitarbeit von F. Hahn E. Peterson: Ausgewählte Schriften, Bd. 6), Würzburg

1997, 185: «Man wird es als geradezu entscheidend für den Begriff des Sakraments

halten müssen, daß hier etwas auftritt, was ich den eschatologischen
Vorbehalt nennen möchte. Damit meine ich dies, daß hier zum Beispiel in Rom 6,7
der Parallelismus von Tod und Auferstehung in dem Taufgeschehen nicht restlos

durchgeführt ist: daß wohl gesagt wird, daß wir der Sünde abgestorben sind, als

wir mit Christus in der Taufe starben, daß aber dann doch daneben nicht gesagt
wird, daß wir mit Christus auferstanden sind, sondern daß wir mit Christus
auferstehen werden. Wäre der Parallelismus im zweiten Glied durchgeführt, dann wäre
die Taufe kein Sakrament, sondern eine Mysterienfeier mit bloß moralischer
Wirkung...». Vgl. K. Anglet: Der eschatologische Vorbehalt. Eine Denkfigur Erik
Petersons, Paderborn 2000, 98—105.

55 Vgl. R. Bultmann: Theologie des Neuen Testaments, § 13: Die Sakramente, Tübin¬

gen T958,142-144.
56 Vgl. u.a. G. Barth: Der Tod Jesu im Verständnis des Neuen Testaments, Neukir¬

chen-Vluyn 1992, 78f.



224 Klaus Haacker

theologia gloriae.57 Er richtete sich ganz unabhängig vom Thema Taufe gegen
den Gedanken einer schon gegenwärtigen Teilhabe der Glaubenden an der
Auferweckung jesu, — ein Gedanke, für den man sich ja immerhin auf II Kor
5,17 berufen kann: «In Christus — neue Schöpfung»!

Für unsere Frage nach Zusammenhängen zwischen Rezeptionsgeschichte
und Literarkritik ist bedeutsam, dass dieser Begriff des eschatologischen
Vorbehalts das wohl gravierendste theologische Argument gegen die Echtheit
des Kolosserbriefes und des Epheserbriefes geworden ist. Philipp Vielhauer
spricht von einer «fundamentalen Verschiebung»:

«Die Getauften sind nicht nur mit Christus <begraben>, sondern auch schon mit ihm
<auferweckt worden) (2,12; 3,1; vgl. 2,13 Aorist), während Paulus vom
Auferstehungsleben der Getauften immer im Futur spricht (Rom 6,4f.8); Kol ersetzt die
futurischen Aussagen durch präteritale, und verlegt so das eschatologische
Auferstehungsleben aus der Zukunft in die Gegenwart.»58

Udo Schnelle schreibt zu Kol 2,12f.; 3,1:

«Paulus spricht nie von einer bereits vollzogenen Auferstehung, so daß hier eine
entscheidende Differenz zwischen der Eschatologie des Kol und der Eschatologie
des Paulus gesehen werden muß. Zwar baut auch der Kol gegen ein enthusiastisches

Überspringen der Gegenwart Kautelen ein, zugleich hebt er aber den
eschatologischen Vorbehalt im Sinn der Protopaulinen auf.»59

Petr Pokorny urteilt über den Kolosserbrief:

«Der eschatologische Vorbehalt ist aufgehoben oder mindestens geschwächt, das

Heil wird in die Gegenwart verlegt, die Bedeutung des Todes wird relativiert.»69

Petr Pokorny und Ulrich Heckel halten in ihrer «Einleitung in das Neue
Testament» von 2007 zum Kolosser- und Epheserbrief fest:

«Das entscheidende Argument gegen die paulinische Verfasserschaft der beiden
Briefe ist ihre Theologie, da sie zur Taufe eine andere Position vertreten als Paulus

im Römerbrief.»61

57 Das konnte sich radikalisieren zu einer Polemik gegen Bekenntnisse zur Auferwe-
ckung Jesu selber, die er als «Theologie der Heilstatsachen» bezeichnete und als

eine Variante der theologia gloriae verdächtigte; vgl. E. Käsemann: Die Heilsbedeutung

des Todes Jesu nach Paulus, in: H. Conzelmann u.a.: Zur Bedeutung des

Todes Jesu. Exegetische Beiträge, Gütersloh 51968, 11—34.
58 Vgl. Ph. Vielhauer: Geschichte der urchristlichen Literatur, Berlin/New York

1975, 199.
59 Vgl. Schnelle: Einleitung (Anm. 20), 334.
60 Vgl. P. Pokorny: Der Brief an die Kolosser (ThHK 10/1), Berlin 1987, T990, 108.
61 Vgl. P. Pokorny, U. Heckel: Einleitung in das Neue Testament. Seine Literatur und

Theologie im Überblick, Tübingen 2007, 632.



Rezeptionsgeschichte und Literarkxitik 225

Der Massstab für diese Urteile ist durchweg Rom 6,1—11, wo es heisst, dass

die Glaubenden mit Christus gestorben (V. 8) und begraben (V. 4) sind, während

von der Teilhabe an seiner Auferweckung im Futur gesprochen wird (V.
5 und 8).

Entsprechend lesen wir bei Joachim Gnilka, der im Herderschen
Kommentar die Briefe an die Kolosser und Epheser ausgelegt hat, in seiner Theologie

des Neuen Testaments:

«Worin Kol 2 und Eph 2 gemeinsam von Rom 6 abweichen, ist der enthusiastische

Gedanke, daß die Getauften schon jetzt mit Christus auferweckt und lebendig
gemacht worden sind. In Eph 2 wird dies sogar noch verstärkt durch den Zusatz, daß
sie schon den himmlischen Thron bestiegen haben. Paulus vermied diese enthusiastische,

präsentisch-eschatologische Perspektive.»62

Dabei wird aber übersehen oder heruntergespielt, dass in Rom 6 dem
Gestorbensein für die Sünde ein präsentisches «lebendig für Gott» (V. 11 : Çàvxaç 8è

reo 0eœ) gegenübersteht, das in V. 13 durch èk veKprôv Çœvtocç als Teilhabe an
der Auferstehungswirklichkeit präzisiert wird. Hans-Joachim Eckstein hat
darum mit Recht in seiner Tübinger Antrittsvorlesung von 1994 dieser
verbreiteten Reduktion der Aussage von Rom 6 widersprochen.63 Die
Konsequenzen für die Literarkritik hat er dort leider nur in einer längeren Fussnote
erwähnt, aber deudich genug ausgesprochen und mir gegenüber brieflich
noch einmal bestätigt.64

Ich breche hier ab, um mich streng an mein Thema «Regeptionsgeschichte und
Literarkritik» zu halten. Es gibt über das bisher Ausgeführte hinaus literarkri-
tische Argumente, die auf einen älteren Stand der Forschung auf anderen
Gebieten zurückgehen. Zu nennen wäre hier etwa der Vorwurf der «Verbürgerlichung»

gegen die Briefe an Timotheus und Titus, der auf eine Uberschätzung

der anfänglichen Naherwartung und Weltfremdheit der Urkirche bei
Martin Dibelius zurückgeht.65 Verzögerungen im Transfer aus einem
Forschungsgebiet in ein anderes gibt es immer. Ich beschränke mich hier auf die

Aufgabe des Transfers von der Rezeptionskritik zur Literarkritik.

62 Vgl' )• Gnilka: Theologie des Neuen Testaments (HThK.S V), Freiburg/Basel/
Wien 1994, 345.

63 H.-]. Eckstein: Auferstehung und gegenwärtiges Leben nach Rom 6,1-11. Präsen¬

tische Eschatologie bei Paulus? ThBeitr 28 (1997) 8—23, wieder abgedruckt in:
ders.: Der aus Glauben Gerechte wird leben. Beiträge zur Theologie des Neuen
Testaments, Münster 2003, 36—54.

64 Vgl. Eckstein: Auferstehung (Anm. 63), 22£, Anm. 69, bzw. 53, Anm. 70.
65 Vgl. M. Dibelius: Die Pastoralbriefe (HNT 13), Tübingen 21931, Exkurs zu I Tim

2,2; M. Reiser: Bürgerliches Christentum in den Pastoralbriefen? Bib. 74 (1993)
27-44.



226 Klaus Haacker

4. Konsequenzen

4.1 Enttheologisierung der Literarkridk!

Die in diesem Beitrag dargelegten Beobachtungen sprechen meines Erachtens

für einen Appell zur Enttheologisierung der Literarkritik. Es gibt m. W.
keine verlässlichen, empirisch begründeten Parameter für die inhaltliche
Geschlossenheit und zeitliche Stabilität der Theologie des Paulus! Die auf dieser
Linie liegenden Argumente setzen einen Theologiebegriff voraus, der allenfalls

auf Dogmatiker anwendbar ist. Karl Barth schrieb über seinen Lehrer
Wilhelm Herrmann: «Einfältig und monoton ist die Theologie der Gerechten
immer gewesen.»66 Ich bezweifle, dass Paulus nach diesem Theologiebegriff
ein «Gerechten) war. Vielmehr habe ich den Eindruck, dass die gelehrten
Darstellungen der Theologie des Paulus einen Hang zu einem Hyper- oder Gne-

siopaulinismus haben, indem sie bestimmte «Kernstellen» (z.B. Rom 3,28 oder
10,4) zu stark herausstreichen und zum Massstab erheben, an dem der
historische, in Quellen belegte Paulus selbst gemessen werden soll.67

Bei diesen Wertsetzungen spielen Traditionen der Wirkungsgeschichte
(die ja auch eine Aktualisierungs- und Umdeutungsgeschichte ist) eine zu

grosse und wissenschaftlich nicht vertretbare Rolle. Argumente mit «der»

Theologie des Paulus sollten darum in der Diskussion über die Echtheit der
überlieferten Paulusbriefe besser ausgeklammert oder wenigstens deudich
heruntergestuft werden. Dass im englischen Sprachraum in den hier besprochenen

Fragen der Literarkritik weniger von einer «communis opinio» gesprochen

werden kann als im deutschen, könnte mit der geringeren Nachwirkung
der spezifisch lutherischen Paulusrezeption zusammenhängen.

4.2 Kohärenzvermutung vor Pseudonymitätsverdacht!

Zusätzlich zu diesem Ergebnis meiner Ausführungen möchte ich einen
Impuls weitergeben und weiterführen, den Helmut Merklein zur Frage der Tei-

66 Vgl. K. Barth: Die dogmatische Prinzipienlehre bei Wilhelm Herrmann, in: ders.:

Die Theologie und die Kirche. Gesammelte Vorträge, 2. Band, München 1928,
240-284 (268). Bezeichnend ist die Überleitung von der Darstellung zur Kritik der
Herrmannschen Theologie auf S. 260: «Ich möchte zeigen, in welcher Richtung ich
die Konsequenz t'er Theologie Herrmanns suche. Ich vermisse sie bei ihm selbst

...».
67 Auch zu Lasten der Paulusdarstellung der Apostelgeschichte! Vgl. J. Jervell: Der

unbekannte Paulus, in: Die Paulinische Literatur und Theologie / The Pauline
Literature and Theology, Aarhus/Göttingen 1980, 29-49. - Zur Geschichte der

typographischen Hervorhebungen bestimmter Bibelstellen vgl. H. Hövelmann:
Kernstellen der Lutherbibel. Eine Anleitung zum Schriftverständnis (TAzB 5),
Bielefeld 1989.



Rezeptionsgeschichte und Literarkritik 227

lungshypothesen innerhalb der Paulusbriefe ins Gespräch gebracht hat.68 Er kritisiert

an der herkömmlichen Literarkritik ihre einseitige Fixierung auf «Inko-
härenzkriterien» und schrieb dazu:

«Wer einen Text überwiegend oder ausschließlich auf mögliche Inkohärenzen überprüft

und dies mit größtmöglicher Beobachtungsschärfe tut, wird fast jeden Text
zerlegen können oder müssen. Die <Versuchsanordnung> bestimmt das Ergebnis!»69

Als Alternative fordert er,

«daß vor der Suche nach literarkritisch auswertbaren Spannungen, Brüchen etc.
querst nach den Kohärenzfaktoren zu fragen ist, um die kohärentielle Qualität des

vorliegenden Textes festzustellen.»70

Ich plädiere dafür, diese Vorordnung der Kohärenzfrage auch auf das Corpus
Vaulinum als überlieferte literarische Einheit zu übertragen und dem entsprechend

zunächst einmal dessen theologische Kohärenz stärker herauszuarbeiten.

Zu hinterfragen ist dabei auch die Leichtigkeit, mit der Übereinstimmungen

mit den anerkannten Paulusbriefen als bewusste Imitation erklärt
werden.71

Das alles soll und kann literarkritische Urteile auf der Linie von Pseudony-
mität oder (im Falle der Sekretärshypothesen) indirekter Autorschaft keineswegs

ausschliessen, vor allem wenn nichttheologische Faktoren hinreichend dafür

sprechen. Es bedeutete aber einen Plausibilitätsgewinn, wenn solche
Urteile nicht mehr mit dem Pathos der Untreue zu Paulus und mit konfessionellen

Wertungen verbunden wären.
Meine — auf diesem Gebiet vielleicht «laienhafte» — Prognose für eine

rezeptionskritische Bereinigung der Literarkritik lässt sich auf eine Formel aus
der Jesusforschung bringen: Der «historische Paulus» und der «geschichtliche
(d.h. kanonische) Paulus» liegen wahrscheinlich nicht so weit auseinander,
wie eine von der Rezeptionsgeschichte gesteuerte Literarkritik oder ein
literarkritisch unterfüttertes Rezeptionsprogramen uns einreden wollen.

68 Vgl. H. Merklein: Die Einheitlichkeit des ersten Korintherbriefes, ZNW 75 (1984)
153-183. Zur Präzisierung der textlinguistischen Begrifflichkeit vgl. E.-M. Becker:
Was ist «Kohärenz»? Ein Beitrag zur Präzisierung eines exegetischen Leitkriteriums,

ZNW 94 (2003) 97-121.
69 Merklein: Einheitlichkeit (Anm. 68), 157.
70 Merklein: Einheitlichkeit (Anm. 68), 158 (Hervorhebungen im Original), unter

Berufung auf H.F. Plett: Textwissenschaft und Textanalyse (UTB 328), Heidelberg
1975, 60-70.86-91.104-107.

71 Vgl. oben bei Anm. 11 zu EC. Baur zu Phil 3!



228 Klaus Haacker

Abstract

Das durch die «new perspective» ausgelöste oder geschärfte Problembewusstsein ruft
nach einer Uberprüfung der theologischen Argumente der Literarkritik zu den
Paulusbriefen. Eine Reihe von Kriterien, die üblicherweise für den deuteropaulinischen
Charakter überlieferter Paulusbriefe herangezogen werden, erweisen sich als Reflex einer
konfessionellen oder anderweitig positionell verengten Rezeption der Theologie des

Paulus, die der Breite und Flexibilität seines Denkens nicht gerecht wird. Vf. plädiert
daher für eine Enttheologisierung der Literarkritik zum Corpus Paulinum zugunsten
einer Beschränkung auf nichttheologische Faktoren (z.B. stilistische, chronologische,
geographische Gesichtspunkte).

Klaus Haacker, Wuppertal


	Rezeptionsgeschichte und Literaturkritik : Anfragen an die communis opinio zum Corpus Paulinum

