Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 65 (2009)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Hans Klein: Zur Gesamtbhiblischen Theologie. Zehn Themen (BThSt 93), Neukirchener
Vetlag: Neukirchen-Vluyn 2007. VIII + 271 S. (Paperback), EUR 29.90, ISBN 978-
3-7887-2236-4.

Hans Klein ist Professor fir Neues Testament am Theologischen Institut in Sibiu/
Hermannstadt (Rumainien). Sein Buch fiigt sich ein in das Bemiihen, die zwei-eine
(christliche) Bibel Alten und Neuen Testaments (wieder) verstirkt in den Blick zu neh-
men. Dass sich in dieses, mehrheitlich von Bibelwissenschaftlern des Alten Testaments
in Angriff genommene Unterfangen, das gleichsam eine Gegenbewegung zur immer
stirkeren Spezialisierung der Einzelficher darstellt, auch ein in Osteuropa arbeitender
Neutestamentler einreiht, ist zu begriissen.

In seiner Einleitung begriindet der Autor das Anliegen einer «Gesamtbiblischen
Theologie», erortert die moglichen Darstellungsweisen und mit thnen auch das Verhilt-
nis von Altem und Neuem Testament. Er entscheidet sich dafiir, thematische Linien
vom Alten zum Neuen Testament auszuziehen und diese unter historischem Blickwin-
kel zu konturieren. Gemeinsamkeiten wie Unterschiede der beiden Testamente werden
reflektiert. Bei den ausgewihlten «Themen» handelt es sich mehrfach um Uberatbei-
tungen von Beitrigen, die der Verfasser bereits vorgetragen bzw. publiziert hat.

Die zehn Themen im Einzelnen: Der Abschnitt «Der eine Gott der Bibel» (T) macht
den Anfang. Das Gottesbild des ATs wird mit demjenigen des NTs verglichen. Klein
sieht eine betrichtliche Differenz zwischen den Testamenten und notiett, dass im AT
das geschichtliche Handeln Gottes «v6llig im Mittelpunkt» stehe, im NT dagegen
«nicht mehr so wesentlich» sei; im Zentrum sei vielmehr das persénliche Heil. Im Ka-
pitel «Der Gottessohn» (II) konstatiert der Verfasser eine Asymmetrie: Im AT erschei-
ne die Bezeichnung (fiir Konig, Volk, Engel etc.) nur sporadisch. Das NT nehme sie
auf, baue sie aus und beziehe sie auf die Christen («Gotteskinder»). Mit Blick auf Jesus
als den einen Gottessohn bekommt der Begriff eine ganz neue Bedeutung. «Volk — Got-
tesvolk — Gemeinde» (I1I) lautet die nichste Uberschrift. Das AT differenziere nicht
nur zwischen Israel und den Nationen, sondern im Frihjudentum komme es auch zu
einer Spaltung zwischen «Volk» und «Gottesvolkr, die im N'T noch vertieft werde. Die-
ses «sieht in der Gemeinde die Nachfolgerin Israels, in den Christen die Erwihlten. Da-
mit versinkt Israel aber nicht in die Reihe der anderen Volker, es ist nicht mehr und
noch nicht wieder Gottesvolk» (94). Mit der biblischen Anthropologie («Das Bild des
Menschen») befasst sich IV. Das AT habe gegeniiber dem NT (Herausstellung der
Stindhaftigkeit) tendenziell ein positiveres Menschenbild. Vom «Menschen» werde im
AT nur in begrenzten Zusammenhingen (priesterliche und weisheitliche Texte) ge-
sprochen, ansonsten sei er Teil des Gottesvolkes. Er ist Gottes Geschépf und darin mit
Hobheit ausgestattet, aber auch gefihrdet. Eher tberraschend ist der «Aufnahme zum
Mitglied des Gottesvolkes» (V) ein eigener Abschnitt gewidmet. Ausgefiithrt werden die
Bestimmungen zur Integration von «Fremden» in Ethnie und Glaubensgemeinschaft
Israels. In der christlichen Gemeinde, die sich als eschatologisches Gottesvolk ver-
stand, wurde die Frage der Aufnahme neu geordnet (Taufe, Geistzeichen statt Be-
schneidung). Im Abschnitt «Recht — Gesetz — Verhaltensnorm» (VI) werden kurz die

ThZ 2/65 (2009) S. 184-208



Rezensionen 185

alttestamentlichen Rechtsordnungen und -corpora dargestellt. Jesus sehe sich weniger
an das Gesetz als an den Willen Gottes gebunden, wenn gleich er diesen in weiten Tei-
len dem Gesetz entnehme. In den neutestamentlichen Schriften wird das Gesetz als
«Heilsweg» problematisiert. Juden- und Heidenchristen setzen unterschiedliche Akzen-
te. Eis schliesst sich das Thema «VII Gerechtigkeit — Rechtfertigung» an. Gerechtigkeit
im AT wird anhand der Begriffe saedaeq und sedaga entfaltet. Das NT iibernimmt weit-
hin die Redeweise des ATs. Matthius, Paulus («Rechtfertigung aus Glauben») und Ja-
kobus bringen unterschiedliche Akzente ein. «Zuverlassigkeit — Treue — Wahrheit» lau-
tet Thema VIII. Klein schreibt dazu: «Wihrend im semitischen Raum und somit auch
im AT das Wort, das wir mit (Wahrheib wiedergeben, meistens die Zuverlissigkeit
meint, das, worauf man sich verlassen kann, ist (Wahrheit im NT oft die hinter der
sichtbaren Realitit verborgene Wirklichkeit, die geoffenbart wird» (185). Das zweitletz-
te Kapitel behandelt «Die Not und ihre Bewiltigung» (IX), ein anthropologisches (Teil-
)Thema, das neben IV mit einem eigenen Abschnitt gewichtet wird. Klein nennt zu-
nichst sechs Moglichkeiten der Reaktion auf grosse Note, erortert anschliessend die
Bewiltigung unabindetlicher sowie verinderbarer Néte und schliesst mit Uberlegun-
gen zum Verhiltnis der Notbewiltigung im AT zu der im N'T. Das Buch schliesst mit
dem Thema: «LLeben — Tod — neues (ewiges) Leben» (X). Leben und Tod werden nach
Ansicht Kleins in den beiden Testamenten grundsitzlich anders verstanden. Kurz ge-
sagt: Das AT hat das «natiitliche Leben» im Blick, das NT' qualifiziert Leben neu als
«ewiges Leben», das durch Christus geschenkt wird. Entsprechend wird auch Sterben
und Tod gegentiber dem AT im NT neu bewertet. Die Erfahrung der Macht Jesu iiber
Siinde und Tod wird zum Grunderlebnis.

Die Erarbeitung von Bausteinen einer «Gesamtbiblischen Theologie» ist zu begriis-
sen. Damit werden exegetisch-theologische Ertrige von der Bibelwissenschaft den an-
deren Teildisziplinen der Theologie (wie Dogmatik, Ethik, Praktischer Theologie) ver-
mittelt und zudem der Kirche Stoffe zur Glaubensunterweisung und -vergewisserung
dargeboten. Nach Meinung des Rezensenten ist die formale wie inhaltliche Durchfiih-
rung des Programms allerdings nur teilweise gelungen. In der Einleitung fehlt es an her-
meneutischer Klirung und Begriindung der von Klein gewihlten Vorgehensweise. Der
Mangel an kanonhermeneutischen Uberlegungen ist im Blick auf den Gegenstand einer
Biblische Theologie im gegenwirtigen Diskurs auffillig und problematisch zugleich.
Die Durchfiithrung lasst deutlich werden, dass der Verfasser einen systematisch-thema-
tischen mit einem historischen Ansatz kombiniert und dabei insbesondere auf Gemein-
samkeiten und Unterschiede zwischen AT und NT abstellt. Der Gewinn liegt darin,
dass Entwicklungen und Differenzen erkennbar bleiben, die Problematik, dass Untet-
schiede zu stark gewichtet und die Zusammengehoérigkeit und Einheit der christlichen
Bibel unterbelichtet ist. Die Auswahl der «Zehn Themen» ldsst sich diskutieren, noch
mehr aber eine Reihe inhaltlicher Aussagen und Akzentuierungen. Ich streife nur kurz
zwel Punkte: Ob die Unterschiede der Testamente im «geschichtlichen Handeln» und
am Gottesbild als «Richtem (stirker AT) und «Retter» (stirker N'T) so festgemacht wet-
den konnen, ist fraglich. Unter Notbewiltigung werden diverse Umgangsweisen und
Reaktionsmuster nebeneinander gestellt (von Flucht bis Versuchung etc.), die sich un-
terschiedlichen Konstellationen verdanken, die kaum reflektiert werden; die biblischen
Aussagen erscheinen so eher als Belegstellen, als dass ihr Gehalt einbezogen wird. Fa-



186 Rezensionen

zit: Das Buch enthilt Hilfreiches, vermag aber insgesamt nicht recht zu tiberzeugen.
Beat Weber, 1inden

Friedhelm Hartenstein: Das Angesicht [HWHs. Studien zu seinem hofischen und kulti-
schen Bedeutungshintergrund in den Psalmen und in Exodus 32-34 (FAT 55),
Mobhr-Siebeck: Tiibingen 2008. XI + 407 S. (Leinen), EUR 89.—, ISBN 978-3-16-
149729-3.

Mit betrichtlicher Verspatung gegentiber der Verlagsankiindigung ist die Marburger
Habilitationsschrift des inzwischen an der Universitit Hamburg lehrenden Alttesta-
mentlers erschienen. Die Studie ist motiv-, traditions- und religionsgeschichtlich ange-
legt. Wie der Titel anzeigt, geht es in ihr um den Vorstellungs- und Bedeutungshinter-
grund der Wendung «das Angesicht JHWHs» und der damit verbundenen Aussagen.
In der «Einleitung» wird zunichst der Forschungsstand zur Thematik, ausgehend von
der Studie von Friedrich Notscher: Das Angesicht Gottes schauen (1924), geboten. Es
folgen wichtige hermeneutische und methodische Uberlegungen als «Vorbau» zur an-
schliessenden Arbeit an den Texten. Besonders hervorzuheben sind: (1.) Beim Anthro-
pomorphismus «das Angesicht Gottes» handelt es sich nicht um eine vergeistigte Re-
deweise; vielmehr gehort er als Teil des altisraelitischen Symbolsystems in einen kon-
kret-anschaulichen Bedeutungszusammenhang. (2.) Die Kommunikation mit einer
Gottheit ist mit deren «Leib»-Vorstellung — verstanden als symbolisches, kulturell ver-
mitteltes, d.h. soziomorphes Phinomen — verbunden, wobei eine ausgeprigte «Asym-
metrie des Gegentibers» votliegt. (3.) Der Sprachgebrauch verweist auf den Kontext
des Konigtums, speziell auf die Sphare des Hofzeremoniells und der Thronaudienz (als
normierte Abldufe). Der Ort der Begegnung mit dem Konigsgott ist der Jerusalemer
Tempel. (4.) Das «Sehen» von JHWHs Angesicht ist von der Spannung zwischen Par-
tizipation und Differenz geprigt und — jenseits des (heutigen) Denkens in den Alterna-
tiven sichtbar / materiell versus unsichtbar / imaginir — als Inszenierung zu fassen, in
welcher der Leib der Gottheit «einen Resonanzraum fiir die Imagination der Gottes-
prasenz» (37) bildete. Die «mentale Ikonographie» ist mit religiosen Erfahrungen im
Tempel, insbesondere den Kultsymbolen Kerubenthron und Lade, verkniipft. Mit ei-
nem anthropomorphen Kultbild am Jerusalemer Tempel ist (gegen u.a. Angelika Berle-
jung) nicht zu rechnen; die konigliche «Gestalty JHWHs mit seinem «Angesicht» war
vielmehr «eine logische Konsequenz der rituellen und symbolischen Elemente der Je-
rusalemer Tempeltradition insgesamt (52).

Im umfangreichsten Teil wird die héfisch-kultische Audienzvorstellung als Schlis-
selkonzept fiir die Bedeutung des «Angesicht JHWHs» im Rahmen einer «Tiefenexege-
se» von Ps 27 erarbeitet und zugleich plausibilisiert. Hartenstein geht aufgrund form-
kritischer Kriterien von einer Zweiteiligkeit des Psalms aus (V. 1-6 Vertrauenslied, V.
7-13/14 Bittgebet). Er beginnt seine Ausfiihrungen mit dem zweiten Teil, in dem die
besagte Begrifflichkeit dichter auftaucht. Anschliessend zeigt er, dass dieser Verste-
henshintergrund auch in Wendungen des ersten Teils in Anschlag zu bringen ist. Fir
die detaillierten Analysen (unter Einbezug von altorientalischem Text- und Bildmateri-
al) ist auf die Arbeit selbst zu verweisen. Nach Hartenstein ist das «Sehen» Gottes in
den Psalmen also im Sinne einer «mentalen Ikonographie der Audienz vor JHWH» zu
verstehen, in welcher die konventionelle Handlungskonstellation des bittend oder



Rezensionen 187

dienstbereit vor Gott tretenden bzw. bereitstehenden Menschen den Rahmen bildete.
Der deere» Keruben- bzw. Konigsthron setzt die Imaginierung in Gang, zumal die
Vorstellung des darauf sitzenden Gottes selbstverstindlich ist. In den Worten Harten-
steins: «Die Schaw dieser Gestalt ist nach unseren MaB3stiben eine innere, geistige, fiir
antike Menschen war sie aber sebr wabrscheinlich eine hichst konferete und <reale> Begegnung mit der
Gottheit» (124, Kursivsetzung FH). In einem weiteren Abschnitt erarbeitet der Verfas-
ser ausgehend von Ps 27 die mit der hofisch-kultischen Audienz assoziierte Metaphorik
der Thronsphire JHWHs. Zu ihr gehoéren Vorstellungen und Begrifflichkeiten von
Schutz(orten) («Zelt, «Flugel» etc.), Rettung und Licht. Hartenstein verankert damit
ein in den Psalmen breit belegtes Motivfeld in der Audienzszenerie als Basisvorstellung.
Wesentliche Aspekte daraus und die zu ihr gehérende Terminologie stellt er am Ab-
schnittsende zusammen.

Nach der «Tiefenexegese» von Ps 27 folgt ein «Survey» der Belege fiir die Rede vom
«Angesicht JHWHs» in den tbrigen Psalmen samt finf tabellarischen Zusammenstel-
lungen. Diese sind orientiert an den Psalmensammlungen und Gattungen (1), den no-
minalen und pripositionalen Verwendungsweisen von panim (2), den Kontextbeziigen
(insbesondere die Heiligtumssymbolik betreffend) zu jeder Stelle (4) und an der sachli-
chen Abfolge der Audienzvorstellung (5). Am Ende stehen Ausfithrungen zur Frage
der Gottespriasenz in Ex 32-34. Hartenstein entdeckt in diesen Kapiteln zwei unter-
schiedliche Theophanickonzepte, was sich vom Zusammentreffen der Jerusalemer
Psalmensprache und Sinaivorstellungen her erklart. Erortert wird dabei Ex 33,18-23
sowie die Dialektik der Theophaniekonzepte im genannten Textabschnitt, dazu in Ex
34,6. Eine Gottesbegegnung sei auch fiir Mose hier nur unter dem Gerichtsvorbehalt
moglich. Die Monograpie wird beschlossen mit einer «Zusammenfassung der Ergeb-
nisse». Thr beigegeben ist ein rund 40-seitiger Bildanhang samt Abbildungsverzeichnis
und -nachweis, ferner das Literaturverzeichnis sowie ein Stellen- und ein Sachregister.

Die von Hartenstein vorgelegte Studie, die sich durch grosse Belesenheit und star-
ken Einbezug von schriftlichen und bildlichen Quellen auszeichnet, ist zweifellos als
bedeutend fur die Psalmenforschung einzustufen. Die Grundthese des koniglich-kulti-
schen Vorstellungs- und Verstehenshintergrunds der Rede vom «Angesicht JHWHs»
samt der damit verbundenen Aussagen im Rahmen einer Audienzszenerie vermag, je-
denfalls fir die Psalmen, zu tuberzeugen. Ob und inwiefern sich dieses basale Konzept
fir weitere, gleichsam darum gelegte und von Hartenstein damit verkniipfte Begriff-
lichkeit und Metaphorik ebenfalls behaupten lisst, wird weiter zu diskutieren sein. Sehr
sorgfaltig und eingehend erortert der Verfasser die Fragen, wie und was der Gottes-
dienstteilnehmer am Jerusalemer Tempel «sehen» konnte. Manche in Psalmeninterpre-
tationen oft «schillernd» offen gehaltenen Motive und Ausdrucksweisen bekommen
aufgrund von Hartensteins Studie schirfere Konturen, was sich gewinnbringend auf
die Auslegung und Anwendung der Psalmen auswirken wird. Gleichwohl ist mir nicht
ganz klar geworden, wie man sich realiter diese als gleichzeitig sensorisch und mental
verstandene Begegnung mit dem Gottkonig vorzustellen hat. Moglicherweise bleiben
hier Geheimnisse verschlossen, bis an deren Schwellen der Verfasser immerhin auf ver-
dienstvolle Weise herangefiihrt hat. Ausserst hilfreich fiir die Weiterarbeit sind — ange-
sichts der Motivik «Angesicht» und «Sehen» — die diversen Zusammenstellungen, Syn-
opsen und das beigegebene Bildmaterial. Gerne hitte ich im Zusammenhang mit der
leider nur am Rand erérterten Redeweise vom «Besanftigen des Angesicht JHWHs» er-



188 Rezensionen

fahren, wie im Rahmen einer héfischen Audienzvorstellung nicht nur der Gotteszutritt
gewahrt oder aber verweigert wurde, sondern wie man sich dabei die (Gebets-)Hand-
lungen und die durch sie mdglich gewordene Verwandlung des zornigen in einen gni-
digen Gott vorzustellen hat. Gegentiber den bemerkenswerten Ausfithrungen zu Ps 27
speziell und den Psalmen generell kann der Abschnitt tiber Ex 32-34 nicht mithalten;
er ist m.E. zu knapp gefasst, die synchrone Textentwicklung findet nicht die ihr gebth-
rende Beachtung, und der Zusammenhang zwischen den tempeltheologischen Vorstel-
lungen in den Psalmen und denen in dieser Sinaierzdhlung vermogen den Rezensenten
nicht zu tuberzeugen.

Dem Buch, das im Blick auf die Zusammenstellung der Motivik Handbuch-Quali-
tit besitzt, ist namentlich bei der inhaltlichen Arbeit an Psalmen eine hiufige Verwen-

dung zu wiinschen.
Beat Weber, 1.inden

Roger Tomes: d Have Written to the King, My Lord). Secular Analogies for the Psalms (Hebrew
Bible Monographs 1), Phoenix Press: Sheffield 2005 (Hardcover) / 2006 (Papet-
back). XI1+145 S., EUR 48.00, ISBN 1-905048-092 (Hardcover) / EUR 15.00, 1-
905048-71-8 (Paperback).

Mit diesem Band wird eine neue Monographien-Reihe zum Alten Testament eréffnet.
Anliegen und Methodik ist die religionswissenschaftliche Komparatistik: Mit Hilfe alt-
orientalischer Vergleichstexte soll ein neues oder besseres Verstindnis alttestamentli-
cher Psalmengebete, insbesondere der individuellen Klage- bzw. Bittgebete, erzielt
werden. Tomes bietet einen kurzen Abriss der Geschichte dieses Bemiithens, benennt
Chancen, Probleme und unterschiedliche Deutungsansitze. Die Besonderheit seines
Unterfangens liegt darin, dass er auch nicht-religise — das von ihm verwendete Wort
«seculam (vgl. Untertitel) ist in diesem Kontext nicht unproblematisch und jedenfalls in
Anfiihrungszeichen zu setzen — Vergleichstexte beizieht, meist altorientalische Briefe.

So bietet sich das Formelement des dringlich ergehenden Hilfsappells im biblischen
Gebet fiir das Suchen nach «seculam Analogien an. Tomes listet eine Reihe von Stellen
auf, in denen ein Untergebener an seinen Vorgesetzten bzw. Konig vergleichbare Ap-
pelle richtet und Abhingigkeit kund wird. Der Verfasser muss allerdings zugeben, dass
ein Einfluss ausserbiblischen Materials auf die alttestamentlichen Gebete dusserst un-
wahtscheinlich ist. Es bleibt eine gewisse Ahnlichkeit hinsichtlich des Inhalts, weniger
im Blick auf Formulierung und Stil.

In einem zweiten Durchgang werden Unschuldsbeteuerungen, Loyalititsverspre-
chen und Schuldeingestindnisse verglichen. Aus der Bibel wird u.a. Ps 26,1-8 ange-
fuhrt, als «seculam Analogie ein Ausschnitt aus dem Gedicht von Ramses I1. tber die
Schlacht von Qadesch. Weitere vom Tomes untersuchte Vergleichsmotive sind
Elendsschilderungen, Appelle des Bittstellers, dass die Hilfe im Interesse des Helfen-
den selber sei, Hinweise auf (vorwurfsvolle) Feinddusserungen und zitathafte Einspie-
lungen derselben sowie Formulierungen, in denen der niedriger Gestellte seine Abhin-
gigkeit von Gott, Kénig o.4. kund tut.

Im Schlusskapitel wird der Ertrag gesichtet. Ein Appendix widmet sich den Amar-
na-Briefen und der These, dass diese als indirekte Evidenz fiir eine kanaaniische Psal-
menhymnodie ausgewertet werden konnen. Sie wird als wenig tragfihig beurteilt. Bi-



Rezensionen 189

bliographie und verschiedene Register beschliessen das Bandchen.

Der Untertitel des Buches weckt Erwartungen, die dieses nicht einlést. Dass Text-
vergleiche an sich und dazu noch solche, die mehr oder weniger orts-, sprach-, kultur-
und zeitubergreifende Stoffe einbeziehen, mit Behutsamkeit vorzunehmen sind, ist be-
kannt. Ein Hauptproblem dieser Studie liegt darin, dass die Vergleichsmomente viel zu
allgemein (tabellierend), zu isoliert von den jeweiligen Kontexten und damit zu wenig
distinktiv sind. Methodisch reprisentiert diese Studie nicht den gegenwirtigen For-
schungsstand. Der Ertrag fir die Psalmenforschung ist deshalb als sehr gering einzu-
stufen. Dieses Buch kann nicht zur Lektiire empfohlen werden.

Bear Weber, Linden

Friedrich V. Reiterer, Tobias Nicklas, Karin Schopflin (Hg.): Angels. The Concept of
Celestial Beings — Origins, Development and Reception (Deuterocanonical and
Cognate Literature Yearbook 2007), Walter de Gruyter: Berlin/New York 2007. X1
+ 714 S. (gebunden), EUR 98.—, ISBN 978-3-11-019294-0.

Die christliche Dogmatik ist ebenso wie die von Judentum, Christentum und Islam be-
einflusste, religiosen Themen gewidmete Kunst von ithren Anfingen bis zur Gegenwart
von der eigentiimlichen Faszination geprigt, die von Engeln ausgeht. Karl Barth
(1886—1968) hat dies deutlicher als viele seiner neuzeitlichen Vorginger und Nachfol-
ger in der Systematischen Theologie erkannt, wenn er in der Kirehlichen Dogmatik auf das
Himmelreich und damit auch auf die Angelologie zu sprechen kommit:

«Die heilige Schrift gibt uns hinsichtlich der Engel gerade genug zu denken, und
zwar positiv zu denken. Man mul3 das, was sie von ihnen sagt, nur einmal in seiner
Eigentiimlichkeit ins Auge fassen und dann eben ohne vorgefalite Meinungen ge-
rade dartiber sich Rechenschaft abzulegen versuchen. |[...] hat man die Engel in der
Stellung und Rolle, die ihnen in der Bibel zugewiesen ist, einmal unbefangen wahr-
genommen, dann haben sie sich selbst — natiirlich an ihrem besonderen Ort und in
ihrer besonderen Weise — schon so wichtig gemacht, dall man ihnen gerade beim
Nachdenken tber die Mitte und Substanz der biblischen Botschaft gar nicht mehr
entgehen kann.» (I11/3, §51, S. 476)

Der hier angezeigte von drei Bibelwissenschaftlern herausgegebene Sammelband the-
matisiert genau diese «Eigentiimlichkeit». In einem interdisziplinir und interreligiés an-
gelegten Panorama, das von Mischwesen im religiosen Symbolsystem Mesopotamiens
im 2./1. Jahrtausend v.Chr. Gber die biblische Tradition bis zur Renaissance der Engel
in gegenwirtiger Literatur, Popkultur und Esoterik reicht, werden dem Leser umfas-
sende literaturgeschichtliche, religionswissenschaftliche und theologische Informatio-
nen uber Urspringe, Formen, Funktionen, Traditionen und Rezeptionen der Engel
und der mit diesen verbundenen Vorstellungen geboten.

Im Mittelpunkt des Bandes stehen, entsprechend dem Programm des Jahrbuchs
der International Society for Deunterocanonical and Cognate Literature, jidische und friuhchrist-
liche Texte aus hellenistischer und rémischer Zeit. Teil T ist der altorientalischen und
griechischen Umwelt der biblischen Schriften gewidmet und behandelt Vorstellungen
von Engeln, Dimonen und gottlichen Botschaftern in Agypten, dem Alten Vorderen
Orient (einschliesslich Anatoliens, Nordsyriens und Persiens) sowie Griechenlands,



190 Rezensionen

Etruriens und Roms. Teil II, insgesamt der umfangreichste Abschnitt des Buches, ver-
sammelt Aufsitze zu Engeln im Pentateuch, in den Geschichtsbiichern des Alten Te-
staments, in ausgewihlten prophetischen und weisheitlichen Texten sowie im Ersten
Henochbuch. Teil 11T enthilt insgesamt vier Artikel zur Figur des Erzengels Raphael
und des Dimons Asmodeus im Buch Tobit. Teil IV vereinigt Beitrige zu Engeln in den
neutestamentlichen und in apokryphen Evangelien, in der neutestamentlichen Briefli-
teratur (insbesondere in I-1I Kor und in Hebr) sowie in ausgewihlten Schriften vom
Toten Meer (insbesondere in 1QS; 1QH; 4Q403ff.; 4QQ417; 4QQ521). In Teil V werden
exemplarisch kosmologische und soteriologische Funktionen untersucht, die in zwi-
schentestamentlichen Schriften Engeln zugewiesen werden. Dabei werden selbstvet-
standlich auch die Figur des Satans und die Traditionen vom «Engelsfall» behandelt. In
Teil VI wird ein literatur- und redaktionsgeschichtlicher Bogen von Qumran iiber das
Werk des Flavius Josephus, Pseudo-Philo, die Targumim, das Buch der Jubilien bis hin
zu spitantiken Zauberpapyri, rabbinischer Literatur und islamischen Texten (Koran,
Hadith, Philosophie und Mystik) gespannt. Teil VII schliesslich blickt auf Engel in
trithchristlichen Grabinschriften (sicher nachweisbar seit dem 4. Jh. n.Chr.), in der grie-
chisch-orthodoxen Liturgie und Theologie und auf die Wiederkehr der Engel in der
Gegenwartskultur.

Der Band stellt ein sehr materialreiches Sammelwerk dar, das neben zahlreichen
Einzelexegesen prominenter biblischer Texte gelungene Ubersichten zur Welt der En-
gel im nichtkanonischen Schrifttum des antiken Judentums und des frithen Christen-
tums enthilt. Gerade letzteres ist im Blick auf die Tkonographie und die sogenannte
Volksfrommigkeit, aber auch hinsichtlich postmoderner Angelologien und Dimono-
logien von besonderer Bedeutung.

Eine Einzelbesprechung der 37 Beitrage kann hier nicht geboten werden, so dass nur
summarisch die Autoren und Titel der Aufsitze genannt werden sollen.

Bernd Schipper: Angels or Demons? Divine Messengers in Ancient Egypt (1-19);
Manfred Hutter: Demons and Benevolent Spirits in the Ancient Near East. A Pheno-
menological Overview (21-34); Wolfgang Speyer: The Divine Messenger in Ancient
Greece, Etruria and Rome (35—47); Matthias Kockert: Divine Messengers and Myste-
rious Men in the Patriarchal Narratives of the Book of Genesis (51-78); Alexander A.
Fischer: Moses and the Exodus-Angel (79-93); Erasmus Gass: The Angel as One Form
of Divine Communication in the Balaam Narrative (95-108); Erik Eynikel: The Angel
in Samson’s Birth Narrative — Judg 13 (109-123); Karin Schépflin: YHWH’s Agents of
Doom. The Punishing Function of Angels in Post-Exilic Writings of the Old Testa-
ment (125-137); Pancratius C. Beentjes: Satan, God, and the Angel(s) in 1Chronicles
21 (139-154); Friedhelm Hartenstein: Cherubim and Seraphim in the Bible and in the
Light of Ancient Near Eastern Sources (155-188); Karin Schopflin: God’s Interpreter.
The Interpreting Angel in Post-Exilic Prophetic Visions of the Old Testament (189—
203); Stefan Beyerle: Angelic Revelation in Jewish Apocalyptic Literature (205-223);
Irene Nowell: The «Work» of Archangel Raphael (227-238); Beate Ego: The Figure of
the Angel Raphael According to his Farewell Address in Tob 12:6-20 (239-253); Fried-
rich V. Reiterer: An Archangel’s Theology. Raphael’s Speaking about God and the
Concept of God in the Book of Tobit (255-275); J. Edward Owens: Asmodeus: A Less
Than Minor Character in the Book of Tobit. A Narrative-Critical Study (277-290); To-
bias Nicklas: Angels in Early Christian Narratives on the Resurrection of Jesus. Cano-



Rezensionen 191

nical and Apocryphal Texts (293-311); Hans Klein: The Angel Gabriel According to
Luke 1 (313-323); Dominika A. Kurek-Chomycz, Reimund Bieringer: Guardians of
the Old at the Dawn of the New. The Role of Angels According to the Pauline Letters
(325-355); Georg Gibel: Rivals in Heaven. Angels in the Epistle to the Hebrews (357—
376); Albert L.A. Hogeterp: Angels, the Final Age and 1-2Corinthians in Light of the
Dead Sea Scrolls (377-392); Christoph Berner: The Four (or Seven) Archangels in the
First Book of Enoch and Early Jewish Writings of the Second Temple (395-411); Dar-
rell D. Hannah: Guardian Angels and Angelic National Patrons in Second Temple Ju-
daism and Early Christianity (413—435); Stefan Schreiber: The Great Opponent. The
Devil in Early Jewish and Formative Christian Literature (437—457); Kelley Coblentz
Bautch: Heavenly Beings Brought Low. A Study of Angels and the Netherworld (459—
475); Jan Dochhorn: The Motif of the Angel’s FFall in Early Judaism (477-495); Cecilia
Wassen: Angels in the Dead Sea Scrolls (499-523); Christopher Begg: Angels in the
Work of Flavius Josephus (525-536); Christopher Begg: Angels in Pseudo-Philo (537—
553); Rimon Kasher: The Conception of Angels in Jewish Biblical Translations (555—
584); Jacques Van Ruiten: Angels and Demons in the Book of Jubilees (585—609); Tho-
mas . Kraus: Angels in the Magical Papyri. The Classic Example of Michael, the Arch-
angel (612-627); Bill Rebiger: Angels in Rabbinic Literatur (629-644); Husain Kassim:
Nothing can be Known or Done without the Involvement of Angels. Angels and An-
gelology in Islam and Islamic Literature (645-660); Jutta Dresken-Weiland: Angels in
Early Christian Grave Inscriptions (663—670); Michael Ernst: Angels in Orthodox Re-
ligious Practice and Art (671-693); Uwe Wolff: The Angels’ Comeback. A Retrospect
at the Turn of the Millenium (695-714).

Abbildungen sind nur den Beitragen von A.A. Fischer und von F. Hartenstein bei-
gegeben. Vergleicht man diesen vierten Band des «Yearbook» mit den drei Vorginger-
binden (2004: «Prayer from Tobit to Qumrany; 2005: «The Book of Wisdom in Mo-
dern Research. Studies on Tradition, Redaction, and Theology»; 2006: «History and
Identity. How Israel’s Later Authors Viewed Its Earlier History»), so fallen nicht nur
der gewachsene Umfang und die Ausdehnung der behandelten Zeiten und Riume
(vom Alten Orient bis zum mittelalterlichen Islam) auf, sondern auch eine gewisse Red-
undanz einzelner Themen bei gleichzeitigen Liicken in anderen, durchaus zur Nachbar-
schaft der deuterokanonischen Literatur zihlenden Bereichen (vgl. z.B. vier Beitrige zu
Tobit, aber kein Beitrag zu Philo von Alexandria oder zur Septuaginta). Querverweise
zwischen den einzelnen Beitrigen fehlen leider ebenso wie ein Autoren-, Sach- und
Stellenregister. Gerade letzteres wire der Benutzbarkeit eines solch monumentalen und
interessanten, aber auch disparaten Werkes zugute gekommen. Abgesehen von diesen
eher formalen Mingeln bietet der Band ein gutes literatur- und religionsgeschichtliches
Propideutikon fir die eingangs zitierte bleibende #heologische Denkaufgabe, vor welche
die biblische Rede von den Engeln stellt. Wie das umfangreiche, inzwischen bekannte
und zum Verstehen der Bibel und ihrer Welten unverzichtbare nichtkanonische jidi-
sche und frihchristliche Textmaterial aus hellenistisch-romischer Zeit, aber auch die le-
bensweltlichen Begegnungen mit «Engeln» zeigen, lisst sich die Rede von den Engeln
kaum auf einen «Privatgebrauch» oder die Liturgie beschrinken, wie dies Friedrich
Schleiermacher vorschwebte (Der christliche Glaube, zweite Ausgabe 1830/1831,
§43). So sind die in den kanonischen und apokryphen Schriften ausdriicklich mit den
Engeln verbundenen theologischen Probleme der Schopfung, der Freiheit des Men-



192 Rezensionen

schen, der Zerbrechlichkeit menschlichen Lebens, des Umgangs mit Wissen oder eines
Lebens nach dem Tod wohl kaum je in dieser Zeit erledigt.
Markus Witte, Frankfurt a.M.

Gabriele Boccaccini, John |. Collins (Hg.): The Early Enoch Literature (Supplements to
the Journal for the Study of Judaism 121), Brill: Leiden/Boston 2007. 374 S., EUR
125.—, ISBN 978-90-04-16154-2.

Der Sammelband zur frithen Henochliteratur entstand im Rahmen der seit rund 10 Jah-
ren intensivierten Bemiihung, tiber das Stichwort <Henoch» Forscher verschiedener
Disziplinen an einen Tisch zu bringen. «Enoch has proven to be an effective tool for
tearing down long-standing walls of segregation. He is in fact an inter-canonical, inter-
disciplinary character par exvellence and as such requires an inter-canonical, inter-discipli-
nary approach by specialists of both Judaic and Christian Studies», begriindet Gabriele
Boccaccini  (University of Michigan), Hauptinitiator der Dialogbemiihung, die
Fokussierung auf Henoch als Angelpunkt des Gesprichs (Einleitung, viii). Seit 2001
findet in einem zweijihrigen Rhythmus ein (Enoch Seminan statt, wobei als Tagungs-
binde bisher The Origins of Enochic [udaism (Torino 2002), Enoch and Qumran Origins
(Grand Rapids 2005) und Enoch and the Messiah Son of Man (Grand Rapids 2007) erschie-
nen sind. Fur den akademischen Nachwuchs wird seit 2006, ebenfalls in zweijdhrigem
Rhythmus, ein (Enoch Graduate Seminan organisiert. Geht es bei diesen Henochkon-
ferenzen einerseits darum, ein generelles Forum fir Forschungsarbeiten zur Second
Temple Period> (und 2. T. dartiber hinaus) zu bieten, bleibt es andererseits — wohl nicht
zuletzt aufgrund von Boccaccinis eigener pointierter These zu einem <Enochic Judaism»
— ein Anliegen, den Fokus spezifisch auf die Henochliteratur (insbesondere die Schrif-
ten von 1 Henoch) und deren religionsgeschichtliche Einbettung zu richten.

Wie es der Titel sagt, widmet sich der hier besprochene Band vorwiegend dem letzt-
genannten Bemiihen. Die Beitrige stammen diesmal nicht von einer Tagung; sie dienen
dem Zweck «to summarize and intensify the results of the first two Enoch Seminars»
(ix). Umrahmt von einer Einleitung (G. Boccaceini) und einem Schlussteil bestehend aus
einer zusammenfassenden Auswertung (F. Garcia Martinez) und einer Bibliographie mit
Arbeiten zur Henochliteratur ab dem Jahr 2000 (J. Wadde/l), werden in 16 Beitrigen be-
stehende Thesen kritisch gesichtet, modifiziert oder verteidigt, aber auch einige neue
Ideen prisentiert. Wie es die folgende Kurzzusammenfassung zeigt, streifen die Arbei-
ten unterschiedlichste Themen und Fragenkomplexe. Skeptisch stellt [.C. 1VanderKam
im ersten Beitrag die Frage nach der Moglichkeit in den Raum, angesichts der licken-
haften Quellenlage Gberhaupt klare Kategorisierungen vorzunehmen und Entwick-
lungslinien zu postulieren, was die frihjudische Religionsgeschichte angeht. Die zwei
darauffolgenden Beitrige von M.A. Knibbund L.T. Stuckenbruck, die in sorgfiltiger Ma-
nier den Handschriftenbefund zu 1 Henoch aufarbeiten (im Rahmen einer Gesamt-
sicht wird z.B. erstmals auch ausfiihrlich auf XQpapEnoch eingegangen), mahnen zu
Vorsicht, was die Rede von <1 Henochs als Textkorpus angeht, der in frithjidischer Zeit
in dieser Form noch gar nicht existiert hat, Deutlich weniger zurtickhaltend als die er-
sten drei Autoren skizziert 4. Bedenbender, der in seinen Arbeiten Boccaccini folgend die
Existenz eines seit persischer Zeit existierenden (Enochic Judaism» postuliert, einmal
mehr seine These einer (Mosaisierung> des Henochjudentums im 2. Jh. v.Chr. Kritisch



Rezensionen 193

streicht G.W.E. Nickelsburg demgegeniiber heraus, dass der wunmosaischer Charakter
der frihen Henochschriften nicht vorschnell mit anti-mosaisch> gleichgesetzt werden
durfe. Ein Aufsatz von P. Sacchi deckt im Band die Kalenderthematik ab. Der Beitrag
bietet nicht in erster Linie eine Bestandesaufnahme zur komplexen Thematik; er legt
primir Sacchis (und auch Boccaccinis) sehr bestimmte Vorstellungen dariiber dar, wie
es sich mit der Entwicklung des jidischen Kalenders verhalten hat. Die Arbeit von K.
Koch veranschaulicht, wie die Frage nach dem Wachstum des Textkorpus zu interessan-
ten Ergebnissen fithren kann. Seines Erachtens liesse sich das Astronomische Buch mit
seinen mesopotamischen Wurzeln als Einleitung dem Buch der Traumvisionen voran-
stellen. Der resulterende Text unterstreiche, dass «the basic cosmic structure estab-
lished by the creator will outlast the history of this world as well as the universal judg-
ment at its end» (137). Wie Texte innerhalb von 1 Henoch auf dltere Schriften und die
Konzeptionen, welche diese kolportieren, autbauen, ist ebenfalls Thema im Beitrag
von H.S. Kvanvig. Ex untersucht insbesondere, wie die Wochenapokalypse den Kernge-
danken einer kosmischen Gesetzlichkeit mit der Idee eines Kollapses der kosmischen
Ordnung verbindet. Der Weisheitsthematik widmen sich mit komparativem Fokus die
Beitrige von B.G. Wright Ill und E. Tigehelaar. Wright prisentiert, wie bereits in anderen
Publikationen, einen Vergleich zwischen 1 Henoch und dem Sirachbuch; die Triger-
kreise beider Schriften sind nach ihm im priesterlichen Milieu anzusetzen. Tigchelaar
zieht die in Qumran gefundenen Schriften 4QInstruction und Mysteries zu einem Ver-
gleich heran. Einen guten Eindruck dariiber, wie in der Sekundarliteratur das Verhiltnis
der Henochschriften zu Tempel und Priesterschaft bestimmt wird, vermitteln die Ar-
beiten von D.W. Suter und M. Himmelfarb. Dass VVanderKam (20) und Piovanelli (278) in
ihren Beitrigen en passant bemerken, dass gerade aus dem Wichterbuch keinerlei Kri-
tik am Jerusalemer Tempel und an dessen Priesterschaft herauszulesen sei, widerspricht
allerdings dem Bild, das Suter und Himmelfarb zeichnen. Das letzte Wort zum Thema
dirfte damit noch linger nicht gesprochen sein. P. Ti/lerund P. Piovanelli fragen in ihren
Beitrigen je nach der gesellschaftlichen Verankerung der Verfasser der frithen He-
nochtexte. Tiller bietet eine ausfihrliche Beschreibung der historischen Grosswetterla-
ge. Wenn er sodann die einzelnen Henochtexte charakterisiert, kolportiert er die ibli-
chen Zuschreibungen. Sein Ergebnis bleibt insofern negativ, als er sich aufgrund me-
thodischer Bedenken dagegen verwehrt, von den einzelnen friihjiidischen Texten di-
rekt auf die Existenz widerstreitender Gruppierungen zu schliessen. Anders als Tiller
stellt Piovanelli die Analyse der Quellentexte ins Zentrum und untersucht — dabei den
thetorischen Ansatz von V.K. Robbins aufgreifend — exemplarisch das Wachterbuch.
Piovanellis Beitrag zeigt, dass eine sorgfiltige Textanalyse fir die Interpretation der
Texte essentiell ist. Dass er zum Schluss kommen kann, hinter dem Wichterbuch gelte
es schamanische Kreise zu vermuten, lasst dagegen erkennen, dass noch ein betricht-
licher methodischer Kliarungsbedarf besteht. Die beiden letzten Beitrage des Hauptteils
widmen sich der durch Boccaccinis Arbeiten aufgeworfenen Frage nach der Verhilt-
nisbestimmung zwischen einem <Enochic Judaismy und der Qumrangemeinschaft.
Wihrend J.J. Collins die «Enochic/Essene Hypothesis», wie Boccaccini sie im Buch Bey-
ond the Essene Hypothesis (Grand Rapids 1998) prisentiert, im Anschluss an eine for-
schungsgeschichtliche Einbettung einer grundsitzlichen Kritik unterzieht, verteidigt G.
Boccaceini nochmals deren Grundziige.

Der vorgestellte Band bietet kaum die reflektierte Standortbestimmung zur He-



194 Rezensionen

nochforschung, die sich nach den Jahren des Gesprichs und fir einen Sammelband,
der nicht einfach Tagungsbeitrige veroffentlicht, eigentlich aufgedringt hatte. Obwohl
einige Artikel der Leserschaft durchaus den aktuellen Diskussionsstand zu gewissen
Fragen darlegen, irritiert die Spannung zwischen Arbeiten, welche zentrale Punkte her-
vorheben, die es tiir weiterfiihrende Untersuchungen der Texte zu beachten gilt, und
Arbeiten, deren Verfasser nicht bereit zu sein scheinen, den gedusserten Bedenken und
Kritikpunkten ernsthaft Gehor zu schenken. Dennoch gilt es den Band als Dokumen-
tation, wie zurzeit diskutiert und argumentiert wird, unbedingt wertzuschatzen. Stirken
wie Schwichen einzelner Beitrige mbgen dazu anhalten, die Erforschung der Texte
und insbesondere das Gesprich weiterzufiihren — auch falls kiinftig statt des hypothe-
tischen (Henochjudentums» wieder vermehrt die Texte selbst ins Zentrum des Diskur-
ses ricken sollten. Nicht ohne Grund wird es Garcia Martinez am Ende des Bandes
zum Votum gedringt haben, dass es an der Zeit sein konnte «to verify the existence of
a sociological community behind the literary compositions which are the Enochic
works, or to disprove totally its existence and dismiss it as a scholarly construct.» (334)

Veronika Bachmann, Zrich

«Jesus von Nazareth» kontrovers. Ruckfragen an Joseph Ratzinger, mit Beitrigen von Karl
Kardinal Lehmann, Christoph Kardinal Schénborn, Adolf Holl, Klaus Berger,
Karl-Heinz Ohlig, Albert Franz, Paul Wef3, Michael Plattig, Michael Gerwing, Her-
mann Hiring, Hans Kiing, Hans Albert, Horst Jirgen Helle, Ernst Axel Knauf, Bd.
1, LIT-Vetlag: Berlin/Munster 22007. 168 S., EUR 17.90, CHF 27.80, ISBN 978-3-
8258-0599-9 (D), ISBN 978-3-03735-174-1 (CH).

Bei der vorliegenden Publikation handelt es sich um einen durch den Verleger und
Chefredaktor des LIT Verlags zusammengetragenen Sammelband, der erste 6ffentliche
Stellungnahmen zum pipstlichen Jesus von Nazareth (2006) — vom Pressetext tber die
Rezension bis hin zur schriftlichen Rickfrage — in sich vereint. Eine Lesehilfe liefern
die Herausgeber durch eine lose Dreiteilung — 1. Zur Einfthrung, II. Theologische
Ruckfragen und III. Jenseits der Theologie — und konzedieren dabei des Bandes «Un-
vollstindigkeit» (161). Ein zweiter Sammelband folgte in diesem Jahr; abgesehen von
monographischen Stellungnahmen ist dies bereits der vierte im deutschsprachigen
Raum. Der eklektischen Sammlung entsprechen zahlreiche thematische Uberschnei-
dungen der vierzehn Beitrdge; im Folgenden seien die wichtigsten drei thematischen
Brennpunkte besprochen.

Der Beitrag Schonborns (9—17) stellte in seiner italienischen Fassung das pipstliche
Jesusbuch, im Rahmen einer im Vatikan abgehaltenen Pressekonferenz, erstmals der
Offentlichkeit vor. Der Kardinal hilt darin nicht nur den zentralen Ertrag des Buches
fest, sondern liefert gleichsam seine Einschitzung tiber dessen Bedeutung im Horizont
historischer Bibelkritik der letzten 200 Jahre mit. Der Papst habe die eingefiihrte Anti-
these von historischem Jesus und dem Christus des Glaubens tiberwunden, so der Kar-
dinal. Ausgehend von einem Gesprich mit dem Rabbiner Jacob Neusner sei dieser zur
Einsicht gelangt, dass nicht die Kirche, auch nicht der Apostel Paulus einen sanften,
liberalen, prophetischen, apokalyptischen oder wie sonst immer gearteten Wanderpre-
diger aus Galilaa zum Gottessohn hochstilisierte, sondern dass Jesus selber in seinem
ganzen Tun und Reden bereits einen Anspruch gestellt habe, der nur Gott zustehe. Sein



Rezensionen 195

Werk sei daher ein symphonischer Versuch, die Stimmigkeit der historischen Gestalt
mit der géttlichen anhand der vier Evangelien darzustellen. Diese Synthese zwischen
Ratio und Fides, zwischen Historie und Dogmatik, ja, zwischen dem Theologen Joseph
Ratzinger und dem obersten Hirten Benedikt XVI. nimmt zwar in der Tat eine heraus-
ragende Stellung ein, sie ist allerdings nicht umsonst zu haben.

In den Worten von Rudolf Schnackenburg expliziert Ratzinger im Vorwort seinen
hermeneutischen Schliissel wie folgt: «Ohne Verankerung in Gott bleibt die Person
Jesu schemenhaft, unwirklich und unerklirlich» und folgert: «Das ist auch der Kon-
struktionspunkt dieses meines Buches: Es sieht Jesus von seiner Gemeinschaft mit
dem Vater her, die die eigentliche Mitte seiner Personlichkeit ist, ohne die man nichts
verstehen kann und von der her er uns auch heute gegenwartig wird» (12). Indem er
nun von Christus her die Schrift deutet, bekennt er sich zu einer christologischen und,
wie er sagt, einen Glaubensentscheid voraussetzenden Hermeneutik. Das mag seitens
eines Papstes, der sich wiederholt und zuletzt prominent in der Regensburger Rede auf
Vernunft beruft, erstaunen. Kritisieren tun ihn diesbeziiglich Berger (27-40), Franz
(49-63) und am scharfsinnigsten Albert (129-141). Letzterer, der sich eingehend mit
der Ratzinger’schen Methodik beschiftigte, moniert, dass derlei spiritualistisches und
mythisches Denken stiitzende Metaphysik nicht nur den Vernunftgebrauch einschrin-
ke, sondern dartber hinaus fiir diejenigen, die sich nicht zu einem solchen Glaubens-
entscheid durchzuringen wiissten, fragwiirdig werde, was Ratzinger eigentlich unter
«Verstehen» verstehe.

Weiter expliziert Ratzinger im Vorwort die Notwendigkeit einer Erginzung der hi-
storisch-kritischen Methode hin zu einer «theologischen Exegesen, die er durch die
Hinzunahme der sogenannten «kanonischen Exegese» gewihrleistet sieht (17). Kritisie-
ren tun ithn diesbeziiglich Ohlig (41-47), wiederum Franz (49—63), Wel3 (65-84) und
am scharfsinnigsten Hiring (109-120). Die in den USA und vor dem Hintergrund syn-
chroner Textbetrachtung entstandene «kanonische Methode» greife aus den endlosen
Intertexten der Bibel das Textgewebe des christlichen Kanons heraus, wobei Hiring lu-
zide darauf hinweist, dass damit auf ein ausserbiblisches Prinzip zurtickgegriffen werde,
denn die neutestamentlichen Einzelschriften wussten noch nicht um den spiteren Ka-
non. Diese Methode mit ihrer iibergreifenden Perspektive kénne zwar ihren Sinn ha-
ben, setze jedoch voraus, dass man sich mit der Vielfalt von Jesusbildern und Aspekten,
ja Widerspriichen der einzelnen Dokumente auseinandersetzen miisse. Just dieser Viel-
falt wiirde sich der Papst durch eine spekulative Uberhéhung und Ausweitung des An-
satzes entziehen, dadurch namlich, dass er unter Berufung auf das Konzil plétzlich von
der lebendigen Uberlieferung der «ganzen Kirche» spreche, womit er den verbindlichen
Christusglauben der katholischen Kirche zum eigentlichen Interpreten der Schrift er-
hebe. Dies sei dann keine kanonische, sondern eine im katholischen Sinne dogmati-
sche, systemimmanente Methode, die dazu diene, unter Umgehung einer Schriftausle-
gung, aus sich selbst heraus, die historische Bibelforschung in das Korsett altkirchlicher
Christologie zu zwingen.

Schliesslich dussert sich Ratzinger zur Autorenschaft und dem Genre seines Buches
im Vorwort wie folgt: «Gewiss brauche ich nicht eigens zu sagen, dass dieses Buch in
keiner Weise ein lehramtlicher Akt ist, sondern einzig Ausdruck meines persénlichen
Suchens <nach dem Angesicht des Herrn> [...]. Es steht daher jedermann frei, mir zu
widersprechen» (22). Dass sich mit diesem Buch allerdings sowohl der Theologe Rat-



196 Rezensionen

zinger als auch der Hirte Benedikt XVI. zu Wort meldet, gibt Anlass zu Kritik und Be-
furchtungen. Plattig (85-96), aber insbesondere und wiederum Ohlig (41-47) etwa
schliessen angesichts binnenkatholischer Raster nicht aus, dass das (papstliche) Buch
doch zum lehramtlichen Leitfaden erhoben werden konnte, in welchem Fall sich die
katholische Theologie aus dem wissenschaftlichen Diskurs verabschieden wiirde. Holl
(19-23) und wiederum Hiring (109-120) sehen das Hauptproblem des papstlichen Bu-
ches in einem hohen Verbindlichkeits- und exklusiven Geltungsanspruch, der anhand
ciner Schwarz-Weiss-Strategie Dialoge unterbinde und die Verdffentlichungen zur Je-
susfrage der vergangenen vierzig Jahre — insbesondere die befreiungstheologischen —
mit dem Urteil belegt, sie hitten versagt. Kardinal Lehmann (3-8) bezeichnet das
papstliche Buch als ein wissenschaftlich fundiertes und frommes zugleich. Indem der
Theologe Ratzinger die Antithese des historischen Jesus und des Christus des Kirchen-
dogmas versohnt — und zwar im Rahmen von Vernunft und Wissenschaft — erweist
sich Benedikt XVI. als ein Hirte, der den vetlorenen (géttlichen) Sohn zur rechten Zeit
und im missionarischen Interesse in den Schoss seiner thm anvertrauten katholischen
Kirche zurickzuholen weiss.

Obschon der Sammelband durch seinen Zufallscharakter, die thematischen Uber-
schneidungen sowie die qualitativen Unterschiede der Beitrige enttiuscht, diirfte er —
und insbesondere die Beitrige von Hiring und Albert — dennoch solche interessieren,
die sich mit der historischen Jesusfrage einerseits und der Christologie andererseits,
aber auch mit dem wissenschaftlich-spirituellen Schaffen des Papstes beschiftigen.

Gabriella Gelardini, Basel

Ulrich Ruh (Hg.): Das Jesusbuch des Papstes — Die Debatte (Herder Spektrum 5938), Het-
det: Freiburg i.Br. 2008. 208 S., EUR 9.95, CHF 18.90, ISBN 978-3-451-05938-4.

Im votliegenden Band hat der Herausgeber zweiundzwanzig eigens dazu eingeladene
Autorinnen und Autoren zu einer «personlichen Stellungnahme» zum Jesusbuch des
Papstes gebeten. Zu Wort kamen hierbei Vertreter sowohl von kirchlichen als auch
nichtkirchlichen Berufsfeldern, namentlich Universititstheologen, (Kirchen)Politiker
und Journalisten. Unter ihnen befinden sich Katholiken wie Protestanten, und auch ein
judischer Autor ist vertreten. Die unterschiedlichen Stellungnahmen wiirden ein Licht
auf die religits-kirchliche Gegenwartssituation werfen und zum Weiterdenken anregen,
so die Finschitzung des Herausgebers, des promovierten Theologen und Chefredak-
tors der Monatshefte fiir Gesellschaft und Religion «Herder Korrespondenz». Im Fol-
genden seien je drei zustimmende wie kritische und invers angeordnete Blitzlichter zu
den Themen Kirchenpolitik, Fixegese und Jesusforschung der im Ubtigen kurz gehaltenen
und alphabetisch geordneten Beitriige festgehalten,

Der Systematiker Hans-Joachim Héhn fragt sich, ob der Papst mit seinem Jesus-
buch nun endlich die «Regierungserkldrungy, die programmatische Bestimmung seines
Pontifikats, vorgelegt habe, der er sich bis anhin entzog. Dass dem so ist, bezweifelt die
Kirchenpolitikerin Dagmar Mensink nicht, denn mit seinem Jesusbuch habe der Papst
der Offentlichkeit sein Alterswerk, seine Summa iiber den Kern des christlichen Glau-
bens, verbunden mit dessen unmissverstindlichem Anspruch, vorgelegt. Es sei Welt-
deutung, ethischer Kompass und Hoffnung tber den Tod hinaus, womit der Papst die
Latte fur die christliche Katechese und den interreligiésen Dialog gleichermassen hoch



Rezensionen 197

gehingt habe (59.105.114).

Der Alttestamentlicher Erich Zenger zeigt sich davon beeindruckt, dass der Papst
ein pointiert bibeltheologisches Buch geschrieben habe und die Bibel somit in ihren
zwel Teilen unmissverstindlich als Quelle und Massstab allen christlichen Redens —
weit vor Konzilstexten und Enzykliken — positioniert habe. Die von Antijudaismen
weithin freie und hermeneutisch stark von den Kirchenvitern geprigte Schrift habe die
Bibel und ihr Studium ganz im Sinne des Zweiten Vatikanum wieder zum «Funda-
ment», ja zur «Seele» der pipstlichen und somit kirchlichen Lehre erhoben. Von dieser
programmatischen Ausrichtung zeuge nicht zuletzt der Umstand, dass der Papst sein
Vorwort auf den 30. September 2006 datierte, also auf das «Iest des Heiligen Hierony-
mus», der weitum als bedeutendster Bibelwissenschaftler der Alten Kirche gilt (187—
188.193),

Eine Reihe Autoren begriissen das pipstliche Programm geradezu emphatisch, den
historischen Jesus mit dem gepredigten Christus verséhnt zu haben. Am ausfiihrlich-
sten tut dies einmal mehr der Neutestamentler Klaus Berger. Die Exegeten hiitten Jesus
und die Dreifaltigkeit tiber Jahrhunderte «zerdehnt», das heisst sie hitten mit einer sehr
langen Geschichte zwischen Jesus und den trinitarischen Bekenntnissen gerechnet.
Der Papst hingegen wiirde daran festhalten, dass die christologischen Aussagen nicht
erst im Zuge einer langwierigen Vergottung Jesu, sondern vielmehr «explosionsartigy
entstanden seien. Dies bedeute nicht nur eine exegetische Revolution, sondern auch
eine frommigkeitsgeschichtliche, denn damit sei Jesus fiir die Anbetung zuriick gewon-
nen (16).

Der Systematiker Georg Pfleiderer untersucht das Jesusbuch des Theologen Joseph
Ratzinger in seinem theologiegeschichtlichen Zusammenhang, Er sieht es in der Tra-
ditionslinie des lutherischen Theologen Martin Kéhler liegen, der die Grundunterschei-
dung zwischen historischem Jesus und geschichtlichem Christus Ende des 19. Jahrhun-
derts erstmals einflihrte, worauf sich im 20. Jahrhundert grosse Teile der protestanti-
schen Dogmatik stiitzten. Ratzingers Jesusbuch kénne mithin als Versuch gelesen wer-
den, der Kihlerthese im Licht ausgewihlter historisch-exegetischer Forschung neue
Plausibilitit zu verschaffen. Wichtig festzuhalten wire hier, dass der Papst zwar an ge-
nannter Grundunterscheidung festhalt, sie aber gerade zu tiberwinden sucht. Ob er dies
in anti- oder metahistorischer Vorgehensweise tut, oder ob es thm um Glanbensge-
schichte und nicht Geschichte geht, wie Zenger heraushebt (191), bedirfte weiterer
Klirung. Pfleiderer beklagt die in freundlichem Ton gehaltene Belehrung der wissen-
schaftlichen Theologie durch den obersten Geistlichen der katholischen Kirche. Denn
hierdurch wiirde mit der Attitiide abgeklirter Weisheit das kritische Potential wissen-
schaftlicher Theologie von Kirche und Glaube weggelenkt, hin zu einer vermeintlich
hyperkritischen Wissenschaft (138—139.141-143.147).

Da der Papst die ins 19. Jahrhundert zuriickreichende Auseinandersetzung um die
«Heimholung Jesu» nicht einmal streift, setzt der Rabbiner und Honorarprofessor Wal-
ter Homolka mit einer exemplarischen Darstellung judischer (exegetischer) Entwirfe
der Leben-Jesu-Forschung an, beginnend mit Abraham Geiger und endend mit dem
kirzlich verstorbenen Ernst Ludwig Ehrlich. Er vermutet, dass gerade die «analoge»
Wirkung jidischer und christlicher Leben-Jesu-Forschung ein Grund dafur sei, dass es
rationale Methoden der Exegese kinftig schwerer haben werden im Vatikan, sei doch
der pipstliche Vernunftbegriff, indem er den Glauben voraussetzt, triigerisch. Wenn



198 Rezensionen

aber das Christentum irgendeinen bedeutsamen Anspruch auf die Wahrheit erheben
wolle, musse es sich, und dies seit der Aufklirung, denselben Verfahren der Prifung
und Verifikation wie die profanen Wissenschaften unterziehen. Der Rabbiner Geiger
habe das judische Verstindnis von Vernunft gut zusammengefasst: «Durch Erfor-
schung des Finzelnen zur FErkenntnis des Allgemeinen, durch Kenntnis der Vergan-
genheit zum Verstindnis der Gegenwart, durch Wissen zum Glauben.» Demgegentiber
scheine das Jesusbuch des Papstes nahe legen zu wollen, man miisse genau umgekehrt
vorgehen (73-74.81.84).

Der Publizist Hubert Feichtlbauer bringt den pipstlichen postnaiven, postmodet-
nen Impetus kirchenpolitisch gemiinzt auf den Punkt. Die pipstliche Vorstellung von
einer fir alle Menschen und Vélker verbindlichen Auslegung des Gotteswillens durch
Jesus, «uulla salus extra ecclesiamy also, prasentiere sich in neuem Gewand. Konsequenter
und selbstsicherer kénne man eine Theologie nicht entwickeln. Jesus war Gottes Sohn,
wesensgleich mit dem Vater, wusste dies von sich stets und bezeugte es auch, und wenn
in Ritseln, dann wiirde die von thm gegriindete Kirche diese deuten. Von solch einem
Papst, schliesst Feichtlbauer, seien keine couragierten Reformen, auch nicht in Struk-
turfragen zu erwarten (37.41). Der jiingste Erlass Benedikt XVI., die Aufhebung der
Exkommunikation von vier Bischofen (inklusive eines Holocaustleugners) der ultratra-
ditionalistischen Priesterbruderschaft St. Pius X. bestatigt diese diistere FEinschitzung
nicht nur, er Gbertrifft sie sogar.

Was der Herausgeber verspricht, nimlich Licht auf die religiés-kirchliche Gegen-
wartssituation zu werfen und zum Weiterdenken anzuregen, hilt der vorliegende, in
formaler Hinsicht makellose Band. Zwar eignet sich aufgrund seiner persénlichen An-
lage nicht jeder Beitrag fiir die wissenschaftliche Diskussion, die lesenswerten Stiicke
indessen wurden hier genannt.

Gabriella Gelardini, Basel

Morwenna Ludlow: Gregory of Nyssa. Ancient and [Post|Modern, Oxford University
Press: Oxford 2007. x+314 S., £ 55.—, ISBN 978-0-19-928076-6.

L..’s Gregory beschiiftigt sich einerseits mit der Frage, wieso Gregor von Nyssa (N.) in-
nerhalb der letzten finfzig Jahre so beliebt geworden sei (3) — der Grund ist nach L.,
dass N. ein produktiver und vielseitiger Theologe war, der Frommigkeit mit Rationali-
tat verband, und auch dass N. aufgrund der Unklarheiten beziiglich seines literarischen
Nachlasses eine attraktive Herausforderung fiir (postymoderne Forscher darstellt (3f.)
—, wie auch andererseits mit dem Umgang (post)moderner Interpreten mit N., d.h. mit
der Frage, wie sich deren Interpretationen zu ihren tbergreifenden theologischen oder
philosophischen Anliegen verhalten (5). L.’s Arbeit ist in zwanzig Kapitel gegliedert
und umfasst vier Themenkreise: Trinititslehre (13-94), Menschwerdung/Soteriologie
(97-165), Sex, Gender und Kérperlichkeit (163—-227) und Theologie (231-291). Die
Schlussfolgerungen aus dem gesamten Text befinden sich im Schlussteil (279-291).
Im ersten Teil (Trinitit) bespricht L. zuerst die N.-Interpretation von Torrance und
Jenson, und anschliessend von Zizioulas und (David) Brown. Sie kommt zum Resultat,
dass in deren Interpretationen eine Vielzahl von Faktoren, nicht zuletzt deren eigenes
theologisches Verstindnis, eine Rolle spielten, dass aber vor allem der Fortbestand der
Opposition zwischen «Judentum» und «Hellenismus» (v. Harnack) und zwischen «6st-



Rezensionen 199

licher» und «westlicher» Trinititstheologie (die sgn. «De Régnon-These» ist neuerdings
von Hennessy in Frage gestellt worden) fiir die N.-Interpretationen dieser vier Theo-
logen von Bedeutung sei. L. bestreitet aber die Giiltigkeit traditioneller theologiege-
schichtlicher Schemata und beklagt hermeneutische Naivitit, die N. «einfach fir sich»
sprechen lassen mdochte.

Im zweiten Teil arbeitet .. thematischer: Nacheinander kommen Christologie, Er-
16sung, Spiritualitit und Ethik an die Reihe. Sie stellt wiederum fest, welche Bedeutung
theologiegeschichtliche Schemata, z.B. bzgl. N.’s Abhingigkeit von Origenes, und kon-
fessionelle Loyalititen fur N.-Interpretationen haben. Gleichzeitig bemerkt L. aber,
dass insbesondere neuere Interpretationen von N.’s Theologie dessen bildliche Spra-
che ernster nehmen und seine Theologie auch ganzheitlicher lesen, d.h. ohne allzu
streng zwischen Spiritualitit und Dogmatik zu unterscheiden (156—159). Dabei hebt L.
vor allem den Beitrag von Coakley hervor, die zusammen mit (Rowan) Williams zu ih-
ren bevorzugten N.-Interpreten gehort.

Im dritten Teil geht es um «Sex, Gender, and Embodiment» mit Unterabteilungen
zu Feminismus und den Kirchenvitern (sic), der Erschaffung der Menschheit nach dem
Abbild Gottes, Jungfriulichkeit und zu Macrina, der Schwester N.’s. L. beschreibt hier
eine allgemeine Tendenz in der feministischen Interpretation der Kirchenviter und
spezifisch von N., zu immer stirker literaturwissenschaftlichen Interpretationen zu
kommen (dliteraty turn»), die gendersensitiv sind und die Agenda feministischer Theo-
logie weitetfithrten und so dem Werk N.’s immer gerechter wiirden. Z.T. sieht L. diese
Tendenz in der feministischen N.-Interpretation sogar als eine konsequente Weiterfith-
rung feministischer Anliegen, sogar gegeniiber friheren Feministinnen wie Daly und
Ruether (220-227). L. merkt aber auch an, dass eine literarische Interpretation N.’s
ohne Bezug zur Theologie unvollstindig wire (227) und widmet sich im letzten Teil
demzufolge theologischen Interpretationen N.’s.

Im vierten Teil werden die N.-Interpretation von Scott Douglass, John Milbank,
und Sarah Coakley besprochen. Im Allgemeinen hebt L. deren erneutes Interesse an
der epistemologischen und hermeneutischen Bedeutung von N.’s Epektasis und damit
an der Verbindung zwischen theologischer Reflexion und Praxis (Spiritualitit) hetvor.
Zudem betont sie, dass diese postmodernen Interpretationen — anders als «moderne»
analytische Interpretationen — fiir ihre Interaktion mit der christlichen Vergangenheit
bewusst ein «Gesprachsmodell» («conversational model», 277) verwendeten und sich
so besser der Gefahren anachronistischer Interpretationen bewusst seien. Dies fihrt L.
aber wieder zu einer ihrer Leitfragen: Wie genau verwenden heutige theologische Ent-
wiirfe die Einsichten N.’s? (278).

Zum Schluss (279-291) hiilt L. fest, dass N.-Interpretationen nach drei theologie-
geschichtlichen Modellen, die alle mit der jeweiligen Theologie des Proponenten zu-
sammenhingen, eingeteilt werden kénnten: einem statischen (es gibt keine eigentliche
Entwicklung, nur die stringente Entfaltung eines Offenbarungsdepositums, z.B. Zi-
zioulas), einem reformatorischen (es gibt ein «goldenes Zeitalter», zu dem zurtickge-
kehrt werden soll, z.B. Jenson, Torrance), und einem adaptiven Modell (es gibt Ent-
wicklungen tiber die Zeit, die aber nicht ohne Weiteres gut oder schlecht sind; Wahrheit
kann in verschiedenen Kontexten gefunden werden, z.B. Milbank, Coakley, Williams).
Dartber hinaus formuliert L. die These, dass N. seine Texte bewusst offen und mehr-
deutig formuliert habe, aber zugleich davon tiberzeugt gewesen sei, dass die Einbettung



200 Rezensionen

der Theologie in eine iibergreifende Reise von den Menschen zu Gott ein interpretati-
ves Chaos vermeiden wiirde.

Damit hat L. einen interessanten Band vorgelegt, der eine wichtige hermeneutische
Frage anspricht; die Beobachtung rezeptionsgeschichtlicher Fragen ist nicht nur fiir die
Auslegung der Bibel, sondern auch fir die Interpretation der Kirchenviter von grosser
Bedeutung. Wegen dieser hermeneutischen Fragestellung ist L.’s Buch auch fiir Leser,
die sich nicht primir fir N. interessieren, eine hilfreiche Lektiire,

Es lassen sich aber auch Fragen stellen. Wie angedeutet, formuliert L. am Ende des
Buches eine eigene These zur Hermeneutik von N. Diese These wurzelt weitgehend in
der anderswo verdffentlichten Nyssa-Interpretation L.’s. Da diese eigene Interpretati-
on aber nicht weiter dargestellt wird, bleiben sowohl die Entwicklung der These wie
auch ihre Begrindung in den Werken N.’s etwas unklar — dies trifft auch auf manche
kurze auswertenden Bemerkungen am Ende mehrerer Kapitel zu (z.B. 219.253.265
usw.). Dazu kommt, dass L. nur mit einer relativ engen Auswahl (fast ausschliesslich)
englischsprachiger Autorlnnen arbeitet (7). Sie erklirt ihre Auswahl zwar, aber der ang-
lophone Fokus macht das Buch doch etwas einseitig und schrinkt seine Reichweite ein.
Trotz der genannten Einwinde bleiben aber die Fragen, die L. stellt, historiographisch
und theologisch bedeutsam und sollten aufgenommen werden.

Peter Ben Snit, Bern

Christine Christ-von Wedel, Urs B. Leu (Hg.): Erasmus in Ziirich. Eine verschwiegene
Autoritat, Verlag Neue Zircher Zeitung, Zurich 2007, 480 S., ca. 50 Illustr., CHF
58.—, ISBN 978-3-03823-302-2.

Der vielfaltige und andauernde Einfluss des Erasmus im Zirich des 16. Jahrhunderts
ist das Thema dieses Sammelbands von 13 Forschungsbeitrigen, deren Ergebnisse sich
in tberaus gliicklicher Weise erginzen. Nach einem Vorwort von E. Campi umreisst
die Mitherausgeberin C. Christ das Forschungsprogramm (I). In einem «Vorspiel» (II)
informieren W. Gysel tiber «das Chorherrenstift am Vorabend der Reformation» sowie
B. Helbling iiber Gegner der Ziircher Reformation, die sich z.T. ebenfalls auf Argu-
mente des Erasmus stitzen. Das Hauptgewicht liegt auf je finf Beitrigen unter «Re-
formation» (IIT) und «Schule und Gelehrsamkeit» (IV). Eindringlich untersucht werden
neben Zwingli auch dessen Mitarbeiter (Jud, Pellikan, Bibliander) sowie die nachfol-
genden Generationen (Bullinger, Gwalther d. A. und d.].).

Anhand von gedruckten und archivarischen Quellen wird facettenreich nachgewie-
sen, wie die Ziircher die Ideen des Erasmus wihtrend vieler Jahrzehnte dankbar aufnah-
men und weiterverbreiteten. Vorgelegt werden: Zwinglis Erasmus-Lektiire (U. Leu),
Juds popularisisierende Verdeutschung von Erasmus-Schriften (S. Frech), Bullingers
Predigtkommentare mit kritiklos ibernommenen lingeren Passagen aus Erasmus (D.
Clavuot-Lutz), Erasmus-Lob — und milderer Tadel — bei Gwalther d. A. (K. Riietschi),
die TAufer mit ihrer vielfiltigen Nihe zu erasmianischen Gedanken (C. Scheidegger).
In Teil IV folgen: der Buchdruck mit zahlreichen Auflagen von offensichtlich markt-
konformen Erasmus-Schriften zu vorwiegend pidagogischen Zwecken (U. Leu), Bib-
lianders Tirkenschrift (G. Christ), private oder publizierte Speicherung enzyklopidi-
schen Wissens mittels der Loci-Methode des Erasmus (U. Leu) sowie die bisher kaum
bekannten inschriftlichen Lobgedichte von Gwalther d.J. auf die Geistesgrossen in der



Rezensionen 201

reformierten Schweiz, deren Reigen durch Erasmus und Melanchthon angefiihrt wird
(K. Rietschi). Noch nicht genannt ist der umfangreichste (90-seitige) Beitrag von
C. Christ-von Wedel, der den Teil I1I er6ffnet und im Folgenden eingehender bespro-
chen werden soll; die hier eingeschlagene Zielrichtung deckt sich weitgehend mit den
anderen Beitrdgen.

Christ tritt an gegen das Urteil eines tiefen Grabens zwischen Humanismus und Re-
formation. Auf der einen Seite lebte Erasmus, der seinen Schiilern vor der Arbeit am
Bibeltext die innere Vorbereitung durchs Gebet anrit, aus einer christozentrischen Spi-
ritualitit, die allerdings unberiihrt bleibt von der Erfahrung eines Ringens um Gottes
Erbarmen. Auch Héllenangst und Werkgerechtigkeit waren ihm immer fremd. Auf der
anderen Seite praktizierten die Ziircher die erasmianischen Methoden. Auch wihnten
sie sich einig mit dessen Verstindnis der Rechtfertigungslehre. Und mit der Uberset-
zung der «Paraphrasen» ins Deutsche (1541) verstarkten sie Erasmus’ Rolle als Erbau-
ungsschriftsteller, ohne diese einzig zugingliche volkssprachliche Gesamtkommentie-
rung des Neuen Testaments durch ein eigenes Aquivalent zu ersetzen.

Auch die Distanzierungen htiben und driiben werden anhand der Quellen doku-
mentiert. Dabei zeigt sich, dass nicht die Ziircher Reformatoren sich von Erasmus ab-
wandten, sondern Erasmus ihnen sein Vertrauen entzog, was die Ziircher nicht akzep-
tieren (und teilweise auch nicht wahrnehmen) wollten. Christs seismographisches Ge-
spir beim Heranziehen vielfiltigster Quellen ermdglicht Einblicke auf inhaltlich-theo-
logischer wie auch auf psychologischer und charakterlicher Ebene, die tiefer gehen als
die Erklirungsversuche im 16. Jh. und in der seitherigen Forschung. Die sensible Dar-
stellung verzichtet auf platte Erklarungen und iiberlisst einige Urteile dem Leser und
der zukinftigen Forschung. Als neue Leitplanken zur Beurteilung nennt sie u.a. die
Skepsis des Historikers Erasmus, dem eine Wiederherstellung der reinen apostolischen
Zeit weder realistisch noch wiinschbar erschien; er sah die Bibel als Zeugnis von Gottes
Offenbarung und als Richtungsweisung fiir spitere Generationen, aber nicht als
Sammlung von unverinderlichen Normen. Zuweilen war Erasmus auch bibelniher als
die Ziircher, die sich vom Neuplatonismus der Renaissance beeinflussen liessen (Bei-
spiel: Zwinglis Uberzeugung von der Seligkeit edler Heiden). Dass trotz unterschiedli-
cher Sichtweisen, Missverstindnissen und Verletzungen kein konfessioneller Hass
sichtbar wird, sei als «<hohe menschliche Kompetenz aller Beteiligten» zu werten.

Auch wer — wie der Rezensent — Erasmus und den christlichen Humanismus zu den
cher unheimlichen Zeugen des Reiches Gottes zihlt, ist beeindruckt durch die sorgfil-
tige, liecbevolle und innovative Arbeit, die eine prizise historische Sichtweise gliicklich
mit dem Achten auf theologische Fragestellungen verbindet. Der leise Triumph, der
aus der Prisentation von bisher zu wenig beachteten Quellen hervortént, entspricht
dem erasmischen Charakter und ist zusammen mit den provozierenden Ergebnissen
dankbar zu ertragen. Zu bedauern ist, dass Christs subtile Nachzeichnung der Diskus-
sionen um den freien Willen (und um das Abendmahlsverstindnis) den urspriinglichen
«Sitz im Leben» der Pridestination als einer trostlichen Botschaft nicht berticksichtigt.

Ein ausgiebiger Anmerkungsteil, die Bibliographie und die Register laden ein zur ei-
genen Weiterarbeit. Auch die schone Aufmachung des grossformatigen und grossziigig
bebilderten Buches sowie der moderate Preis — ein Danke an die zahlreichen Geldge-
ber! — diirfen begeistern. Dem Buch ist eine weite Beachtung bei Wissenschaftlern und



202 Rezensionen

interessierten Laien zu wiinschen.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Veronika Hotfmann: Vermittelte Offenbarung. Paul Ricoeurs Philosophie als Herausfor-
derung der Theologie. Matthias Griinewald Verlag: Ostfildern 2007. 316 S., EUR
35.—, ISBN 978-3-7867-2650-0.

1. Die Thematik der Vermittlung von Gottes Wort weckt — zumindest in der protestan-
tischen Theologie — immer noch den Verdacht, es liege natiirliche Theologie vor. Allzu
schnell vermutet man dabei eine Marginalisierung des Wirkens des Heiligen Geistes
bzw. die Gefahr, man wolle den Glauben nur als anthropologisches Vermdogen verste-
hen oder erkliren. Mit der Rede von der Unmittelbarkeit des Handelns Gottes und von
seiner Selbstoffenbarung durch Jesus Christus im Heiligen Geist soll nicht zuletzt auch
die Autoritit der biblischen Schriften gewihrleistet und beglaubigt werden. Doch diese
Argumentationen sind briichig geworden, zum einen, weil sie voraussetzen, was doch
durch Vermittlung — sei sie mittelbar oder unmittelbar — erst noch erreicht werden soll:
Glaubensgewissheit; zum andern, weil durch die Rede von der Selbstoffenbarung Got-
tes eine irgendwie sich vollziehende Unmittelbarkeit behauptet wird, die einen funda-
mentalistischen bzw. subjektivistischen Begrindungszusammenhang impliziert.

Es ist das grosse Verdienst von V. Hoffmann, mit ihrer — von der Universitdt Min-
ster — primierten Dissertation ein wenig Licht in diese Thematik offenbarungstheolo-
gischer Behauptungsstrategien gebracht zu haben, und zwar sowohl in kritischer als
auch in systematisch produktiver Hinsicht. Aufgrund einer kritischen Rekonstruktion
der Vermittlungsphilosophie Paul Ricoeurs werden Leitmetaphern als Schlissel fur
eine plausible und sachgemasse Rede von der Offenbarung Gottes herausgearbeitet,
die gerade auch fiir die pneumatologische Dimension theologischen Denkens frucht-
bar werden kann.

2. Das Ziel der Abhandlung ist ein doppeltes: Einerseits soll gezeigt werden, «dass
haufig zwar die Illusion, nicht aber das heimliche Ideal von Unmittelbarkeit aufgegeben
ist» (74); andererseits wird versucht, «eine offenbarungstheologische Metaphorologie
zu entwerfen, die sich den Spielregeln der Aufkldrung bereits einen Schritt weiter vorne
entzieht, nimlich bereits hinsichtlich des Ideals unbezweifelbaren Wissens. Statt dessen
wire Offenbarung als solcherart vermittelt zu entwerfen, dass diese Vermittlungsge-
stalt als positive Struktur tatsachlich als in sie selbst eingeschrieben gedacht wird.»
(ebd.)

Der Argumentationsgang der Arbeit wird in drei Schritten expliziert. Der erste Teil
— «Eine Typologie der Ausblendungen des Vermittlungsproblems» (13-74) — zeigt an-
hand traditioneller Offenbarungsvorstellungen (sie werden als objektivistisch, subjek-
tivistisch und pluralistisch definiert), wie die Problematik der Vermittlung anstatt bear-
beitet von vornherein ausgeblendet wird. Ob dabei die Kritik an der Position John
Hicks (pluralistisch) sich halten ldsst, wird die weitere Diskussion zeigen. Der zweite
Teil — «Pauls Ricoeurs Philosophie als eine (Philosophie der Vermittlungen» — (75—180)
bereitet den Boden fiir die konstruktiven Uberlegungen des dritten Teils, indem zen-
trale Zusammenhange der Philosophie Ricoeurs sachgemiss und kritisch expliziert
werden; d.h. es werden die Begriffe Symbob, Texb, (Metapher und «Geschichte und
Geschichtery anhand der relevanten Texte bei Ricoeur und mit Hilfe der neuesten Se-



Rezensionen 203

kundairliteratur im Blick auf eine (Philosophie der Vermittlungen» erarbeitet. Der dritte
Teil — «Auf dem Weg zu einer offenbarungstheologischen Polyphonie» (181-282) —
macht «mit Hilfe von Ricoeurs Uberlegungen den erwihnten Vorschlag zu einer Er-
ginzung der Offenbarungsmetaphorik ... . Im Zentrum dieser Uberlegungen steht die
Metapher des Zeugnisses» (12); mit gut begriindeten Hinweisen wagt die Vin. sich zu
einem Verstindnis des Glaubens vor als <Umkehr der Einbildungskraft im Horizont
der Metapher (Metaphen und <Zeugnis. Sie greift damit auf einen interessanten Zusam-
menhang zuriick: Indem sie Ricoeurs Verstindnis der produktiven Einbildungskraft als
ein sprachliches und nicht nur als ein idsthetisches Vermégen pointiert, kann sie es
theologisch fruchtbar machen; d.h.: Sie macht die ¢produktive Passivitit der Einbil-
dungskraft stark.

3. Die Dissertation von V.Hoffmann zeichnet sich durch einen hohen Grad an me-
thodischer Reflexion und begrifflicher Differenziertheit aus. Ihr Mut, die Thematik der
Vermittlung von Offenbarung nicht zuletzt auch mit Hilfe und in Anlehnung an die
Rede von der ¢produktiven Einbildungskrafo zu explizieren, verdient Beachtung. Die
Verf. zeigt durchgehend, dass theologisches Denken Freude bereitet und dass auch tra-
ditionelle theologische Topoi noch lange nicht ausgereizt sind, wenn man bereit ist,
neue Wege zu gehen. Man kann die Arbeit nicht zuletzt auch als eine gelungene Vor-
arbeit fir eine kiinftige fruchtbare Pneumatologie lesen.

Werner Brindle, Reichenau

Andrew Britton, Peter Sedgwick: Okonomische Theorie und christlicher Glanbe, 1LIT-Vetlag:
Minster 2008. 307 S., CHF 50.90, EUR 29.90, ISBN-13 978-3825801625.

In der natirlichen Sprache kann das Wort wind> sowohl als Konjunktion wie auch als
Disjunktion verwendet werden. Bis zum Ende des Buches ist es dem Rezensenten
nicht klar geworden, ob das wind> im Buchtitel «Okonomische Theorie und christlicher
Glaube» in einem verbindenden oder trennenden Sinne verwendet wurde. Fur beide
Auslegungen gibt es treffliche Beispiele. In den Worten der beiden britischen Autoren
stellt sich die Frage nach dem Verhiltnis von «Hconomic Theory and Christian Belief»
— so der Originaltitel von 2003 — dar in der einleitenden Uberschrift «Ein Dialog zwi-
schen Gehérlosen?». Das Menschenbild hinter den beiden Gedankengebiduden wird zu
Recht als verschieden beschrieben. Der (insbesondere von Nicht-Okonomen) vielbe-
schworene homo veconomicus als nutzenmaximierendes Wesen unter den Bedingungen
von Knappheit und Wettbewerb steht einem Menschen gegentiber, der aus der Bezie-
hung zu Gott heraus lebt und Wohlstand und Uberfluss als «géttliche Geschenke» ver-
steht.

Zunichst steht die Frage im Raum — Dialog hin oder her —, ob sich eine Theorie
mit einem spezifischen Glauben tiberhaupt vergleichen lisst, wie es der Titel nahe legt.
Diese Hurde nehmen die Autoren, indem sie in dem Buch in beidetlei Sinne von der
«Konstruktion» von Okonomie und christlichem Glauben auf «phinomenologischer
Ebene» sprechen (auch «Anthropologien»). So verhindern sie eine Hierarchie und er-
moglichen auf der Ebene der Konstruktionsreflexion besagten Dialog,.

Unter «6konomischer Theorie» verstehen die Autoren die Neoklassische Theorie,
die auch als Mainstream-Okonomie bezeichnet wird. Unter «christlichem Glauben»
verstehen sie im Gegenzug «Themen aus der Bibel und der christlichen Theologiex.



204 Rezensionen

Soweit also der Zuschnitt des Buches, das eine Reihe von Vorgaben der 6konomi-
schen Theorie jeweils dem so bezeichneten christlichen Glauben kommentierend ge-
geniiberstellt. Zu den einzelnen Kapiteln des Buches: Unter «Methodologie» stellen die
Autoren FErklarung, Prognose und Experiment der «Offenbarung und biblischen
Wahrheit» gegentiber. Unter «Entscheidungstheorie» wird die Nutzenmaximierung mit
dem Erlosungsglauben und der Pridestination verglichen. Strukturell dhnlich gehen
Andrew Britton und Peter Sedgwick vor zu den Themen «Individualismusy, «Praferen-
zeny, «Wirtschaftswachstumy», «Arbeitsmarkoy, «Kapital», «Markt und Wettbewerb,
«Strategie» und «Geschichte und Gleichgewicht.

In der Summe erhellen die Kapitel dem Leser in der Gegeniiberstellung die Posi-
tionen der beiden Bereiche. Diese differenzgetriebene Didaktik ist wohl das grosste
Verdienst des Buches. Zum Restimee: Die Autoren stellen fest, dass nichts von der
Okonomie «den wesentlichen Gehalt christlicher Lehre im Geringsten [indert], aber es
kann ihrer Vermittlung in modernen Zeiten niitzen.» Der 6konomistische Jargon dieser
Theologie, wie er etwa auch in einigen Arbeiten Friedrich Wilhelm Grafs sichtbar wird,
darf also méglicherweise als Strategie zur Verbreitung des christlichen Glaubens in ei-
ner die Okonomisierung aller Lebensbereiche gewdhnten Welt verstanden werden.

Peter Seele, Basel

Hans Schmid: Kirchen im Wetthewerb — Kirchen mit Zukunft. Praktische Uberlegungen eines
Aussenseiters (LLG - Leiten. Lenken. Gestalten. Theologie und Okonomie 22),
LIT-Verlag: Betlin u.a. 2007. 165 S., EUR 19.90, ISBN 978-3-8258-0829-7.

Entkirchlichung als Imageverlust, Desinteresse an der christlichen Botschaft als Folge
fehlender oder verfehlter Marketingstrategien — fir Hans Schmid, emeritierten Profes-
sor flit Volkswirtschaftslehre an der Universitat St.Gallen, hat der schleichende Erosi-
onsprozess in den Landeskirchen bei weitem nicht nur demografische und kulturelle
Griinde. Sein 6konomischer Zugang zur Problematik deutet die gegenwirtige Situation
der Volkskirchen im wesentlichen als (selbst)verschuldet und liefert mogliche Ansitze
zur Verbesserung der Lage. Kirchen erleiden im Umfeld eines total gewordenen Mark-
tes Schaden, so lange sie darin noch staatlich protektioniert werden: Nicht nur fehlen
Anreize fir eine gleichbleibend hohe Qualitat ihrer Dienstleistungen, der institutionelle
Status ldsst auch kundenorientiertes Denken zum blossen Fakultativum werden. Das
Ende ihrer Privilegierung bedeutet fir die Kirchen die Herausforderung, selbst tber-
zeugen zu missen — und damit auch die Chance, dies durch eigene Glaubwiirdigkeit zu
erreichen. Dazu ist Nachdenken, Vordenken und Mitdenken gefragt; dazu will das
Buch anregen.

Der Verfasser geht seine Fragen differenziert und serids an. Mittels eines innereu-
ropdischen Vergleichs widerlegt er zunichst die in kirchlichen Erneuerungsbewegun-
gen oft vertretene Ansicht, Wachstum und Ausbreitung von Kirchen liessen sich gene-
rell durch eine Steigerung des Wettbewerbs erreichen. Erfahrungen aus osteuro-
piischen Lindern wie Polen oder den neuen Bundeslindern Deutschlands zeigen, dass
dies im europiischen Kontext (anders als in den USA) bislang nicht zutrifft. Die Grin-
de fur die Kirchenzugehérigkeit oder das Mass an kirchlicher Verbundenheit sind viel-
faltig und komplex; sie sind in Bezug auf ihre konkreten gesellschaftlichen Zusammen-
hinge bislang noch weitgehend unerforscht geblieben.



Rezensionen 205

Ebenfalls widerspricht Schmid dem geldufigen Klischee, nur homogene Kirchen
mit einer starken Ausrichtung auf Gleichartigkeit hitten Chancen auf dem religitsen
Markt. Gerade die Meinungsvielfalt und die integrative Kraft als hervorstechende
Merkmale der Volkskirchen wirkten auf Sinnsuchende durchaus anziehend.

Von entscheidender Wichtigkeit jedoch wire die Ausrichtung der kirchlichen Ver-
anstaltungen auf die konkreten religiosen Bedtirfnisse der Menschen — diese wiren per-
manent zu erfragen und laufend in der pastoralen Praxis aufzunehmen. Des weiteren
mussten bei der Zulassung von Pfarrern hoch qualifizierte, iberzeugte und uberzeu-
gende Botschafter ihrer Botschaft Vorrang haben. Schliesslich sei in der kirchlichen
Praxis vom Faktum einer Kosten-Nutzen-Abwigung seitens der Nachfrager auszuge-
hen. Dieses eigenniitzige Motiv miisste transzendiert werden durch die Verkiindigung
der neutestamentlichen Jenseitshoffnung. Freilich konne dies nur gelingen, wenn zu-
erst den Bedirfnissen nach Emotionalitit und menschlicher Nihe entsprochen werde.
Gottesdienste sollten Orte sein, an denen das Selbstwertgefiihl der Besucher gesteigert,
Wertschitzung vermittelt und Zuversicht geweckt werde. Schmid pladiert zur nachhal-
tigen Umsetzung solcher Leitgedanken fiir die Schaffung einer tibergreifenden Kir-
chenkommission, die auch eine Beschwerdestelle fiir Kirchenglieder einschliesst.

Der Ideen, Anregungen und Impulse sind viele; nirgends dussert sich der Autor ab-
schliessend. Manches in Schmids Ausfithrungen bleibt dadurch fragmentarisch, eklek-
tisch und wire gewiss auch weiter zu diskutieren. Dessen ist sich der Autor wohl be-
wusst; er bezeichnet sich bereits im Titel seines Buches als «Aussenseiter». Aussensei-
terperspektiven aber haben es oft in sich — insbesondere da es sich hier nicht nur um
die Aussensicht eines Wirtschaftswissenschaftlers handelt, sondern vor allem auch um
die eines engagierten Kirchengliedes. In einer von Fachtheologen dominierten Diskus-
sion sind qualifizierte Sttmmen aus der Kirchenbank selten und daher zunichst einmal
ohne Abstriche ernst zu nehmen — namentlich dann, wenn sie sich wohlwollend, wohl-
tberlegt und ohne alles Besserwisserische melden. Dass dies im vorliegenden Buch der
Fall ist, unterstreicht Schmids Schlussplidoyer fiir die — hierzulande noch recht unbe-
kannte — Fachwissenschaft der economics of religion. Diese widmet sich Fragen der Reli-
giositit an der Schnittstelle von Kirche, Okonomie und gesellschaftlichem Kontext —
und kénnte gerade durch diesen tUbergreifenden Ansatz die Hirten aus der ekklesiolo-
gischen Ecke zu den Schafen zuriick holen.

Alex Kurg, Rohrbach

Thomas Langkau: Filmstar Jesus Christus. Die neuesten Jesus-Filme als Herausforderung
fir Theologie und Religionspiddagogik (Literatur — Medien — Religion 19), LIT-Ver-
lag: Berlin 2007. 239 S., EUR 17.90, ISBN 978-3-8258-0196-0.

Der Autor ist Diplom-Religionspidagoge und kann auf eine langjihrige Erfahrung mit

Jesustilmen im Religionsunterricht zurtickblicken. Ziel seiner Untersuchung ist eine

Bestandesaufnahme von neueren Jesusfilmen (seit 1990) sowie deren Beschreibung

und kritische Wiirdigung — gerade auch hinsichtlich ihrer Eignung fiir den Einsatz in

Schulklassen. Insgesamt werden so achtzehn Produktionen vorgestellt, die sich entwe-

der dem Leben Jesu oder einer Person aus seinem niheren Umfeld widmen (Maria, Ju-

das, Thomas etc.). Die Arbeit bietet damit zunichst einen brauchbaren Uberblick tiber

Entwicklungen und Trends im gegenwartigen christlich-religiésen Filmschaften.



206 Rezensionen

Sie informiert ferner iber die Resonanz, welche die Filme beim Publikum gefunden
haben. Diese ist generell nicht allzu gross; mit Ausnahme von Mel Gibsons «Die Pas-
sion Christi» aus dem Jahr 2004 hat es keiner der vorgestellten Filme in die Kinos ge-
schafft. Doch ldsst die Ausstrahlung aller Werke im Fernsehen zumindest auf ein ge-
wisses Offentliches Interesse an der Thematik schliessen. Diesem tragen die neueren
Filme insofern Rechnung, als sie (im Gegensatz zu friheren Monumentalfilmen) die
menschliche Wirme, die Zuginglichkeit und die Anziehungskraft des Mannes aus Na-
zareth betonen. Dass dies geht, ohne es an Respekt den biblischen Quellen gegeniiber
fehlen zu lassen, stellt Langkau als erfreuliche Tatsache fest. In threm inkarnatorischen
Effekt stellt er Jesusfilme in die Nihe und in die Tradition von fritheren Passionsspie-
len.

Dem positiven Grundurteil schliesst sich die differenziertere kritische Wiirdigung
der einzelnen Werke an. Der Autor konzentriert sich dabei schwerpunktmissig auf die
Frage nach der Glaubwiirdigkeit in der szenischen Umsetzung, der Bedeutung von Spi-
ritualitit im FFilm und insbesondere auch auf die Darstellung der Wunder. Daraus leitet
er Merkmale ab, die seines Erachtens einen «guten» Jesusfilm ausmachen und auf deren
Berticksichtigung er Filmschatfende schliesslich gar verpflichtet sechen mochte. (Zitat
S. 191: «All diese Thesen sind Beispiele und Ideen, wie ein @uten Jesusfilm aussehen
konnte, sie [...] sollen Moglichkeiten aufzeigen, um einen guten Jesusfilm zu schaf-
fen.)

Mit diesem letzten Schritt schiesst er freilich Gbers Ziel hinaus: Die Vorstellung,
dass sich Filmproduzenten und Regisseure bei der dramaturgischen Umsetzung bibli-
scher Stoffe ernstlich auf gut gemeinte Ratschlige von (religions-)padagogischer Seite
her einlassen, mutet etwas naiv an. Gerade darin unterscheiden sich Jesus-Spielfilme
letztlich vom Dokumentarfilm, dass in ithnen grosse erzihlerische und darstellerische
Freiheit herrscht und herrschen muss. Denn was ein guter Spielfilm ist, bestimmen
nicht die Experten, sondern das Publikum, und dieses honoriert nicht die formale Kor-
rektheit eines Werks, sondern dessen emotionale Wirkung.

Gerade hinsichtlich dieser Tatsache stellt das missige Publikumsinteresse auch die
Qualititskriterien in Frage, die Langkau fiir Jesusfilme erhebt. Ein gewisses Mass an
«Fragwirdigkeit» verhilft einem Werk namlich offenbar zu mehr Bekanntheit (was
«Die Passion Christi» exemplarisch belegt). Daraus wiederum kénnen Anstésse zu ei-
ner theologischen Replik und zur weiteren Beschiftigung mit dem Werk entstehen.
Solche «Anstossigkeit» kdnnte sich schliesslich gerade fiir den Religionsunterricht als
spannend erweisen, wihrend Langkaus Unterrichtsentwurf (mit Einbezug von «kor-
rekten» Jesusfilmen) unter dem Strich eher blutleer anmutet.

Gewiss, der Autor streitet die Moglichkeit nicht ab, dass auch ein fragwirdiger Film
zur Begegnung mit Jesus fithren kann, doch lisst er keinen Zweifel daran, dass er sich
an Anstossigem stosst. Unausgewogene Jesusfilme sind fir ihn allenfalls das vergleichs-
weise kleinere Ubel («Lieber ein problematischer Jesusfilm a la Mel Gibson als gar kein
Jesusfilm.» S. 204, Zitat K. Nientidt). Nirgends jedoch erkennt er in ihnen die bessere
Chance zu einer fortgesetzten Auseinandersetzung mit dem Thema.

Die Frage bleibt, ob er mit dieser seiner Grundhaltung im Kontext der heutigen
Differenzkultur nicht im falschen Film sitzt.

Alex: Kurg, Rohrbach



Rezensionen 207

Ursula Roth: Die Theatralitat des Gottesdienstes, Giitersloher Verlagshaus: Gitersloh 2006.
348 S., CHF 58.90, ISBN 978-3-579-03497-3.

In ihrer Minchner Habilitationsschrift méchte Ursula Roth Einsicht gewinnen in die
«strukturellen Parallelen» (293), die Gottesdienst und Theater miteinander verbinden.
Dass diese Parallelen bestehen, ist evident. Das raumliche Setting, die Anwesenheit von
Publikum bzw. Gemeinde, bestimmte Rollenzuteilungen und die Darbietung von
Sprach- und Handlungselementen weisen darauf hin. Weniger evident und in der Prak-
tischen Theologie umstritten ist, welcher Art diese Parallelen im Einzelnen sind und
wie sie gewertet werden sollen. Beide Fragen nimmt Roth in ihrer Arbeit auf und sucht
nach Losungsansitzen. Die Mittel dazu liefert ihr die zeitgendssische Theaterwissen-
schaft, die zunehmend auch andere kulturelle Formen und Phinomene einschliesst, so-
wie theatet-, theologie- und religionsgeschichtliche Exkurse. Die Ergebnisse werden im
Rahmen gegenwirtiger und historischer praktisch-theologischer Theoriebildungen dis-
kutiert.

Roth geht in ihrer Analyse von einer in westlichen Gesellschaften festzustellenden
«Theatralisierung der Lebenswelt» aus, die zu einer «Inszenierungsgesellschaft» gefiihrt
habe (15). Dieser Wandlung wende sich die zeitgendssische Theaterwissenschaft zu
und erweitere damit sogleich ihre Begriffskategorien, die damit auch auf Sachverhalte
anwendbar wiirden, die aussethalb des herkdmmlichen Theaterbetriebs anzusiedeln
seien. Am damit angeregten interdisziplindren Diskurs beginne sich auch die Theologie
zu beteiligen, insbesondere eben in liturgischer und homiletischer Hinsicht. Die grund-
legende Frage dabei sei, «in welcher Hinsicht sich der Gottesdienst vor dem Hinter-
grund des allgemeinen Theatralititsbegriffs als theatrales Geschehen begreifen — und
sich so neu verstehen lasse» (12).

Zur Beantwortung dieser Frage entwirft Roth ein Raster, das den Begriff der Thea-
tralitat in vier Dimensionen auffichert: Inszenierung, Korporalitit, Wahrnehmung und
Performativitit. In diesem Viererschritt ist dann konsequenterweise auch die dusserst
klar gegliederte Arbeit aufgebaut. Das Fazit lautet kurz und biindig: «Der Gottesdienst
ist keine Theaterauffuhrung. Und doch ist er in mancher Hinsicht einer solchen ver-
gleichbar.» (289)

Insofern Gottesdienste Bezug auf textliche Grundlagen nehmen, historische Ut-
sprungsszenen (zum Beispiel im Abendmahlsgeschehen) mimetisch rekonstruieren
und die Religiositit der Beteiligten in «darstellendem Handeln» (Schleiermacher) kom-
munikabel machen, haben sie Inszenierungscharakter. Insofern die am Gottesdienst
Beteiligten im Spannungsfeld zwischen Identifikation und Distanzierung wechselnde
Rollen «verkdrpern» und dabei auf eigenes Erleben und Erfahren rekurrieren, stehen
korperlich wahrnehmbare und gestaltbare Vorginge an zentraler Stelle. Insofern das im
Gottesdienst Dargestellte wie im Schauspiel gehort und gesehen werden will, haben
Wahrnehmungsprozesse eine zentrale Funktion; sie spielen sich zwischen Gemeinde
und Liturg bzw. Liturgin ebenso ab wie im Publikum selbst und sind fiir die Inszenie-
rung konstitutiv («Rezipieren is# Produzieren, Zuschauen zsz Handelny, 56). Performativ
sind Gottesdienste schliesslich, insofern sie wie Theaterinszenierungen die genannten
Aspekte im Rahmen eines gegebenen Raumes und zu einer gegebenen Zeit zu einem
Ganzen «biindeln» (59). Das «Werk», das dabei entsteht, hat zugleich transitorischen
wie transformativen Charakter. Es hat seinen Zweck in sich selbst und schafft durch
den reziproken Vollzug von Darbietung und Wahrnehmung Raum fiir Neues: «Perfor-



208 Rezensionen

manzen konstituieren Wirklichkeit, indem sie mittels der Inszenierung bestimmter
Ausschnitte oder Aspekte der Wirklichkeit allen Beteiligten neue, Kérper wie Geist be-
wegende Erfahrungen ermoglichen» (269).

Die Arbeit Roths weist die Parallelen zwischen theatralischen und liturgisch-gottes-
dienstlichen Prozessen tiberzeugend und differenziert nach. In vielfacher Hinsicht ist
sie auch fiir den Praktiker ausserordentlich erhellend, zum Beispiel beziiglich der Frage
nach der «Prisenz» von Liturginnen und Liturgen im Spannungsfeld zwischen Eitelkeit
und Authentizitit (191£f) oder beztiglich der oft marginalisierten und desavouierten
Rolle des gottesdienstlichen Publikums (222ff.). Dass solche anregenden Aspekte im
Vergleich mit der breiten Darstellung von und Auseinandersetzung mit anderen theo-
logischen Positionen sowie mit den ausfihrlichen historischen Exkursen eher zu kurz
kommen, ist bei einer Habilitationsschrift wohl unvermeidlich. Roth versteht es zwar,
durch ihre stupende Kunst des pragnanten Zitats die Lektiire flissig zu halten; das
Licht eigener Prignanz und Einsicht wird dadurch zuweilen aber etwas unter den
Scheffel gestellt. Hinsichtlich der institutionalisierten Praktischen Theologie eher irri-
tierend ist, dass Roths und die in ThZ 1/64 (2008) besprochene Arbeit von David Pliss
(«Gottesdienst als Textinszenierungy, 2007) offenbar entstanden sind, ohne dass ihre
Vertasser in Kontakt zueinander traten.

Hansueli Hanenstein, Sempach

Regine Schindler, Hannes Binder: Die Zebhn Gebote. Wege zum Leben, Patmos: Dussel-
dorf 2006. 125 S., EUR 16.90, ISBN 3-491-79750-0.

Sich Gber bekannte dogmatische Gewohnheiten souverdn hinwegsetzend, verteilt die
bekannte Ziircher Kinderbibelautorin die zehn Gebote auf nur neun Kapitel, die sie in
die Rahmenerzihlung von der Begegnung Israels mit seinem Gott am Sinai einbettet
und durch neun passend gewihlte biblische Beispielgeschichten erginzt. Einmal mehr
entfaltet die Autorin ihre Meisterschaft beim Erzahlen: wenn sie etwa zur Illustration
des Ehebruchverbotes Davids Verfithrung aus der Sicht der Bathseba erzihlt, so kann
sich kaum eine Leserin der dadurch erzeugten Spannung entziehen. Zuriick bleibt das
sichere Gefiihl, sich gerne von einer solchen Autorin an der Hand nehmen und durch
die Geschichten der Kindheit fithren zu lassen. Die neun Kapitel mit den Geboten fiih-
ren Uberraschend zu einem zehnten Kapitel: zu Jesu Doppelgebot der Liebe, welches
den teils bedngstigenden Parcours in ein Happyend auslaufen ldsst. Zur strengen Stim-
mung, die in diesem Band vorherrscht, tragen die in der Art von Vexierbildern in Metall
gestochenen, seriell repetierten Schwarz-weiss-Illustrationen von Hannes Binder we-
sentlich bei, welche die Geschichten einprigen, ohne jemals gegen das zentrale Bilder-
verbot zu vetstossen. Die zwolf anrithrenden Gebete flir Kinder und Erwachsene, wel-
che die Kapitel abschliessen, stehen wie willkommene Inseln im Sturm, wo Kraft und
Zuversicht getankt werden kann. Das Buch erfiillt das seltene Postulat schier volliger
Zeitlosigkeit. Es hitte in fast gleicher Aufmachung schon im 19. oder gar im 16. Jahr-
hundert erscheinen kénnen und verheisst damit, auch lange liber unsere Zeit hinaus
noch aktuell und ansprechend zu sein.

Matthias Briitsch, Basel



	Rezensionen

