
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Hans Klein: 7.ur Gesamtbiblischen Theologie. Zehn Themen (BThSt 93), Neukirchener
Verlag: Neukirchen-Vluyn 2007. VIII + 271 S. (Paperback), EUR 29.90, ISBN 978-
3-7887-2236-4.

Hans Klein ist Professor für Neues Testament am Theologischen Institut in Sibiu/
Hermannstadt (Rumänien). Sein Buch fügt sich ein in das Bemühen, die zwei-eine

(christliche) Bibel Alten und Neuen Testaments (wieder) verstärkt in den Blick zu
nehmen. Dass sich in dieses, mehrheitlich von Bibelwissenschaftlern des Alten Testaments
in Angriff genommene Unterfangen, das gleichsam eine Gegenbewegung zur immer
stärkeren Spezialisierung der Einzelfächer darstellt, auch ein in Osteuropa arbeitender
Neutestamentier einreiht, ist zu begrüssen.

In seiner Einleitung begründet der Autor das Anliegen einer «Gesamtbiblischen

Theologie», erörtert die möglichen Darstellungsweisen und mit ihnen auch das Verhältnis

von Altem und Neuem Testament. Er entscheidet sich dafür, thematische Linien
vom Alten zum Neuen Testament auszuziehen und diese unter historischem Blickwinkel

zu konturieren. Gemeinsamkeiten wie Unterschiede der beiden Testamente werden
reflektiert. Bei den ausgewählten «Themen» handelt es sich mehrfach um Überarbeitungen

von Beiträgen, die der Verfasser bereits vorgetragen bzw. publiziert hat.
Die zehn Themen im Einzelnen: Der Abschnitt «Der eine Gott der Bibel» (I) macht

den Anfang. Das Gottesbild des ATs wird mit demjenigen des NTs verglichen. Klein
sieht eine beträchtliche Differenz zwischen den Testamenten und notiert, dass im AT
das geschichtliche Handeln Gottes «völlig im Mittelpunkte stehe, im NT dagegen
«nicht mehr so wesentlich» sei; im Zentrum sei vielmehr das persönliche Heil. Im
Kapitel «Der Gottessohn» (II) konstatiert der Verfasser eine Asymmetrie: Im AT erscheine

die Bezeichnung (für König, Volk, Engel etc.) nur sporadisch. Das NT nehme sie

auf, baue sie aus und beziehe sie auf die Christen («Gotteskinder»). Mit Blick aufJesus
als den einen Gottessohn bekommt der Begriff eine ganz neue Bedeutung. «Volk —

Gottesvolk - Gemeinde» (III) lautet die nächste Überschrift. Das AT differenziere nicht
nur zwischen Israel und den Nationen, sondern im Frühjudentum komme es auch zu
einer Spaltung zwischen «Volk» und «Gottesvolk», die im NT noch vertieft werde. Dieses

«sieht in der Gemeinde die Nachfolgerin Israels, in den Christen die Erwählten. Damit

versinkt Israel aber nicht in die Reihe der anderen Völker, es ist nicht mehr und
noch nicht wieder Gottesvolk» (94). Mit der biblischen Anthropologie («Das Bild des

Menschen») befasst sich IV. Das AT habe gegenüber dem NT (Herausstellung der

Sündhaftigkeit) tendenziell ein positiveres Menschenbild. Vom «Menschen» werde im
AT nur in begrenzten Zusammenhängen (priesterliche und weisheitliche Texte)
gesprochen, ansonsten sei er Teil des Gottesvolkes. Er ist Gottes Geschöpf und darin mit
Hoheit ausgestattet, aber auch gefährdet. Eher überraschend ist der «Aufnahme zum
Mitglied des Gottesvolkes» (V) ein eigener Abschnitt gewidmet. Ausgeführt werden die

Bestimmungen zur Integration von «Fremden» in Ethnie und Glaubensgemeinschaft
Israels. In der christlichen Gemeinde, die sich als eschatologisches Gottesvolk
verstand, wurde die Frage der Aufnahme neu geordnet (Taufe, Geistzeichen statt
Beschneidung). Im Abschnitt «Recht — Gesetz — Verhaltensnorm» (VI) werden kurz die

ThZ 2/65 (2009) S. 184-208



Rezensionen 185

alttestamentlichen Rechtsordnungen und -corpora dargestellt. Jesus sehe sich weniger
an das Gesetz als an den Willen Gottes gebunden, wenn gleich er diesen in weiten Teilen

dem Gesetz entnehme. In den neutestamentlichen Schriften wird das Gesetz als

«Heilsweg» problematisiert. Juden- und Heidenchristen setzen unterschiedliche Akzente.

Es schüesst sich das Thema «VII Gerechtigkeit — Rechtfertigung» an. Gerechtigkeit
im AT wird anhand der Begriffe saedaeq und sedaqa entfaltet. Das NT übernimmt weithin

die Redeweise des ATs. Matthäus, Paulus («Rechtfertigung aus Glauben») und
Jakobus bringen unterschiedliche Akzente ein. «Zuverlässigkeit - Treue — Wahrheit» lautet

Thema VIII. Klein schreibt dazu: «Während im semitischen Raum und somit auch
im AT das Wort, das wir mit <Wahrheit> wiedergeben, meistens die Zuverlässigkeit
meint, das, worauf man sich verlassen kann, ist <Wahrheit> im NT oft die hinter der
sichtbaren Realität verborgene Wirklichkeit, die geoffenbart wird» (185). Das zweitletzte

Kapitel behandelt «Die Not und ihre Bewältigung» (IX), ein anthropologisches (Teil-
)Thema, das neben IV mit einem eigenen Abschnitt gewichtet wird. Klein nennt
zunächst sechs Möglichkeiten der Reaktion auf grosse Nöte, erörtert anschliessend die

Bewältigung unabänderlicher sowie veränderbarer Nöte und schüesst mit Überlegungen

zum Verhältnis der Notbewältigung im AT zu der im NT. Das Buch schliesst mit
dem Thema: «Leben — Tod — neues (ewiges) Leben» (X). Leben und Tod werden nach
Ansicht Kleins in den beiden Testamenten grundsätzüch anders verstanden. Kurz
gesagt: Das AT hat das «natürüche Leben» im Bück, das NT quaüfiziert Leben neu als

«ewiges Leben», das durch Christus geschenkt wird. Entsprechend wird auch Sterben
und Tod gegenüber dem AT im NT neu bewertet. Die Erfahrung der Macht Jesu über
Sünde und Tod wird zum Grunderlebnis.

Die Erarbeitung von Bausteinen einer «Gesamtbibüschen Theologie» ist zu begrüs-
sen. Damit werden exegetisch-theologische Erträge von der Bibelwissenschaft den
anderen Teildiszipünen der Theologie (wie Dogmatik, Ethik, Praktischer Theologie)
vermittelt und zudem der Kirche Stoffe zur Glaubensunterweisung und -vergewisserung
dargeboten. Nach Meinung des Rezensenten ist die formale wie inhaltüche Durchführung

des Programms allerdings nur teilweise gelungen. In der Einleitung fehlt es an her-
meneutischer Klärung und Begründung der von Klein gewählten Vorgehensweise. Der
Mangel an kanonhermeneutischen Überlegungen ist im Bück auf den Gegenstand einer
Bibüsche Theologie im gegenwärtigen Diskurs auffalüg und problematisch zugleich.
Die Durchführung lässt deutüch werden, dass der Verfasser einen systematisch-thematischen

mit einem historischen Ansatz kombiniert und dabei insbesondere auf
Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen AT und NT abstellt. Der Gewinn üegt darin,
dass Entwicklungen und Differenzen erkennbar bleiben, die Problematik, dass
Unterschiede zu stark gewichtet und die Zusammengehörigkeit und Einheit der christlichen
Bibel unterbelichtet ist. Die Auswahl der «Zehn Themen» lässt sich diskutieren, noch
mehr aber eine Reihe inhaltlicher Aussagen und Akzentuierungen. Ich streife nur kurz
zwei Punkte: Ob die Unterschiede der Testamente im «geschichtüchen Handeln» und
am Gottesbild als «Richter» (stärker AT) und «Retter» (stärker NT) so festgemacht werden

können, ist fragüch. Unter Notbewältigung werden diverse Umgangsweisen und
Reaktionsmuster nebeneinander gesteht (von Flucht bis Versuchung etc.), die sich un-
terschiedüchen Konstellationen verdanken, die kaum reflektiert werden; die bibüschen
Aussagen erscheinen so eher als Belegsteüen, als dass ihr Gehalt einbezogen wird. Fa-



186 Rezensionen

zit: Das Buch enthält Hilfreiches, vermag aber insgesamt nicht recht zu überzeugen.
Beat Weber, Linden

Friedhelm Hartenstein: Das AngesichtJHWTrls. Studien zu seinem höfischen und kulti¬
schen Bedeutungshintergrund in den Psalmen und in Exodus 32—34 (FAT 55),
Mohr-Siebeck: Tübingen 2008. XI + 407 S. (Leinen), EUR 89.-, ISBN 978-3-16-
149729-3.

Mit beträchtlicher Verspätung gegenüber der Verlagsankündigung ist die Marburger
Habilitationsschrift des inzwischen an der Universität Hamburg lehrenden Alttesta-
menders erschienen. Die Studie ist motiv-, traditions- und religionsgeschichtlich angelegt.

Wie der Titel anzeigt, geht es in ihr um den Vorstellungs- und Bedeutungshintergrund

der Wendung «das Angesicht JHWHs» und der damit verbundenen Aussagen.
In der «Einleitung» wird zunächst der Forschungsstand zur Thematik, ausgehend von
der Studie von Friedrich Nötscher: Das Angesicht Gottes schauen (1924), geboten. Es

folgen wichtige hermeneutische und methodische Überlegungen als «Vorbau» zur
anschliessenden Arbeit an den Texten. Besonders hervorzuheben sind: (1.) Beim Anthro-
pomorphismus «das Angesicht Gottes» handelt es sich nicht um eine vergeistigte
Redeweise; vielmehr gehört er als Teil des altisraelitischen Symbolsystems in einen
konkret-anschaulichen Bedeutungszusammenhang. (2.) Die Kommunikation mit einer
Gottheit ist mit deren «Leib»-Vorstellung — verstanden als symbolisches, kulturell
vermitteltes, d.h. soziomorphes Phänomen — verbunden, wobei eine ausgeprägte «Asymmetrie

des Gegenübers» vorliegt. (3.) Der Sprachgebrauch verweist auf den Kontext
des Königtums, speziell auf die Sphäre des Hofzeremoniells und der Thronaudienz (als
normierte Abläufe). Der Ort der Begegnung mit dem Königsgott ist der Jerusalemer
Tempel. (4.) Das «Sehen» von JHWHs Angesicht ist von der Spannung zwischen
Partizipation und Differenz geprägt und - jenseits des (heutigen) Denkens in den Alternativen

sichtbar / materiell versus unsichtbar / imaginär — als Inszenierung zu fassen, in
welcher der Leib der Gottheit «einen Resonanzraum für die Imagination der
Gottespräsenz» (37) bildete. Die «mentale Ikonographie» ist mit religiösen Erfahrungen im
Tempel, insbesondere den Kultsymbolen Kerubenthron und Lade, verknüpft. Mit
einem anthropomorphen Kultbild am Jerusalemer Tempel ist (gegen u.a. Angelika Berle-
jung) nicht zu rechnen; die königliche «Gestalt» JHWHs mit seinem «Angesichte war
vielmehr «eine logische Konsequenz der rituellen und symbolischen Elemente der
Jerusalemer Tempeltradition insgesamt» (52).

Im umfangreichsten Teil wird die höfisch-kultische Audienzvorstellung als

Schlüsselkonzept für die Bedeutung des (AngesichtJHWHs» im Rahmen einer «Tiefenexegese»

von Ps 27 erarbeitet und zugleich plausibilisiert. Hartenstein geht aufgrund
formkritischer Kriterien von einer Zweiteiligkeit des Psalms aus (V. 1—6 Vertrauenslied, V.
7-13/14 Bittgebet). Er beginnt seine Ausführungen mit dem zweiten Teil, in dem die

besagte Begrifflichkeit dichter auftaucht. Anschliessend zeigt er, dass dieser Verste-
henshintergrund auch in Wendungen des ersten Teils in Anschlag zu bringen ist. Für
die detaillierten Analysen (unter Einbezug von altorientalischem Text- und Bildmaterial)

ist auf die Arbeit selbst zu verweisen. Nach Hartenstein ist das «Sehen» Gottes in
den Psalmen also im Sinne einer «mentalen Ikonographie der Audienz vor JHWH» zu
verstehen, in welcher die konventionelle Handlungskonstellation des bittend oder



Rezensionen 187

dienstbereit vor Gott tretenden bzw. bereitstehenden Menschen den Rahmen bildete.
Der «leere» Keruben- bzw. Königsthron setzt die Imaginierung in Gang, zumal die

Vorstellung des darauf sitzenden Gottes selbstverständlich ist. In den Worten Hartensteins:

«Die <Schau> dieser Gestalt ist nach unseren Maßstäben eine innere, geistige, für
antike Menschen war sie aber sehr wahrscheinlich eine höchst konkrete und <reale> Begegnung mit der

Gottheit.» (124, Kursivsetzung FH). In einem weiteren Abschnitt erarbeitet der Verfasser

ausgehend von Ps 27 die mit der höfisch-kultischen Audienz assoziierte Metaphorik
der Thronsphäre JHWHs. Zu ihr gehören Vorstellungen und Begrifflichkeiten von
Schutz(orten) («Zelt», «Flügel» etc.), Rettung und Licht. Hartenstein verankert damit
ein in den Psalmen breit belegtes Motivfeld in der Audienzszenerie als Basisvorstellung.
Wesentliche Aspekte daraus und die zu ihr gehörende Terminologie stellt er am
Abschnittsende zusammen.

Nach der «Tiefenexegese» von Ps 27 folgt ein «Survey» der Belege für die Rede vom
«Angesicht J HWHs» in den übrigen Psalmen samt fünf tabellarischen Zusammenstellungen.

Diese sind orientiert an den Psalmensammlungen und Gattungen (1), den
nominalen und präpositionalen Verwendungsweisen vonpanim (2), den Kontextbezügen
(insbesondere die Heiligtumssymbolik betreffend) zu jeder Stelle (4) und an der sachlichen

Abfolge der Audienzvorstellung (5). Am Ende stehen Ausführungen zur Frage
der Gottespräsenz in Ex 32—34. Hartenstein entdeckt in diesen Kapiteln zwei
unterschiedliche Theophaniekonzepte, was sich vom Zusammentreffen der Jerusalemer
Psalmensprache und Sinaivorstellungen her erklärt. Erörtert wird dabei Ex 33,18—23
sowie die Dialektik der Theophaniekonzepte im genannten Textabschnitt, dazu in Ex
34,6. Eine Gottesbegegnung sei auch für Mose hier nur unter dem Gerichtsvorbehalt
möglich. Die Monograpie wird beschlossen mit einer «Zusammenfassung der Ergebnisse».

Ihr beigegeben ist ein rund 40-seitiger Bildanhang samt Abbildungsverzeichnis
und -nachweis, ferner das Literaturverzeichnis sowie ein Stellen- und ein Sachregister.

Die von Hartenstein vorgelegte Studie, die sich durch grosse Belesenheit und starken

Einbezug von schriftlichen und bildlichen Quellen auszeichnet, ist zweifellos als

bedeutend für die Psalmenforschung einzustufen. Die Grundthese des königlich-kultischen

Vorstellungs- und Verstehenshintergrunds der Rede vom «Angesicht JHWHs»
samt der damit verbundenen Aussagen im Rahmen einer Audienzszenerie vermag,
jedenfalls für die Psalmen, zu überzeugen. Ob und inwiefern sich dieses basale Konzept
für weitere, gleichsam darum gelegte und von Hartenstein damit verknüpfte Begrifflichkeit

und Metaphorik ebenfalls behaupten lässt, wird weiter zu diskutieren sein. Sehr

sorgfältig und eingehend erörtert der Verfasser die Fragen, wie und was der
Gottesdienstteilnehmer am Jerusalemer Tempel «sehen» konnte. Manche in Psalmeninterpretationen

oft «schillernd» offen gehaltenen Motive und Ausdrucksweisen bekommen
aufgrund von Hartensteins Studie schärfere Konturen, was sich gewinnbringend auf
die Auslegung und Anwendung der Psalmen auswirken wird. Gleichwohl ist mir nicht
ganz klar geworden, wie man sich realiter diese als gleichzeitig sensorisch und mental
verstandene Begegnung mit dem Gottkönig vorzustellen hat. Möglicherweise bleiben
hier Geheimnisse verschlossen, bis an deren Schwellen der Verfasser immerhin auf
verdienstvolle Weise herangeführt hat. Äusserst hilfreich für die Weiterarbeit sind -
angesichts der Motivik «Angesicht» und «Sehen» — die diversen Zusammenstellungen,
Synopsen und das beigegebene Bildmaterial. Gerne hätte ich im Zusammenhang mit der
leider nur am Rand erörterten Redeweise vom «Besänftigen des AngesichtJHWHs» er-



188 Rezensionen

fahren, wie im Rahmen einer höfischen Audienzvorstellung nicht nur der Gotteszutritt
gewährt oder aber verweigert wurde, sondern wie man sich dabei die (Gebets-)
Handlungen und die durch sie möglich gewordene Verwandlung des zornigen in einen
gnädigen Gott vorzustellen hat. Gegenüber den bemerkenswerten Ausführungen zu Ps 27

speziell und den Psalmen generell kann der Abschnitt über Ex 32-34 nicht mithalten;
er ist m.E. zu knapp gefasst, die synchrone Textentwicklung findet nicht die ihr gebührende

Beachtung, und der Zusammenhang zwischen den tempeltheologischen Vorstellungen

in den Psalmen und denen in dieser Sinaierzählung vermögen den Rezensenten
nicht zu überzeugen.

Dem Buch, das im Blick auf die Zusammenstellung der Motivik Flandbuch-Quali-
tät besitzt, ist namentlich bei der inhaltlichen Arbeit an Psalmen eine häufige Verwendung

zu wünschen.
Beat Weber, Linden

Roger Tomes: <1 Have Written to the King, My Lord>. SecularAnalogiesfor the Psalms (Hebrew
Bible Monographs 1), Phoenix Press: Sheffield 2005 (Hardcover) / 2006 (Paperback).

XII+145 S, EUR 48.00, ISBN 1-905048-092 (Hardcover) / EUR 15.00, 1-

905048-71-8 (Paperback).

Mit diesem Band wird eine neue Monographien-Reihe zum Alten Testament eröffnet.
Anliegen und Methodik ist die religionswissenschaftliche Komparatistik: Mit Hilfe
altorientalischer Vergleichstexte soll ein neues oder besseres Verständnis alttestamentli-
cher Psalmengebete, insbesondere der individuellen Klage- bzw. Bittgebete, erzielt
werden. Tomes bietet einen kurzen Abriss der Geschichte dieses Bemühens, benennt
Chancen, Probleme und unterschiedliche Deutungsansätze. Die Besonderheit seines

Unterfangens liegt darin, dass er auch nicht-religiöse — das von ihm verwendete Wort
«secular» (vgl. Untertitel) ist in diesem Kontext nicht unproblematisch und jedenfalls in
Anführungszeichen zu setzen — Vergleichstexte beizieht, meist altorientalische Briefe.

So bietet sich das Formelement des dringlich ergehenden Hilfsappells im biblischen
Gebet für das Suchen nach «secular» Analogien an. Tomes listet eine Reihe von Stellen
auf, in denen ein Untergebener an seinen Vorgesetzten bzw. König vergleichbare
Appelle richtet und Abhängigkeit kund wird. Der Verfasser muss allerdings zugeben, dass

ein Einfluss ausserbiblischen Materials auf die alttestamentlichen Gebete äusserst
unwahrscheinlich ist. Es bleibt eine gewisse Ähnlichkeit hinsichtlich des Inhalts, weniger
im Blick auf Formulierung und Stil.

In einem zweiten Durchgang werden Unschuldsbeteuerungen, Loyalitätsversprechen

und Schuldeingeständnisse verglichen. Aus der Bibel wird u.a. Ps 26,1—8
angeführt, als «secular» Analogie ein Ausschnitt aus dem Gedicht von Ramses II. über die
Schlacht von Qadesch. Weitere vom Tomes untersuchte Vergleichsmotive sind

Elendsschilderungen, Appelle des Bittstellers, dass die Hilfe im Interesse des Helfenden

selber sei, Hinweise auf (vorwurfsvolle) Feindäusserungen und zitathafte Einspielungen

derselben sowie Formulierungen, in denen der niedriger Gestellte seine Abhängigkeit

von Gott, König o.ä. kund tut.
Im Schlusskapitel wird der Ertrag gesichtet. Ein Appendix widmet sich den Amar-

na-Briefen und der These, dass diese als indirekte Evidenz für eine kanaanäische Psal-

menhymnodie ausgewertet werden können. Sie wird als wenig tragfahig beurteilt. Bi-



Rezensionen 189

bliographie und verschiedene Register beschliessen das Bändchen.
Der Untertitel des Buches weckt Erwartungen, die dieses nicht einlöst. Dass

Textvergleiche an sich und dazu noch solche, die mehr oder weniger orts-, sprach-, kultur-
und zeitübergreifende Stoffe einbeziehen, mit Behutsamkeit vorzunehmen sind, ist
bekannt. Ein Hauptproblem dieser Studie liegt darin, dass die Vergleichsmomente viel zu
allgemein (tabellierend), zu isoliert von den jeweiligen Kontexten und damit zu wenig
distinktiv sind. Methodisch repräsentiert diese Studie nicht den gegenwärtigen
Forschungsstand. Der Ertrag für die Psalmenforschung ist deshalb als sehr gering
einzustufen. Dieses Buch kann nicht zur Lektüre empfohlen werden.

Beat Weber, Linden

Friedrich V. Reiterer, Tobias Nicklas, Karin Schöpflin (Hg.): Angels. The Concept of
Celestial Beings - Origins, Development and Reception (Deuterocanonical and

Cognate Literature Yearbook 2007), Walter de Gruyter: Berlin/New York 2007. XI
+ 714 S. (gebunden), EUR 98.-, ISBN 978-3-11-019294-0.

Die christliche Dogmatik ist ebenso wie die von Judentum, Christentum und Islam be-
einflusste, religiösen Themen gewidmete Kunst von ihren Anfangen bis zur Gegenwart
von der eigentümlichen Faszination geprägt, die von Engeln ausgeht. Karl Barth
(1886-1968) hat dies deutlicher als viele seiner neuzeitlichen Vorgänger und Nachfolger

in der Systematischen Theologie erkannt, wenn er in der Kirchlichen Dogmatik auf das

Himmelreich und damit auch auf die Angelologie zu sprechen kommt:

«Die heilige Schrift gibt uns hinsichtlich der Engel gerade genug zu denken, und
zwar positiv zu denken. Man muß das, was sie von ihnen sagt, nur einmal in seiner

Eigentümlichkeit ins Auge fassen und dann eben ohne vorgefaßte Meinungen
gerade darüber sich Rechenschaft abzulegen versuchen. [...] hat man die Engel in der
Stellung und Rolle, die ihnen in der Bibel zugewiesen ist, einmal unbefangen
wahrgenommen, dann haben sie sich selbst — natürlich an ihrem besonderen Ort und in
ihrer besonderen Weise - schon so wichtig gemacht, daß man ihnen gerade beim
Nachdenken über die Mitte und Substanz der biblischen Botschaft gar nicht mehr
entgehen kann.» (III/3, §51, S. 476)

Der hier angezeigte von drei Bibelwissenschaftlern herausgegebene Sammelband
thematisiert genau diese «Eigentümlichkeit». In einem interdisziplinär und interreligiös
angelegten Panorama, das von Mischwesen im religiösen Symbolsystem Mesopotamiens
im 2./I. Jahrtausend v.Chr. über die biblische Tradition bis zur Renaissance der Engel
in gegenwärtiger Literatur, Popkultur und Esoterik reicht, werden dem Leser umfassende

literaturgeschichtliche, religionswissenschaftliche und theologische Informationen

über Ursprünge, Formen, Funktionen, Traditionen und Rezeptionen der Engel
und der mit diesen verbundenen Vorstellungen geboten.

Im Mittelpunkt des Bandes stehen, entsprechend dem Programm des Jahrbuchs
der International Societyfor Deuterocanonical and Cognate Literature, jüdische und frühchristliche

Texte aus hellenistischer und römischer Zeit. Teil I ist der altorientalischen und
griechischen Umwelt der biblischen Schriften gewidmet und behandelt Vorstellungen
von Engeln, Dämonen und göttlichen Botschaftern in Ägypten, dem Alten Vorderen
Orient (einschliesslich Anatoliens, Nordsyriens und Persiens) sowie Griechenlands,



190 Rezensionen

Etruriens und Roms. Teil II, insgesamt der umfangreichste Abschnitt des Buches,
versammelt Aufsätze zu Engeln im Pentateuch, in den Geschichtsbüchern des Alten
Testaments, in ausgewählten prophetischen und weisheitlichen Texten sowie im Ersten
Henochbuch. Teil III enthält insgesamt vier Artikel zur Figur des Erzengels Raphael
und des Dämons Asmodeus im Buch Tobit. Teil IV vereinigt Beiträge zu Engeln in den
neutestamentlichen und in apokryphen Evangelien, in der neutestamentlichen Briefliteratur

(insbesondere in I—II Kor und in Hebr) sowie in ausgewählten Schriften vom
Toten Meer (insbesondere in 1QS; 1QH; 4Q403ff.; 4Q417; 4Q521). In Teil V werden
exemplarisch kosmologische und soteriologische Funktionen untersucht, die in zwi-
schentestamentlichen Schriften Engeln zugewiesen werden. Dabei werden selbstverständlich

auch die Figur des Satans und die Traditionen vom «Engelsfall» behandelt. In
Teil VI wird ein literatur- und redaktionsgeschichtlicher Bogen von Qumran über das

Werk des Flavius Josephus, Pseudo-Philo, die Targumim, das Buch der Jubiläen bis hin
zu spätantiken Zauberpapyri, rabbinischer Literatur und islamischen Texten (Koran,
Hadith, Philosophie und Mystik) gespannt. Teil VII schliesslich blickt auf Engel in
frühchristlichen Grabinschriften (sicher nachweisbar seit dem 4. Jh. n.Chr.), in der
griechisch-orthodoxen Liturgie und Theologie und auf die Wiederkehr der Engel in der

Gegenwartskultur.
Der Band stellt ein sehr materialreiches Sammelwerk dar, das neben zahlreichen

Einzelexegesen prominenter biblischer Texte gelungene Übersichten zur Welt der Engel

im nichtkanonischen Schrifttum des antiken Judentums und des frühen Christentums

enthält. Gerade letzteres ist im Blick auf die Ikonographie und die sogenannte
Volksfrömmigkeit, aber auch hinsichtlich postmoderner Angelologien und Dämonologien

von besonderer Bedeutung.

Eine Einzelbesprechung der 37 Beiträge kann hier nicht geboten werden, so dass nur
summarisch die Autoren und Titel der Aufsätze genannt werden sollen.

Bernd Schipper: Angels or Demons? Divine Messengers in Ancient Egypt (1—19);
Manfred Hutter: Demons and Benevolent Spirits in the Ancient Near East. A Pheno-
menological Overview (21—34); Wolfgang Speyer: The Divine Messenger in Ancient
Greece, Etruria and Rome (35—47); Matthias Köckert: Divine Messengers and Mysterious

Men in the Patriarchal Narratives of the Book of Genesis (51-78); Alexander A.
Fischer: Moses and the Exodus-Angel (79—93); Erasmus Gass: The Angel as One Form
of Divine Communication in the Balaam Narrative (95—108); Erik Eynikel: The Angel
in Samson's Birth Narrative - Judg 13 (109-123); Karin Schöpflin: YHWH's Agents of
Doom. The Punishing Function of Angels in Post-Exilic Writings of the Old Testament

(125—137); Pancratius C. Beentjes: Satan, God, and the Angel(s) in 1 Chronicles
21 (139—154); Friedhelm Hartenstein: Cherubim and Seraphim in the Bible and in the

Light of Ancient Near Eastern Sources (155-188); Karin Schöpflin: God's Interpreter.
The Interpreting Angel in Post-Exilic Prophetic Visions of the Old Testament (189—

203); Stefan Beyerle: Angelic Revelation in Jewish Apocalyptic Literature (205—223);
Irene Nowell: The «Work» of Archangel Raphael (227-238); Beate Ego: The Figure of
the Angel Raphael According to his Farewell Address in Tob 12:6—20 (239—253); Fried-
rich V. Reiterer: An Archangel's Theolog}'. Raphael's Speaking about God and the
Concept of God in the Book ofTobit (255—275); J. Edward Owens: Asmodeus: A Less
Than Minor Character in the Book ofTobit. A Narrative-Critical Study (277—290);
Tobias Nicklas: Angels in Early Christian Narratives on the Resurrection ofJesus. Cano-



Rezensionen 191

nical and Apocryphal Texts (293-311); Hans Klein: The Angel Gabriel According to
Luke 1 (313—323); Dominika A. Kurek-Chomycz, Reimund Bieringer: Guardians of
the Old at the Dawn of the New. The Role of Angels According to the Pauline Letters
(325—355); Georg Gäbel: Rivals in Heaven. Angels in the Epistle to the Hebrews (357—

376); Albert L.A. Hogeterp: Angels, the Final Age and 1—2Corinthians in Light of the
Dead Sea Scrolls (377—392); Christoph Berner: The Four (or Seven) Archangels in the
First Book of Enoch and EarlyJewish Writings of the Second Temple (395—411); Dar-
rell D. Hannah: Guardian Angels and Angelic National Patrons in Second Temple
Judaism and Early Christianity (413-435); Stefan Schreiber: The Great Opponent. The
Devil in Early Jewish and Formative Christian Literature (437-457); Kelley Coblentz
Bautch: Heavenly Beings Brought Low. A Study of Angels and the Netherworld (459-
475); Jan Dochhorn: The Motif of the Angel's Fall in Early Judaism (477—495); Cecilia
Wassen: Angels in the Dead Sea Scrolls (499—523); Christopher Begg: Angels in the
Work of Flavius Josephus (525—536); Christopher Begg: Angels in Pseudo-Philo (537—

553); Rimon Kasher: The Conception of Angels in Jewish Biblical Translations (555—

584); Jacques Van Ruiten: Angels and Demons in the Book of jubilees (585—609); Thomas

J. Kraus: Angels in the Magical Papyri. The Classic Example of Michael, the Archangel

(612—627); Bill Rebiger: Angels in Rabbinic Literatur (629—644); Husain Kassim:

Nothing can be Known or Done without the Involvement of Angels. Angels and An-
gelology in Islam and Islamic Literature (645—660); Jutta Dresken-Weiland: Angels in
Early Christian Grave Inscriptions (663-670); Michael Ernst: Angels in Orthodox
Religious Practice and Art (671-693); Uwe Wolff: The Angels' Comeback. A Retrospect
at the Turn of the Millenium (695—714).

Abbildungen sind nur den Beiträgen von A.A. Fischer und von F. Hartenstein
beigegeben. Vergleicht man diesen vierten Band des «Yearbook» mit den drei Vorgängerbänden

(2004: «Prayer from Tobit to Qumran»; 2005: «The Book of Wisdom in
Modern Research. Studies on Tradition, Redaction, and Theology»; 2006: «History and

Identity. How Israel's Later Authors Viewed Its Earlier History»), so fallen nicht nur
der gewachsene Umfang und die Ausdehnung der behandelten Zeiten und Räume

(vom Alten Orient bis zum mittelalterlichen Islam) auf, sondern auch eine gewisse
Redundanz einzelner Themen bei gleichzeitigen Lücken in anderen, durchaus zur Nachbarschaft

der deuterokanonischen Literatur zählenden Bereichen (vgl. z.B. vier Beiträge zu
Tobit, aber kein Beitrag zu Philo von Alexandria oder zur Septuaginta). Querverweise
zwischen den einzelnen Beiträgen fehlen leider ebenso wie ein Autoren-, Sach- und
Stellenregister. Gerade letzteres wäre der Benutzbarkeit eines solch monumentalen und
interessanten, aber auch disparaten Werkes zugute gekommen. Abgesehen von diesen
eher formalen Mängeln bietet der Band ein gutes literatur- und religionsgeschichtliches
Propädeutiken für die eingangs zitierte bleibende theologische Denkaufgabe, vor welche
die biblische Rede von den Engeln stellt. Wie das umfangreiche, inzwischen bekannte
und zum Verstehen der Bibel und ihrer Welten unverzichtbare nichtkanonische jüdische

und frühchristliche Textmaterial aus hellenistisch-römischer Zeit, aber auch die
lebensweltlichen Begegnungen mit «Engeln» zeigen, lässt sich die Rede von den Engeln
kaum auf einen «Privatgebrauch» oder die Liturgie beschränken, wie dies Friedrich
Schleiermacher vorschwebte (Der christliche Glaube, zweite Ausgabe 1830/1831,
§43). So sind die in den kanonischen und apokryphen Schriften ausdrücklich mit den

Engeln verbundenen theologischen Probleme der Schöpfung, der Freiheit des Men-



192 Rezensionen

sehen, der Zerbrechlichkeit menschlichen Lebens, des Umgangs mit Wissen oder eines
Lebens nach dem Tod wohl kaum je in dieser Zeit erledigt.

Markus Witte, Frankfurt a.M.

Gabriele Boccaccini, John J. Collins (Hg.): The Early Enoch Uterature (Supplements to
the Journal for the Study ofJudaism 121), Brill: Leiden/Boston 2007. 374 S., EUR
125.-, ISBN 978-90-04-16154-2.

Der Sammelband zur frühen Henochliteratur entstand im Rahmen der seit rund 10 Jahren

intensivierten Bemühung, über das Stichwort <Henoch> Forscher verschiedener

Disziplinen an einen Tisch zu bringen. «Enoch has proven to be an effective tool for
tearing down long-standing walls of segregation. He is in fact an inter-canonical,
interdisciplinary characterpar excellence and as such requires an inter-canonical, inter-discipli-
nary approach by specialists of both Judaic and Christian Studies», begründet Gabriele
Boccaccini (University of Michigan), Hauptinitiator der Dialogbemühung, die

Fokussierung auf Henoch als Angelpunkt des Gesprächs (Einleitung, viii). Seit 2001

findet in einem zweijährigen Rhythmus ein <Enoch Seminar) statt, wobei als Tagungsbände

bisher The Origins of Enochic Judaism (Torino 2002), Enoch and Qumran Origins

(Grand Rapids 2005) und Enoch and the Messiah Son ofMan (Grand Rapids 2007) erschienen

sind. Für den akademischen Nachwuchs wird seit 2006, ebenfalls in zweijährigem
Rhythmus, ein <Enoch Graduate Seminar) organisiert. Geht es bei diesen Henochkon-
ferenzen einerseits darum, ein generelles Forum für Forschungsarbeiten zur (Second

Temple Period) (und z.T. darüber hinaus) zu bieten, bleibt es andererseits — wohl nicht
zuletzt aufgrund von Boccaccinis eigener pointierter These zu einem (Enochic Judaism)
— ein Anliegen, den Fokus spezifisch auf die Henochliteratur (insbesondere die Schriften

von 1 Henoch) und deren religionsgeschichtliche Einbettung zu richten.
Wie es der Titel sagt, widmet sich der hier besprochene Band vorwiegend dem

letztgenannten Bemühen. Die Beiträge stammen diesmal nicht von einer Tagung; sie dienen
dem Zweck «to summarize and intensify the results of the first two Enoch Seminars»

(ix). Umrahmt von einer Einleitung (G. Boccaccini) und einem Schlussteil bestehend aus
einer zusammenfassenden Auswertung (F. Garcia Martinef) und einer Bibliographie mit
Arbeiten zur Henochliteratur ab dem Jahr 2000 (J. Waddell), werden in 16 Beiträgen
bestehende Thesen kritisch gesichtet, modifiziert oder verteidigt, aber auch einige neue
Ideen präsentiert. Wie es die folgende Kurzzusammenfassung zeigt, streifen die Arbeiten

unterschiedlichste Themen und Fragenkomplexe. Skeptisch stellt J.C. l'anderKam
im ersten Beitrag die Frage nach der Möglichkeit in den Raum, angesichts der lückenhaften

Quellenlage überhaupt klare Kategorisierungen vorzunehmen und
Entwicklungslinien zu postulieren, was die frühjüdische Religionsgeschichte angeht. Die zwei
darauffolgenden Beiträge von MM. Knibb und E.T. Stuckenbruck, die in sorgfältiger Manier

den Handschriftenbefund zu 1 Henoch aufarbeiten (im Rahmen einer Gesamtsicht

wird z.B. erstmals auch ausführlich auf XQpapEnoch eingegangen), mahnen zu
Vorsicht, was die Rede von (1 Henoch) als Textkorpus angeht, der in frühjüdischer Zeit
in dieser Form noch gar nicht existiert hat. Deutlich weniger zurückhaltend als die
ersten drei Autoren skizziert A. Bedenbender, der in seinen Arbeiten Boccaccini folgend die
Existenz eines seit persischer Zeit existierenden (Enochic Judaism) postuliert, einmal
mehr seine These einer (Mosaisierung) des Henochjudentums im 2. Jh. v.Chr. Kritisch



Rezensionen 193

streicht G.W.E. Nicke/sburg demgegenüber heraus, dass der <unmosaische> Charakter
der frühen Henochschriften nicht vorschnell mit <anti-mosaisch> gleichgesetzt werden
dürfe. Ein Aufsatz von P. Sacchi deckt im Band die Kalenderthematik ab. Der Beitrag
bietet nicht in erster Linie eine Bestandesaufnahme zur komplexen Thematik; er legt
primär Sacchis (und auch Boccaccinis) sehr bestimmte Vorstellungen darüber dar, wie
es sich mit der Entwicklung des jüdischen Kalenders verhalten hat. Die Arbeit von K.

Koch veranschaulicht, wie die Frage nach dem Wachstum des Textkorpus zu interessanten

Ergebnissen fuhren kann. Seines Erachtens Hesse sich das Astronomische Buch mit
seinen mesopotamischen Wurzeln als Einleitung dem Buch der Traumvisionen
voranstellen. Der resultierende Text unterstreiche, dass «the basic cosmic structure estab-
Hshed by the creator will outlast the history of this world as well as the universal
judgment at its end» (137). Wie Texte innerhalb von 1 Henoch auf ältere Schriften und die

Konzeptionen, welche diese kolportieren, aufbauen, ist ebenfalls Thema im Beitrag
von H.S. Kvanvig. Er untersucht insbesondere, wie die Wochenapokalypse den Kerngedanken

einer kosmischen GesetzHchkeit mit der Idee eines Kollapses der kosmischen
Ordnung verbindet. Der Weisheitsthematik widmen sich mit komparativem Fokus die

Beiträge von B.G. Wright IIIund E. Tigchelaar. Wright präsentiert, wie bereits in anderen

Publikationen, einen Vergleich zwischen 1 Henoch und dem Sirachbuch; die Trägerkreise

beider Schriften sind nach ihm im priesterHchen Miüeu anzusetzen. Tigchelaar
zieht die in Qumran gefundenen Schriften 4Qlnstruction und Mysteries zu einem
Vergleich heran. Einen guten Eindruck darüber, wie in der Sekundärliteratur das Verhältnis
der Henochschriften zu Tempel und Priesterschaft bestimmt wird, vermitteln die
Arbeiten von D.W. Suterund M. Himmelfarb. Dass \randerKam (20) und Piovanelli (278) in
ihren Beiträgen en passant bemerken, dass gerade aus dem Wächterbuch keinerlei Kritik

am Jerusalemer Tempel und an dessen Priesterschaft herauszulesen sei, widerspricht
allerdings dem Bild, das Suter und Himmelfarb zeichnen. Das letzte Wort zum Thema
dürfte damit noch länger nicht gesprochen sein. P. Tillerund P. Piovanelli fragen in ihren
Beiträgen je nach der gesellschaftlichen Verankerung der Verfasser der frühen He-
nochtexte. Tiller bietet eine ausführliche Beschreibung der historischen Grosswetterlage.

Wenn er sodann die einzelnen Henochtexte charakterisiert, kolportiert er die
üblichen Zuschreibungen. Sein Ergebnis bleibt insofern negativ, als er sich aufgrund
methodischer Bedenken dagegen verwehrt, von den einzelnen frühjüdischen Texten
direkt auf die Existenz widerstreitender Gruppierungen zu schüessen. Anders als Tiller
stellt PiovanelH die Analyse der Quellentexte ins Zentrum und untersucht — dabei den
rhetorischen Ansatz von V.K. Robbins aufgreifend — exemplarisch das Wächterbuch.
Piovanellis Beitrag zeigt, dass eine sorgfältige Textanalyse für die Interpretation der
Texte essentiell ist. Dass er zum Schluss kommen kann, hinter dem Wächterbuch gelte
es schamanische Kreise zu vermuten, lässt dagegen erkennen, dass noch ein beträcht-
Hcher methodischer Klärungsbedarf besteht. Die beiden letzten Beiträge des Hauptteils
widmen sich der durch Boccaccinis Arbeiten aufgeworfenen Frage nach der
Verhältnisbestimmung zwischen einem (Enochic Judaism) und der Qumrangemeinschaft.
Während J.J. Collins die «Enochic/Essene Hypothesis», wie Boccaccini sie im Buch Beyond

the Essetie Hypothesis (Grand Rapids 1998) präsentiert, im Anschluss an eine for-
schungsgeschichtHche Einbettung einer grundsätzHchen Kritik unterzieht, verteidigt G.
Boccaccini nochmals deren Grundzüge.

Der vorgestellte Band bietet kaum die reflektierte Standortbestimmung zur He-



194 Rezensionen

nochforschung, die sich nach den Jahren des Gesprächs und für einen Sammelband,
der nicht einfach Tagungsbeiträge veröffentlicht, eigentlich aufgedrängt hätte. Obwohl
einige Artikel der Leserschaft durchaus den aktuellen Diskussionsstand zu gewissen
Fragen darlegen, irritiert die Spannung zwischen Arbeiten, welche zentrale Punkte
hervorheben, die es für weiterführende Untersuchungen der Texte zu beachten gilt, und
Arbeiten, deren Verfasser nicht bereit zu sein scheinen, den geäusserten Bedenken und

Kritikpunkten ernsthaft Gehör zu schenken. Dennoch gilt es den Band als Dokumentation,

wie zurzeit diskutiert und argumentiert wird, unbedingt wertzuschätzen. Stärken
wie Schwächen einzelner Beiträge mögen dazu anhalten, die Erforschung der Texte
und insbesondere das Gespräch weiterzuführen — auch falls künftig statt des hypothetischen

<Henochjudentums> wieder vermehrt die Texte selbst ins Zentrum des Diskurses

rücken sollten. Nicht ohne Grund wird es Garcia Martinez am Ende des Bandes

zum Votum gedrängt haben, dass es an der Zeit sein könnte «to verify the existence of
a sociological community behind the literary compositions which are the Enochic
works, or to disprove totally its existence and dismiss it as a scholarly construct.» (334)

Veronika Rachmann, Zürich

«Jesus von Nazareth» kontrovers. Rückfragen an Joseph Ratzinger, mit Beiträgen von Karl
Kardinal Lehmann, Christoph Kardinal Schönborn, Adolf Holl, Klaus Berger,
Karl-Heinz Ohlig, Albert Franz, Paul Weß, Michael Plattig, Michael Gerwing,
Hermann Häring, Hans Küng, Hans Albert, Horst Jürgen Helle, Ernst Axel Knauf, Bd.
1, LIT-Verlag: Berlin/Münster 22007. 168 S., EUR 17.90, CHF 27.80, ISBN 978-3-
8258-0599-9 (D), ISBN 978-3-03735-174-1 (CH).

Bei der vorliegenden Publikation handelt es sich um einen durch den Verleger und
Chefredaktor des LIT Verlags zusammengetragenen Sammelband, der erste öffentliche
Stellungnahmen zum päpstlichen Jesus von Nazareth (2006) — vom Pressetext über die
Rezension bis hin zur schriftlichen Rückfrage - in sich vereint. Eine Lesehilfe liefern
die Herausgeber durch eine lose Dreiteilung - I. Zur Einführung, II. Theologische
Rückfragen und III. Jenseits der Theologie — und konzedieren dabei des Bandes «Un-
vollständigkeit» (161). Ein zweiter Sammelband folgte in diesem Jahr; abgesehen von
monographischen Stellungnahmen ist dies bereits der vierte im deutschsprachigen
Raum. Der eklektischen Sammlung entsprechen zahlreiche thematische Überschneidungen

der vierzehn Beiträge; im Folgenden seien die wichtigsten drei thematischen

Brennpunkte besprochen.
Der Beitrag Schönborns (9—17) stellte in seiner italienischen Fassung das päpstliche

Jesusbuch, im Rahmen einer im Vatikan abgehaltenen Pressekonferenz, erstmals der
Öffentlichkeit vor. Der Kardinal hält darin nicht nur den zentralen Ertrag des Buches
fest, sondern liefert gleichsam seine Einschätzung über dessen Bedeutung im Horizont
historischer Bibelkritik der letzten 200 Jahre mit. Der Papst habe die eingeführte Antithese

von historischem Jesus und dem Christus des Glaubens überwunden, so der
Kardinal. Ausgehend von einem Gespräch mit dem Rabbiner Jacob Neusner sei dieser zur
Einsicht gelangt, dass nicht die Kirche, auch nicht der Apostel Paulus einen sanften,
liberalen, prophetischen, apokalyptischen oder wie sonst immer gearteten Wanderprediger

aus Galiläa zum Gottessohn hochstilisierte, sondern dass Jesus selber in seinem

ganzen Tun und Reden bereits einen Anspruch gestellt habe, der nur Gott zustehe. Sein



Rezensionen 195

Werk sei daher ein symphonischer Versuch, die Stimmigkeit der historischen Gestalt
mit der göttlichen anhand der vier Evangelien darzustellen. Diese Synthese zwischen
Ratio und Fides, zwischen Historie und Dogmatik, ja, zwischen dem Theologen Joseph
Ratzinger und dem obersten Hirten Benedikt XVI. nimmt zwar in der Tat eine
herausragende Stellung ein, sie ist allerdings nicht umsonst zu haben.

In den Worten von Rudolf Schnackenburg expliziert Ratzinger im Vorwort seinen
hermeneutischen Schlüssel wie folgt: «Ohne Verankerung in Gott bleibt die Person

Jesu schemenhaft, unwirklich und unerklärlich» und folgert: «Das ist auch der
Konstruktionspunkt dieses meines Buches: Es sieht Jesus von seiner Gemeinschaft mit
dem Vater her, die die eigentliche Mitte seiner Persönlichkeit ist, ohne die man nichts
verstehen kann und von der her er uns auch heute gegenwärtig wird» (12). Indem er

nun von Christus her die Schrift deutet, bekennt er sich zu einer christologischen und,
wie er sagt, einen Glaubensentscheid voraussetzenden Hermeneutik. Das mag seitens
eines Papstes, der sich wiederholt und zuletzt prominent in der Regensburger Rede auf
Vernunft beruft, erstaunen. Kritisieren tun ihn diesbezüglich Berger (27—40), Franz
(49—63) und am scharfsinnigsten Albert (129—141). Letzterer, der sich eingehend mit
der Ratzinger'schen Methodik beschäftigte, moniert, dass derlei spiritualistisches und
mythisches Denken stützende Metaphysik nicht nur den Vernunftgebrauch einschränke,

sondern darüber hinaus für diejenigen, die sich nicht zu einem solchen Glaubensentscheid

durchzuringen wüssten, fragwürdig werde, was Ratzinger eigentlich unter
«Verstehen» verstehe.

Weiter expliziert Ratzinger im Vorwort die Notwendigkeit einer Ergänzung der
historisch-kritischen Methode hin zu einer «theologischen Exegese», die er durch die
Hinzunahme der sogenannten «kanonischen Exegese» gewährleistet sieht (17). Kritisieren

tun ihn diesbezüglich Ohlig (41—47), wiederum Franz (49—63), Weß (65—84) und
am scharfsinnigsten Häring (109—120). Die in den USA und vor dem Hintergrund
synchroner Textbetrachtung entstandene «kanonische Methode» greife aus den endlosen
Intertexten der Bibel das Textgewebe des christlichen Kanons heraus, wobei Häring lu-
zide daraufhinweist, dass damit auf ein ausserbiblisches Prinzip zurückgegriffen werde,
denn die neutestamentlichen Einzelschriften wussten noch nicht um den späteren
Kanon. Diese Methode mit ihrer übergreifenden Perspektive könne zwar ihren Sinn
haben, setze jedoch voraus, dass man sich mit der Vielfalt von Jesusbildern und Aspekten,
ja Widersprüchen der einzelnen Dokumente auseinandersetzen müsse. Just dieser Vielfalt

würde sich der Papst durch eine spekulative Überhöhung und Ausweitung des

Ansatzes entziehen, dadurch nämlich, dass er unter Berufung auf das Konzil plötzlich von
der lebendigen Uberlieferung der «ganzen Kirche» spreche, womit er den verbindlichen
Christusglauben der katholischen Kirche zum eigentlichen Interpreten der Schrift
erhebe. Dies sei dann keine kanonische, sondern eine im katholischen Sinne dogmatische,

systemimmanente Methode, die dazu diene, unter Umgehung einer Schriftauslegung,

aus sich selbst heraus, die historische Bibelforschung in das Korsett altkirchlicher
Christologie zu zwängen.

Schliesslich äussert sich Ratzinger zur Autorenschaft und dem Genre seines Buches
im Vorwort wie folgt: «Gewiss brauche ich nicht eigens zu sagen, dass dieses Buch in
keiner Weise ein lehramtlicher Akt ist, sondern einzig Ausdruck meines persönlichen
Suchens cnach dem Angesicht des Herrn> [...]. Es steht daher jedermann frei, mir zu
widersprechen» (22). Dass sich mit diesem Buch allerdings sowohl der Theologe Rat-



196 Rezensionen

zinger als auch der Hirte Benedikt XVI. zu Wort meldet, gibt Anlass zu Kritik und
Befürchtungen. Plattig (85—96), aber insbesondere und wiederum Ohlig (41—47) etwa
schliessen angesichts binnenkatholischer Raster nicht aus, dass das (päpsdiche) Buch
doch zum lehramtlichen Leitfaden erhoben werden könnte, in welchem Fall sich die
katholische Theologie aus dem wissenschaftlichen Diskurs verabschieden würde. Holl
(19-23) und wiederum Häring (109-120) sehen das Hauptproblem des päpstlichen
Buches in einem hohen Verbindlichkeits- und exklusiven Geltungsanspruch, der anhand
einer Schwarz-Weiss-Strategie Dialoge unterbinde und die Veröffendichungen zur
Jesusfrage der vergangenen vierzig Jahre — insbesondere die befreiungstheologischen —

mit dem Urteil belegt, sie hätten versagt. Kardinal Lehmann (3—8) bezeichnet das

päpstliche Buch als ein wissenschaftlich fundiertes und frommes zugleich. Indem der

Theologe Ratzinger die Antithese des historischen Jesus und des Christus des Kirchendogmas

versöhnt — und zwar im Rahmen von Vernunft und Wissenschaft - erweist
sich Benedikt XVI. als ein Hirte, der den verlorenen (göttlichen) Sohn zur rechten Zeit
und im missionarischen Interesse in den Schoss seiner ihm anvertrauten katholischen
Kirche zurückzuholen weiss.

Obschon der Sammelband durch seinen Zufallscharakter, die thematischen Uber-
schneidungen sowie die qualitativen Linterschiede der Beiträge enttäuscht, dürfte er —

und insbesondere die Beiträge von Häring und Albert — dennoch solche interessieren,
die sich mit der historischen Jesusfrage einerseits und der Christologie andererseits,
aber auch mit dem wissenschaftlich-spirituellen Schaffen des Papstes beschäftigen.

Gabriella Gelardini, Basel

Ulrich Ruh (Hg.): Das Jesusbuch des Papstes — Die Debatte (Herder Spektmm 5938), Her¬

der: Freiburg i.Br. 2008. 208 S, EUR 9.95, CHF 18.90, ISBN 978-3-451-05938-4.

Im vorliegenden Band hat der Herausgeber zweiundzwanzig eigens dazu eingeladene
Autorinnen und Autoren zu einer «persönlichen Stellungnahme» zum Jesusbuch des

Papstes gebeten. Zu Wort kamen hierbei Vertreter sowohl von kirchlichen als auch

nichtkirchlichen Berufsfeldern, namentlich Universitätstheologen, (Kirchen)Politiker
und Journalisten. Unter ihnen befinden sich Katholiken wie Protestanten, und auch ein

jüdischer Autor ist vertreten. Die unterschiedlichen Stellungnahmen würden ein Licht
auf die religiös-kirchliche Gegenwarts situation werfen und zum Weiterdenken anregen,
so die Einschätzung des Herausgebers, des promovierten Theologen und Chefredaktors

der Monatshefte für Gesellschaft und Religion «Herder Korrespondenz». Im
Folgenden seien je drei zustimmende wie kritische und invers angeordnete Blitzlichter zu
den Themen Kirchenpolitik, Exegese und Jesusforschung der im Übrigen kurz gehaltenen
und alphabetisch geordneten Beiträge festgehalten.

Der Systematiker Hans-Joachim Höhn fragt sich, ob der Papst mit seinem Jesusbuch

nun endlich die «Regierungserklärung», die programmatische Bestimmung seines

Pontifikats, vorgelegt habe, der er sich bis anhin entzog. Dass dem so ist, bezweifelt die

Kirchenpolitikerin Dagmar Mensink nicht, denn mit seinem Jesusbuch habe der Papst
der Öffentlichkeit sein Alterswerk, seine Summa über den Kern des christlichen Glaubens,

verbunden mit dessen unmissverständlichem Anspruch, vorgelegt. Es sei

Weltdeutung, ethischer Kompass und Hoffnung über den Tod hinaus, womit der Papst die
Latte für die christliche Katechese und den interreligiösen Dialog gleichermassen hoch



Rezensionen 197

gehängt habe (59.105.114).
Der Alttestamentlicher Erich Zenger zeigt sich davon beeindruckt, dass der Papst

ein pointiert bibeltheologisches Buch geschrieben habe und die Bibel somit in ihren
zwei Teilen unmissverständlich als Quelle und Massstab allen christlichen Redens —

weit vor Konzilstexten und Enzykliken — positioniert habe. Die von Antijudaismen
weithin freie und hermeneutisch stark von den Kirchenvätern geprägte Schrift habe die
Bibel und ihr Studium ganz im Sinne des Zweiten Vatikanum wieder zum «Fundament»,

ja zur «Seele» der päpstlichen und somit kirchlichen Lehre erhoben. Von dieser

programmatischen Ausrichtung zeuge nicht zuletzt der Umstand, dass der Papst sein

Vorwort auf den 30. September 2006 datierte, also auf das «Fest des Heiligen Hieronymus»,

der weitum als bedeutendster Bibelwissenschaftler der Alten Kirche gilt (187—

188.193).
Eine Reihe Autoren begrüssen das päpstliche Programm geradezu emphatisch, den

historischen Jesus mit dem gepredigten Christus versöhnt zu haben. Am ausführlichsten

tut dies einmal mehr der Neutestamentier Klaus Berger. Die Exegeten hätten Jesus
und die Dreifaltigkeit über Jahrhunderte «zerdehnt», das heisst sie hätten mit einer sehr

langen Geschichte zwischen Jesus und den trinitarischen Bekenntnissen gerechnet.
Der Papst hingegen würde daran festhalten, dass die christologischen Aussagen nicht
erst im Zuge einer langwierigen Vergottung Jesu, sondern vielmehr «explosionsartig»
entstanden seien. Dies bedeute nicht nur eine exegetische Revolution, sondern auch
eine frömmigkeitsgeschichtliche, denn damit sei Jesus für die Anbetung zurück gewonnen

(16).
Der Systematiker Georg Pfleiderer untersucht das Jesusbuch des Theologen Joseph

Ratzinger in seinem theologiegeschichtlichen Zusammenhang. Er sieht es in der
Traditionslinie des lutherischen Theologen Martin Kähler liegen, der die Grundunterscheidung

zwischen historischemjesus und geschichtlichem Christus Ende des W.Jahrhun¬
derts erstmals einführte, worauf sich im 20. Jahrhundert grosse Teile der protestantischen

Dogmatik stützten. Ratzingers Jesusbuch könne mithin als Versuch gelesen werden,

der Kählerthese im Licht ausgewählter historisch-exegetischer Forschung neue
Plausibiütät zu verschaffen. Wichtig festzuhalten wäre hier, dass der Papst zwar an
genannter Grundunterscheidung festhält, sie aber gerade zu überwinden sucht. Ob er dies

in anti- oder metahistorischer Vorgehensweise tut, oder ob es ihm um Glaubensgt-
schichte und nicht Geschichte geht, wie Zenger heraushebt (191), bedürfte weiterer
Klärung. Pfleiderer beklagt die in freundlichem Ton gehaltene Belehrung der
wissenschaftlichen Theologie durch den obersten Geistlichen der katholischen Kirche. Denn
hierdurch würde mit der Attitüde abgeklärter Weisheit das kritische Potential
wissenschaftlicher Theologie von Kirche und Glaube weggelenkt, hin zu einer vermeintlich
hyperkritischen Wissenschaft (138-139.141-143.147).

Da der Papst die ins 19. Jahrhundert zurückreichende Auseinandersetzung um die

«HeimholungJesu» nicht einmal streift, setzt der Rabbiner und Honorarprofessor Walter

Homolka mit einer exemplarischen Darstellung jüdischer (exegetischer) Entwürfe
der Leben-Jesu-Forschung an, beginnend mit Abraham Geiger und endend mit dem
kürzlich verstorbenen Ernst Ludwig Ehrlich. Er vermutet, dass gerade die «analoge»

Wirkung jüdischer und christlicher Leben-Jesu-Forschung ein Grund dafür sei, dass es

rationale Methoden der Exegese künftig schwerer haben werden im Vatikan, sei doch
der päpstliche Vernunftbegriff, indem er den Glauben voraussetzt, trügerisch. Wenn



198 Rezensionen

aber das Christentum irgendeinen bedeutsamen Anspruch auf die Wahrheit erheben

wolle, müsse es sich, und dies seit der Aufklärung, denselben Verfahren der Prüfung
und Verifikation wie die profanen Wissenschaften unterziehen. Der Rabbiner Geiger
habe das jüdische Verständnis von Vernunft gut zusammengefasst: «Durch
Erforschung des Einzelnen zur Erkenntnis des Allgemeinen, durch Kenntnis der Vergangenheit

zum Verständnis der Gegenwart, durch Wissen zum Glauben.» Demgegenüber
scheine das Jesusbuch des Papstes nahe legen zu wollen, man müsse genau umgekehrt
vorgehen (73—74.81.84).

Der Publizist Hubert Feichtlbauer bringt den päpstlichen postnaiven, postmodernen

Impetus kirchenpolitisch gemünzt auf den Punkt. Die päpstliche Vorstellung von
einer für alle Menschen und Völker verbindlichen Auslegung des Gotteswillens durch
Jesus, «nulla salus extra ecclesiam.» also, präsentiere sich in neuem Gewand. Konsequenter
und selbstsicherer könne man eine Theologie nicht entwickeln. Jesus war Gottes Sohn,
wesensgleich mit dem Vater, wusste dies von sich stets und bezeugte es auch, und wenn
in Rätseln, dann würde die von ihm gegründete Kirche diese deuten. Von solch einem

Papst, schliesst Feichtlbauer, seien keine couragierten Reformen, auch nicht in
Strukturfragen zu erwarten (37.41). Der jüngste Erlass Benedikt XVI., die Aufhebung der
Exkommunikation von vier Bischöfen (inklusive eines Holocaustleugners) der ultratra-
ditionalistischen Priesterbruderschaft St. Pius X. bestätigt diese düstere Einschätzung
nicht nur, er übertrifft sie sogar.

Was der Herausgeber verspricht, nämlich Licht auf die religiös-kirchliche
Gegenwartssituation zu werfen und zum Weiterdenken anzuregen, hält der vorliegende, in
formaler Hinsicht makellose Band. Zwar eignet sich aufgrund seiner persönlichen Anlage

nicht jeder Beitrag für die wissenschaftliche Diskussion, die lesenswerten Stücke
indessen wurden hier genannt.

Gabriella Gelardini, Basel

Morwenna Ludlow: Gregory of Nyssa. Ancient and [PostjModern, Oxford University
Press: Oxford 2007. x+314 S., £ 55.-, ISBN 978-0-19-928076-6.

L.'s Gregory beschäftigt sich einerseits mit der Frage, wieso Gregor von Nyssa (N.)
innerhalb der letzten fünfzig jähre so beliebt geworden sei (3) — der Grund ist nach L.,
dass N. ein produktiver und vielseitiger Theologe war, der Frömmigkeit mit Rationalität

verband, und auch dass N. aufgrund der Unklarheiten bezüglich seines literarischen
Nachlasses eine attraktive Herausforderung für (post)moderne Forscher darstellt (3f.)

—, wie auch andererseits mit dem Umgang (post)moderner Interpreten mit N., d.h. mit
der Frage, wie sich deren Interpretationen zu ihren übergreifenden theologischen oder

philosophischen Anliegen verhalten (5). L.'s Arbeit ist in zwanzig Kapitel gegliedert
und umfasst vier Themenkreise: Trinitätslehre (13—94), Menschwerdung/Soteriologie
(97-165), Sex, Gender und Körperlichkeit (163—227) und Theologie (231-291). Die
Schlussfolgerungen aus dem gesamten Text befinden sich im Schlussteil (279-291).

Im ersten Teil (Trinität) bespricht L. zuerst die N.-Interpretation von Torrance und
Jenson, und anschliessend von Zizioulas und (David) Brown. Sie kommt zum Resultat,
dass in deren Interpretationen eine Vielzahl von Faktoren, nicht zuletzt deren eigenes

theologisches Verständnis, eine Rolle spielten, dass aber vor allem der Fortbestand der

Opposition zwischen «Judentum» und «Hellenismus» (v. Harnack) und zwischen «öst-



Rezensionen 199

liche»> und «westliche») Trinitätstheologie (die sgn. «De Régnon-These» ist neuerdings
von Hennessy in Frage gestellt worden) für die N.-Interpretationen dieser vier Theologen

von Bedeutung sei. L. bestreitet aber die Gültigkeit traditioneller
theologiegeschichtlicher Schemata und beklagt hermeneutische Naivität, die N. «einfach für sich»

sprechen lassen möchte.
Im zweiten Teil arbeitet L. thematischer: Nacheinander kommen Christologie,

Erlösung, Spiritualität und Ethik an die Reihe. Sie stellt wiederum fest, welche Bedeutung
theologiegeschichtliche Schemata, z.B. bzgl. N.'s Abhängigkeit von Origenes, und
konfessionelle Loyalitäten für N.-Interpretationen haben. Gleichzeitig bemerkt L. aber,
dass insbesondere neuere Interpretationen von N.'s Theologie dessen bildliche Sprache

emster nehmen und seine Theologie auch ganzheitlicher lesen, d.h. ohne allzu

streng zwischen Spiritualität und Dogmatik zu unterscheiden (156-159). Dabei hebt L.

vor allem den Beitrag von Coakley hervor, die zusammen mit (Rowan) Williams zu
ihren bevorzugten N.-Interpreten gehört.

Im dritten Teil geht es um «Sex, Gender, and Embodiment» mit Unterabteilungen
zu Feminismus und den Kirchenvätern {sie), der Erschaffung der Menschheit nach dem
Abbild Gottes, Jungfräulichkeit und zu Macrina, der Schwester N.'s. L. beschreibt hier
eine allgemeine Tendenz in der feministischen Interpretation der Kirchenväter und

spezifisch von N., zu immer stärker literaturwissenschaftlichen Interpretationen zu
kommen («literary turn»), die gendersensitiv sind und die Agenda feministischer Theologie

weiterführten und so dem Werk N.'s immer gerechter würden. Z.T. sieht L. diese

Tendenz in der feministischen N.-Interpretation sogar als eine konsequente Weiterführung

feministischer Anliegen, sogar gegenüber früheren Feministinnen wie Daly und
Ruether (220—227). L. merkt aber auch an, dass eine literarische Interpretation N.'s
ohne Bezug zur Theologie unvollständig wäre (227) und widmet sich im letzten Teil
demzufolge theologischen Interpretationen N.'s.

Im vierten Teil werden die N.-Interpretation von Scott Douglass, John Milbank,
und Sarah Coakley besprochen. Im Allgemeinen hebt L. deren erneutes Interesse an
der epistemologischen und hermeneutischen Bedeutung von N.'s Epektasis und damit
an der Verbindung zwischen theologischer Reflexion und Praxis (Spiritualität) hervor.
Zudem betont sie, dass diese postmodernen Interpretationen - anders als «moderne»

analytische Interpretationen — für ihre Interaktion mit der christlichen Vergangenheit
bewusst ein «Gesprächsmodell» («conversational model)), 277) verwendeten und sich

so besser der Gefahren anachronistischer Interpretationen bewusst seien. Dies führt L.
aber wieder zu einer ihrer Leitfragen: Wie genau verwenden heutige theologische
Entwürfe die Einsichten N.'s? (278).

Zum Schluss (279-291) hält L. fest, dass N.-Interpretationen nach drei
theologiegeschichtlichen Modellen, die alle mit der jeweiligen Theologie des Proponenten
zusammenhingen, eingeteilt werden könnten: einem statischen (es gibt keine eigentliche
Entwicklung, nur die stringente Entfaltung eines Offenbarungsdepositums, z.B. Zi-
zioulas), einem reformatorischen (es gibt ein «goldenes Zeitalte»), zu dem zurückgekehrt

werden soll, z.B. Jenson, Torrance), und einem adaptiven Modell (es gibt
Entwicklungen über die Zeit, die aber nicht ohne Weiteres gut oder schlecht sind; Wahrheit
kann in verschiedenen Kontexten gefunden werden, z.B. Milbank, Coakley, Williams).
Darüber hinaus formuliert L. die These, dass N. seine Texte bewusst offen und
mehrdeutig formuliert habe, aber zugleich davon überzeugt gewesen sei, dass die Einbettung



200 Rezensionen

der Theologie in eine übergreifende Reise von den Menschen zu Gott ein interprétatives
Chaos vermeiden würde.
Damit hat L. einen interessanten Band vorgelegt, der eine wichtige hermeneutische

Frage anspricht; die Beobachtung rezeptionsgeschichtlicher Fragen ist nicht nur für die

Auslegung der Bibel, sondern auch für die Interpretation der Kirchenväter von grosser
Bedeutung. Wegen dieser hermeneutischen Fragestellung ist L.'s Buch auch für Leser,
die sich nicht primär für N. interessieren, eine hilfreiche Lektüre.

Es lassen sich aber auch Fragen stellen. Wie angedeutet, formuliert L. am Ende des

Buches eine eigene These zur Hermeneutik von N. Diese These wurzelt weitgehend in
der anderswo veröffentlichten Nyssa-Interpretation L.'s. Da diese eigene Interpretation

aber nicht weiter dargestellt wird, bleiben sowohl die Entwicklung der These wie
auch ihre Begründung in den Werken N.'s etwas unklar — dies trifft auch auf manche
kurze auswertenden Bemerkungen am Ende mehrerer Kapitel zu (z.B. 219.253.265

usw.). Dazu kommt, dass L. nur mit einer relativ engen Auswahl (fast ausschliesslich)
englischsprachiger Autorinnen arbeitet (7). Sie erklärt ihre Auswahl zwar, aber der
anglophone Fokus macht das Buch doch etwas einseitig und schränkt seine Reichweite ein.

Trotz der genannten Einwände bleiben aber die Fragen, die L. stellt, historiographisch
und theologisch bedeutsam und sollten aufgenommen werden.

Peter Pen Smit, Bern

Christine Christ-von Wedel, Urs B. Leu (Hg.): PLrasmus in Zürich. Eine verschwiegene
Autorität, Verlag Neue Zürcher Zeitung, Zürich 2007, 480 S., ca. 50 Illustr., CHF
58.-, ISBN 978-3-03823-302-2.

Der vielfältige und andauernde Einfluss des Erasmus im Zürich des 16. Jahrhunderts
ist das Thema dieses Sammelbands von 13 Forschungsbeiträgen, deren Ergebnisse sich
in überaus glücklicher Weise ergänzen. Nach einem Vorwort von E. Campi umreisst
die Mitherausgeberin C. Christ das Forschungsprogramm (I). In einem «Vorspiel» (II)
informieren W. Gysel über «das Chorherrenstift am Vorabend der Reformation» sowie
B. Helbling über Gegner der Zürcher Reformation, die sich z.T. ebenfalls auf
Argumente des Erasmus stützen. Das Hauptgewicht liegt auf je fünf Beiträgen unter
«Reformation» (III) und «Schule und Gelehrsamkeit» (IV). Eindringlich untersucht werden
neben Zwingli auch dessen Mitarbeiter Qud, Pellikan, Bibliander) sowie die nachfolgenden

Generationen (Bullinger, Gwalther d. Ä. und d.J.).
Anhand von gedruckten und archivarischen Quellen wird facettenreich nachgewiesen,

wie die Zürcher die Ideen des Erasmus während vielerJahrzehnte dankbar aufnahmen

und weiterverbreiteten. Vorgelegt werden: Zwingiis Erasmus-Lektüre (U. Leu),
Juds popularisisierende Verdeutschung von Erasmus-Schriften (S. Frech), Bullingers
Predigtkommentare mit kritiklos übernommenen längeren Passagen aus Erasmus (D.
Clavuot-Lutz), Erasmus-Lob — und milderer Tadel — bei Gwalther d. Ä. (K. Rüetschi),
die Täufer mit ihrer vielfältigen Nähe zu erasmianischen Gedanken (C. Scheidegger).
In Teil IV folgen: der Buchdruck mit zahlreichen Auflagen von offensichtlich
marktkonformen Erasmus-Schriften zu vorwiegend pädagogischen Zwecken (U. Leu), Bib-
lianders Türkenschrift (G. Christ), private oder publizierte Speicherung enzyklopädischen

Wissens mittels der Loci-Methode des Erasmus (U. Leu) sowie die bisher kaum
bekannten inschriftlichen Lobgedichte von Gwalther d.J. auf die Geistesgrössen in der



Rezensionen 201

reformierten Schweiz, deren Reigen durch Erasmus und Melanchthon angeführt wird
(K. Rüetschi). Noch nicht genannt ist der umfangreichste (90-seitige) Beitrag von
C. Christ-von Wedel, der den Teil III eröffnet und im Folgenden eingehender besprochen

werden soll; die hier eingeschlagene Zielrichtung deckt sich weitgehend mit den
anderen Beiträgen.

Christ tritt an gegen das Urteil eines tiefen Grabens zwischen Humanismus und
Reformation. Auf der einen Seite lebte Erasmus, der seinen Schülern vor der Arbeit am
Bibeltext die innere Vorbereitung durchs Gebet anrät, aus einer christozentrischen
Spiritualität, die allerdings unberührt bleibt von der Erfahrung eines Ringens um Gottes
Erbarmen. Auch Höllenangst und Werkgerechtigkeit waren ihm immer fremd. Auf der
anderen Seite praktizierten die Zürcher die erasmianischen Methoden. Auch wähnten
sie sich einig mit dessen Verständnis der Rechtfertigungslehre. Und mit der Übersetzung

der «Paraphrasen» ins Deutsche (1541) verstärkten sie Erasmus' Rolle als

Erbauungsschriftsteller, ohne diese einzig zugängliche volkssprachliche Gesamtkommentie-

rung des Neuen Testaments durch ein eigenes Äquivalent zu ersetzen.
Auch die Distanzierungen hüben und drüben werden anhand der Quellen

dokumentiert. Dabei zeigt sich, dass nicht die Zürcher Reformatoren sich von Erasmus
abwandten, sondern Erasmus ihnen sein Vertrauen entzog, was die Zürcher nicht akzeptieren

(und teilweise auch nicht wahrnehmen) wollten. Christs seismographisches
Gespür beim Heranziehen vielfältigster Quellen ermöglicht Einblicke auf inhaltlich-theologischer

wie auch auf psychologischer und charakterlicher Ebene, die tiefer gehen als

die Erklärungsversuche im 16. Jh. und in der seitherigen Forschung. Die sensible
Darstellung verzichtet auf platte Erklärungen und überlässt einige Urteile dem Leser und
der zukünftigen Forschung. Als neue Leitplanken zur Beurteilung nennt sie u.a. die

Skepsis des Historikers Erasmus, dem eine Wiederherstellung der reinen apostolischen
Zeit weder realistisch noch wünschbar erschien; er sah die Bibel als Zeugnis von Gottes
Offenbarung und als Richtungsweisung für spätere Generationen, aber nicht als

Sammlung von unveränderlichen Normen. Zuweilen war Erasmus auch bibelnäher als

die Zürcher, die sich vom Neuplatonismus der Renaissance beeinflussen Hessen

(Beispiel: ZwingHs Überzeugung von der SeHgkeit edler Heiden). Dass trotz unterschiedh-
cher Sichtweisen, Missverständnissen und Verletzungen kein konfessioneller Hass
sichtbar wird, sei als «hohe menschhche Kompetenz aller BeteiHgten» zu werten.

Auch wer — wie der Rezensent - Erasmus und den christlichen Humanismus zu den
eher unheimHchen Zeugen des Reiches Gottes zählt, ist beeindruckt durch die sorgfältige,

liebevolle und innovative Arbeit, die eine präzise historische Sichtweise glücklich
mit dem Achten auf theologische Fragestellungen verbindet. Der leise Triumph, der
aus der Präsentation von bisher zu wenig beachteten Quellen hervortönt, entspricht
dem erasmischen Charakter und ist zusammen mit den provozierenden Ergebnissen
dankbar zu ertragen. Zu bedauern ist, dass Christs subtile Nachzeichnung der Diskussionen

um den freien Willen (und um das Abendmahlsverständnis) den ursprünghchen
«Sitz im Leben» der Prädestination als einer tröstlichen Botschaft nicht berücksichtigt.

Ein ausgiebiger Anmerkungsteil, die Bibüographie und die Register laden ein zur
eigenen Weiterarbeit. Auch die schöne Aufmachung des grossformatigen und grosszügig
bebilderten Buches sowie der moderate Preis - ein Danke an die zahlreichen Geldgeber!

- dürfen begeistern. Dem Buch ist eine weite Beachtung bei Wissenschaftlern und



202 Rezensionen

interessierten Laien zu wünschen.
Edgar Kellenberger, Oberwil

Veronika Hoffmann: Vermittelte Offenbarung. Paul Ricoeurs Philosophie als Herausfor¬

derung der Theologie. Matthias Grünewald Verlag: Ostfildern 2007. 316 S., ELIR
35.-, ISBN 978-3-7867-2650-0.

1. Die Thematik der Vermittlung von Gottes Wort weckt — zumindest in der protestantischen

Theologie — immer noch den Verdacht, es liege natürliche Theologie vor. Allzu
schnell vermutet man dabei eine Marginalisierung des Wirkens des Heiligen Geistes
bzw. die Gefahr, man wolle den Glauben nur als anthropologisches Vermögen verstehen

oder erklären. Mit der Rede von der Unmittelbarkeit des Handelns Gottes und von
seiner Selbstoffenbarung durch Jesus Christus im Heiligen Geist soll nicht zuletzt auch
die Autorität der biblischen Schriften gewährleistet und beglaubigt werden. Doch diese

Argumentationen sind brüchig geworden, zum einen, weil sie voraussetzen, was doch
durch Vermitdung — sei sie mittelbar oder unmittelbar - erst noch erreicht werden soll:

Glaubensgewissheit; zum andern, weil durch die Rede von der Selbstoffenbarung Gottes

eine irgendwie sich vollziehende Unmittelbarkeit behauptet wird, die einen
fundamentalistischen bzw. subjektivistischen Begründungszusammenhang impliziert.

Es ist das grosse Verdienst von V. Hoffmann, mit ihrer — von der Universität Münster

— prämierten Dissertation ein wenig Licht in diese Thematik offenbarungstheologischer

Behauptungsstrategien gebracht zu haben, und zwar sowohl in kritischer als

auch in systematisch produktiver Hinsicht. Aufgrund einer kritischen Rekonstruktion
der Vermittlungsphilosophie Paul Ricoeurs werden Leitmetaphern als Schlüssel für
eine plausible und sachgemässe Rede von der Offenbarung Gottes herausgearbeitet,
die gerade auch für die pneumatologische Dimension theologischen Denkens fruchtbar

werden kann.
2. Das Ziel der Abhandlung ist ein doppeltes: Einerseits soll gezeigt werden, «dass

häufig zwar die Illusion, nicht aber das heimliche Ideal von Unmittelbarkeit aufgegeben
ist» (74); andererseits wird versucht, «eine offenbarungstheologische Metaphorologie
zu entwerfen, die sich den Spielregeln der Aufklärung bereits einen Schritt weiter vorne
entzieht, nämlich bereits hinsichtlich des Ideals unbezweifelbaren Wissens. Statt dessen

wäre Offenbarung als solcherart vermittelt zu entwerfen, dass diese Vermittlungsgestalt
als positive Struktur tatsächlich als in sie selbst eingeschrieben gedacht wird.»

(ebd.)
Der Argumentationsgang der Arbeit wird in drei Schritten expliziert. Der erste Teil

- «Eine Typologie der Ausblendungen des Vermittlungsproblems» (13—74) - zeigt
anhand traditioneller Offenbarungsvorstellungen (sie werden als objektivistisch, subjek-
tivistisch und pluralistisch definiert), wie die Problematik der Vermittlung anstatt
bearbeitet von vornherein ausgeblendet wird. Ob dabei die Kritik an der Position John
Hicks (pluralistisch) sich halten lässt, wird die weitere Diskussion zeigen. Der zweite
Teil — «Pauls Ricoeurs Philosophie als eine <Philosophie der Vermittlungen») — (75—180)
bereitet den Boden für die konstruktiven Überlegungen des dritten Teils, indem
zentrale Zusammenhänge der Philosophie Ricoeurs sachgemäss und kritisch expliziert
werden; d.h. es werden die Begriffe <Symbol>, <Text>, <Metapher> und <Geschichte und
Geschichten) anhand der relevanten Texte bei Ricoeur und mit Hilfe der neuesten Se-



Rezensionen 203

kundärliteratur im Blick auf eine (Philosophie der Vermitdungen> erarbeitet. Der dritte
Teil — «Auf dem Weg zu einer offenbarungstheologischen Polyphonie» (181—282) —

macht «mit Hilfe von Ricoeurs Überlegungen den erwähnten Vorschlag zu einer
Ergänzung der Offenbarungsmetaphorik Im Zentrum dieser Überlegungen steht die

Metapher des Zeugnisses» (12); mit gut begründeten Hinweisen wagt die Vfn. sich zu
einem Verständnis des Glaubens vor als (Umkehr der Einbildungskraft im Horizont
der Metapher (Metapher) und (Zeugnis). Sie greift damit auf einen interessanten
Zusammenhang zurück: Indem sie Ricoeurs Verständnis der produktiven Einbildungskraft als

ein sprachliches und nicht nur als ein ästhetisches Vermögen pointiert, kann sie es

theologisch fruchtbar machen; d.h.: Sie macht die (produktive Passivität) der
Einbildungskraft stark.

3. Die Dissertation von V.Hoffmann zeichnet sich durch einen hohen Grad an
methodischer Reflexion und begrifflicher Differenziertheit aus. Ihr Mut, die Thematik der

Vermittlung von Offenbarung nicht zuletzt auch mit Hilfe und in Anlehnung an die
Rede von der (produktiven Einbildungskraft) zu explizieren, verdient Beachtung. Die
Verf. zeigt durchgehend, dass theologisches Denken Freude bereitet und dass auch
traditionelle theologische Topoi noch lange nicht ausgereizt sind, wenn man bereit ist,
neue Wege zu gehen. Man kann die Arbeit nicht zuletzt auch als eine gelungene
Vorarbeit für eine künftige fruchtbare Pneumatologie lesen.

Wtrner Brändle, Reichenau

Andrew Britton, Peter Sedgwick: Ökonomische Theorie und christlicher Glaube, LIT-Verlag:
Münster 2008. 307 S, CHF 50.90, EUR 29.90, ISBN-13 978-3825801625.

In der natürlichen Sprache kann das Wort (und) sowohl als Konjunktion wie auch als

Disjunktion verwendet werden. Bis zum Ende des Buches ist es dem Rezensenten
nicht klar geworden, ob das (und) im Buchtitel «Ökonomische Theorie und christlicher
Glaube» in einem verbindenden oder trennenden Sinne verwendet wurde. Für beide

Auslegungen gibt es treffliche Beispiele. In den Worten der beiden britischen Autoren
stellt sich die Frage nach dem Verhältnis von «Economic Theory and Christian Belief»
— so der Originaltitel von 2003 — dar in der einleitenden Überschrift «Ein Dialog
zwischen Gehörlosen?». Das Menschenbild hinter den beiden Gedankengebäuden wird zu
Recht als verschieden beschrieben. Der (insbesondere von Nicht-Ökonomen)
vielbeschworene homo oeconomicus als nutzenmaximierendes Wesen unter den Bedingungen
von Knappheit und Wettbewerb steht einem Menschen gegenüber, der aus der Beziehung

zu Gott heraus lebt und Wohlstand und Überfluss als «göttliche Geschenke»
versteht.

Zunächst steht die Frage im Raum — Dialog hin oder her —, ob sich eine Theorie
mit einem spezifischen Glauben überhaupt vergleichen lässt, wie es der Titel nahe legt.
Diese Hürde nehmen die Autoren, indem sie in dem Buch in beiderlei Sinne von der
«Konstruktion» von Ökonomie und christlichem Glauben auf «phänomenologischer
Ebene» sprechen (auch ((Anthropologien»). So verhindern sie eine Hierarchie und
ermöglichen auf der Ebene der Konstruktionsreflexion besagten Dialog.

Unter «ökonomischer Theorie» verstehen die Autoren die Neoklassische Theorie,
die auch als Mainstream-Ökonomie bezeichnet wird. Unter «christlichem Glauben»
verstehen sie im Gegenzug «Themen aus der Bibel und der christlichen Theologie».



204 Rezensionen

Soweit also der Zuschnitt des Buches, das eine Reihe von Vorgaben der ökonomischen

Theorie jeweils dem so bezeichneten christlichen Glauben kommentierend
gegenüberstellt. Zu den einzelnen Kapiteln des Buches: Unter «Methodologie» stellen die
Autoren Erklärung, Prognose und Experiment der «Offenbarung und biblischen
Wahrheit» gegenüber. Unter «Entscheidungstheorie» wird die Nutzenmaximierung mit
dem Erlösungsglauben und der Prädestination verglichen. Strukturell ähnlich gehen
Andrew Britton und Peter Sedgwick vor zu den Themen «Individualismus», «Präferenzen»,

«Wirtschaftswachstum», «Arbeitsmarkt», «Kapital», «Markt und Wettbewerb»,
«Strategie» und «Geschichte und Gleichgewichte.

In der Summe erhellen die Kapitel dem Leser in der Gegenüberstellung die
Positionen der beiden Bereiche. Diese differenzgetriebene Didaktik ist wohl das grösste
Verdienst des Buches. Zum Resümee: Die Autoren stellen fest, dass nichts von der
Ökonomie «den wesentlichen Gehalt christlicher Lehre im Geringsten [ändert], aber es

kann ihrer Vermittlung in modernen Zeiten nützen.» Der ökonomistische Jargon dieser

Theologie, wie er etwa auch in einigen Arbeiten Friedrich Wilhelm Grafs sichtbar wird,
darf also möglicherweise als Strategie zur Verbreitung des christlichen Glaubens in
einer die Ökonomisierung aller Lebensbereiche gewöhnten Welt verstanden werden.

Veter Seele, Basel

Hans Schmid: Kirchen im Wettbewerb — Kirchen mit Zukunft. Praktische Überlegungen eines
Aussenseiters (LLG - Leiten. Lenken. Gestalten. Theologie und Ökonomie 22),
LIT-Verlag: Berlin u.a. 2007. 165 S, EUR 19.90, ISBN 978-3-8258-0829-7.

Entkirchlichung als Imageverlust, Desinteresse an der christlichen Botschaft als Folge
fehlender oder verfehlter Marketingstrategien - für Hans Schmid, emeritierten Professor

für Volkswirtschaftslehre an der Universität St.Gallen, hat der schleichende Erosi-
onsprozess in den Landeskirchen bei weitem nicht nur demografische und kulturelle
Gründe. Sein ökonomischer Zugang zur Problematik deutet die gegenwärtige Situation
der Volkskirchen im wesentlichen als (selbstverschuldet und liefert mögliche Ansätze
zur Verbesserung der Lage. Kirchen erleiden im Umfeld eines total gewordenen Marktes

Schaden, so lange sie darin noch staatlich protektioniert werden: Nicht nur fehlen
Anreize für eine gleichbleibend hohe Qualität ihrer Dienstleistungen, der institutionelle
Status lässt auch kundenorientiertes Denken zum blossen Fakultativum werden. Das
Ende ihrer Privilegierung bedeutet für die Kirchen die Herausforderung, selbst

überzeugen zu müssen — und damit auch die Chance, dies durch eigene Glaubwürdigkeit zu
erreichen. Dazu ist Nachdenken, Vordenken und Mitdenken gefragt; dazu will das

Buch anregen.
Der Verfasser geht seine Fragen differenziert und seriös an. Mittels eines

innereuropäischen Vergleichs widerlegt er zunächst die in kirchlichen Erneuerungsbewegungen
oft vertretene Ansicht, Wachstum und Ausbreitung von Kirchen Hessen sich generell

durch eine Steigerung des Wettbewerbs erreichen. Erfahrungen aus
osteuropäischen Ländern wie Polen oder den neuen Bundesländern Deutschlands zeigen, dass

dies im europäischen Kontext (anders als in den USA) bislang nicht zutrifft. Die Gründe

für die Kirchenzugehörigkeit oder das Mass an kirchlicher Verbundenheit sind
vielfältig und komplex; sie sind in Bezug auf ihre konkreten gesellschaftlichen Zusammenhänge

bislang noch weitgehend unerforscht geblieben.



Rezensionen 205

Ebenfalls widerspricht Schmid dem geläufigen Klischee, nur homogene Kirchen
mit einer starken Ausrichtung auf Gleichartigkeit hätten Chancen auf dem religiösen
Markt. Gerade die Meinungsvielfalt und die integrative Kraft als hervorstechende
Merkmale der Volkskirchen wirkten auf Sinnsuchende durchaus anziehend.

Von entscheidender Wichtigkeit jedoch wäre die Ausrichtung der kirchlichen
Veranstaltungen auf die konkreten religiösen Bedürfnisse der Menschen — diese wären
permanent zu erfragen und laufend in der pastoralen Praxis aufzunehmen. Des weiteren
müssten bei der Zulassung von Pfarrern hoch qualifizierte, überzeugte und überzeugende

Botschafter ihrer Botschaft Vorrang haben. Schliesslich sei in der kirchlichen
Praxis vom Faktum einer Kosten-Nutzen-Abwägung seitens der Nachfrager auszugehen.

Dieses eigennützige Motiv müsste transzendiert werden durch die Verkündigung
der neutestamentlichen Jenseitshoffnung. Freilich könne dies nur gelingen, wenn
zuerst den Bedürfnissen nach Emotionalität und menschlicher Nähe entsprochen werde.
Gottesdienste sollten Orte sein, an denen das Selbstwertgefühl der Besucher gesteigert,
Wertschätzung vermittelt und Zuversicht geweckt werde. Schmid plädiert zur nachhaltigen

Umsetzung solcher Leitgedanken für die Schaffung einer übergreifenden
Kirchenkommission, die auch eine Beschwerdestelle für Kirchenglieder einschüesst.

Der Ideen, Anregungen und Impulse sind viele; nirgends äussert sich der Autor
abschliessend. Manches in Schmids Ausführungen bleibt dadurch fragmentarisch, eklektisch

und wäre gewiss auch weiter zu diskutieren. Dessen ist sich der Autor wohl be-

wusst; er bezeichnet sich bereits im Titel seines Buches als «Aussenseiter».

Aussenseiterperspektiven aber haben es oft in sich — insbesondere da es sich hier nicht nur um
die Aussensicht eines Wirtschaftswissenschaftlers handelt, sondern vor allem auch um
die eines engagierten Kirchengliedes. In einer von Fachtheologen dominierten Diskussion

sind qualifizierte Stimmen aus der Kirchenbank selten und daher zunächst einmal
ohne Abstriche ernst zu nehmen - namentlich dann, wenn sie sich wohlwollend,
wohlüberlegt und ohne alles Besserwisserische melden. Dass dies im vorliegenden Buch der
Fall ist, unterstreicht Schmids Schlussplädoyer für die — hierzulande noch recht
unbekannte - Fachwissenschaft der economics of religion. Diese widmet sich Fragen der
Religiosität an der Schnittstelle von Kirche, Ökonomie und gesellschaftlichem Kontext —

und könnte gerade durch diesen übergreifenden Ansatz die Hirten aus der ekklesiolo-
gischen Ecke zu den Schafen zurück holen.

Alex Kur.Rohrbach

Thomas Langkau: FilmstarJesus Christus. Die neuesten Jesus-Filme als Herausforderung
für Theologie und Religionspädagogik (Literatur — Medien — Religion 19), LIT-Verlag:

Berlin 2007. 239 S, EUR 17.90, ISBN 978-3-8258-0196-0.

Der Autor ist Diplom-Religionspädagoge und kann auf eine langjährige Erfahrung mit
Jesusfilmen im Religionsunterricht zurückblicken. Ziel seiner Untersuchung ist eine
Bestandesaufnahme von neueren Jesusfilmen (seit 1990) sowie deren Beschreibung
und kritische Würdigung - gerade auch hinsichtlich ihrer Eignung für den Einsatz in
Schulklassen. Insgesamt werden so achtzehn Produktionen vorgestellt, die sich entweder

dem Leben Jesu oder einer Person aus seinem näheren Umfeld widmen (Maria,
Judas, Thomas etc.). Die Arbeit bietet damit zunächst einen brauchbaren Überblick über
Entwicklungen und Trends im gegenwärtigen christlich-religiösen Filmschaffen.



206 Rezensionen

Sie informiert ferner über die Resonanz, welche die Filme beim Publikum gefunden
haben. Diese ist generell nicht allzu gross; mit Ausnahme von Mel Gibsons «Die
Passion Christi» aus dem Jahr 2004 hat es keiner der vorgestellten Filme in die Kinos
geschafft. Doch lässt die Ausstrahlung aller Werke im Fernsehen zumindest auf ein
gewisses öffentliches Interesse an der Thematik schliessen. Diesem tragen die neueren
Filme insofern Rechnung, als sie (im Gegensatz zu früheren Monumentalfilmen) die
menschliche Wärme, die Zugänglichkeit und die Anziehungskraft des Mannes aus
Nazareth betonen. Dass dies geht, ohne es an Respekt den biblischen Quellen gegenüber
fehlen zu lassen, stellt Langkau als erfreuliche Tatsache fest. In ihrem inkarnatorischen
Effekt stellt er Jesusfilme in die Nähe und in die Tradition von früheren Passionsspielen.

Dem positiven Grundurteil schliesst sich die differenziertere kritische Würdigung
der einzelnen Werke an. Der Autor konzentriert sich dabei schwerpunktmässig auf die

Frage nach der Glaubwürdigkeit in der szenischen Umsetzung, der Bedeutung von
Spiritualität im Film und insbesondere auch auf die Darstellung der Wunder. Daraus leitet
er Merkmale ab, die seines Erachtens einen «guten»Jesusfilm ausmachen und auf deren

Berücksichtigung er Filmschaffende schliesslich gar verpflichtet sehen möchte. (Zitat
S. 191: «All diese Thesen sind Beispiele und Ideen, wie ein <guter> Jesusfilm aussehen

könnte, sie [...] sollen Möglichkeiten aufzeigen, um einen guten Jesusfilm zu schaffen.»)

Mit diesem letzten Schritt schiesst er freilich übers Ziel hinaus: Die Vorstellung,
dass sich Filmproduzenten und Regisseure bei der dramaturgischen Umsetzung
biblischer Stoffe ernstlich auf gut gemeinte Ratschläge von (religions-)pädagogischer Seite

her einlassen, mutet etwas naiv an. Gerade darin unterscheiden sich Jesus-Spielfilme
letztlich vom Dokumentarfilm, dass in ihnen grosse erzählerische und darstellerische
Freiheit herrscht und herrschen muss. Denn was ein guter Spielfilm ist, bestimmen
nicht die Experten, sondern das Publikum, und dieses honoriert nicht die formale
Korrektheit eines Werks, sondern dessen emotionale Wirkung.

Gerade hinsichtlich dieser Tatsache stellt das mässige Publikumsinteresse auch die

Qualitätskriterien in Frage, die Langkau für Jesusfilme erhebt. Ein gewisses Mass an

«Fragwürdigkeit» verhilft einem Werk nämlich offenbar zu mehr Bekanntheit (was
«Die Passion Christi» exemplarisch belegt). Daraus wiederum können Anstösse zu
einer theologischen Replik und zur weiteren Beschäftigung mit dem Werk entstehen.
Solche «Anstössigkeit» könnte sich schliesslich gerade für den Religionsunterricht als

spannend erweisen, während Langkaus Unterrichtsentwurf (mit Einbezug von
«korrekten» Jesus filmen) unter dem Strich eher blutleer anmutet.

Gewiss, der Autor streitet die Möglichkeit nicht ab, dass auch ein fragwürdiger Film
zur Begegnung mit Jesus führen kann, doch lässt er keinen Zweifel daran, dass er sich

an Anstössigem stösst. Unausgewogene Jesusfilme sind für ihn allenfalls das vergleichsweise

kleinere Übel («Lieber ein problematischer Jesus film à la Mel Gibson als gar kein
Jesusfilm.» S. 204, Zitat K. Nientidt). Nirgends jedoch erkennt er in ihnen die bessere

Chance zu einer fortgesetzten Auseinandersetzung mit dem Thema.
Die Frage bleibt, ob er mit dieser seiner Grundhaltung im Kontext der heutigen

Differenzkultur nicht im falschen Film sitzt.
Alex Kur^ Rohrbach



Rezensionen 207

Ursula Roth: Die Theatralität des Gottesdienstes, Gütersloher Verlagshaus: Gütersloh 2006.
348 S, CHF 58.90, ISBN 978-3-579-03497-3.

In ihrer Münchner Habilitationsschrift möchte Ursula Roth Einsicht gewinnen in die

«strukturellen Parallelen» (293), die Gottesdienst und Theater miteinander verbinden.
Dass diese Parallelen bestehen, ist evident. Das räumliche Setting, die Anwesenheit von
Publikum bzw. Gemeinde, bestimmte Rollenzuteilungen und die Darbietung von
Sprach- und Handlungselementen weisen daraufhin. Weniger evident und in der
Praktischen Theologie umstritten ist, welcher Art diese Parallelen im Einzelnen sind und
wie sie gewertet werden sollen. Beide Fragen nimmt Roth in ihrer Arbeit auf und sucht
nach Lösungsansätzen. Die Mittel dazu liefert ihr die zeitgenössische Theaterwissenschaft,

die zunehmend auch andere kulturelle Formen und Phänomene einschliesst,
sowie theater-, théologie- und religionsgeschichtliche Exkurse. Die Ergebnisse werden im
Rahmen gegenwärtiger und historischer praktisch-theologischer Theoriebildungen
diskutiert.

Roth geht in ihrer Analyse von einer in westlichen Gesellschaften festzustellenden

«Theatralisierung der Lebenswelt» aus, die zu einer «Inszenierungsgesellschaft» geführt
habe (15). Dieser Wandlung wende sich die zeitgenössische Theaterwissenschaft zu
und erweitere damit sogleich ihre Begriffskategorien, die damit auch auf Sachverhalte
anwendbar würden, die ausserhalb des herkömmlichen Theaterbetriebs anzusiedeln
seien. Am damit angeregten interdisziplinären Diskurs beginne sich auch die Theologie
zu beteiligen, insbesondere eben in liturgischer und homiletischer Hinsicht. Die
grundlegende Frage dabei sei, «in welcher Hinsicht sich der Gottesdienst vor dem Hintergrund

des allgemeinen Theatralitätsbegriffs als theatrales Geschehen begreifen — und
sich so neu verstehen lasse» (12).

Zur Beantwortung dieser Frage entwirft Roth ein Raster, das den Begriff der
Theatralität in vier Dimensionen auffächert: Inszenierung, Korporalität, Wahrnehmung und
Performativität. In diesem Viererschritt ist dann konsequenterweise auch die äusserst
klar gegliederte Arbeit aufgebaut. Das Fazit lautet kurz und bündig: «Der Gottesdienst
ist keine Theateraufführung. Und doch ist er in mancher Hinsicht einer solchen
vergleichbar.» (289)

Insofern Gottesdienste Bezug auf textliche Grundlagen nehmen, historische

Ursprungsszenen (zum Beispiel im Abendmahlsgeschehen) mimetisch rekonstruieren
und die Religiosität der Beteiligten in «darstellendem Handeln» (Schleiermacher) kom-
munikabel machen, haben sie Inszenierungscharakter. Insofern die am Gottesdienst
Beteiligten im Spannungsfeld zwischen Identifikation und Distanzierung wechselnde
Rollen «verkörpern» und dabei auf eigenes Erleben und Erfahren rekurrieren, stehen

körperlich wahrnehmbare und gestaltbare Vorgänge an zentraler Stelle. Insofern das im
Gottesdienst Dargestellte wie im Schauspiel gehört und gesehen werden will, haben

Wahrnehmungsprozesse eine zentrale Funktion; sie spielen sich zwischen Gemeinde
und Liturg bzw. Liturgin ebenso ab wie im Publikum selbst und sind für die Inszenierung

konstitutiv («Rezipieren istProduzieren, Zuschauen ist Handeln», 56). Performativ
sind Gottesdienste schliesslich, insofern sie wie Theaterinszenierungen die genannten
Aspekte im Rahmen eines gegebenen Raumes und zu einer gegebenen Zeit zu einem
Ganzen «bündeln» (59). Das «Werk», das dabei entsteht, hat zugleich transitorischen
wie transformativen Charakter. Es hat seinen Zweck in sich selbst und schafft durch
den reziproken Vollzug von Darbietung und Wahrnehmung Raum für Neues: «Perfor-



208 Rezensionen

manzen konstituieren Wirklichkeit, indem sie mittels der Inszenierung bestimmter
Ausschnitte oder Aspekte der Wirklichkeit allen Beteiligten neue, Körper wie Geist
bewegende Erfahrungen ermöglichen» (269).

Die Arbeit Roths weist die Parallelen zwischen theatralischen und liturgisch-gottesdienstlichen

Prozessen überzeugend und differenziert nach. In vielfacher Hinsicht ist
sie auch für den Praktiker ausserordentlich erhellend, zum Beispiel bezüglich der Frage
nach der «Präsenz» von Liturginnen und Liturgen im Spannungsfeld zwischen Eitelkeit
und Authentizität (191 ff.) oder bezüglich der oft marginalisierten und desavouierten
Rolle des gottesdienstlichen Publikums (222f£). Dass solche anregenden Aspekte im
Vergleich mit der breiten Darstellung von und Auseinandersetzung mit anderen
theologischen Positionen sowie mit den ausführlichen historischen Exkursen eher zu kurz
kommen, ist bei einer Habilitationsschrift wohl unvermeidlich. Roth versteht es zwar,
durch ihre stupende Kunst des prägnanten Zitats die Lektüre flüssig zu halten; das

Licht eigener Prägnanz und Einsicht wird dadurch zuweilen aber etwas unter den
Scheffel gestellt. Hinsichtlich der institutionalisierten Praktischen Theologie eher
irritierend ist, dass Roths und die in ThZ 1/64 (2008) besprochene Arbeit von David Plüss

(«Gottesdienst als Textinszenierung», 2007) offenbar entstanden sind, ohne dass ihre
Verfasser in Kontakt zueinander traten.

Hansueli Hauenstein, Sempach

Regine Schindler, Hannes Binder: Die Zehn Gebote. Wege zum Leben, Patmos: Düssel¬

dorf 2006. 125 S., EUR 16.90, ISBN 3-491-79750-0.

Sich über bekannte dogmatische Gewohnheiten souverän hinwegsetzend, verteilt die
bekannte Zürcher Kinderbibelautorin die zehn Gebote auf nur neun Kapitel, die sie in
die Rahmenerzählung von der Begegnung Israels mit seinem Gott am Sinai einbettet
und durch neun passend gewählte biblische Beispielgeschichten ergänzt. Einmal mehr
entfaltet die Autorin ihre Meisterschaft beim Erzählen: wenn sie etwa zur Illustration
des Ehebruchverbotes Davids Verführung aus der Sicht der Bathseba erzählt, so kann
sich kaum eine Leserin der dadurch erzeugten Spannung entziehen. Zurück bleibt das

sichere Gefühl, sich gerne von einer solchen Autorin an der Hand nehmen und durch
die Geschichten der Kindheit führen zu lassen. Die neun Kapitel mit den Geboten führen

überraschend zu einem zehnten Kapitel: zu Jesu Doppelgebot der Liebe, welches
den teils beängstigenden Parcours in ein Happyend auslaufen lässt. Zur strengen
Stimmung, die in diesem Band vorherrscht, tragen die in der Art von Vexierbildern in Metall
gestochenen, seriell repetierten Schwarz-weiss-Illustrationen von Hannes Binder
wesentlich bei, welche die Geschichten einprägen, ohne jemals gegen das zentrale Bilderverbot

zu Verstössen. Die zwölf anrührenden Gebete für Kinder und Erwachsene, welche

die Kapitel abschlössen, stehen wie willkommene Inseln im Sturm, wo Kraft und
Zuversicht getankt werden kann. Das Buch erfüllt das seltene Postulat schier völliger
Zeitlosigkeit. Es hätte in fast gleicher Aufmachung schon im 19. oder gar im 16.

Jahrhundert erscheinen können und verheisst damit, auch lange über unsere Zeit hinaus
noch aktuell und ansprechend zu sein.

Matthias Britisch, Basel


	Rezensionen

