Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 2

Artikel: Kindertaufe und Kirchenzugehdérigkeit : Bonhoeffers Mahnung
Autor: Ohly, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877637

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kindertaufe und Kirchenzugehorigkeit

Bonhoeffers Mahnung

Einleitung

Offensichtlich wollen immer mehr Eltern, die beide keiner Kirche zugeho-
ren, ihre neu geborenen oder kleinen Kinder evangelisch taufen lassen: Die
Zahl von Taufen nimmt in diesen Fillen zu.! Darin driickt sich zumindest
aus, dass Eltern in diesem Fall ein lockeres, freies Verhaltnis zur Kirche leben
wollen. Zum anderen zeigt sich darin, dass auch Pfarrerinnen und Pfarrer von
einer wachsenden pastoralen Freiheit gegentiber kirchenrechtlichen Regeln
Gebrauch machen. Der Trend scheint also in Richtung Fretheit von zu fester
kirchlicher Institutionalitit zu gehen.?

Man mag diesen Trend als eine Entwicklung zur wachsenden evangeli-
schen Glaubensfteiheit feiern?, sollte allerdings die Frage nicht vernachlissi-
gen, ob dadurch die Kasualpraxis aus dem Zusammenhang des christlichen
Glaubenslebens herausgelést wird. Zumindest berithrt ein solcher Trend
nicht nur kirchenrechtliche oder institutionelle Fragen, sondern auch deren
theologischen Gesamtzusammenhang von Glaube und Kirchengemein-
schaft. Diese Problemstellung bildet die Leitperspektive dieses Aufsatzes. Thr
geht es um die Verhiltnissetzung von Taufe und Kirchenzugehérigkeit im
theologischen Zusammenhang, und zwar hier der christologischen Fundie-
rung des christlichen Glaubenslebens bei Dietrich Bonhoeffer.

Bonhoetfer bietet sich hierfiir vor allem aufgrund einer reizvollen Span-
nung als Gesprichspartner an: In seinen spiteren Schriften lisst er kirchen-
kritische T6ne anklingen und rdumt sogar die theologische Legitimitit des
Kirchenaustritts unter bestimmten Umstinden ein. Gleichwohl bleibt fiir ithn

! J. Hermelink: Praktische Theologie der Kirchenmitgliedschaft, Gottingen 2000,
168. Hermelink wiirdigt an dieser Entwicklung, dass auch unter kirchlichen Amits-
tragern das Bewusstsein wichst, dass ein Kirchenaustritt die Verheissung des
Evangeliums bei den getauften Ausgetretenen nicht authebt (ebd.).

2 Auch kirchliche Vetlautbarungen reagieren inzwischen aufgeschlossener auf die-
sen Trend, z.B. die Stellungnahme der Theologischen Kammer der Evangelischen
Kirche von Kurhessen-Waldeck: «Das Amt des Taufpaten. Ubetlegungen zu sei-
nem Verstindnis und seiner Gestaltung» von 2002, die eine solche Praxis nicht
mehr grundsitzlich ausschliesst (12). Vgl. ferner die EKD-Schrift «Taufe und Kir-
chenaustritt. Theologische Frwigungen der Kammer fiir Theologie zum Dienst
der evangelischen Kirche an den aus iht Ausgettetenen» von 2000, Kap. IV.

% Vgl. Hermelink: Kirchenmitgliedschaft (Anm. 1), 98.

ThZ 2/65 (2009) S. 166183



Kindertaufe und Kirchenzugehorigkeit 167

kontinuierlich die wahre Kirche auch die wirkliche Kirche, also die soziolo-
gisch verfasste «empirische» Amtskirche (SC 115%.140£.187; N 241). Das soll
nicht zum katholischen Kirchenverstindnis fuhren, weil im Gegensatz zu ihr
die empirische Amtskirche nur im Glauben als die wahre Kirche erscheint.
Andererseits wird aber auch nicht in ein zu bequemes evangelisches Kirchen-
verstandnis gefliichtet, wonach die wahre Kirche die unsichtbare «hinter» der
sichtbaren ist.> Vielmehr ist der Zugang zur erfahrbaren Kirche vermittelt
tber den Glauben (SC 96.98). Die empirische Realitit der Kirche ist eine ge-
glaubte Realitit. Empirie also und dennoch in der Klammer des Glaubens!

Der Glaube wird hier also anscheinend selbst als ein bestimmter Erfah-
rungszugang verstanden®, wenn er sich auch von empiristischer Feststellbar-
keit unterscheiden soll. Dennoch ist Glauben etwas anderes als ein Flirwahr-
halten dessen, was man nicht sicht (Hebr 11,1). Ich werde im Folgenden Bon-
hoeffer so interpretieren, dass der Glaube ein ethisch-sozialer Zugang ist und
sich insofern auf Wahrnehmbares richtet (SC 27). Dass die empirische Kirche
zu glauben ist, schliesst dabei fiir Bonhoeffer eine phinomenologische Her-
leitung ausdriicklich ein (SC 16.527). Dabei handelt es sich um eine Phinome-
nologie der Person, aus der sich die Realitit der Kirche als empirische Kirche
hetleitet.

In einem ersten Schritt méchte ich zeigen, wie Glaube und Wahrnehmung
zusammengehoren: wie also nach Bonhoeffer die empirische Kirche phino-
menologisch als die von Gott offenbarte Kirche gelten kann. Das zu zeigen
ist deswegen wichtig, weil sich dadurch empirisch wahrnehmbare Sachverhal-

4 Im Folgenden werden Bonhoeffers Schriften nach der DBW-Ausgabe mit fol-
genden Abkirzungen zitiert: DBW 1: Sanctorum Communio. Dogmatische
Untersuchung zur Soziologie der Kirche, hg.v. J. v. Soosten, Miinchen 1986 (SC);
DBW 2: Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in der systemati-
schen Theologie, hg.v. HR. Reuter, Miinchen 1988 (AS); DBW 4: Nachfolge, hg.v.
M. Kuske, I. Todt, Minchen 1994 (N); DBW 6: Ethik, hg.v. E. Feil, C. Green,
H.E. Tédt, 1. Todt, Minchen 21998 (E); DBW 8: Widerstand und Ergebung.
Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hgv. Ch. Gremmels, E. Bethge, R.
Bethge, Miinchen 1998 (WE); Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft, in: DBW
14: Illegale Theologen-Ausbildung, Finkenwalde 1935-1937, hgv. O. Dudzus, J.
Henkys, Miinchen 1996 (K).

5> G.L. Muller: Bonhoeffers Theologie der Sakramente (FTS 28), Frankfurt a.M.
1979, 166.

6 Gegen S. Brandt: «Christus als Gemeinde existierend»? Ubetlegungen zur ekkle-
siologischen Rede von «Kollektivperson» im AnschluB3 an und in Auseinanderset-
zung mit Dietrich Bonhoeffer, in: S. Brandt, B. Oberdorfer: Resonanzen.
Theologische Beitrage (FS M. Welker), Wuppertal 1997, 161-180 (170.172).

7 J. v. Soosten: Die Sozialitit der Kirche. Theologie und Theorie der Kirche in Diet-
rich Bonhoeffers «Sanctorum Communio» (Offentliche Theologie 2), Miinchen
1992, 243.248.



168 Lukas Ohly

te wie Taufe und Kirchenzugehorigkeit in threm Glaubensernst prizise be-
stimmen lassen. Von dorther lisst sich ein Argumentationsschema entwic-
keln, wie ein Kirchenaustritt theologisch zu bewerten ist und nach welchen
Kriterien die Taufe von Kindern konfessionsloser Eltern vollzogen bzw. auf-
geschoben werden sollte.

1. Die Glaubensrealitat der Kirche

Wenn man meint, dass nur die Getauften am Heil Gottes teilhaben konnen
— wenigstens als notwendige Bedingung fur das persénliche Heil —, dann ist
es geradezu verwerflich, die Taufe uberhaupt abzulehnen bzw. aufzuschie-
ben. Mit einer solchen Position steht man aber auch schnell unter Verdacht
eines magischen Sakramentsverstandnisses.® Wenn man dagegen meint, dass
es auf die Taufe fir das Heil des Menschen gar nicht ankommt, sondern auf
das gelebte Christsein, macht man ethische Vorbildlichkeit zum Kriterium
der wahren Kirche.” Bonhoeffer untetliegt beiden Verkiirzungen nicht, weil
sie beide letztlich heilsegoistisch konzipiert sind. Ihnen kommt es nur auf die
Frage der Wirkung der Taufe fiir das je getaufte Individuum an. Dagegen ent-
wickelt Bonhoffer ein soziologisches Taufverstindnis: Die Taufe wird zum
Gemeinschaftssakrament.!” Dadurch kann Bonhoeffer den Anspruch auf-
rechterhalten, dass die reale Kirche die empirische Kirche ist; und zugleich
gehort man noch nicht zur wesentlichen Kirche, nur weil man getauft ist (SC
163): weil die Taufe ein Gemeinschaftssakrament ist und ihre Verheissung
nur mittelbar auch dem Einzelnen gilt.

Bonhoeffer kann beides zusammendenken und 16st damit die Frage nach
dem individuellen Heil vom Heil der Kirche ab. Cyprians berithmten Satz:
«extra ecclesia nulla salus» interpretiert Bonhoefter (K 676£f.) funktional: Die
Kirche hat die Funktion, das Heil Gottes fiir die Welt dargustellen. Dabei geht

Die dagegen im Folgenden phinomenologisch rekonstruierte Position unterschei-
det sich von einem magischen Verstindnis durch ihren ambivalenten Charakter:
Taufe regt Prozesse an, deren Ambivalenz nicht verhindert oder gesteuert werden
kann. Dagegen fehlt magischen Verstindnissen das Eingestindnis ambivalenter
Prozesse.

Eine Variante beider Positionen besteht in dem Argument pastoraler Praxis, eine
Kindertaufe durfe nicht aufgeschoben werden, weil man dadurch die immerhin
lose Beziechung konfessionsloser Eltern zur Kirche komplett zerstére. Dadurch
werde fur das Kind die Chance auf spitere Kirchenzugehorigkeit durch pastorale
Stringenz weiter verringert. Diese Variante ist eine Pro-Position mit einem Contra-
Argument, weil es dann auf das Taufgeschehen selbst nicht ankommt, sondern auf
seine flankierende pastorale Kommunikation mit den Eltern.

10 Miiller: Bonhoeffers Theologie der Sakramente (Anm. 5), 125; vgl. SC 180.



Kindertaufe und Kirchenzugehorigkeit 169

es nicht darum, eine weltliche Institution (Kirche) als solche heilig zu spre-
chen; es geht auch nicht darum, bestimmte Menschengruppen ausserhalb der
Kirche aus dem Heil auszuschliessen (K 655'). Die Kirche hat hingegen eine
unverzichtbare Funktion fir die Welt, indem sie das Heil Gottes in der Welt
zur Darstellung (SC 116) bringt.

Ohne die Darstellung des Heils gabe es keinen Glauben. Und ohne Glau-
ben gibe es kein Heil. Die Welt ausserhalb der Kirche kann also nur durch
die Kirche am Heil teilhaben. Aber immerhin kann dadurch auch die Welt
ausserhalb der Kirche am Heil teilhaben (K 660.669.677). Wenn also die Tau-
fe heilsnotwendig ist, dann nicht im individualistischen Sinn, sondern in ei-
nem sozialen, stellvertretenden Sinn.

Bonhoeffer wehrt sich iibrigens gegen eine blosse Reprasentationsfunkti-
on der Kirche. Das Handeln der Kirche ist nicht «num darstellend (SC 100),
sondern auch ein wirksames Handeln (SC 180). Vermutlich wehrt sich Bon-
hoeffer hierbei gegen eine rein illustrierende Verkirzung des Darstellungsbe-
griffs, etwa im reformierten Sinn. Denn fiir ihn ist die Funktion der Kirche
zwar schon eine darstellende (SC 116.180; E 84.348; K 667), aber anschei-
nend will er (als Lutheraner) das so verstehen, dass sie darin auch wirksam ist.

In dieser Funktion vermittelt Bonhoeffer menschliche Verantwortung
und christologische Konstitution der Kirche. Die Kirche ist eine Darstellung
des Heils, weil sie zum einen eine durch den gemeinsamen Willen konstitu-
ierte Gemeinschaft von Personen ist. Und sie ist es, weil sie zum anderen in
Christus auch vor menschlichem Wissen und Wollen als reale Einheit konsti-
tuiert ist (und nicht nur als Idee von Menschen, die das ausdriicken wollen).
Beides will ich niher erldutern.

a) Kirche als Personengemeinschaft

Nach Bonhoeffers soziologischen Vorannahmen entsteht eine Gemeinschaft
durch Willensakte (SC 51.57.58). Wenn sich mehrere Personen durch ihre
Willensakte zu einer Gemeinschaft zusammenschliessen, entsteht dabei zu-
sitzlich ein objektiver Geist als selbststindiges Gefiige der Gemeinschaft (SC
62). Das hat zur Konsequenz: Die Gemeinschaft wird durch ihren objektiven
Geist von den Willensakten ihrer Mitglieder relativ unabhingig und selbst-
stindig.!? Thre Mitglieder konnen sich daher dem objektiven Geist nicht ent-
ziehen (SC 63.160). Die Kirche nun ist eine Gemeinschaft mit der Funktion,
Gottes Willen in der Welt zu verkiindigen (SC 116). Sie steht allen Menschen
offen, sofern der objektive Geist dadurch erhalten bleibt. Von dort her erkla-

" G.M. Pruller-Jagenteufel: Befreit zur Verantwortung. Siinde und Verséhnung in
der Ethik Dietrich Bonhoeffers, Miinster 2004, 195.

12 Deswegen nur relativ, weil sich die Gemeinschaft indert, wenn sich die Willensakte
der bestehenden oder neuer Mitglieder zur Gemeinschaft dindern.



170 Lukas Ohly

ren sich Legitimation, aber auch Grenze der Kindertaufe (SC 165; N 226). So-
bald der objektive Geist der Kirche — d.h. der spezitische Charakter der Ge-
meinschaft — dadurch angetastet wird, ist die Kindertaufe abzulehnen, was
spater weiter auszufiihren ist. Dabei ist die menschliche Verantwortung der
Kirchenmitglieder zu beachten, dass sie den objektiven Geist respektieren.

b) Die reale Kirche ist die empirische Kirche

Nun koénnte aber eine Gemeinschaft auch dadurch entstehen, dass mehrere
Personen willentlich eine noch nicht realisierte Idee umsetzen wollen. Dage-
gen betont Bonhoeffer 6fter, dass die wahre Kirche keine Idee ist, sondern
bereits realisiert ist in der empirisch verfassten Kirche. Sie mag zwar nur je
und je aktualisiert werden durch den Heiligen Geist (SC 89 u.6.1%); der aber
aktualisiert nur, was schon lingst und unabhingig von unserem Wissen und
Wollen realisiert ist, und zwar durch Jesus Christus (SC 89). Hierzu gehort die
berithmte Formel: «Christus als Gemeinde existierend» (SC 76.87.126.144;
AS 108). In dieser Formel charakterisiert Bonhoeffer Jesus Christus als eine
soziale Realitit: Christus ist eine Person, die sich notwendig in einer Gemein-
schaft realisiert.

Diese These leitet Bonhoeffer m.E. aus einer Phinomenologie der Person
her. Dabei lehnt er zunichst einen substanzialistischen Personbegriff ab.!*
Eine Person (Ich) entsteht vielmehr in konkreten Begegnungen, und zwar
wenn mir ein Du begegnet (SC 30). Hier wird der phinomenologischen Ein-
sicht Rechnung getragen, dass die Begegnung mit einem Du eine andere Qua-
litit hat als die mit einem Etwas (SC 23'%). Der Mensch wird Person durch
Verantwortung gegentiber einem Du (SC 3019). Ist das so, dann vergeht mit

Der Begriff der Aktualisierung meint das (inter-)subjektive Bewusstwerden der
Realisierung, die wiederum auch ohne menschliches Wissen und Wollen bereits
erfiillt ist (SC 88.96).

G. Thomas: Die Gegenwart des Unverfligharen. Konturen und Entwicklungen
der Denkform Persom bei Dietrich Bonhoeffer, EvTh 60 (2000) 296-313 (311).
Allerdings ist dies eine Einsicht, die in der damaligen Phinomenologie kaum ange-
legt war, am chesten noch bei M. Scheler: Wesen und Formen der Sympathie,
Frankfurt a.M. °1948, 64.72, und ferner bei Th. Litt und E. Griesebach (vgl. P.
Zimmerling: Bonhoeffer als Praktischer Theologe, Gottingen 20006, 39).

16 Die Interpretation neuerer Ausleger, wonach etst unter der Siinde die Du-Begeg-
nung eine fordernde wird, wihrend sie im Urstand noch eine gebende war (Tho-
mas: Gegenwart [Anm. 14], 300; Brandt: Christus [Anm. 6], 168), entspricht m.E.
weder Bonhoeffers These noch phinomenologischen Einsichten. Phinomenolo-
gisch muss auch im gebenden Charakter des Anderen ein Anspruch enthalten sein,
weil ansonsten eine Grenze zwischen Ich und Du gar nicht vorliegt. Bonhoeffer
unterscheidet daher auch nicht zwischen rein gebender und rein fordernder Bezie-
hung der Menschen zucinander, sondern stellt eine gebende Beziehung einer rein for-



Kindertaufe und Kirchenzugehérigkeit 171

der Begegnung auch die Person wieder (weil auch ihre konkrete Verantwor-
tung mit der Begegnung endet) (SC 28.33). (Die Verginglichkeit der Person
ist eine Konsequenz ihrer nichtsubstanziellen Interpretation!’.) Das bedeutet:
Personen haben keine zeitliche Kontinuitit, oder anders: Wenn Personen
zeitliche Kontinuitit haben, dann liegt diese Kontinuitit ausserhalb ihrer
selbst begriindet. Und diese Kontinuitit von Personen kénnen Gemeinschat-
ten sicherstellen.!® Gemeinschaften halten die Verantwortung gegeniiber Per-
sonen aufrecht, wenn die konkrete Begegnung zwischen zwei Einzelperso-
nen schon geendet hat.

Gemeinschaften sind nimlich sog. Kollektivpersonen, auf die die gleichen
Strukturen zutreffen wie auf Einzelpersonen (SC 48-50). Wenn ich in einer
Gemeinschaft stehe, begegne ich damit auch einer Person, nimlich der Kol-
lektivperson der betreffenden Gemeinschaft. Hier mag als Beispiel eine
Sportmannschaft dienen: Jeder einzelne Sportler will mit den anderen eine
Mannschaft bilden. Jeder trigt dabei eine andere Verantwortung, aber alle
Spieler finden die Einheit im Gewollten, indem sie dzese/be Mannschaft bilden
wollen. Die Mannschaft ist die Kollektivperson, der gegentiber jeder Spieler
dauerhaft Verantwortung trigt, und zwar auch dann noch, wenn die konkrete
Begegnung mit einem bestimmten Mitspieler (einem Du) geendet hat, der aus
irgendwelchen Griinden aus der Mannschaft ausscheidet.

Die Verstetigung der eigenen Verantwortung und damit der Personalitit
des Ichs ist dann erreicht, wenn das Ich selbst Mitglied der Kollektivperson
ist, die sich ihm wie ein Du gegenuberstellt. Ansonsten, wenn das Ich einer
fremden Gemeinschaft gegenuibersteht — z.B. einer gegnerischen Mannschaft
—, endet die konkrete Verantwortung mit der Begegnung (dem Spiel), und
zwar weil der «viceverse Wille» (SC 53) keine Einheit im Gewollten findet.
Demgegeniiber dehnt sich der zeitliche Verantwortungsbereich bei einer Ge-
meinschaft, zu der das Ich selbst auch gehort. Und mit dieser zeitlichen Deh-
nung der Verantwortung verstetigt sich auch die Personalitit.

In Bonhoeffers Formel «Jesus Christus als Gemeinde existierend» ist Jesus
Christus also selbst als Kollektivperson aufzufassen — ebenso lbrigens wie

dernden gegentiber (SC 69). Der gebende Charakter des Anderen subsumiert damit
immerhin auch Anspriiche des Anderen, zumal Anspriiche des Willens Gottes, der
in seiner Herrschaft dient (SC 37). Diese Anspriiche werden aber nicht mit der
Formulierung «rein fordernd» ausgedriickt, sondern nur mit dem Ausdruck «For-
derungy (SC 32).

7 Thomas: Gegenwart (Anm. 14), 298f.

8 Thomas: Gegenwart (Anm. 14), 306, interpretiert das Sein von Gemeinschaften
als ein dingliches und tbersieht, dass Gemeinschaften sog. Kollektivpersonen sind,
die durch die Begegnung mit Einzelpersonen (z.B. ihrer Mitglieder) entstehen und
vergehen. Gerade so bleibt der univoke Relationsbegriff erhalten (gegen Thomas:
2.2.0.).



172 Lukas Ohly

Adam gemiss Bonhoeffers Auslegung der paulinischen Adam-Christus-Ty-
pologie (SC 76). Einzelpersonen verdanken ihre lebenslange zeitliche Konti-
nuitdt der Tatsache, dass sie der Menschheit entweder in Gestalt der Kollek-
tivperson Adam oder der Kollektivperson Christus angeh6ren. Meine indivi-
duelle kontinuierliche Realitit als Person verdankt sich der Realitat der Ge-
meinschaft, in der ich stehe. Die Realitit der Kollektivperson geht damit der
Realitit von Einzelpersonen zumindest im Hinblick auf thre dauerhafte Kon-
tinuitit voraus (AS 115).

Nun koénnte man fragen: Sind Kollektivpersonen nicht ebenso in ihrer
zeitlichen Kontinuitit gefahrdet? Kollektivpersonen existieren ebenfalls nur
durch die Begegnung mit einem Du, weil sie dieselben Strukturen wie Einzel-
personen aufweisen. Wie konnen dann Kollektivpersonen die zeitliche Kon-
tinuitit von Einzelpersonen aufrechterhalten, wenn ihre eigene zeitliche
Kontinuitit in Frage steht? Bonhoeffer beantwortet diese Frage tiber die be-
sondere Dauerhaftigkeit der Gemeinschaft in Jesus Christus. «Christus als
Gemeinde existierend» sei diejenige Gemeinschaft, in der Christus «ein fiir al-
lemal» stellvertretend fiir uns die Verantwortung fiir das ewige Du Gottes
Ubernimmt (SC 92). Es handelt sich hierbei um ein ewiges Entsprechungsver-
hiltnis zwischen Christus und dem Du Gottes, auf dem die Dauerhaftigkeit
der Kirche griindet.

Hierzu miissen zwei Uberlegungen zwischengeschaltet werden, nimlich
wie sich phinomenologisch das Du Gottes in sozialen Beziehungen zeigt und
wie Christus diese Beziehung gestaltet. Bonhoeffer zufolge ist jedes Du nur
dadurch ein Du — d.h. es ruft mich an, es setzt meinem Ich eine Schranke und
fithrt mich zur Verantwortung —, dass es mir transzendent ist (SC 29.31). Sei-
ne Transzendenz hat das Du, weil ich es mir nicht zum Du machen kann (SC
33"). Ich kann mir nicht vornehmen, einem Du zu begegnen, damit ich mir
zur Person werde. Denn dabei setze ich die Begegnungsqualitit des Du schon
voraus, die ich aus meiner Immanenz nicht ableiten kann. Kénnte ich mir wil-
lentlich einen Menschen zum Du machen, so konnte ich mich dann doch
selbst zur Person machen, und das heisst wieder den Personbegriff substan-
zialistisch deuten.?’ Aber auch fiir sich selbst ist das Du transzendent: Nie-
mand kann sich selbst als Du etleben (SC 31). Die Begegnung ist souverin und
sowohl dem Ich als auch dem Du entzogen. Darin besteht die Transzendenz

9 Thomas: Gegenwart (Anm. 14), 299. Darin liegt die Heiligkeit des Gemeinschafts-
lebens (SC 67), nicht aber in einer Theologie der Schépfungsordnungen (so aber .
Soosten: Sozialitit [Anm. 7], 255).

Genauer geht es bei der Begegnung mit einem Du nicht um die Frage, ob ich mir
vornehmen kann, ihm zu begegnen. Sondern es geht hintergrindiger um die
Frage, wodurch ich einen Anderen als Du erlebe, wenn ich mir vornehme, ihm zu
begegnen. Das Du-Etlebnis ist nicht machbar, selbst wenn ich mir vornehmen
kann, einem Du zu begegnen.

20



Kindertaufe und Kirchenzugehorigkeit 173

des Du. Sie bewahrt ithre Unabhangigkeit von meinem oder deinem Willen.
Deshalb interpretiert Bonhoeffer die personale Begegnung mit einem Du als
eine von Gott gewihrte Begegnung (SC 33). Ich und Du begegnen sich, weil
Gott uns darin begegnet als (souverin) gewihrte Transzendenz. Gott bege-
gnet uns damit auch in Gemeinschaften.

Bis hierher gilt das auch noch von allen Gemeinschaften. Gott begegnet
uns in allen Gemeinschaften, die mir ebenfalls in Begegnung eine reale
Schranke setzen und mich in die Verantwortung rufen, gleich wie ein Du.
Dass eine Ich-Du-Begegnung sich nur durch das gewihrte Hinzutreten des
Du Gottes ereignet, gilt auch von Gemeinschaften, und zwar von allen. Das
ist also nicht das Kennzeichen der Kollektivperson «Jesus Christus als Ge-
meinde existierend». Das Besondere an der Kirche ist nun: Sie ist die Gemein-
schaft, in der nicht das Du dem Ich eine Verantwortung aufbiirdet, sondern
umgekehrt: Christus schenkt sich uns ganz (SC 91.166), und zwar ein fiir al-
lemal (SC 92). Es handelt sich um diejenige Gemeinschaft, in der der Gabe-
charakter des Du Gottes explizit zum Vorschein kommt, der zwar auch in an-
deren Begegnungen und Gemeinschaften implizit enthalten ist, dort aber ge-
genuber der absoluten Forderung des Du (SC 32) in den Hintergrund gerit.
Personen gewinnen dadurch in Gemeinschaft mit Jesus Christus zeitliche
Kontinuitit, dass Christus sich ein fur allemal schenkt und an Stelle der Ein-
zelpersonen damit die absolute Forderung des Du erfiillt. Deshalb ist Chri-
stus als Gemeinde existierend, namlich als geschenkte Gemeinschaft mit ent-
lastender Wirkung. Und deshalb gilt primir der Kollektivperson Kirche der
Anruf Gottes und nur abgeleitet daraus auch den Einzelpersonen (SC 74).
Die Existenz Christi ist eine soziale Existenz, sie konstituiert eine soziale Rea-
litat, und das tut sie bleibend, dauerhaft. Deshalb ist sie real und nicht nur eine
noch zu realisierende Idee.

Ebenso kann m.E. iiber dieselbe Denkfigur auch die Person Adams, des
Stinders, als dauerhaft beschrieben werden. Deshalb spricht Bonhoeffer auch
von der «adamitischen Menschheit» (SC 76.144), um die Kollektivperson des
Stinderseins hervorzuheben. Wiirde nimlich die Person des Siinders mit jeder
Du-Begegnung wieder vergehen, so miusste sie sich auch nicht dauerhaft fir
ihre Siinde verantworten. Der existenzielle Ernst der Stinde wird aber da-
durch unterstrichen, dass der Stinder sich dauerhaft von einer Gemeinschaft
abwendet. Dazu scheint es m.E.. dieselbe Anrede Gottes zu sein, die den Men-
schen in die Kollektivperson Adam oder-und Christus stellt (SC 75.106; AS
99, vgl. 152): Indem sich Einzelpersonen vom Anspruch des Du abwenden,
isolieren sie sich und bringen sich unter die Siinde der «adamitischen Mensch-
heit».?! Isolation weist die Gabe personaler Existenz zurtick, die nur durch die

21 Bei Bonhoeffer ist allerdings die Stinde ein (augenblicklicher) Akt (SC 144; AS
145). Dass der Siinder sie dennoch dauerhaft zu verantworten hat, will Bonhoeffer



174 Lukas Ohly

Begegnung mit einem Du entsteht. Dagegen lisst sich die Gemeinde das Ich
Christi schenken, der den Anspruch des Du stellvertretend fir uns iiber-
nimmt. Dennoch bleibt die Kirche immer auch eine Gemeinschaft der Stn-
der (SC 143), weil sich das Ich auch in der Gemeinde dem Anspruch der Du-
Begegnung entzicht, den Christus stellvertretend erfullt.

Mit dieser Interpretation lasst sich das Problem auch l6sen, wie fiir Bon-
hoeffer die Kirche die empirische Kirche ist, aber zugleich die empirische
Kirche dann doch nicht empirisch festgestellt werden kann, sondern nur im
Glauben wahrgenommen wird (SC 90). Es geht hierbei um den angemesse-
nen Zugang zur Realitit. Glaube versteht Bonhoeffer als eine ethische Reali-
tit, die der Erfahrung der Du-Begegnung entspringt. «Die Person kann die
andere Person nicht erkennen, sondern nur anerkennen, an sie glauben» (SC
32). Die empirische Kirche wird folglich in der ethischen Begegnung aner-
kannt, lisst sich dagegen nicht objektiv oder gar substanzontologisch (N 220;
AS 103f) feststellen. Dennoch ist sie erfahrbar — aber eben als ethische Rea-
litat.

Glauben heisst dann, die soziale Realitit anzuerkennen, in der die Person
steht, namlich in einer Begegnung, in der ein transzendentes Du erscheint
und die Christus stellvertretend in ithrer Heiligkeit bewahrt. Diese These ist
Bonhoeffers phinomenologischer Methodik geschuldet (SC 16f.), mit der er
eine Phinomenologie der Person entwickelt und darauf auch seinen Realitits-
begriff stutzt: Real ist, was sich mir in der Begegnung mit einer anderen Per-
son erschliesst.

dadurch erreichen, dass das Ich zugleich die Menschheit reprisentiert (SC 69-73;
AS 145). Bonhoeffer tendiert somit zu einer egozentrischen Binnenlosung des
Problems der Sozialitit der Siinde (SC 91; Priiller-Jagenteufel: Befreit zur Verant-
wortung [Anm. 11], 180; v. Soosten: Sozialitit [Anm. 7], 70). Dadurch droht aller-
dings das FPolgeproblem, dass das Ich dann doch selbst zum Du werden kann
(gegen SC 31) und sich somit substanzialistisch selbst konstituiert. — In dieser
Denkfigur stiinde allerdings «Christus als Gemeinde existierend» nicht in soterio-
logischer Entsprechung zu Adam. Daher scheint mir die umgekehrte Begriin-
dungsrichtung die angemessene zu sein: Die Sozialitit Christi beantwortet
riuckwirkend auch das Problem der Sozialitit der Stinde, und zwar unter demselben
Heilsruf Gottes (SC 75), der im Kontext der einen Gemeinschaft zum Gericht, im
Kontext der anderen zur Gnade fithrt. So lasst sich m.E. auch S. Brandts Aufweis
von Bonhoeffers widerspriichlicher Fassung Adams als einer Kollektivperson ent-
schirfen (Brandt: Christus [Anm. 6], 174): Die Kollektivperson Adam bildet sich
in der dauerhaften willentlichen Isolation vom Geschenk Christi, das sich als
Gemeinschaft erfillt.



Kindertaufe und Kirchenzugehorigkeit 175

c) Zwischenergebnis

Ausgangspunkt dieses Teils war die Behauptung: Die Kirche ist eine Darstel-
lung des Heils. Darstellung bedeutet hier: Das Heil vollzieht sich in und als
Darstellung, weil es sich als sozialer Vollzug zeigt. Insofern ist Darstellung
nicht illustrierend zu verstehen, sondern effektiv. Sie realisiert, was sie dar-
stellt, indem sie es darstellt, namlich Heil in Gemeinschaft mit Jesus Christus.
Sie ist dazu in der Lage durch den objektiven Geist, der in menschlicher Ver-
antwortung steht, und durch die dauerhafte soziale Gegenwart Christi in der
Gemeinde. Beides vollzieht sich in einer realen Gemeinschaft, namlich in der
empirisch verfassten Kirche.

Nun hat Bonhoeffer 6fter betont, dass der Ruf Christi zuerst an die Ge-
meinde geht und nur vermittelt dariber auch an den einzelnen Menschen (SC
74.100.105). Warum ist das so? Kann nicht der Ruf Christi auch mich persén-
lich treffen, so dass ich auch ohne Kirche in Gemeinschaft mit Christus ste-
he? (Das ist bekanntlich ein haufiges Argument von Menschen, die aus der
Kirche ausgetreten sind.)

Das wire aber ein Widerspruch. Nehmen wir an, unser Glaube an Chri-
stus ware unabhangig von unserer realen Beziehung zueinander als Glauben-
de. Dann hatten wir keine kontinuietliche Beziehung zueinander, obwohl
Christus eine kontinuietliche Beziehung zu jedem einzelnen von uns hitte.
Das ist ein Widerspruch zu der sozialen Realitit, die der Glaube an Christus
2st. Es wire also nach Bonhoeffer ein individualistisches Missverstindnis vom
Vollzug der Begegnung, auf der unser Glaube griindet (SC 100). Dieser Wi-
derspruch driickt sich darin aus, dass der objektive Geist in meiner Gemein-
schaft mit Christus nicht derselbe wire wie der objektive Geist der Gemein-
schaft einer anderen Christin mit Christus, obwohl er von Christus her der-
selbe ist. Daher ergibt sich fiir Glaubende die Verantwortung, entsprechend
threr Gemeinschaft mit Christus auch den objektiven Geist der Gemein-
schaft zu respektieren. Das kénnen sie nur, wenn sie wzteinander ezne Gemein-
schaft bilden: in der Kirche.

2. Die theologische Bedentung des Kirchenaustritts und der Kindertanfe

Nun lassen sich praktische Folgerungen des kirchlichen Selbstverstindnisses
bei Bonhoeffer diskutieren, die ich unter drei Fragestellungen behandeln will:

a) Wie ist von Bonhoeffer aus die Taufe von Menschen zu verstehen, die aus
der Kirche ausgetreten sind?

b) Unter welchen Umstinden ist ein Kirchenaustritt mit dem christlichen
Glauben vereinbar?



176 Lukas Ohly

c) Welches sind die Kriterien, mit denen die Kirche das Taufbegehren einer
Kindertaufe zuriickweisen darf?

a) Die Bedeutung der Taufe nach einem Kirchenaustritt

Die Kirche kennt keine Exkommunikation; wenn sie jemanden aus ihrer Ge-
meinschaft ausschliesst, dann ist dieser Ausschluss nie als endgiiltig gedacht
(SC 178). Andererseits hat die Kirche ihre Grenzen zu reflektieren und zu be-
stitigen, weil sie von anderen gesetzt werden (K 659£.2%). Das ist etwa bei ei-
nem Kirchenaustritt der Fall. Denn der objektive Geist der Kirche umfasst
zunichst alle, die sich nicht bewusst von ihr abgesagt haben. Bei einem Kir-
chenaustritt wendet man sich aber bewusst von der Kirche ab. Kirchenmit-
gliedschaftsuntersuchungen haben zwar ein breites Spektrum kritischer Be-
zogenheit von Getauften auf die Kirche festgestellt. Kirchenmitglieder teilen
mit Nichtmitgliedern dhnliche positive Bewertungen die Kirche betreffend?;
sie teilen auch kritische Auffassungen, so dass inzwischen von einer gestuften
Mitgliedschaft ohne scharfe Grenzen?* gesprochen wird. Dennoch ist der
Kirchenaustritt eine — wenn auch meist geheim vollzogene — bewusste Ableh-
nung der Kirchenzugehorigkeit®, die Kirchenmitglieder zumindest bislang
nicht vollzogen haben. Insofern handelt es sich beim Kirchenaustritt um eine
signifikante Stellungnahme gegen die Mitgliedschaft in der Kirche als einer
sozial verfassten Organisation. Was bedeutet diese Stellungnahme aber fiir
das Getauftsein dieser ehemaligen Kirchenmitglieder (vgl. K 660f.)?
Meistens spiegelt sich im Kirchenaustritt ein widersprichliches Bedurfnis
wider?®: Es gibt bei Ausgetretenen schon ein loses Teilnahmebediirfnis am
kirchlichen Leben, zugleich aber eine emotionale Stérung, weil man sich
selbst in der Kirche nicht wie in einer Gemeinschaft zu Hause fuhlt. Die
Konsequenzen des Austritts werden damit von Ausgetretenen nicht immer
eingesehen. Immerhin sind und bleiben sie Getaufte.?” Welchen kirchlichen
Status sie fiir Bonhoeffer haben, beantwortet er nicht pauschal. Massstab der
kirchlichen Entscheidung tiber die Zugehorigkeit solcher Menschen ist aber
nicht die Taufe des Einzelnen, sondern der objektive Geist der Kirche. Es

% Priller-Jagenteufel: Befreit zur Verantwortung (Anm. 11), 194.

B Hermelink: Kirchenmitgliedschaft (Anm. 1), 295; M. Hoof: Der Kirchenaustritt.
Eine empirische Studie zur Pastoraltheologie, Neukirchen-Vluyn 1999, 210.

2 Hermelink: Kirchenmitgliedschaft (Anm. 1), 224; Hoof: Kirchenaustritt (Anm.
23), 158.

% UH.J. Kortner: Die Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Zur Lehre vom Heiligen
Geist und der Kirche, Neukirchen-Vluyn 1999, 34.

26 Hermelink: Kirchenmitgliedschaft (Anm. 1), 303.

¥ Diese innere Uneindeutigkeit ist vergleichbar mit den «Neutralen» wihrend des
Kirchenkampfes zur Zeit Bonhoeffers (K 675¢.).



Kindertaufe und Kirchenzugehérigkeit 177

geht Bonhoeffer um die Frage: Was kann der objektive Geist «tragen»? Die
echte Liebe zur Kirche wird grundsitzlich ihre eigene Unreinheit mittragen
(SC 150). Andererseits gibt es Grenzen, an denen der objektive Geist der Kir-
che unklar und die Zugehérigkeit bestimmter Mitglieder untragbar wird (SC
165; N 225f)). In dieser Situation der prinzipiellen vollen Anerkennung der
Taufe auch bei Ausgetretenen und der anzuerkennenden Grenzen der Kirche
scheint Bonhoeffer einen Verstindigungsprozess anzustreben.?® Die Kirche
hat sich mit Ausgetretenen dartiber zu verstindigen, welche Willenserklarung
genau mit dem Kirchenaustritt intendiert ist. Dabei geht es um einen offenen
Verstandigungsprozess, der biografisch unterschiedlich verlaufen kann (K
0660.665).

Solche Verstindigungsprozesse beleuchtet Bonhoeffer als Konflikte. Mit
dem von ihm gewiahlten Terminus «Kirchenzucht» ist ein konfliktorientier-
ter? Verstindigungsprozess gemeint, Auseinandersetzung, Kampf (SC 129),
um den Stinder schamrot werden zu lassen (N 288), wenn auch in vertrauli-
chen, «heimlichen» Situationen (N 289). Ein Kirchenaustritt hat also seitens
der Kirche nicht den Abbruch der Kommunikation zur Folge, sondern for-
dert geradezu dazu heraus, den Konflikt auszutragen.

Da ausserdem die Exkommunikation dem Wesen der Kirche wider-
spricht, ist es durchaus tragbar, dass bestimmte Gemeinschaftsformen zwi-
schen Kirche und Ausgetretenen erhalten bleiben. Das gerade zeichnet die
Kirche gegentiber einem Verein aus, dass es in ihr veraltete Gemeinschafts-
formen gibt, die bewusst erhalten werden (SC 175). Diese Bemerkung Bon-
hoeffers kann man auch auf das Verhiltnis zu Ausgetretenen beziehen.

Von dieser Perspektive aus lisst sich andeuten, wie Bonhoeffer den kirch-
lichen Status von Getauften beurteilt, die aus der Kirche ausgetreten sind. Sie
sind einerseits von Menschen zu unterscheiden, die nicht getauft sind, ande-
rerseits aber auch von Christen der eigenen Konfession. Sie gehtren damit
zwar zur Kirche, aber nicht mehr zut evangelischen Konfession.”® Das impli-
ziert, dass der objektive Geist der Kirche, an dem sich eine Konfession ori-
entiert, sich weiter erstreckt als der objektive Geist derselben Konfession.

Das bedeutet nicht, dass Ausgetretene damit eine gemeinsame Konfessi-
on bilden. Dazu mussten sie als Ausgetretene eine eigene Willensgemein-

28 V. Soosten: Sozialitit (Anm. 7), 290.

2 V. Soosten: Sozialitit (Anm. 7), 90.

3 Bonhoeffer selbst differenziert zwischen Kirche und Kirchengemeinschaft, allet-
dings in missverstindlicher Weise: Wihrend die Taufe an die Kirche bindet, muss
sie noch nicht in eine Gemeinschaft fihren (K 661). Mit dieser Differenz wirde
Bonhoeffer allerdings seine These aufgeben, wonach die reale Kirche die empiri-
sche Kirche als Kirchengemeinschaft ist. Vielmehr ist sein Gedanke dahingehend
weiterzuentwickeln, dass der objektive Geist der Kirche vom objektiven Geist der
konfessionellen Kirchengemeinschaft zu unterscheiden ist.



178 Lukas Ohly

schaft grinden, d.h. einen gemeinsamen Willen ausprigen, zueinander in Ge-
meinschaft zu stehen. Aber auch wenn Ausgetretene keine eigene Konfession
bilden, hat Bonhoeffer zufolge die evangelische Kirche solche Ausgetretene
im gemeinsamen objektiven Geist der Kirche anzusprechen, und zwar im Hin-
blick auf dkumenische Gemeinschaftsformen. Hierzu bedarf es allerdings rezs-
proker Skumenischer Willensakte. Zumindest hat Bonhoeffer selbst die 6ku-
menischen Beziehungen zwischen den Grosskirchen parallel verhandelt mit
dem (reziproken [SC 52.62]) Einigungswillen auf kleinster Gemeindeebene
(SC 1306). Die Kirche will den Anderen auch nach dessen Kirchenaustritt als
jemanden anerkennen, in dem sich der Gemeinschaftsgedanke Christ auch
erstreckt. Sie triagt damit einen Getauften auch nach seinem Kirchenaustritt
in der Kirche (SC 149), wenn auch nicht in der eigenen Konfession. Somit
sind kirchliche Amtshandlungen an Ausgetretenen nicht selbstverstindlich,
konnen jedoch in jeweiligen Vereinbarungen entschieden werden.”!

Allerdings findet man bei Bonhoeffer noch eine zweite Argumentations-
linie, die sich nicht ganz mit der bisherigen in Deckung bringen lasst: Fiir ihn
stehen Ausgetretene in der gleichen Beziehung wie Gemeindeglieder in einer
zerritteten Kirche (SC 165), aber auch wie der ferne Seefahrer, fiir den im
Farbittengebet gebetet wird (SC 123.124). Alle drei sind fiir Bonhoeffer des-
halb gleich zu bewerten, weil sie nur im Hinblick auf die dusserste Moglichkeit
zur Kirche gehoren. Hier zeigt sich m.E. ein Schwachpunkt in Bonhoetfers
Terminologie. Fiir den fernen Seefahrer diirfen nach Bonhoeffer Christen in
der Firbitte nur beten, wo die Eingliederung in die Gemeinde méglich ist (SC
123). Das gilt dann auch fiir den ungetauften Seefahrer. Er gehort nur der
Moglichkeit nach zur Gemeinschaft der Kirche. Getaufte Kinder gehéren fiir
Bonhoeffer aber auch nur der Moglichkeit nach zur Gemeinschaft der Kir-
che. Die Taufe ist die grosstmogliche Weite des Gemeindewillens, die Got-
tesherrschaft vorzubereiten (SC 166.169). Wenn sie aber die «grosstmogli-
che» Weite ist, dann unterscheidet nach Bonhoeffer die Gemeinde nicht zwi-
schen getauften Kindern und ungetauften fernen Seefahrern in der Furbitte.
Das heisst, dass sie ithren eigenen Willen nicht ernst nimmt, in der Taufe die
grosstmogliche Weite des gottlichen Versohnungswillens an sich selbst darsu-
stellen, wihrend sie im Furbittengebet den gottlichen Versohnungswillen an
Anderen darstellt.

Besser ware gewesen, wenn Bonhoeffer hier die Moglichkeiten der Zuge-
horigkeit differenziert hitte: Die Getauften stellen die grosstmogliche Weite
des Versohnungswillens se/bst dar, mit ithrem eigenen Leib, und zwar auch

31 Damit ist auch ausgeschlossen, dass Pfarrerinnen und Pfarrer zu einer Amtshand-

lung genotigt werden durfen, weil sie in einem anderen Fall ebenso gehandelt
haben. Wer als Ausgetretener eine Amtshandlung begehrt, missversteht seine
Anfrage, wenn er auf solche strategischen Vereintachungen zurtickgreift; vielmehr
muss er sich auf den je individuellen Prozess reziproker Vereinbarungen einlassen.



Kindertaufe und Kirchenzugehorigkeit 179

dann, wenn sie im Willen und Wissen dem widersprechen; denn sie werden
in ihrer leiblichen Selbstdarstellung von der kirchlichen Darstellungsfunktion
dauerhaft getragen. Die Taufe ist eine kirchlich vermittelte leibliche Selbstdarstellung
der grosstmoglichen Weite des Versohnungswillens. Der ungetaufte ferne
Seefahrer stellt dagegen nur die blosse Moglichkeit dar, zur Kirche zu geho-
ren. Er stellt sie aber nicht selber dar, sondern die Kirche, und zwar aus-
schliesslich stellvertretend im Furbittengebet.

Wer also wie Bonhoeffer die Bedeutung der Taufe in ihrem einmaligen
Ernst wertschitzen will und dabei Grenzen der Taufpraxis festlegt, muss den
Status der Taufe in ihrer Einmaligkeit von der Keinmaligkeit des fernen See-
fahrers unterscheiden. Dennoch bleibt festzuhalten, dass das kirchliche
Selbstverstindnis fordert, das Verhaltnis von Ausgetretenen zur Kirche mit
ihnen selbst auszuhandeln.

b) Unter welchen Umstanden ist ein Kirchenaustritt mit dem christlichen
Glauben vereinbar?

Bonhoefter hat in einer Randbemerkung seiner Ethik die mogliche Legitimi-
tit eines Kirchenaustritts angedeutet. Er fragt, ob unter bestimmten Umstin-
den ein Kirchenaustritt theologisch-ethisch notwendig sei und ob das nicht
gerade auf einer verheissungsvollen Gottlosigkeit beruhe (E 115). Bekannt-
lich hat der spite Bonhoeffer aufgrund seiner Erfahrungen im Kirchenkampf
einen institutionellen Neuaufbau der Kirche vorgedacht, unter anderem auch,
dass die Kirche alles Eigentum den Notleidenden schenken soll (WE 560). Ist
unter diesen Voraussetzungen dann nicht ein Kirchenaustritt sogar legitim,
um nimlich Geld zu sparen? Ist das Argument, aus der Kirche wegen der Kir-
chensteuer auszutreten, dann nicht sogar im héchsten Sinn ein theologisches
Argument?

Wenn das so wire, dann hitte Bonhoeffer hier einen Bruch mit seiner fri-
heren Ekklesiologie vollzogen.* In seiner Dissertation lisst er durchaus gel-
ten, dass die Kirche Steuern erhebt, um sich als Gemeinschaft selbst zu erhal-
ten (SC 177.179). Gerade wenn Kirche soziologisch dauerhaft eine Gemein-
schaft bleiben soll, wird immer wieder Eigentum entstehen, weil der Zwang
zur Selbsterhaltung immer gegeben ist.*® Das wire nur andets, wenn Bon-

32 Kritisch zu einem solchen Verlust an kirchlichem Selbstbezug S. Bobert-Stutzel:
«Kirche fur andere» oder «Spielraum der Freiheity? Kritische Grundsatziiberlegun-
gen zu einem Leitbild von missionarisch-diakonischem Gemeindeaufbau, EvTh
55 (1995) 534-557 (536.540).

Vielleicht hat Bonhoeffer an eine eznmalige Schenkung des kirchlichen Eigentums
an die Notleidenden angesichts des Terrors des Dritten Reiches gedacht, nicht
aber an eine generelle Regel (dhnlich auch Zimmerling: Bonhoeffer [Anm. 15],
112). Hierfur sprechen einige Bemerkungen tber zukiinftige Aussichten einer

33



180 Lukas Ohly

hoeffer ein Christentum ohne Kirche in Aussicht gestellt hitte. Aber selbst
der Programmititel «religionsloses Christentumy» aus seinen Gefiangnisbriefen
(WE 404.436.560) bleibt terminologisch an sein fritheres Kirchenverstindnis
angeschlossen (SC 79.80.96£.146.183%%).

Eine Trennung von der Kirche kann es fiir Bonhoeffer nur geben, um sie
in ihrem Wesen zu erhalten und zu schiitzen. So geht es in seinen Gefingnis-
aufzeichnungen um Werbung «unserer Kirche» (WE 560; Herv. D.B.) offenbar
in Differenz zu anderen Kirchenverstindnissen. Zumindest wire es fiir thn
kein legitimes Motiv des Kirchenaustritts, Geld fiir sich personlich einzuspa-
ren, wenn es doch umgekehrt gerade kirchliche Aufgabe ist, Eigentum zu
schenken.” Ein Kirchenaustritt kann nur dusserste Entscheidung sein in ei-
ner Notsituation der Kirche (nicht des Einzelnen), weil der Glaube ausser-
halb der Kirche ortlos wird (E 115) und die Darstellungsfunktion des Chri-
stentums dadurch nicht gestirkt wird. Das schliesst aber nicht aus, dass in
personlichen Notlagen ihrer Glieder die Kirche auf die Zahlung der Kirchen-
steuet verzichten sollte. Gerade das legt das Kirchenverstindnis Bonhoeffers
als quasi familidre Gemeinschaft nahe, die im Zwang zur Selbsterhaltung
auch den materiellen Schutz ihrer Glieder einschliesst.

¢) Wann darf die Kirche das Tautbegehren einer Kindertaufe zurtickweisen?

Uberall wo die Taufe allzu fraglos vollzogen wird, gefihrdet sie nach Bon-
hoeffer den objektiven Geist der Kirche. Das ist tiberall dort der Fall, wo die
Taufe die einzige Begegnung mit der Kirche zu werden scheint bzw. wo die
Wiederholung des Glaubens an die ein fur allemal vollbrachte Heilstat Christi

nicht gewihtleistet werden kann (SC 165; N 226£.). Hierfur ist die Kirchen-
zugehorigkeit der Eltern ein wichtiges Indiz, zeigen doch neuere Kirchenmit-

Neuorganisation der Kirche, wenn die Kirche geldutert ist (E 135; WE 435£).
Bonhoeffers Mahnung, dass Pfarrer dauerhaft von freiwilligen Gaben oder durch
Austbung eines anderen Berufs leben sollen (WE 560), schliesst logisch ja gerade
ein, dass neues kirchliches Eigentum entsteht, damit Kirche «iir andere> da sein
kann.
3 Miiller: Bonhoeffers Theologie der Sakramente (Anm. 5), 165; Zimmerling: Bon-
hoeffer (Anm. 15), 193 .
So soll nach Bonhoeffer der Liturg sogar deutlich fiir die Kollekte zugunsten
kirchlicher Zwecke wetben um der Gebenden selber willen (Zimmetling: Bon-
hoeffer [Anm. 15], 124f)).
Daraus folgt m.E., dass nicht nur Antrigen zur Kappung der Kirchensteuer von
Personen mit hohem Einkommen stattgegeben werden sollte. Ebenso scheint mir
die Praxis revisionsbedurftig, dass eine zentrale Stelle eines Landeskirchenamtes
uber die Kappungsantrige entscheidet. Der Gemeinschaftsgedanke fordert hier
mehr Mitspracherecht des 6rtlichen Pfarramts, das zugleich die verschwiegene
Bearbeitung sicherstellt.

35

36



Kindertaufe und Kirchenzugehorigkeit 181

gliedschaftsuntersuchungen einen engen Zusammenhang zwischen der per-
sonlichen kirchlichen Verbundenheit und der kirchlichen Verbundenheit der
eigenen Eltern auf.>” Wenn nun Eltern méchten, dass ihr Kind getauft wird,
ohne dass sie selbst zur Kirche gehoren wollen, legt dies prima facie nahe,
dass sie diesen mangelnden Gemeinschaftsgedanken auf ihr Kind tibertragen
werden.

Das spricht in diesem Fall nicht pauschal gegen die Kindertaufe bei gleich-
zeitiger Konfessionslosigkeit der Eltern, zumal Untersuchungen auch zeigen,
dass sich die kirchliche Orientierung steigert, wenn man Vater oder Mutter
wird.?® Aber als fraglose Praxis ist die Taufe hier abzulehnen; das wite eine
Form dessen, was Bonhoeffer «billige Gnade» nennt (N 29).% Hier bedarf es
vielmehr eingehender Vereinbarungen zwischen Kirche und Konfessionslo-
sen, also der Art von Kommunikation, die Bonhoeffer Zucht* nennt.*!

Ubrigens hat Bonhoeffet die Bestattung getaufter Konfessionsloset be-
furwortet.*> Das pastorale Recht, die Taufe zu verweigern oder aufzuschie-
ben, liegt also nicht darin, dass die Taufe eine Kasualie ist. Sondern es liegt an
ihrer besondeten Darstellungsfunktion fur das Heil in Christus.

37 Hermelink: Kirchenmitgliedschaft (Anm. 1), 242f. 261.266.

% Hermelink: Kitchenmitgliedschaft (Anm. 1), 268.

3 Zu fragen ist, ob angesichts der Mobilisierung der Gesellschaft, in der Familien
nicht garantieren koénnen, der Ortsgemeinde treu zu bleiben, nicht bereits eine
Lockerung der Kirchengemeinschaft einsetzt. Immerhin ist Mobilitit offenbar
auch als Mentalitdt mit das stirkste Motiv zum Kirchenaustritt (C. Schulz, E. Hau-
schildt, E. Kohler: Milieus praktisch. Analyse- und Planungshilfen fiir Kirche und
Gemeinde, Gottingen 2008, 67).

4 Ch. Méller: Und sie bewegt mich doch. Von der geistlichen Mitte der evangeli-
schen Kirche, DtPfrBl 108 (2008) 131-134 (133).

4 Nun konnte man fragen, ob der spite Bonhoeffer eine verdnderte Taufauffassung
entwickelt hat. Aufschlussreich hierfiir ist der Begriff der «Arkandiszipliny, der
anmahnt, dass die Kirche vorsichtig und selbstbegrenzend im Umgang mit
Geheimnissen des christlichen Glaubens sein solle (WE 185.206£.), um sie so vor
Profanierungen zu schiitzen. Diese Position wirkt sich auch auf kirchliche Amts-
handlungen aus (Miiller: Bonhoeffers Theologie der Sakramente [Anm. 5], 136).
Das Verborgene enthille sich vielmehr von selbst, und zwar in der befreienden
Du-Begegnung (E 25f). — In dieser Terminologie entspricht der spite Bonhoeffer
seinen fritheren Aussagen zur theologischen Funktion von Verborgenheit und
kirchlichen Geheimnissen (SC 189), so dass hier kein gedanklicher Bruch zwischen
seiner fritheren und spiteren Theologie nachgewiesen werden kann.

42 Zimmerling: Bonhoeffer (Anm. 15), 127.



182 Lukas Ohly

3. Ergebnis

J. v. Soosten hat in Frage gestellt, ob Bonhoeffer mit der soziologischen Ka-
tegorie der Gemeinschaft das Wesen der Kirche uberhaupt adiquat erfasst
und ob soziologische Einschatzungen tiber den notwendig auch zweckratio-
nalen Charakter der Kirche von Bonhoeffer ignoriert werden.* Tatsachlich
klingen bei ihm manche Titulierungen der Kirche als «Mutter der Glaubigen
(SC 156.164) oder als Familie (SC 179.182) wie intimisierende Uberspitzun-
gen, die schon zu Bonhoeffers Zeiten der Volkskirche als Massenphinomen
(vel. SC 164) nicht gerecht wurden. Wenn sich Gemeinschaft auf Willensak-
ten aufbaut, so muss das dabei Gewollte sich in einer volkskirchlichen Situa-
tion auf einer sehr niedrigschwelligen Ebene bewegen, etwa als Bereitschaft,
die — freilich unbestimmt bleibende — Kommunikationskultur des christli-
chen Glaubens materiell und persénlich zu unterstiitzen (vgl. E 409, wo gei-
stige und materielle Gesichtspunkte nebeneinander genannt werden).

Bonhoefter hat das auch eingeridumt, als er die Kirche in all ihrer kommu-
nikativen Zerbrechlichkeit (SC 168£.) und darstellerischen Dirftigkeit charak-
terisiert hat (SC 155-157; E 411). Es ist nicht eine Seelenverwandtschaft, kei-
ne auf Hinigkeit oder Freundschaft beruhende Gemeinschaft (SC 128), son-
dern der dem objektiven Geist der Kirche verantwortete Glaube, wobei
nochmals zu unterstreichen ist, dass der Glaube ein soziales Phinomen ist:
Ich werde zur Person durch die Begegnung eines transzendenten Du, und ich
werde als Person erhalten durch die Gemeinschaft, die Christus mir mit an-
deren schenkt und durch die er mich von der menschlichen Selbstverschlos-
senheit befreit. Ob dies je und je erlebt wird, ist eine Frage der (augenblickli-
chen*) Aktualisierung durch das Witken des Heiligen Geistes. Aber auch
wenn es je und je nicht aktualisiert ist, ist es real in der Gemeinschaft der Kir-
che, die diese Realitit darstellend vollzieht. Insofern ist der Gemeinschafts-
begriff fir die Charakterisierung der Kirche untberholbar, weil er auf einer
sozialen Realitat beruht, welche die Du-Begegnung in ihrer Transzendenz
achtet und in Christus bewahrt. In dieser Funktion darf sich allerdings der
Gemeinschaftsgedanke der Kirche auch erschopfen.

Ein Kirchenaustritt weist diese soziale Realitat zuriick und ist damit zu-
mindest als ein christliches Missverstandnis zu betrachten. Das Taufgesprich
mit ausgetretenen Eltern trigt insofern einen Grossteil der Last, die Realitit

V. Soosten: Sozialitit (Anm. 7), 263.265.267. Thomas: Gegenwart (Anm. 14), 310,
weist allerdings auf die spite Mandatenlehre aus dem Fragment der Ethik Bon-
hoeffers hin, die mehr objektive Geister in Christusbezichung kennt als nur die
kirchliche Gemeinschaft (vgl. auch Zimmerling: Bonhoeffer [Anm. 15], 49t).
Somit lost sich Bonhoeffer nach Thomas aus einem strikten Gemeinschaftsden-
ken (dhnlich Bobert-Stutzel: Kirche fir andere [Anm. 32], 555£.).

# Thomas: Gegenwart (Anm. 14), 298.



Kindertaufe und Kirchenzugehorigkeit 183

der Kirche darzustellen. An thm wird sich je und je entscheiden, ob die Kir-
che die Taufe des Kindes tragen kann oder ob sie zum Taufaufschub raten
sollte.

Abstract

Der Aufsatz konfrontiert eine liberale Tauthandlungspraxis bei Kindern konfessions-
loser Eltern mit Dietrich Bonhoeffers Tauftheologie, die einen kritischen Umgang mit
der Kindertaufe anmahnt. Dabei wird Bonhoeffers phinomenologische These rekon-
struiert, warum der Heilsruf Jesu Christi primir an die Gemeinde ergeht und nur ver-
mittelt tiber sie auch an Einzelne. Dass fiir Bonhoeffer die Grenzen an den Rindern
der Kirche verwischen, macht Amtshandlungen nicht beliebig, sondern verlangt eine
Kommunikationskultur, welche Gber die jeweilige Verbundenheit Ausgetretener zur
Kirche aufklirt.

Laukas Obly, Nidderau-Ostheim



	Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit : Bonhoeffers Mahnung

