
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 2

Artikel: Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit : Bonhoeffers Mahnung

Autor: Ohly, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit

Bonhoeffers Mahnung

Offensichtlich wollen immer mehr Eltern, die beide keiner Kirche zugehören,

ihre neu geborenen oder kleinen Kinder evangelisch taufen lassen: Die
Zahl von Taufen nimmt in diesen Fällen zu.1 Darin drückt sich zumindest
aus, dass Eltern in diesem Fall ein lockeres, freies Verhältnis zur Kirche leben
wollen. Zum anderen zeigt sich darin, dass auch Pfarrerinnen und Pfarrer von
einer wachsenden pastoralen Freiheit gegenüber kirchenrechtlichen Regeln
Gebrauch machen. Der Trend scheint also in Richtung Freiheit von zu fester
kirchlicher Institutionalität zu gehen.2

Man mag diesen Trend als eine Entwicklung zur wachsenden evangelischen

Glaubensfreiheit feiern3, sollte allerdings die Frage nicht vernachlässigen,

ob dadurch die Kasualpraxis aus dem Zusammenhang des christlichen
Glaubenslebens herausgelöst wird. Zumindest berührt ein solcher Trend
nicht nur kirchenrechtliche oder institutionelle Fragen, sondern auch deren
theologischen Gesamtzusammenhang von Glaube und Kirchengemeinschaft.

Diese Problemstellung bildet die Leitperspektive dieses Aufsatzes. Ihr
geht es um die Verhältnissetzung von Taufe und Kirchenzugehörigkeit im
theologischen Zusammenhang, und zwar hier der christologischen Fundierung

des christlichen Glaubenslebens bei Dietrich Bonhoeffer.
Bonhoeffer bietet sich hierfür vor allem aufgrund einer reizvollen Spannung

als Gesprächspartner an: In seinen späteren Schriften lässt er
kirchenkritische Töne anklingen und räumt sogar die theologische Legitimität des

Kirchenaustritts unter bestimmten Umständen ein. Gleichwohl bleibt für ihn

1
J. Hermelink: Praktische Theologie der Kirchenmitgliedschaft, Göttingen 2000,
168. Hermelink würdigt an dieser Entwicklung, dass auch unter kirchlichen
Amtsträgern das Bewusstsein wächst, dass ein Kirchenaustritt die Verheissung des

Evangeliums bei den getauften Ausgetretenen nicht aufhebt (ebd.).
2 Auch kirchliche Verlautbarungen reagieren inzwischen aufgeschlossener auf die¬

sen Trend, z.B. die Stellungnahme der Theologischen Kammer der Evangelischen
Kirche von Kurhessen-Waldeck: «Das Amt des Taufpaten. Überlegungen zu
seinem Verständnis und seiner Gestaltung» von 2002, die eine solche Praxis nicht
mehr grundsätzlich ausschliesst (12). Vgl. ferner die EKD-Schrift «Taufe und Kir-
chenaustritt. Theologische Erwägungen der Kammer für Theologie zum Dienst
der evangelischen Kirche an den aus ihr Ausgetretenen» von 2000, Kap. IV.

3 Vgl. Hermelink: Kirchenmitgliedschaft (Anm. 1), 98.

ThZ 2/65 (2009) S. 166-183



Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit 167

kontinuierlich die wahre Kirche auch die wirkliche Kirche, also die soziologisch

verfasste «empirische» Amtskirche (SC 1154.140£. 187; N 241). Das soll
nicht zum katholischen Kirchenverständnis führen, weil im Gegensatz zu ihr
die empirische Amtskirche nur im Glauben als die wahre Kirche erscheint.
Andererseits wird aber auch nicht in ein zu bequemes evangelisches
Kirchenverständnis geflüchtet, wonach die wahre Kirche die unsichtbare «hinter» der
sichtbaren ist.5 Vielmehr ist der Zugang zur erfahrbaren Kirche vermittelt
über den Glauben (SC 96.98). Die empirische Realität der Kirche ist eine

geglaubte Realität. Empirie also und dennoch in der Klammer des Glaubens!
Der Glaube wird hier also anscheinend selbst als ein bestimmter

Erfahrungszugang verstanden6, wenn er sich auch von empiristischer Feststellbarkeit

unterscheiden soll. Dennoch ist Glauben etwas anderes als ein Fürwahrhalten

dessen, was man nicht sieht (Hebr 11,1). Ich werde im Folgenden Bon-
hoeffer so interpretieren, dass der Glaube ein ethisch-sozialer Zugang ist und
sich insofern auf Wahrnehmbares richtet (SC 27). Dass die empirische Kirche
zu glauben ist, schliesst dabei für Bonhoeffer eine phänomenologische
Herleitung ausdrücklich ein (SC 16.527). Dabei handelt es sich um eine Phänomenologie

der Person, aus der sich die Realität der Kirche als empirische Kirche
herleitet.

In einem ersten Schritt möchte ich zeigen, wie Glaube und Wahrnehmung
zusammengehören: wie also nach Bonhoeffer die empirische Kirche
phänomenologisch als die von Gott offenbarte Kirche gelten kann. Das zu zeigen
ist deswegen wichtig, weil sich dadurch empirisch wahrnehmbare Sachverhal-

4 Im Folgenden werden Bonhoeffers Schriften nach der DBW-Ausgabe mit fol¬

genden Abkürzungen zitiert: DBW 1: Sanctorum Communio. Dogmatische
Untersuchung zur Soziologie der Kirche, hg.v. J. v. Soosten, München 1986 (SC);
DBW 2: Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in der systematischen

Theologie, hg.v. H.R. Reuter, München 1988 (AS); DBW 4: Nachfolge, hg.v.

M. Kuske, I. Tödt, München 1994 (N); DBW 6: Ethik, hg.v. E. Feil, C. Green,
H.E. Tödt, I. Tödt, München 21998 (E); DBW 8: Widerstand und Ergebung.
Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hg.v. Ch. Gremmels, E. Bethge, R.

Bethge, München 1998 (WE); Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft, in: DBW
14: Illegale Theologen-Ausbildung, Finkenwalde 1935—1937, hg.v. O. Dudzus, J.

Henkys, München 1996 (K).
5 G.L. Müller: Bonhoeffers Theologie der Sakramente (FTS 28), Frankfurt a.M.

1979, 166.
6 Gegen S. Brandt: «Christus als Gemeinde existierend»? Überlegungen zur ekkle-

siologischen Rede von «Kollektivperson» im Anschluß an und in Auseinandersetzung

mit Dietrich Bonhoeffer, in: S. Brandt, B. Oberdorfer: Resonanzen.

Theologische Beiträge (FS M. Welker), Wuppertal 1997, 161-180 (170.172).
7

J. v. Soosten: Die Sozialität der Kirche. Theologie und Theorie der Kirche in Diet¬
rich Bonhoeffers «Sanctorum Communio» (Öffentliche Theologie 2), München
1992, 243.248.



168 Lukas Ohly

te wie Taufe und Kirchenzugehörigkeit in ihrem Glaubensernst präzise
bestimmen lassen. Von dorther lässt sich ein Argumentationsschema entwickeln,

wie ein Kirchenaustritt theologisch zu bewerten ist und nach welchen
Kriterien die Taufe von Kindern konfessionsloser Eltern vollzogen bzw.
aufgeschoben werden sollte.

1. Die Glaubensrealität der Kirche

Wenn man meint, dass nur die Getauften am Heil Gottes teilhaben können
— wenigstens als notwendige Bedingung für das persönliche Heil —, dann ist
es geradezu verwerflich, die Taufe überhaupt abzulehnen bzw. aufzuschieben.

Mit einer solchen Position steht man aber auch schnell unter Verdacht
eines magischen Sakramentsverständnisses.8 Wenn man dagegen meint, dass

es auf die Taufe für das Heil des Menschen gar nicht ankommt, sondern auf
das gelebte Christsein, macht man ethische Vorbildlichkeit zum Kriterium
der wahren Kirche.9 Bonhoeffer unterliegt beiden Verkürzungen nicht, weil
sie beide letztlich heilsegoistisch konzipiert sind. Ihnen kommt es nur auf die

Frage der Wirkung der Taufe für das je getaufte Individuum an. Dagegen
entwickelt Bonhoffer ein soziologisches Taufverständnis: Die Taufe wird zum
Gemeinschaftssakrament.10 Dadurch kann Bonhoeffer den Anspruch
aufrechterhalten, dass die reale Kirche die empirische Kirche ist; und zugleich
gehört man noch nicht zur wesentlichen Kirche, nur weil man getauft ist (SC
163): weil die Taufe ein Gemeinschaftssakrament ist und ihre Verheissung
nur mittelbar auch dem Einzelnen gilt.

Bonhoeffer kann beides zusammendenken und löst damit die Frage nach
dem individuellen Heil vom Heil der Kirche ab. Cyprians berühmten Satz:

«extra ecclesia nulla salus» interpretiert Bonhoeffer (K 676ff.) funktional: Die
Kirche hat die Funktion, das Heil Gottes für die Welt darzustellen. Dabei geht

8 Die dagegen im Folgenden phänomenologisch rekonstruierte Position unterschei¬
det sich von einem magischen Verständnis durch ihren ambivalenten Charakter:
Taufe regt Prozesse an, deren Ambivalenz nicht verhindert oder gesteuert werden
kann. Dagegen fehlt magischen Verständnissen das Eingeständnis ambivalenter
Prozesse.

9 Eine Variante beider Positionen besteht in dem Argument pastoraler Praxis, eine
Kindertaufe dürfe nicht aufgeschoben werden, weil man dadurch die immerhin
lose Beziehung konfessionsloser Eltern zur Kirche komplett zerstöre. Dadurch
werde für das Kind die Chance auf spätere Kirchenzugehörigkeit durch pastorale
Stringenz weiter verringert. Diese Variante ist eine Pro-Position mit einem Contra-
Argument, weil es dann auf das Taufgeschehen selbst nicht ankommt, sondern auf
seine flankierende pastorale Kommunikation mit den Eltern.

10 Müller: Bonhoeffers Theologie der Sakramente (Anm. 5), 125; vgl. SC 180.



Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit 169

es nicht darum, eine weltliche Institution (Kirche) als solche heilig zu
sprechen; es geht auch nicht darum, bestimmte Menschengruppen ausserhalb der
Kirche aus dem Heil auszuschliessen (K 65511). Die Kirche hat hingegen eine
unverzichtbare Funktion für die Welt, indem sie das Heil Gottes in der Welt
zur Darstellung (SC 116) bringt.

Ohne die Darstellung des Heils gäbe es keinen Glauben. Und ohne Glauben

gäbe es kein Heil. Die Welt ausserhalb der Kirche kann also nur durch
die Kirche am Heil teilhaben. Aber immerhin kann dadurch auch die Welt
ausserhalb der Kirche am Heil teilhaben (K 660.669.677). Wenn also die Taufe

heilsnotwendig ist, dann nicht im individualistischen Sinn, sondern in
einem sozialen, stellvertretenden Sinn.

Bonhoeffer wehrt sich übrigens gegen eine blosse Repräsentationsfunktion
der Kirche. Das Handeln der Kirche ist nicht «mrr» darstellend (SC 100),

sondern auch ein wirksames Handeln (SC 180). Vermutlich wehrt sich
Bonhoeffer hierbei gegen eine rein illustrierende Verkürzung des Darstellungsbegriffs,

etwa im reformierten Sinn. Denn für ihn ist die Funktion der Kirche
zwar schon eine darstellende (SC 116.180; E 84.348; K 667), aber anscheinend

will er (als Lutheraner) das so verstehen, dass sie darin auch wirksam ist.
In dieser Funktion vermittelt Bonhoeffer menschliche Verantwortung

und christologische Konstitution der Kirche. Die Kirche ist eine Darstellung
des Heils, weil sie zum einen eine durch den gemeinsamen Willen konstituierte

Gemeinschaft von Personen ist. Und sie ist es, weil sie zum anderen in
Christus auch vor menschlichem Wissen und Wollen als reale Einheit konstituiert

ist (und nicht nur als Idee von Menschen, die das ausdrücken wollen).
Beides will ich näher erläutern.

a) Kirche als Personengemeinschaft

Nach Bonhoeffers soziologischen Vorannahmen entsteht eine Gemeinschaft
durch Willensakte (SC 51.57.58). Wenn sich mehrere Personen durch ihre
Willensakte zu einer Gemeinschaft zusammenschliessen, entsteht dabei
zusätzlich ein objektiver Geist als selbstständiges Gefüge der Gemeinschaft (SC

62). Das hat zur Konsequenz: Die Gemeinschaft wird durch ihren objektiven
Geist von den Willensakten ihrer Mitglieder relativ unabhängig und
selbstständig.12 Ihre Mitglieder können sich daher dem objektiven Geist nicht
entziehen (SC 63.160). Die Kirche nun ist eine Gemeinschaft mit der Funktion,
Gottes Willen in der Welt zu verkündigen (SC 116). Sie steht allen Menschen
offen, sofern der objektive Geist dadurch erhalten bleibt. Von dort her erklä-

11 G.M. Prüller-Jagenteufel: Befreit zur Verantwortung. Sünde und Versöhnung in
der Ethik Dietrich Bonhoeffers, Münster 2004, 195.

12 Deswegen nur relativ, weil sich die Gemeinschaft ändert, wenn sich die Willensakte
der bestehenden oder neuer Mitglieder zur Gemeinschaft ändern.



170 Lukas Ohly

ren sich Legitimation, aber auch Grenze der Kindertaufe (SC 165; N 226).
Sobald der objektive Geist der Kirche — d.h. der spezifische Charakter der
Gemeinschaft - dadurch angetastet wird, ist die Kindertaufe abzulehnen, was
später weiter auszuführen ist. Dabei ist die menschliche Verantwortung der
Kirchenmitglieder zu beachten, dass sie den objektiven Geist respektieren.

b) Die reale Kirche ist die empirische Kirche

Nun könnte aber eine Gemeinschaft auch dadurch entstehen, dass mehrere
Personen willentlich eine noch nicht realisierte Idee umsetzen wollen. Dagegen

betont Bonhoeffer öfter, dass die wahre Kirche keine Idee ist, sondern
bereits realisiert ist in der empirisch verfassten Kirche. Sie mag zwar nur je
und je aktualisiert werden durch den Heiligen Geist (SC 89 u.ö.13); der aber
aktualisiert nur, was schon längst und unabhängig von unserem Wissen und
Wollen realisiert ist, und zwar durch Jesus Christus (SC 89). Hierzu gehört die
berühmte Formel: «Christus als Gemeinde existierend» (SC 76.87.126.144;
AS 108). In dieser Formel charakterisiert Bonhoeffer Jesus Christus als eine
soziale Realität: Christus ist eine Person, die sich notwendig in einer Gemeinschaft

realisiert.
Diese These leitet Bonhoeffer m.E. aus einer Phänomenologie der Person

her. Dabei lehnt er zunächst einen substanzialistischen Personbegriff ab.14

Eine Person (Ich) entsteht vielmehr in konkreten Begegnungen, und zwar
wenn mir ein Du begegnet (SC 30). Hier wird der phänomenologischen
Einsicht Rechnung getragen, dass die Begegnung mit einem Du eine andere Qualität

hat als die mit einem Etwas (SC 2315). Der Mensch wird Person durch
Verantwortung gegenüber einem Du (SC 3016). Ist das so, dann vergeht mit

13 Der Begriff der Aktualisierung meint das (inter-)subjektive Bewusstwerden der
Realisierung, die wiederum auch ohne menschliches Wissen und Wollen bereits
erfüllt ist (SC 88.96).

14 G. Thomas: Die Gegenwart des Unverfügbaren. Konturen und Entwicklungen
der Denkform <Person> bei Dietrich Bonhoeffer, EvTh 60 (2000) 296—313 (311).

15 Allerdings ist dies eine Einsicht, die in der damaligen Phänomenologie kaum ange¬
legt war, am ehesten noch bei M. Scheler: Wesen und Formen der Sympathie,
Frankfurt a.M. 51948, 64.72, und ferner bei Th. Litt und E. Griesebach (vgl. P.

Zimmerling: Bonhoeffer als Praktischer Theologe, Göttingen 2006, 39).
16 Die Interpretation neuerer Ausleger, wonach erst unter der Sünde die Du-Begeg-

nung eine fordernde wird, während sie im Urständ noch eine gebende war (Thomas:

Gegenwart [Anm. 14], 300; Brandt: Christus [Anm. 6], 168), entspricht m.E.
weder Bonhoeffers These noch phänomenologischen Einsichten. Phänomenologisch

muss auch im gebenden Charakter des Anderen ein Anspruch enthalten sein,
weil ansonsten eine Grenze zwischen Ich und Du gar nicht vorliegt. Bonhoeffer
unterscheidet daher auch nicht zwischen rein gebender und rein fordernder Beziehung

der Menschen zueinander, sondern stellt eine gebende Beziehung einer reinfor-



Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit 171

der Begegnung auch die Person wieder (weil auch ihre konkrete Verantwortung

mit der Begegnung endet) (SC 28.33). (Die Vergänglichkeit der Person
ist eine Konsequenz ihrer nichtsubstanziellen Interpretation17.) Das bedeutet:
Personen haben keine zeitliche Kontinuität, oder anders: Wenn Personen
zeitliche Kontinuität haben, dann liegt diese Kontinuität ausserhalb ihrer
selbst begründet. Und diese Kontinuität von Personen können Gemeinschaften

sicherstellen.18 Gemeinschaften halten die Verantwortung gegenüber
Personen aufrecht, wenn die konkrete Begegnung zwischen zwei Einzelpersonen

schon geendet hat.
Gemeinschaften sind nämlich sog. Kollektivpersonen, auf die die gleichen

Strukturen zutreffen wie auf Einzelpersonen (SC 48—50). Wenn ich in einer
Gemeinschaft stehe, begegne ich damit auch einer Person, nämlich der
Kollektivperson der betreffenden Gemeinschaft. Hier mag als Beispiel eine

Sportmannschaft dienen: Jeder einzelne Sportler will mit den anderen eine
Mannschaft bilden. Jeder trägt dabei eine andere Verantwortung, aber alle

Spieler finden die Einheit im Gewollten, indem sie dieselbe Mannschaft bilden
wollen. Die Mannschaft ist die Kollektivperson, der gegenüber jeder Spieler
dauerhaft Verantwortung trägt, und zwar auch dann noch, wenn die konkrete
Begegnung mit einem bestimmten Mitspieler (einem Du) geendet hat, der aus

irgendwelchen Gründen aus der Mannschaft ausscheidet.
Die Verstetigung der eigenen Verantwortung und damit der Personalität

des Ichs ist dann erreicht, wenn das Ich selbst Mitglied der Kollektivperson
ist, die sich ihm wie ein Du gegenüberstellt. Ansonsten, wenn das Ich einer
fremden Gemeinschaft gegenübersteht — z.B. einer gegnerischen Mannschaft
—, endet die konkrete Verantwortung mit der Begegnung (dem Spiel), und
zwar weil der «viceverse Wille» (SC 53) keine Einheit im Gewollten findet.
Demgegenüber dehnt sich der zeitliche Verantwortungsbereich bei einer
Gemeinschaft, zu der das Ich selbst auch gehört. Und mit dieser zeitlichen Dehnung

der Verantwortung verstetigt sich auch die Personalität.
In Bonhoeffers Formel «Jesus Christus als Gemeinde existierend» istJesus

Christus also selbst als Kollektivperson aufzufassen — ebenso übrigens wie

dernden gegenüber (SC 69). Der gebende Charakter des Anderen subsumiert damit
immerhin auch Ansprüche des Anderen, zumal Ansprüche des Willens Gottes, der
in seiner Herrschaft dient (SC 37). Diese Ansprüche werden aber nicht mit der
Formulierung «rein fordernd» ausgedrückt, sondern nur mit dem Ausdruck
«Forderung» (SC 32).

17 Thomas: Gegenwart (Anm. 14), 298f.
18 Thomas: Gegenwart (Anm. 14), 306, interpretiert das Sein von Gemeinschaften

als ein dingliches und übersieht, dass Gemeinschaften sog. Kollektivpersonen sind,
die durch die Begegnung mit Einzelpersonen (z.B. ihrer Mitglieder) entstehen und
vergehen. Gerade so bleibt der univoke Relationsbegriff erhalten (gegen Thomas:
a.a.O.).



172 Lukas Ohly

Adam gemäss Bonhoeffers Auslegung der paulinischen Adam-Christus-Ty-
pologie (SC 76). Einzelpersonen verdanken ihre lebenslange zeitliche Kontinuität

der Tatsache, dass sie der Menschheit entweder in Gestalt der
Kollektivperson Adam oder der Kollektivperson Christus angehören. Meine individuelle

kontinuierliche Realität als Person verdankt sich der Realität der
Gemeinschaft, in der ich stehe. Die Realität der Kollektivperson geht damit der
Realität von Einzelpersonen zumindest im Hinblick auf ihre dauerhafte
Kontinuität voraus (AS 115).

Nun könnte man fragen: Sind Kollektivpersonen nicht ebenso in ihrer
zeitlichen Kontinuität gefährdet? Kollektivpersonen existieren ebenfalls nur
durch die Begegnung mit einem Du, weil sie dieselben Strukturen wie
Einzelpersonen aufweisen. Wie können dann Kollektivpersonen die zeitliche
Kontinuität von Einzelpersonen aufrechterhalten, wenn ihre eigene zeitliche
Kontinuität in Frage steht? Bonhoeffer beantwortet diese Frage über die
besondere Dauerhaftigkeit der Gemeinschaft in Jesus Christus. «Christus als

Gemeinde existierend» sei diejenige Gemeinschaft, in der Christus «ein für
allemal» stellvertretend für uns die Verantwortung für das ewige Du Gottes
übernimmt (SC 92). Es handelt sich hierbei um ein ewiges Entsprechungsverhältnis

zwischen Christus und dem Du Gottes, auf dem die Dauerhaftigkeit
der Kirche gründet.

Hierzu müssen zwei Überlegungen zwischengeschaltet werden, nämlich
wie sich phänomenologisch das Du Gottes in sozialen Beziehungen zeigt und
wie Christus diese Beziehung gestaltet. Bonhoeffer zufolge ist jedes Du nur
dadurch ein Du — d.h. es ruft mich an, es setzt meinem Ich eine Schranke und
führt mich zur Verantwortung —, dass es mir transzendent ist (SC 29.31). Seine

Transzendenz hat das Du, weil ich es mir nicht zum Du machen kann (SC
3319). Ich kann mir nicht vornehmen, einem Du zu begegnen, damit ich mir
zur Person werde. Denn dabei setze ich die Begegnungsqualität des Du schon

voraus, die ich aus meiner Immanenz nicht ableiten kann. Könnte ich mir
willentlich einen Menschen zum Du machen, so könnte ich mich dann doch
selbst zur Person machen, und das heisst wieder den Personbegriff substan-
zialistisch deuten.20 Aber auch für sich selbst ist das Du transzendent:
Niemand kann sich selbst als Du erleben (SC 31). Die Begegnung ist souverän und
sowohl dem Ich als auch dem Du entzogen. Darin besteht die Transzendenz

19 Thomas: Gegenwart (Anm. 14), 299. Darin liegt die Heiligkeit des Gemeinschafts¬
lebens (SC 67), nicht aber in einer Theologie der Schöpfungsordnungen (so aber v.

Soosten: Sozialität [Anm. 7], 255).
20 Genauer geht es bei der Begegnung mit einem Du nicht um die Frage, ob ich mir

vornehmen kann, ihm zu begegnen. Sondern es geht hintergründiger um die

Frage, wodurch ich einen Anderen als Du erlebe, wenn ich mir vornehme, ihm zu
begegnen. Das Du-Erlebnis ist nicht machbar, selbst wenn ich mir vornehmen
kann, einem Du zu begegnen.



Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit 173

des Du. Sie bewahrt ihre Unabhängigkeit von meinem oder deinem Willen.
Deshalb interpretiert Bonhoeffer die personale Begegnung mit einem Du als

eine von Gott gewährte Begegnung (SC 33). Ich und Du begegnen sich, weil
Gott uns darin begegnet als (souverän) gewährte Transzendenz. Gott begegnet

uns damit auch in Gemeinschaften.
Bis hierher gilt das auch noch von allen Gemeinschaften. Gott begegnet

uns in allen Gemeinschaften, die mir ebenfalls in Begegnung eine reale
Schranke setzen und mich in die Verantwortung rufen, gleich wie ein Du.
Dass eine Ich-Du-Begegnung sich nur durch das gewährte Hinzutreten des

Du Gottes ereignet, gilt auch von Gemeinschaften, und zwar von allen. Das
ist also nicht das Kennzeichen der Kollektivperson «Jesus Christus als
Gemeinde existierend». Das Besondere an der Kirche ist nun: Sie ist die Gemeinschaft,

in der nicht das Du dem Ich eine Verantwortung aufbürdet, sondern
umgekehrt: Christus schenkt sich uns ganz (SC 91.166), und zwar ein für
allemal (SC 92). Es handelt sich um diejenige Gemeinschaft, in der der
Gabecharakter des Du Gottes explizit zum Vorschein kommt, der zwar auch in
anderen Begegnungen und Gemeinschaften implizit enthalten ist, dort aber
gegenüber der absoluten Forderung des Du (SC 32) in den Hintergrund gerät.
Personen gewinnen dadurch in Gemeinschaft mit Jesus Christus zeitliche
Kontinuität, dass Christus sich ein für allemal schenkt und an Stelle der
Einzelpersonen damit die absolute Forderung des Du erfüllt. Deshalb ist Christus

als Gemeinde existierend, nämlich als geschenkte Gemeinschaft mit
entlastender Wirkung. Und deshalb gilt primär der Kollektivperson Kirche der
Anruf Gottes und nur abgeleitet daraus auch den Einzelpersonen (SC 74).
Die Existenz Christi ist eine soziale Existenz, sie konstituiert eine soziale Realität,

und das tut sie bleibend, dauerhaft. Deshalb ist sie real und nicht nur eine
noch zu realisierende Idee.

Ebenso kann m.E. über dieselbe Denkfigur auch die Person Adams, des

Sünders, als dauerhaft beschrieben werden. Deshalb spricht Bonhoeffer auch

von der «adamitischen Menschheit» (SC 76.144), um die Kollektivperson des
Sünderseins hervorzuheben. Würde nämlich die Person des Sünders mit jeder
Du-Begegnung wieder vergehen, so müsste sie sich auch nicht dauerhaft für
ihre Sünde verantworten. Der existenzielle Ernst der Sünde wird aber
dadurch unterstrichen, dass der Sünder sich dauerhaft von einer Gemeinschaft
abwendet. Dazu scheint es m.E. dieselbe Anrede Gottes zu sein, die den
Menschen in die Kollektivperson Adam oder-und Christus stellt (SC 75.106; AS
99, vgl. 152): Indem sich Einzelpersonen vom Anspruch des Du abwenden,
isolieren sie sich und bringen sich unter die Sünde der «adamitischen Menschheit».21

Isolation weist die Gabe personaler Existenz zurück, die nur durch die

21 Bei Bonhoeffer ist allerdings die Sünde ein (augenblicklicher) Akt (SC 144; AS

145). Dass der Sünder sie dennoch dauerhaft zu verantworten hat, will Bonhoeffer



174 Lukas Ohly

Begegnung mit einem Du entsteht. Dagegen lässt sich die Gemeinde das Ich
Christi schenken, der den Anspruch des Du stellvertretend für uns
übernimmt. Dennoch bleibt die Kirche immer auch eine Gemeinschaft der Sünder

(SC 143), weil sich das Ich auch in der Gemeinde dem Anspruch der Du-
Begegnung entzieht, den Christus stellvertretend erfüllt.

Mit dieser Interpretation lässt sich das Problem auch lösen, wie für Bon-
hoeffer die Kirche die empirische Kirche ist, aber zugleich die empirische
Kirche dann doch nicht empirisch festgestellt werden kann, sondern nur im
Glauben wahrgenommen wird (SC 90). Es geht hierbei um den angemessenen

Zugang zur Realität. Glaube versteht Bonhoeffer als eine ethische Realität,

die der Erfahrung der Du-Begegnung entspringt. «Die Person kann die
andere Person nicht erkennen, sondern nur anerkennen, an sie <glauben»> (SC

32). Die empirische Kirche wird folglich in der ethischen Begegnung
anerkannt, lässt sich dagegen nicht objektiv oder gar substanzontologisch (N 220;
AS 103f.) feststellen. Dennoch ist sie erfahrbar — aber eben als ethische Realität.

Glauben heisst dann, die soziale Realität anzuerkennen, in der die Person
steht, nämlich in einer Begegnung, in der ein transzendentes Du erscheint
und die Christus stellvertretend in ihrer Heiligkeit bewahrt. Diese These ist
Bonhoeffers phänomenologischer Methodik geschuldet (SC 16f.), mit der er
eine Phänomenologie der Person entwickelt und darauf auch seinen Realitätsbegriff

stützt: Real ist, was sich mir in der Begegnung mit einer anderen Person

erschliesst.

dadurch erreichen, dass das Ich zugleich die Menschheit repräsentiert (SC 69-73;
AS 145). Bonhoeffer tendiert somit zu einer egozentrischen Binnenlösung des

Problems der Sozialität der Sünde (SC 91; Prüller-Jagenteufel: Befreit zur
Verantwortung [Anm. 11], 180; v. Soosten: Sozialität [Anm. 7], 70). Dadurch droht
allerdings das Folgeproblem, dass das Ich dann doch selbst zum Du werden kann

(gegen SC 31) und sich somit substanzialistisch selbst konstituiert. — In dieser

Denkfigur stünde allerdings «Christus als Gemeinde existierend» nicht in soterio-
logischer Entsprechung zu Adam. Daher scheint mir die umgekehrte
Begründungsrichtung die angemessene zu sein: Die Sozialität Christi beantwortet
rückwirkend auch das Problem der Sozialität der Sünde, und zwar unter demselben

Heilsruf Gottes (SC 75), der im Kontext der einen Gemeinschaft zum Gericht, im
Kontext der anderen zur Gnade führt. So lässt sich m.E. auch S. Brandts Aufweis
von Bonhoeffers widersprüchlicher Fassung Adams als einer Kollektivperson
entschärfen (Brandt: Christus [Anm. 6], 174): Die Kollektivperson Adam bildet sich
in der dauerhaften willentlichen Isolation vom Geschenk Christi, das sich als

Gemeinschaft erfüllt.



Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit 175

c) Zwischenergebnis

Ausgangspunkt dieses Teils war die Behauptung: Die Kirche ist eine Darstellung

des Heils. Darstellung bedeutet hier: Das Heil vollzieht sich in und als

Darstellung, weil es sich als sozialer Vollzug zeigt. Insofern ist Darstellung
nicht illustrierend zu verstehen, sondern effektiv. Sie realisiert, was sie
darstellt, indem sie es darstellt, nämlich Heil in Gemeinschaft mit Jesus Christus.
Sie ist dazu in der Lage durch den objektiven Geist, der in menschlicher
Verantwortung steht, und durch die dauerhafte soziale Gegenwart Christi in der
Gemeinde. Beides vollzieht sich in einer realen Gemeinschaft, nämlich in der
empirisch verfassten Kirche.

Nun hat Bonhoeffer öfter betont, dass der Ruf Christi zuerst an die
Gemeinde geht und nur vermittelt darüber auch an den einzelnen Menschen (SC
74.100.105). Warum ist das so? Kann nicht der Ruf Christi auch mich persönlich

treffen, so dass ich auch ohne Kirche in Gemeinschaft mit Christus stehe?

(Das ist bekanntlich ein häufiges Argument von Menschen, die aus der
Kirche ausgetreten sind.)

Das wäre aber ein Widerspruch. Nehmen wir an, unser Glaube an Christus

wäre unabhängig von unserer realen Beziehung zueinander als Glaubende.

Dann hätten wir keine kontinuierliche Beziehung zueinander, obwohl
Christus eine kontinuierliche Beziehung zu jedem einzelnen von uns hätte.
Das ist ein Widerspruch zu der sozialen Realität, die der Glaube an Christus
ist. Es wäre also nach Bonhoeffer ein individualistisches Missverständnis vom
Vollzug der Begegnung, auf der unser Glaube gründet (SC 100). Dieser
Widerspruch drückt sich darin aus, dass der objektive Geist in meiner Gemeinschaft

mit Christus nicht derselbe wäre wie der objektive Geist der Gemeinschaft

einer anderen Christin mit Christus, obwohl er von Christus her
derselbe ist. Daher ergibt sich für Glaubende die Verantwortung, entsprechend
ihrer Gemeinschaft mit Christus auch den objektiven Geist der Gemeinschaft

zu respektieren. Das können sie nur, wenn sie miteinander eine Gemeinschaft

bilden: in der Kirche.

2. Die theologische Bedeutung des Kirchenaustritts und der Kindertaufe

Nun lassen sich praktische Folgerungen des kirchlichen Selbstverständnisses
bei Bonhoeffer diskutieren, die ich unter drei Fragestellungen behandeln will:

a) Wie ist von Bonhoeffer aus die Taufe von Menschen zu verstehen, die aus
der Kirche ausgetreten sind?

b) Unter welchen Umständen ist ein Kirchenaustritt mit dem christlichen
Glauben vereinbar?



176 Lukas Ohly

c) Welches sind die Kriterien, mit denen die Kirche das Taufbegehren einer
Kindertaufe zurückweisen darf?

a) Die Bedeutung der Taufe nach einem Kirchenaustritt

Die Kirche kennt keine Exkommunikation; wenn sie jemanden aus ihrer
Gemeinschaft ausschliesst, dann ist dieser Ausschluss nie als endgültig gedacht
(SC 178). Andererseits hat die Kirche ihre Grenzen zu reflekderen und zu
bestätigen, weil sie von anderen gesetzt werden (K 659f.22). Das ist etwa bei
einem Kirchenaustritt der Fall. Denn der objektive Geist der Kirche umfasst
zunächst alle, die sich nicht bewusst von ihr abgesagt haben. Bei einem
Kirchenaustritt wendet man sich aber bewusst von der Kirche ab.

Kirchenmitgliedschaftsuntersuchungen haben zwar ein breites Spektrum kritischer Be-
zogenheit von Getauften auf die Kirche festgestellt. Kirchenmitglieder teilen
mit Nichtmitgliedern ähnliche positive Bewertungen die Kirche betreffend23;
sie teilen auch kritische Auffassungen, so dass inzwischen von einer gestuften
Mitgliedschaft ohne scharfe Grenzen24 gesprochen wird. Dennoch ist der
Kirchenaustritt eine — wenn auch meist geheim vollzogene — bewusste Ablehnung

der Kirchenzugehörigkeit25, die Kirchenmitglieder zumindest bislang
nicht vollzogen haben. Insofern handelt es sich beim Kirchenaustritt um eine

signifikante Stellungnahme gegen die Mitgliedschaft in der Kirche als einer
sozial verfassten Organisation. Was bedeutet diese Stellungnahme aber für
das Getauftsein dieser ehemaligen Kirchenmitglieder (vgl. K 660f.)?

Meistens spiegelt sich im Kirchenaustritt ein widersprüchliches Bedürfnis
wider26: Es gibt bei Ausgetretenen schon ein loses Teilnahmebedürfnis am
kirchlichen Leben, zugleich aber eine emotionale Störung, weil man sich
selbst in der Kirche nicht wie in einer Gemeinschaft zu Klause fühlt. Die
Konsequenzen des Austritts werden damit von Ausgetretenen nicht immer
eingesehen. Immerhin sind und bleiben sie Getaufte.27 Welchen kirchlichen
Status sie für Bonhoeffer haben, beantwortet er nicht pauschal. Massstab der
kirchlichen Entscheidung über die Zugehörigkeit solcher Menschen ist aber
nicht die Taufe des Einzelnen, sondern der objektive Geist der Kirche. Es

22 Prüller-Jagenteufel: Befreit zur Verantwortung (Anm. 11), 194.
23 Hermelink: Kirchenmitgliedschaft (Anm. 1), 295; M. Hoof: Der Kirchenaustritt.

Eine empirische Studie zur Pastoraltheologie, Neukirchen-Vluyn 1999, 210.
24 Hermelink: Kirchenmitgliedschaft (Anm. 1), 224; Hoof: Kirchenaustritt (Anm.

23), 158.
25 U.H.J. Körtner: Die Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Zur Lehre vom Heiligen

Geist und der Kirche, Neukirchen-Vluyn 1999, 34.
26 Hermelink: Kirchenmitgliedschaft (Anm. 1), 303.
27 Diese innere Uneindeutigkeit ist vergleichbar mit den «Neutralen» während des

Kirchenkampfes zur Zeit Bonhoeffers (K 675£).



Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit 177

geht Bonhoeffer um die Frage: Was kann der objektive Geist «tragen»? Die
echte Liebe zur Kirche wird grundsätzlich ihre eigene Unreinheit mittragen
(SC 150). Andererseits gibt es Grenzen, an denen der objektive Geist der Kirche

unklar und die Zugehörigkeit bestimmter Mitglieder untragbar wird (SC
165; N 225f.). In dieser Situation der prinzipiellen vollen Anerkennung der
Taufe auch bei Ausgetretenen und der anzuerkennenden Grenzen der Kirche
scheint Bonhoeffer einen Verständigungsprozess anzustreben.28 Die Kirche
hat sich mit Ausgetretenen darüber zu verständigen, welche Willenserklärung
genau mit dem Kirchenaustritt intendiert ist. Dabei geht es um einen offenen
Verständigungsprozess, der biografisch unterschiedlich verlaufen kann (K
660.665).

Solche Verständigungsprozesse beleuchtet Bonhoeffer als Konflikte. Mit
dem von ihm gewählten Terminus «Kirchenzucht» ist ein konfliktorientierter29

Verständigungsprozess gemeint, Auseinandersetzung, Kampf (SC 129),
um den Sünder schamrot werden zu lassen (N 288), wenn auch in vertraulichen,

«heimlichen» Situationen (N 289). Ein Kirchenaustritt hat also seitens
der Kirche nicht den Abbruch der Kommunikation zur Folge, sondern
fordert geradezu dazu heraus, den Konflikt auszutragen.

Da ausserdem die Exkommunikation dem Wesen der Kirche
widerspricht, ist es durchaus tragbar, dass bestimmte Gemeinschaftsformen
zwischen Kirche und Ausgetretenen erhalten bleiben. Das gerade zeichnet die
Kirche gegenüber einem Verein aus, dass es in ihr veraltete Gemeinschaftsformen

gibt, die bewusst erhalten werden (SC 175). Diese Bemerkung Bon-
hoeffers kann man auch auf das Verhältnis zu Ausgetretenen beziehen.

Von dieser Perspektive aus lässt sich andeuten, wie Bonhoeffer den
kirchlichen Status von Getauften beurteilt, die aus der Kirche ausgetreten sind. Sie

sind einerseits von Menschen zu unterscheiden, die nicht getauft sind,
andererseits aber auch von Christen der eigenen Konfession. Sie gehören damit
zwar zur Kirche, aber nicht mehr zur evangelischen Konfession.30 Das impliziert,

dass der objektive Geist der Kirche, an dem sich eine Konfession
orientiert, sich weiter erstreckt als der objektive Geist derselben Konfession.

Das bedeutet nicht, dass Ausgetretene damit eine gemeinsame Konfession

bilden. Dazu müssten sie als Ausgetretene eine eigene Willensgemein-

28 V. Soosten: Sozialität (Anm. 7), 290.
29 V. Soosten: Sozialität (Anm. 7), 90.
30 Bonhoeffer selbst differenziert zwischen Kirche und Kirchengemeinschaft, aller¬

dings in missverständlicher Weise: Während die Taufe an die Kirche bindet, muss
sie noch nicht in eine Gemeinschaft führen (K 661). Mit dieser Differenz würde
Bonhoeffer allerdings seine These aufgeben, wonach die reale Kirche die empirische

Kirche als Kirchengemeinschaft ist. Vielmehr ist sein Gedanke dahingehend
weiterzuentwickeln, dass der objektive Geist der Kirche vom objektiven Geist der
konfessionellen Kirchengemeinschaft zu unterscheiden ist.



178 Lukas Ohly

Schaft gründen, d.h. einen gemeinsamen Willen ausprägen, zueinander in
Gemeinschaft zu stehen. Aber auch wenn Ausgetretene keine eigene Konfession
bilden, hat Bonhoeffer zufolge die evangelische Kirche solche Ausgetretene
Iva. gemeinsamen objektiven Geist der Kirche anzusprechen, und zwar im
Hinblick auf ökumenische Gemeinschaftsformen. Hierzu bedarf es allerdings
reziproker ökumenischer Willensakte. Zumindest hat Bonhoeffer selbst die
ökumenischen Beziehungen zwischen den Grosskirchen parallel verhandelt mit
dem (reziproken [SC 52.62]) Einigungswillen auf kleinster Gemeindeebene
(SC 136). Die Kirche will den Anderen auch nach dessen Kirchenaustritt als

jemanden anerkennen, in dem sich der Gemeinschaftsgedanke Christ auch
erstreckt. Sie trägt damit einen Getauften auch nach seinem Kirchenaustritt
in der Kirche (SC 149), wenn auch nicht in der eigenen Konfession. Somit
sind kirchliche Amtshandlungen an Ausgetretenen nicht selbstverständlich,
können jedoch in jeweiligen Vereinbarungen entschieden werden.31

Allerdings findet man bei Bonhoeffer noch eine zweite Argumentations-
Unie, die sich nicht ganz mit der bisherigen in Deckung bringen lässt: Für ihn
stehen Ausgetretene in der gleichen Beziehung wie Gemeindeglieder in einer
zerrütteten Kirche (SC 165), aber auch wie der ferne Seefahrer, für den im
Fürbittengebet gebetet wird (SC 123.124). Alle drei sind für Bonhoeffer
deshalb gleich zu bewerten, weil sie nur im Hinblick auf die äusserste Möglichkeit
zur Kirche gehören. Hier zeigt sich m.E. ein Schwachpunkt in Bonhoeffers
Terminologie. Für den fernen Seefahrer dürfen nach Bonhoeffer Christen in
der Fürbitte nur beten, wo die Eingliederung in die Gemeinde möglich ist (SC

123). Das gilt dann auch für den ungetauften Seefahrer. Er gehört nur der

Möglichkeit nach zur Gemeinschaft der Kirche. Getaufte Kinder gehören für
Bonhoeffer aber auch nur der Möglichkeit nach zur Gemeinschaft der Kirche.

Die Taufe ist die grösstmögliche Weite des Gemeindewillens, die
Gottesherrschaft vorzubereiten (SC 166.169). Wenn sie aber die «grösstmögliche»

Weite ist, dann unterscheidet nach Bonhoeffer die Gemeinde nicht
zwischen getauften Kindern und ungetauften fernen Seefahrern in der Fürbitte.
Das heisst, dass sie ihren eigenen Willen nicht ernst nimmt, in der Taufe die

grösstmögliche Weite des göttlichen Versöhnungswillens an sich selbst darzustellen,

während sie im Fürbittengebet den göttlichen Versöhnungswillen an
Anderen darstellt.

Besser wäre gewesen, wenn Bonhoeffer hier die Möglichkeiten der
Zugehörigkeit differenziert hätte: Die Getauften stellen die grösstmögliche Weite
des Versöhnungswillens seihst dar, mit ihrem eigenen Leib, und zwar auch

31 Damit ist auch ausgeschlossen, dass Pfarrerinnen und Pfarrer zu einer Amtshandlung

genötigt werden dürfen, weil sie in einem anderen Fall ebenso gehandelt
haben. Wer als Ausgetretener eine Amtshandlung begehrt, missversteht seine

Anfrage, wenn er auf solche strategischen Vereinfachungen zurückgreift; vielmehr
muss er sich auf den je individuellen Prozess reziproker Vereinbarungen einlassen.



Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit 179

dann, wenn sie im Willen und Wissen dem widersprechen; denn sie werden
in ihrer leiblichen Selbstdarstellung von der kirchlichen Darstellungsfunktion
dauerhaft getragen. Die Taufe ist eine kirchlich vermittelte leibliche Selbstdarstellung
der grösstmöglichen Weite des Versöhnungswillens. Der ungetaufte ferne
Seefahrer stellt dagegen nur die blosse Möglichkeit dar, zur Kirche zu gehören.

Er stellt sie aber nicht selber dar, sondern die Kirche, und zwar
ausschliesslich stellvertretend im Fürbittengebet.

Wer also wie Bonhoeffer die Bedeutung der Taufe in ihrem einmaligen
Ernst wertschätzen will und dabei Grenzen der Taufpraxis festlegt, muss den
Status der Taufe in ihrer Einmaligkeit von der Keinmaligkeit des fernen
Seefahrers unterscheiden. Dennoch bleibt festzuhalten, dass das kirchliche
Selbstverständnis fordert, das Verhältnis von Ausgetretenen zur Kirche mit
ihnen selbst auszuhandeln.

b) Unter welchen Umständen ist ein Kirchenaustritt mit dem christlichen
Glauben vereinbar?

Bonhoeffer hat in einer Randbemerkung seiner Ethik die mögliche Legitimität
eines Kirchenaustritts angedeutet. Er fragt, ob unter bestimmten Umständen

ein Kirchenaustritt theologisch-ethisch notwendig sei und ob das nicht
gerade auf einer verheissungsvollen Gottlosigkeit beruhe (E 115). Bekanntlich

hat der späte Bonhoeffer aufgrund seiner Erfahrungen im Kirchenkampf
einen institutionellen Neuaufbau der Kirche vorgedacht, unter anderem auch,
dass die Kirche alles Eigentum den Notleidenden schenken soll (WE 560). Ist
unter diesen Voraussetzungen dann nicht ein Kirchenaustritt sogar legitim,
um nämlich Geld zu sparen? Ist das Argument, aus der Kirche wegen der
Kirchensteuer auszutreten, dann nicht sogar im höchsten Sinn ein theologisches
Argument?

Wenn das so wäre, dann hätte Bonhoeffer hier einen Bruch mit seiner
früheren Ekklesiologie vollzogen.32 In seiner Dissertation lässt er durchaus gelten,

dass die Kirche Steuern erhebt, um sich als Gemeinschaft selbst zu erhalten

(SC 177.179). Gerade wenn Kirche soziologisch dauerhaft eine Gemeinschaft

bleiben soll, wird immer wieder Eigentum entstehen, weil der Zwang
zur Selbsterhaltung immer gegeben ist.33 Das wäre nur anders, wenn Bon-

32 Kritisch zu einem solchen Verlust an kirchlichem Selbstbezug S. Bobert-Stützel:
«Kirche für andere» oder «Spielraum der Freiheit»? Kritische Grundsatzüberlegungen

zu einem Leitbild von missionarisch-diakonischem Gemeindeaufbau, EvTh
55 (1995) 534-557 (536.546).

33 Vielleicht hat Bonhoeffer an eine einmalige Schenkung des kirchlichen Eigentums
an die Notleidenden angesichts des Terrors des Dritten Reiches gedacht, nicht
aber an eine generelle Regel (ähnlich auch Zimmerling: Bonhoeffer [Anm. 15],
112). Hierfür sprechen einige Bemerkungen über zukünftige Aussichten einer



180 Lukas Ohly

hoeffer ein Christentum ohne Kirche in Aussicht gestellt hätte. Aber selbst
der Programmtitel «religionsloses Christentum» aus seinen Gefängnisbriefen
(WE 404.436.560) bleibt terminologisch an sein früheres Kirchenverständnis
angeschlossen (SC 79.80.96f.146.18334).

Eine Trennung von der Kirche kann es für Bonhoeffer nur geben, um sie

in ihrem Wesen zu erhalten und zu schützen. So geht es in seinen
Gefängnisaufzeichnungen um Werbung «unserer Kirche» (WE 560; Herv. D.B.) offenbar
in Differenz zu anderen Kirchenverständnissen. Zumindest wäre es für ihn
kein legitimes Motiv des Kirchenaustritts, Geld für sich persönlich einzusparen,

wenn es doch umgekehrt gerade kirchliche Aufgabe ist, Eigentum zu
schenken.35 Ein Kirchenaustritt kann nur äusserste Entscheidung sein in
einer Notsituation der Kirche (nicht des Einzelnen), weil der Glaube ausserhalb

der Kirche ordos wird (E 115) und die Darstellungsfunktion des

Christentums dadurch nicht gestärkt wird. Das schliesst aber nicht aus, dass in
persönlichen Notlagen ihrer Glieder die Kirche auf die Zahlung der Kirchensteuer

verzichten sollte. Gerade das legt das Kirchenverständnis Bonhoeffers
als quasi familiäre Gemeinschaft nahe, die im Zwang zur Selbsterhaltung
auch den materiellen Schutz ihrer Glieder einschliesst.36

c) Wann darf die Kirche das Taufbegehren einer Kindertaufe zurückweisen?

Überall wo die Taufe allzu fraglos vollzogen wird, gefährdet sie nach
Bonhoeffer den objektiven Geist der Kirche. Das ist überall dort der Fall, wo die
Taufe die einzige Begegnung mit der Kirche zu werden scheint bzw. wo die

Wiederholung des Glaubens an die ein für allemal vollbrachte Heilstat Christi
nicht gewährleistet werden kann (SC 165; N 226£). Hierfür ist die Kirchen-
zugehörigkeit der Eltern ein wichtiges Indiz, zeigen doch neuere Kirchenmit-

Neuorganisation der Kirche, wenn die Kirche geläutert ist (E 135; WE 435f.).
Bonhoeffers Mahnung, dass Pfarrer dauerhaft von freiwilligen Gaben oder durch

Ausübung eines anderen Berufs leben sollen (WE 560), schliesst logisch ja gerade
ein, dass neues kirchliches Eigentum entsteht, damit Kirche <für andere) da sein

kann.
34 Müller: Bonhoeffers Theologie der Sakramente (Anm. 5), 165; Zimmerling:

Bonhoeffer (Anm. 15), 193
35 So soll nach Bonhoeffer der Liturg sogar deutlich für die Kollekte zugunsten

kirchlicher Zwecke werben um der Gebenden selber willen (Zimmerling:
Bonhoeffer [Anm. 15], 124£).

36 Daraus folgt m.E., dass nicht nur Anträgen zur Kappung der Kirchensteuer von
Personen mit hohem Einkommen stattgegeben werden sollte. Ebenso scheint mir
die Praxis revisionsbedürftig, dass eine zentrale Stelle eines Landeskirchenamtes
über die Kappungsanträge entscheidet. Der Gemeinschaftsgedanke fordert hier
mehr Mitspracherecht des örtlichen Pfarramts, das zugleich die verschwiegene
Bearbeitung sicherstellt.



Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit 181

gliedschaftsuntersuchungen einen engen Zusammenhang zwischen der
persönlichen kirchlichen Verbundenheit und der kirchlichen Verbundenheit der

eigenen Eltern auf.37 Wenn nun Eltern möchten, dass ihr Kind getauft wird,
ohne dass sie selbst zur Kirche gehören wollen, legt dies prima facie nahe,
dass sie diesen mangelnden Gemeinschaftsgedanken auf ihr Kind übertragen
werden.

Das spricht in diesem Fall nicht pauschal gegen die Kindertaufe bei
gleichzeitiger Konfessionslosigkeit der Eltern, zumal Untersuchungen auch zeigen,
dass sich die kirchliche Orientierung steigert, wenn man Vater oder Mutter
wird.38 Aber als fraglose Praxis ist die Taufe hier abzulehnen; das wäre eine
Form dessen, was Bonhoeffer «billige Gnade» nennt (N 29).39 Flier bedarf es

vielmehr eingehender Vereinbarungen zwischen Kirche und Konfessionslosen,

also der Art von Kommunikation, die Bonhoeffer Zucht40 nennt.41

Übrigens hat Bonhoeffer die Bestattung getaufter Konfessionsloser
befürwortet.42 Das pastorale Recht, die Taufe zu verweigern oder aufzuschieben,

liegt also nicht darin, dass die Taufe eine Kasualie ist. Sondern es liegt an
ihrer besonderen Darstellungsfunktion für das Fleil in Christus.

37 Hermelink: Kirchenmitgliedschaft (Anm. 1), 242f. 261.266.
38 Hermelink: Kirchenmitgliedschaft (Anm. 1), 268.
39 Zu fragen ist, ob angesichts der Mobilisierung der Gesellschaft, in der Familien

nicht garantieren können, der Ortsgemeinde treu zu bleiben, nicht bereits eine

Lockerung der Kirchengemeinschaft einsetzt. Immerhin ist Mobilität offenbar
auch als Mentalität mit das stärkste Motiv zum Kirchenaustritt (C. Schulz, E. Hau-
schildt, E. Kohler: Milieus praktisch. Analyse- und Planungshilfen für Kirche und
Gemeinde, Göttingen 2008, 67).

40 Ch. Möller: Und sie bewegt mich doch. Von der geistlichen Mitte der evangeli¬
schen Kirche, DtPfrBl 108 (2008) 131-134 (133).

41 Nun könnte man fragen, ob der späte Bonhoeffer eine veränderte Taufauffassung
entwickelt hat. Aufschlussreich hierfür ist der Begriff der «Arkandisziplin», der

anmahnt, dass die Kirche vorsichtig und selbstbegrenzend im Umgang mit
Geheimnissen des christlichen Glaubens sein solle (WE 185.206f.), um sie so vor
Profanierungen zu schützen. Diese Position wirkt sich auch auf kirchliche
Amtshandlungen aus (Müller: Bonhoeffers Theologie der Sakramente [Anm. 5], 136).
Das Verborgene enthülle sich vielmehr von selbst, und zwar in der befreienden

Du-Begegnung (E 25£). — In dieser Terminologie entspricht der späte Bonhoeffer
seinen früheren Aussagen zur theologischen Funktion von Verborgenheit und
kirchlichen Geheimnissen (SC 189), so dass hier kein gedanklicher Bruch zwischen
seiner früheren und späteren Theologie nachgewiesen werden kann.

42 Zimmerling: Bonhoeffer (Anm. 15), 127.



182 Lukas Ohly

3. Ergebnis

J. v. Soosten hat in Frage gestellt, ob Bonhoeffer mit der soziologischen
Kategorie der Gemeinschaft das Wesen der Kirche überhaupt adäquat erfasst
und ob soziologische Einschätzungen über den notwendig auch zweckrationalen

Charakter der Kirche von Bonhoeffer ignoriert werden.43 Tatsächlich
klingen bei ihm manche Titulierungen der Kirche als «Mutter» der Gläubigen
(SC 156.164) oder als Familie (SC 179.182) wie intimisierende Überspitzungen,

die schon zu Bonhoeffers Zeiten der Volkskirche als Massenphänomen
(vgl. SC 164) nicht gerecht wurden. Wenn sich Gemeinschaft auf Willensakten

aufbaut, so muss das dabei Gewollte sich in einer volkskirchlichen Situation

auf einer sehr niedrigschwelligen Ebene bewegen, etwa als Bereitschaft,
die — freilich unbestimmt bleibende — Kommunikationskultur des christlichen

Glaubens materiell und persönlich zu unterstützen (vgl. E 409, wo
geistige und materielle Gesichtspunkte nebeneinander genannt werden).

Bonhoeffer hat das auch eingeräumt, als er die Kirche in all ihrer
kommunikativen Zerbrechlichkeit (SC 168f.) und darstellerischen Dürftigkeit
charakterisiert hat (SC 155—157; E 411). Es ist nicht eine Seelenverwandtschaft, keine

auf Einigkeit oder Freundschaft beruhende Gemeinschaft (SC 128),
sondern der dem objektiven Geist der Kirche verantwortete Glaube, wobei
nochmals zu unterstreichen ist, dass der Glaube ein soziales Phänomen ist:
Ich werde zur Person durch die Begegnung eines transzendenten Du, und ich
werde als Person erhalten durch die Gemeinschaft, die Christus mir mit
anderen schenkt und durch die er mich von der menschlichen Selbstverschlossenheit

befreit. Ob dies je und je erlebt wird, ist eine Frage der (augenblicklichen44)

Aktualisierung durch das Wirken des Fleiligen Geistes. Aber auch

wenn es je und je nicht aktualisiert ist, ist es real in der Gemeinschaft der Kirche,

die diese Realität darstellend vollzieht. Insofern ist der Gemeinschaftsbegriff

für die Charakterisierung der Kirche unüberholbar, weil er auf einer
sozialen Realität beruht, welche die Du-Begegnung in ihrer Transzendenz
achtet und in Christus bewahrt. In dieser Funktion darf sich allerdings der
Gemeinschaftsgedanke der Kirche auch erschöpfen.

Ein Kirchenaustritt weist diese soziale Realität zurück und ist damit
zumindest als ein christliches Missverständnis zu betrachten. Das Taufgespräch
mit ausgetretenen Eltern trägt insofern einen Grossteil der Last, die Realität

43 V. Soosten: Sozialität (Anm. 7), 263.265.267. Thomas: Gegenwart (Anm. 14), 310,
weist allerdings auf die späte Mandatenlehre aus dem Fragment der Ethik
Bonhoeffers hin, die mehr objektive Geister in Christusbeziehung kennt als nur die
kirchliche Gemeinschaft (vgl. auch Zimmerling: Bonhoeffer [Anm. 15], 49f.).
Somit löst sich Bonhoeffer nach Thomas aus einem strikten Gemeinschaftsdenken

(ähnlich Bobert-Stützel: Kirche für andere [Anm. 32], 555f.).
44 Thomas: Gegenwart (Anm. 14), 298.



Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit 183

der Kirche darzustellen. An ihm wird sich je und je entscheiden, ob die Kirche

die Taufe des Kindes tragen kann oder ob sie zum Taufaufschub raten
sollte.

Abstract

Der Aufsatz konfrontiert eine liberale Taufhandlungspraxis bei Kindern konfessionsloser

Eltern mit Dietrich Bonhoeffers Tauftheologie, die einen kritischen Umgang mit
der Kindertaufe anmahnt. Dabei wird Bonhoeffers phänomenologische These
rekonstruiert, warum der HeilsrufJesu Christi primär an die Gemeinde ergeht und nur
vermittelt über sie auch an Einzelne. Dass für Bonhoeffer die Grenzen an den Rändern
der Kirche verwischen, macht Amtshandlungen nicht beliebig, sondern verlangt eine

Kommunikationskultur, welche über die jeweilige Verbundenheit Ausgetretener zur
Kirche aufklärt.

Lukas Ohly, Nidderau-Ostheim


	Kindertaufe und Kirchenzugehörigkeit : Bonhoeffers Mahnung

