
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 2

Artikel: Evolution, Ethik und Religion : zur Auseinandersetzung mit Richard
Dawkins

Autor: Körtner, Ulrich H.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Evolution, Ethik und Religion

Zur Auseinandersetzung mit Richard Dawkins

1. Religion, Metaphysik und Moral

Man kann, so Dawkins, auch ohne Religion Gutes tun.1 Das wussten wir
bereits; auch, dass die Wurzeln der Moral nicht unbedingt in der Religion liegen.
Zwar sind traditionelle Hochkulturen moralisch integrierte Gesellschaften, in
denen Religion und Moral miteinander verquickt sind. Unter Berufung auf
religionswissenschaftliche Forschungen geht der Soziologe Niklas Luhmann
jedoch davon aus, dass die «Fusionierung von Religion und Moral [...] ein
relativ spätes Resultat der gesellschaftlichen Evolution» gewesen ist.2 Sie ist im
weiteren Verlauf der Religionsgeschichte, jedenfalls im Bereich des Christentums,

nicht nur für die Moral, sondern auch für die Religion selbst zum
Problem geworden, das in den vergangenen Jahrzehnten schon hinlänglich
diskutiert worden ist. Für die Ethik ergab sich mit dem Entstehen der modernen
Gesellschaft das Problem, das Prinzip der Autonomie gegenüber einer hete-

ronomen, nämlich religiös bestimmten Moral durchzusetzen. Für die Religion

aber hatte dies zur Folge, seit der europäischen Aufklärung selbst dem
moralischen Urteil unterworfen zu werden. Es wird daher schliesslich in der
Sicht Luhmanns für die Religion zur Überlebensfrage, dass sie von der Moral
abgekoppelt wird.

Schon Friedrich Schleiermacher rechnete es zu jenen «gemeinen Mitteln»,
die Legitimität der Religion durch die Vorstellung zu rechtfertigen, «wie
notwendig sie sei, um Recht und Ordnung in der Welt zu erhalten»3. Heute lautet
das Argument, die Religion sei die unersetzliche Quelle und Vermittlerin von
Normen und Werten. Die frühen Christen sprachen freilich nicht von Werten,

«weder von <christlichen> noch von <Familienwerten> und erst recht nicht
von europäischem oder <nationalen> Werten», wie der Philosoph Krysztof
Michalski richtig bemerkt.4

1 R. Dawkins: Der Gotteswahn, Taschenbuchausgabe Berlin 2008, 291 ff.
2 N. Luhmann: Die Ausdifferenzierung der Religion, in: ders.: Gesellschaftsstruktur

und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 3

(stw 1093), Frankfurt a.M. 1993, 259-357 (276). Zur Religionstheorie Luhmanns
siehe auch ders.: Funktion der Religion (stw 407), Frankfurt a.M. 1982.

3 F. Schleiermacher: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Veräch¬

tern, hg.v. R. Otto, Göttingen 31916, 16.
4 K. Michalski: Politik und Werte, Transit. Europäische Revue, H. 21, Frankfurt a.M.

2001,208-218 (209).

ThZ 2/65 (2009) S. 148-165



Evolution, Ethik und Religion 149

Zwar hat auch die Religion, die es nicht mit allem, aber mit dem Ganzen
zu tun hat, ein bestimmtes Verhältnis zur Moral. Moral aber zu ihrem Kern
zu erklären, verkennt das Wesen von Religion. Weder bedarf Moral einer
religiösen Letztbegründung noch ist Religion ein Epiphänomen der Moral.
Schleiermacher spricht sogar vom «schneidenden Gegensatz»5, in welchem
die Religion gegen Moral und Metaphysik stehe, sei ihr Wesen doch weder
Denken noch Handeln, sondern Anschauung und Gefühl.

Insofern rennt Dawkins zumindest bei der zeitgenössischen protestantischen

Theologie offene Türen ein, und zwar gerade bei Theologen, die sich
durch den von Dawkins durchaus geschätzten Dietrich Bonhoeffer haben
belehren lassen.6 Berechtigt ist auch seine Kritik am christlichen Fundamentalismus

und dessen Bibelgebrauch in ethischen Fragen sowie an der Idee des

«Intelligent Design». Dawkins' evolutionstheoretische Überlegungen zu den
Wurzeln der Religion einerseits und zu den Wurzeln der Moral andererseits
sind allerdings in mehrfacher Hinsicht höchst zweifelhaft. Was den Ursprung
der Religion betrifft, ist es ohnehin schon problematisch, generalisierend von
der Religion zu sprechen, wenn doch Dawkins im wesentlichen das Christentum

vor Augen steht, wobei er den Blick auch auf das Judentum und den
Islam richtet. Abgesehen davon, dass eine rein biologische Herleitung der
Religion aus den Prinzipien von Mutation und Selektion religionstheoretisch
unterkomplex ist, ist der Anspruch, «.let^tgültige darwinistische Erklärungen» zu
bieten7, lediglich eine Variante schlechter Metaphysik. Letztbegründungstheorien

sind entweder aporetisch oder ideologisch. Letzteres ist bei Dawkins
der Fall.

Letzte Gründe gibt es nicht im Denken, sondern nur im Handeln. Alles
Handeln und jede Lebensführung gründet in elementaren Gewissheiten, die
sich freilich nicht durch theoretische Argumente abschliessend rechtfertigen
lassen. Auch der Glaube an Gott liegt auf der Ebene solcher transzendentalen
Gewissheiten, die sich auf einen eigenen, von der naturwissenschaftlichen
Empirie unterschiedenen Typus von Erfahrungen stützen. Im Unterschied
zur Empirie hat die religiöse Erfahrung keinen Gegenstand im strengen Sinne
des Wortes, sondern sie rekurriert auf den Grund des Seins, der empirisch
schlechthin unerkennbar ist.

Dawkins erklärt die Existenz Gottes dagegen zu einer empirisch gemeinten

Hypothese, die nach den üblichen naturwissenschaftlichen Methoden
verifizierbar oder falsizifierbar ist. Die Existenz Gottes ist dem entsprechend
keine Frage existentieller Gewissheit, sondern der wissenschaftlichen
Wahrscheinlichkeit, die nach seiner Überzeugung jedoch deutlich gegen Null kon-

5 Schleiermacher: Über die Religion (Anm. 3), 26.
6 Zu Bonhoeffer vgl. Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 174.176f.
7 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 234.



150 Ulrich H.J. Körtner

vergiert. Dabei stützt er sich zum Beispiel auf die Argumentation des
englischen Philosophen John L. Makkie, die sich des Prinzips der Sparsamkeit
bedient.8 Mackie hält es seit Laplace für erwiesen, dass man für das Verständnis
unserer Welt ohne die Hypothese der Existenz Gottes auskommt. Daher
gebe es keinen einleuchtenden Grund, an dieser Hypothese noch länger
festzuhalten9. Wie Dawkins steht auch Mackie in der Tradition des empiristischen

Naturalismus. Sein Axiom der Sparsamkeit steht im Zusammenhang
der neuzeitlichen Metaphysikkritik. Sie beruht freilich auf der Prämisse, dass

die empirisch zugängliche Wirklichkeit die einzige ist, die es «gibt». Nur was
es in diesem Sinne «gibt», ist wirklich. Diese These behauptet, erkenntnistheoretisch

betrachtet, allerdings mehr, als sich empirisch verifizieren lässt.

Der zutreffende Einwand des evangelischen Theologen und Religionsphilosophen

Dietz Lange lautet: «Hätte Mackie lediglich behauptet, die
Erfahrungswirklichkeit sei eine einzige, in der wir Feststellungen treffen können, so
wäre das ein empirischer Satz. Er wäre freilich auch tautologisch. Die Erklärung

der Erfahrungswirklichkeit zur einzigen Wirklichkeit überhaupt ist
jedoch keine empirische, sondern eine metaphysische Aussage. [...] Der
metaphysischen Behauptung, die Erfahrungswirklichkeit gründe in einem mit ihr
nicht identischen Seinsgrund, steht die entgegengesetzte, ebenso metaphysische

Behauptung gegenüber, dass sie ihren Grund in sich selbst habe. Das
Sparsamkeitsaxiom begünstigt somit weder die eine noch die andere Seite.»10

Metaphysisch ist auch die Idee der Erstursache oder prima causa, die noch
immer in der physikalischen Kosmologie anzutreffen ist und auch bei Dawkins

die Basis seines Versuches bildet, die Existenz Gottes zu widerlegen.
Dawkins suggeriert, es gehe um konkurrierende Annahmen, was denn die
Erstursache des Universums sei11, wobei er gelegentlich in quasireligiöser
Diktion von der «unsichtbaren Hand der natürlichen Selektion» sprechen
kann.12 Die aristotelische Annahme, dass alles in der Welt eine Ursache haben

muss, entspricht durchaus unserer Alltagserfahrung, nicht jedoch der modernen

physikalischen Theoriebildung. Die Entwicklung der Naturwissenschaften

zeigt, dass es zwar nicht unmöglich ist, eine Mechanik auf der Annahme
aufzubauen, dass die Ruhe der physikalische Normalzustand ist, «dass es aber
sehr viel geschickter ist, es nicht zu tun»13. Wird Bewegung als Normalzustand

aufgefasst, wie dies die Allgemeine Relativitätstheorie tut, dann stellt

8 Vgl. Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 116.
9

J.L. Mackie: Das Wunder des Theismus. Argumente für und gegen die Existenz
Gottes, Stuttgart 1985.

10 D. Lange: Glaubenslehre, Bd. I, Tübingen 2001, 194f.
11 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 218.
12 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 277.
13

J. Audretsch: Der Blick auf das Ganze. Überlegungen eines Physikers zur theologi¬
schen Dimension der physikalischen Kosmologie, in: H.A. Müller (Hg.): Kosmolo-



Evolution, Ethik und Religion 151

sich die Frage nach einer Erstursache oder einem absoluten Anfang von allem

gar nicht mehr. Das aber bedeutet dann: «Von der physikalischen Kosmologie

geht keine theologische Botschaft aus. [...] Mehr noch, Kosmologie ist als

Erzählung nicht tauglich, um Metaphern oder Bilder der Schöpfung aus ihr
zu entnehmen. Die GleichnisFähigkeit der Kosmologie ist gering.»14

Der religiösen Uberzeugung von der Einmaligkeit des von Gott erschaffenen

Kosmos hält Dawkins die Elypothese der Multiversen entgegen.15
Durch Fluktuationen eines Quantenvakuums entstehen nach dieser Theorie
laufend «Keime» für Universen mit unterschiedlichen Anfangsdaten. Die
Wahrscheinlichkeit für eine Fluktuation, die so fein abgestimmt ist, dass
Leben entstehen kann, ist zwar äusserst gering, doch wegen der unbegrenzten
Zahl an Versuchen nicht unwahrscheinlich. Mit dieser Hypothese wird freilich

die Leistungsfähigkeit der darwinschen oder auch der modernen Synthetischen

Evolutionstheorie deutlich überstrapaziert. Wie der Physiker Peter C.

Aichelburg erklärt, gibt es bis heute keine konsistente, geschweige denn durch
Beobachtungen gestützte Quantentheorie der Gravitation.16 Liegt schon der

sogenannte Urknall als physikalische Singularität ausserhalb der Beschreibung

der Allgemeinen Relativitätstheorie, so stellt sich zusätzlich die Frage,
wie die gesuchte Quantentheorie der Gravitation auf den gesamten Kosmos
angewendet werden soll. Auch widerspricht es dem doch sonst von Dawkins
so sehr geschätzten Sparsamkeitsaxiom, die Existenz unendlich vieler Welten
anzunehmen, die sich nicht beobachten lassen, nur um die Existenz des einen
Kosmos zu erklären, den wir beobachten können, weil wir in ihm existieren.
Davon abgesehen ist die Bedeutung von Wahrscheinlichkeitsaussagen über
den gesamten Kosmos überhaupt physikalisch unklar.

Dawkins' Mutmassungen über die entwicklungsgeschichtliche Entstehung

der Religion aber sind ein Sammelsurium an Hypothesen, bei denen von
vornherein feststeht, dass es sich bei jeder denkbaren Form von Religion
prinzipiell nur um ein pathologisches Phänomen handeln kann. Entsprechend

bedient sich Dawkins der Sprache der Virologie, wobei sich seine

Erklärungsvorschläge auf seine umstrittene Theorie der Meme stützen, die in
Analogie zu seiner nicht minder fragwürdigen Theorie des egoistischen Gens
die kleinsten Bausteine der kulturellen Evolution sein sollen.

gie. Fragen nach Evolution und Eschatologie der Welt (Religion, Theologie und
Naturwissenschaft 2), Göttingen 2004, 176-196 (193).

14 Audretsch: Blick auf das Ganze (Anm. 13), 194.
15 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 204ff.
16 P.C. Aichelburg: Design im Kosmos?, in: U. Körtner, M. Popp (Hg.): Schöpfung

und Evolution — zwischen Sein und Design. Neuer Streit um die Evolutionstheorie,

Wien 2007, 113-123 (122).



152 Ulrich H.J. Körtner

2. Evolutionäre Ethik?

Wenn Dawkins nach biologischen Wurzeln der menschlichen Moral fragt, die
denen der Religion vorausliegen sollen, ist das an sich eine legitime
wissenschaftliche Fragestellung. Zur verzweigten Diskussion über eine evolutionäre
Ethik hat Dawkins allerdings nichts Neues beizutragen, abgesehen davon,
dass die Rede vom «darwinistischen Ursprung»17 oder von «unserer darwini-
stischen Vergangenheit»18 semantischer Unfug ist. Allzu plakativ kontrastiert
Dawkins eine «absolute Moral», die stets mehr oder weniger offen religiös
fundiert sei, mit einer relativen, die den Gesetzen der Evolution folgt. Was
dabei heraus kommt, ist ein populärwissenschaftlicher, aber theoretisch kaum
reflektierter Utilitarismus, auf dessen Begründungsprobleme Dawkins gar
nicht weiter eingeht. Seine utilitaristische Kant-Interpretation ist so dürftig,
dass sie hier nicht eingehend diskutiert werden soll.19

Grundsätzlich lässt sich aus biologischen Sachverhalten keine Moral ableiten.

Zwar ist es für die Ethik lehrreich, nach biologischen Bedingungen
menschlichen Verhaltens, der Entwicklung von Brauchtum und Sitte zu
fragen. Aus einem biologischen Begriff der Natur, des Lebens oder der Evolution

lässt sich aber keine Ethik ableiten.20 Konzepte einer sogenannten
evolutionären Ethik (George Eduard Moore, David Hume) beruhen grundsätzlich

auf dem naturalistischen Fehlschluss von einem Sein auf ein Sollen
Tatsächlich ist es aber unmöglich, aus deskriptiven Naturgesetzen moralisch
präskriptive Folgerungen zu ziehen. Die Bezeichnung «evolutionäre Ethik»
ist daher irreführend.

Zudem reduziert die Debatte über evolutionäre Ethik das Phänomen der
Moral einseitig auf das Problem des Altruismus, und zwar vor allem des

nicht-reziproken Altruismus. Daran krankt auch Dawkins' Argumentation.
Freilich muss das, was biologisch unter Altruismus verstanden wird, von
einem moralischen Altruismus unterschieden werden.21 Auch ist festzustellen,
dass der von Dawkins prinzipiell behauptete «Egoismus» der Gene auf
evolutionstheoretische Kritik stösst. Heute ist die Bedeutung von Kooperation

17 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 296.
18 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 296.309 u.ö.
19 Vgl. Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 322f.
20 Vgl. W Vossenkuhl: Die Unableitbarkeit der Moral aus der Evolution, in: P.

Koslowski, Ph. Kreuzer, R. Low: Die Verführung durch das Machbare (Civitas-
Resultate 3), Stuttgart 1983, 142—154.

21 Vgl. A. Klein: Evolution und Ethik auf dem Laufsteg, in: Körtner, Popp: Schöp¬

fung und Evolution (Anm. 16), 159—211 (167).



Evolution, Ethik und Religion 153

und Empathie für die Evolution biologischer wie kultureller Systeme
bekannt.22

Die griechische Sprache und die antike Philosophie unterscheiden zwei
Lebensbegriffe, nämlich pioç und Çoof). Während als Çœf] die biologischen
Phänomene bezeichnet werden, ist — unserem heutigen Sprachempfinden
widersprechend — unter pîoç die menschliche Lebensführung verstanden. Beiden

gemeinsam ist nach antikem Verständnis die Zielgerichtetheit. Hat die
Çcof) nach Aristoteles ihr Zentrum in der Seele, so die menschliche Lebensführung

im Subjekt bzw. im Geist.
Durch die Verquickung beider Lebensbegriffe kann der Eindruck erweckt

werden, als enthalte das Phänomen des Lebens bzw. der Existenz von Lebendigem

bereits eine moralische Forderung in sich. In Wahrheit folgt jedoch aus
einem Sein noch kein Sollen. Das gilt für die Moral ebenso wie für die
Naturgeschichte, sind doch die heute existierenden Arten des Lebendigen das
Resultat eines langen Selektionsprozesses, der fortdauert. Wie also die bestehenden

Arten das Resultat der Vernichtung anderer Lebensformen sind, so lässt
sich auch über den weiteren Verlauf des Evolutionsprozesses keine Prognose
abgeben. Wird unter «dem Leben» dieser Prozess verstanden und seine
Bejahung ethisch gefordert, so ist die Bejahung von Selektion und folglich von
Zerstörung bestehender Arten eingeschlossen. Aus dem Evolutionsprozess
als solchem lässt sich also offenbar gar kein sinnvolles Kriterium z.B. für
Arten- und Umweltschutz ableiten.

Doch kann eine rein biologische Betrachtungsweise nicht einmal die
Bejahung des Evolutionsprozesses als solchen moralisch rechtfertigen. Denn es

entsteht das Dilemma, dass die Natur, die oft in anthropomorpher Weise wie
ein Subjekt angesprochen wird, ein Lebewesen hervorbringen konnte, das im
Begriff ist, seine eigene Natur gefährlich zu verändern und die es umgebende
Natur zu zerstören. Was aber den Zusammenhang von Çcor) und Ptoç betrifft,
so besteht das erkenntnistheoretische Dilemma, dass die sinnhafte Daseinsweise

des Menschen, sein Leben in sozialen und kulturellen Formen, von der
Biologie als Ergebnis des vollständig sinnfreien Evolutionsprozesses erklärt
wird. Eine Ethik des Lebens, welche unter Verweis auf dessen Gegebensein
moralische Normen begründen will, gerät daher notwendigerweise in Apori-
en.

Das gilt auch für Dawkins' eigene utilitaristische Moralvorstellungen.
Dawkins behauptet und propagiert einen moralischen Fortschritt in der
Menschheitsgeschichte. «Wir sind fast alle seit der biblischen Zeit
weitergekommen, und zwar ein ganzes Stück.»23 Das ist ein normatives Werturteil,

22 Vgl. R. Axelrod: Die Evolution der Kooperation, München 1987; M. Ridley: Men¬
del's demon. Gene justice and the complexity of life, London 2000.

23 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 367.



154 Ulrich H.J. Körtner

dessen Kriterien sich jedoch nicht biologisch definieren lassen. Zwar
versucht Dawkins, den Wandel des ethischen Zeitgeistes evolutionstheoretisch
zu erklären. Er äussert die nicht weiter begründete Vermutung, «dass sich die

Memhäufigkeiten im Mempool verändern»24. Aber abgesehen von den
generellen Fragwürdigkeiten seiner Memtheorie lässt sich aus einer blossen
Beschreibung geschichtlicher Entwicklungen kein normatives Werturteil ableiten,

es sei denn, man propagiert die Normativität des Faktischen, was einem
naturalistischen Fehlschluss gleichkommt. Alle Ethik aber basiert auf dem
Unterschied zwischen Faktizität und Geltung. Daher ist es auch auf der
Begründungsebene kein hinreichendes Argument, wenn Dawkins im Fall eines

Schwangerschaftskonflikts das im Unterschied zu demjenigen des Embryos
«gut entwickelte Nervensystem» einer Mutter zur moralischen Instanz
erklärt.25

3. Religion und Gewalt

Unseriös ist die polemische, mit beissendem Spott vorgetragene Behauptung,
alle Religion sei grundsätzlich gewalttätig und zerstörerisch. Pauschale
Diffamierungen von Religion sind ebenso problematisch wie das einseitig positive
Konstrukt «der Religion», in deren Namen nun die Repräsentanten der
verschiedenen Religionsgemeinschaften sich von religiös motivierter Gewalt
distanzieren möchten. Alle Menschen, gleich welcher Religion sie angehören,
tun gut daran, sich mit der Zweideutigkeit aller Religion selbstkritisch
auseinanderzusetzen. Religion kann segensreich wirken, aber auch zur Quelle von
Fanatismus und Verderben werden.

Bei der Lektüre von Dawkins' Buch entsteht der Eindruck, als sei alle
Religion im Kern und Wesen fanatisch bzw. gewaltträchtig. Auch wenn für eine

derartige These starke Indizien aufgeboten werden können, wird ihr doch mit
guten religionswissenschaftlichen und theologischen Gründen widersprochen.

«Religion und Glauben», so erklärt etwa Peter Seidmann, «können in
Fanatismus entgleisen; aber Fanatismus dementiert glaubwürdig humane,
verantwortungsbewußte, sich selbst begrenzende Religiosität. Und ebenso können

Religions- und Glaubenskriege fanatisch entarten, Kriege ganz allgemein.
Aber es gibt Gegenbeispiele.»26

24 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 375.
25 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 408.
26 P. Seidmann: Von inneren Menschen. Konflikt und Versöhnung — zum Problem

des Fanatismus, in: F. Stolz (Hg.): Religion zu Krieg und Frieden, Zürich 1986,
165—190 (178£). Seidmann erinnert an den berühmten Tagesbefehl von General
G.-H. Dufour, dem Oberbefehlshaber der eidgenössischen Armee zu Beginn des

Sonderbundkrieges in der Schweiz 1847.



Evolution, Ethik und Religion 155

Vor allem gilt, dass Gewalt und Aggression nicht erst mit der Religion
entstehen und auch unabhängig von Religion auftreten. Die Lebensdienlichkeit
von Religion besteht gerade darin, die anthropologische Realität von Aggression

und Gewalt zu bearbeiten. So sehr im Namen des Heiligen oder des
Absoluten menschliches Leben gefährdet oder physisch vernichtet werden kann,
so sehr betonen die Religionen die Heiligkeit und Unantastbarkeit des
Menschenlebens, seine Würde oder Gottebenbildlichkeit. In allen Religionen findet

sich das Tötungsverbot, welches zwischenmenschliche Gewalt ächtet,
wenngleich seine konkrete Auslegung und sein Geltungsbereich zugegebe-
nermassen unterschiedlich gefasst werden.

Im Verhältnis von Religion und Gewalt spielt sodann die Institution des

Opfers eine wesentliche Rolle. Wie Opfer überhaupt dem Leben dienen
sollen, so insbesondere Sühnopfer für jene, die nach religiöser Auffassung ihr
Leben aufgrund von Schuld verwirkt haben. Die Lebensdienlichkeit der
Religion zeigt sich z.B. in der Entwicklungsgeschichte vom Menschenopfer zum
substituierenden Tieropfer. Der buchstäbliche Sündenbock, nämlich das für
die Sünden der Menschen geopferte Tier, soll doch der Intention nach
menschliches Blutvergiessen unterbinden.

Religion, so lautet die bekannte These des Literaturwissenschaftlers René

Girard, will den Zirkel von Gewalt und Gegengewalt, der auf der anthropologischen

Möglichkeit mimetischer Verhaltensweisen beruht, durch den Ritus
des Opfers unterbrechen.

«Das Religiöse ist nichts anderes als diese Anstrengung, den Frieden aufrechtzuerhalten.

Das Sakrale ist die Gewalt, doch wenn das Religiöse die Gewalt verehrt, dann
immer nur deshalb, weil es von ihr annimmt, daß sie den Frieden bringe; das

Religiöse ist gänzlich auf den Frieden ausgerichtet, aber die Wege zu diesem Frieden
sind nicht von gewaltsamen Opferungen frei.»27

So offenbart also gerade das Opfer die Lebensdienlichkeit von Religion in
ihrer Ambivalenz. Ihre tiefe Zweideutigkeit im Verhältnis zur Gewalt besteht
darin, dass die Logik des Opfers letztlich scheitern muss und daher den Frieden

nicht bringen kann, nach welchem die Religion sucht. Nach Auffassung
des Christentums gelangt die zum Scheitern verurteilte Logik des Opfers mit
dem als Heilsgeschehen gedeuteten Tod Jesu von Nazareth an ihr Ende.28

Doch gehört es zu den Ambivalenzen des Christentums als Religion unter
Religionen, dass in ihm selbst die allen Religionen anhaftenden Zweideutig-

27 R. Girard: Das Ende der Gewalt. Analyse des Menschheitsverhängnisses, Freiburg
u.a. 1983, 43.

28 Siehe dazu ausführlich U. Körtner: Gott und das Opfer. Evangelische Perspekti¬
ven, in: W. Beinert (Hg.): Gott — Ratlos vor dem Bösen? (QD 177), Freiburg u.a.
1999, 131-152.



156 Ulrich H.}. Körtner

keiten, auch im Umgang mit der Gewalt, wiederkehren und nicht ein für alle
Mal beseitigt werden.

Zurückzuweisen ist aber die Darstellung des Atheismus als grundsätzlich
friedfertiger Haltung. Hinweise auf Dikatoren wie Hitler oder Stalin lässt
Dawkins nicht gelten.

«Entscheidend ist nicht, ob Hitler und Stalin Atheisten waren, sondern ob der
Atheismus die Menschen systematisch dazu veranlasst, schlimme Dinge zu tun. Und
dafür gibt es nicht den geringsten Hinweis.»29

Tatsächlich aber war der Atheismus ein wesentlicher Bestandteil des doktrinären

Marxismus. Und im Namen dieser atheistischen Ideologie sind sehr wohl
Kriege und Bürgerkriege geführt worden. Dawkins' rhetorische Frage: «Warum

sollte jemand im Namen eines nicht vorhandenen Glaubens in den Krieg
ziehen?»30, ist suggestiv und verschweigt die Realität militanter Ideologien.

Sein eigener Atheismus muss sich fragen lassen, wie er es mit dem
grundlegenden Menschenrecht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit
hält. So polemisiert Dawkins gegen das Prinzip, «dass religiöser Glaube
respektiert werden muß, einfach weil er religiöser Glaube ist».31 Der Satz kann
so verstanden werden, als solle faktisch das Menschenrecht auf Religionsfreiheit,

das für die moderne Menschenrechtstradition elementar ist, in Frage
gestellt werden. Das Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit,
wie es in der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte (Art. 18), der
Europäischen Menschenrechtskonvenüon (Art. 9) und in der Europäischen
Grundrechtscharta (Art. 10) formuliert ist, verlangt zwar nicht vom Staat,
eine Religion als solche um ihrer selbst willen anzuerkennen, wohl aber, das

Recht des Menschen auf Religion um seiner selbst willen anzuerkennen.
Dazu gehört ausdrücklich das Recht, die eigene Religon oder Überzeugung
«allein oder in Gemeinschaft mit anderen, in der Öffentlichkeit oder privat,
durch Lehre, Ausübung, Gottesdienst und Vollziehung von Riten zu bekunden»32,

ohne dass der Staat über die Wahrheit oder Vernünftigkeit einer
bestimmten Religion oder Weltanschauung urteilen dürfte. Wie der Internationale

Pakt über bürgerliche und politische Rechte stellt auch die Europäische
Menschenrechtskonvention ausdrücklich fest, dass die Religions- und
Bekenntnisfreiheit nicht Gegenstand anderer als vom Gesetz vorgesehener
Beschränkungen sein darf, «die in einer demokratischen Gesellschaft notwendige

Maßnahmen im Interesse der öffentlichen Sicherheit, der öffentlichen

29 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 379.
30 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 388.
31 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 427.
32 Art. 18 der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte.



Evolution, Ethik und Religion 157

Ordnung, Gesundheit und Moral oder für den Schutz der Rechte und
Freiheiten anderer sind»33.

Umstritten ist z.B. das im Judentum und im Islam aus religiösen Gründen
praktizierte Schächten, das nach Ansicht seiner Kritiker gegen elementare
Gebote des Tierschutzes verstösst. Die gesetzlichen Regelungen in Europa
sind uneinheitlich.34 In Dänemark, den Niederlanden, Belgien, Frankreich,
Spanien, Grossbritannien und Irland ist das Schächten erlaubt, in Deutschland

dagegen nicht zulässig, da das Tierschutzgesetz das Schlachten von
Wirbeltieren ohne vorherige Betäubung grundsätzlich untersagt. Aus religiösen
Gründen können aber Ausnahmegenehmigungen erteilt werden, sofern das

Fleisch des getöteten Tieres für Personen bestimmt ist, denen zwingende
religiöse Vorschriften den Verzehr des Fleisches nicht geschächteter Tiere
verbieten. In der Schweiz ist das Schächten von Säugetieren verboten, das von
Geflügel jedoch erlaubt. In Osterreich muss das Tier sofort nach dem
Schächtschnitt betäubt werden. Auch dürfen Schächtungen nur in einem
zertifizierten Schlachthof in Beisein eines Tierarztes stattfinden.

Nicht selten spielen in der Kritik am Schächten, das durchaus schmerzfrei
ist, wenn es unter entsprechenden Auflagen professionell praktiziert wird,
antisemitische — heute auch antiislamische Ressentiments — eine Rolle, für die
das Tierschutzargument ein willkommener Vorwand ist, wobei mit der Religion

eigentlich eine fremde Kultur und Migranten getroffen werden sollen.35

Von solchen Ressentiments ist auch die Art und Weise, in der Dawkins an der
gesetzlichen Zulässigkeit des Schächtens heftige Kritik übt, nicht frei36.

Wie bereits festgestellt, bedeutet das Menschenrecht auf Religionsfreiheit
keineswegs, dass alle religiösen oder religiös begründeten Aktivitäten im
weltanschaulich neutralen Staat akzeptiert werden. Beispielsweise verstösst die

Aufforderung gegen das geltende Strafrecht, gleich ob sie sich auf kriminelle,
politische oder religiöse Motive stützt. Sollen religiöse Geltungsansprüche
nicht in Unterdrückung und Gewalt umschlagen, stellt sich die Frage, wie
pluralismusfähig insbesondere die monotheistischen Religionen sind. Ihre
Pluralismusfähigkeit setzt die Anerkennung der Religionsfreiheit durch die Religionen

selbst sowie des weltanschaulich neutralen Rechtsstaats voraus, der freilich

— wie der Verfassungsrechtler Ernst-Wolfgang Böckenförde feststellt —

seinerseits von Voraussetzungen lebt, die er selbst nicht schaffen und garan-

33 Art. 9 (2) EMRK, vgl. Art. 18 (3) des Internationalen Paktes über bürgerliche und
politische Menschenrechte.

34 Zum Folgenden vgl. R. Potz: Schächten. Religionsfreiheit und Tierschutz (Religi¬
onsrechtliche Studien 2), Freistadt 2001.

35 Antisemitisch motiviert war z.B. das Schächtverbot in der Zeit des Nationalsozia¬
lismus.

36 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 414.



158 Ulrich H.J. Körtner

tieren kann.37 Steht im Hintergrund der Überlegungen Böckenfördes die Frage,

wieviel Religion der säkulare Staat braucht, bzw. die neuerdings wieder
von Robert Leicht aufgestellte Behauptung, dass ohne Gott kein Staat zu
machen ist38, so stellt sich heute mit gleichem Recht die umgekehrte Frage, wieviel

Religion der moderne demokratische und weltanschaulich plurale
Rechtsstaat verträgt.39

Theologisch gesprochen steht jede Religion in der Gefahr, Gott oder das

Heilige dämonisch zu verzerren. Religiös motivierte Terrorakte zeigen einmal
mehr, wie vermessen, ja verbrecherisch es sein kann, wenn Menschen sich an-

massen, im Namen Gottes zu sprechen oder zu handeln. Gross ist auch die

Versuchung für eine Religionsgemeinschaft, die übrigen Religionen zu dämo-
nisieren und sie zu bekämpfen, statt den Dialog mit ihnen zu suchen oder
eine tolerante Haltung gegenüber Andersgläubigen einzunehmen.

Nicht nur die Religionswissenschaft, sondern auch die Theologie ist
gefordert, ihren Beitrag zur Deeskalation politischer Konflikte und zur
Überwindung von Vorurteilen zu leisten, durch welche das friedliche Zusammenleben

in der multikulturellen und multireligösen globalisierten Welt von heute
gefährdet ist. Neben soliden Informationen über die verschiedenen Religionen

ist aber auch der kritische Umgang mit dem Phänomen der Religion und
ihren Ambivalenzen vonnöten. Dies erfordert nicht nur religions- und
kulturwissenschaftliche, sondern auch theologische Kompetenz. Die theologische
Auseinandersetzung mit den Zweideutigkeiten der Religion setzt freilich
ihrerseits solide religions- und kulturwissenschaftliche Kenntnisse voraus, die

man bei Dawkins vermisst.

4. Biblische Grundlagen christlicher Ethik

Recht hat Dawkins allerdings mit seiner Behauptung, dass in der Praxis die

heutige Ethik von Christen keineswegs unmittelbar der Bibel entnommen
ist.40 Auch Fundamentalisten gebrauchen die Bibel in moralischen Fragen
höchst selektiv. Doch ist auch dieser Sachverhalt in der akademischen Theologie

hinlänglich bekannt und reflektiert.

37 E.-W Böckenförde: Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, in:
ders.: Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und
Verfassungsgeschichte (stw 914), Frankfurt a.M. 1991, 92—114 (112).

38 Vgl. R. Leicht: Ohne Gott ist kein Staat zu machen. Von der öffentlichen Relevanz
der Religion im säkularen Zeitalter, in: H.-R. Reuter u.a. (Hg.): Freiheit verantworten,

FS W Huber, Gütersloh 2002, 243-254. Siehe auch W Thierse (Hg.): Religion
ist keine Privatsache, Düsseldorf 2000.

39 Vgl. R. Schieder: Wieviel Religion verträgt Deutschland?, Frankfurt a.M. 2002.
40 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 326ff.



Evolution, Ethik und Religion 159

Mit dem Entstehen des modernen historischen Bewusstseins ist z.B. die
vormoderne Gestalt des protestantischen Schriftprinzips ins Wanken geraten.

Im Blick auf die Welterkenntnis wirkte sich der Versuch, an seiner
altprotestantischen Gestalt festzuhalten, verheerend aus. Der mit Aufklärung,
modernen Wissenschaften und sozioökonomischen Veränderungen verbundene
Prozess permanenten gesellschaftlichen Wandels, der sich auch in der Gegenwart

in fortgesetzten Modernisierungsschüben zeigt, stellt aber auch in der
Ethik die alleinige Autorität der Schrift in Frage. Diese könnte allenfalls auf
dem Weg einer komplizierten Kasuistik, deren Vorannahmen keineswegs
allein aus der Schrift herzuleiten wären, oder um den Preis eines Fundamentalismus

behauptet werden, der noch in seiner Antithese zur Moderne eine

Erscheinungsform derselben ist. So stellt sich für die heutige Ethik verschärft
die Frage, inwiefern das Schriftprinzip noch tragfähig ist.

Im buchstäblichen Sinne lässt sich schwerlich behaupten, dass die Bibel in
Fragen der Ethik die alleinige Norm ist.41 Kein Text der Bibel, nicht einmal
der Dekalog oder die Bergpredigt, darf unmittelbar mit dem aktuellen, d.h.
im Hier und Jetzt verbindlichen Willen Gottes identifiziert werden. Die Suf-
fizienz der Schrift, von der die altprotestantische Orthodoxie im 16. und 17.

Jahrhundert sprach, lässt sich aber in der Weise interpretieren, dass die Bibel
die historisch überlieferte und massgebliche Gestalt dessen ist, was im
reformatorischen Sinne Evangelium heisst. Dieses steht freilich nicht isoliert da,
sondern in Beziehung zum Gesetz. Die biblische Uberlieferung bietet uns
nicht schon als solche die aktuelle Gestalt des Gesetzes, sondern seine
historische Gestalt, genauer gesagt, eine Vielzahl historischer Manifestationen.

Die historischen Gestalten des Gesetzes sind nicht als überzeitlich gültige
Kodifizierung des Willens Gottes zu verstehen, wie dies z.B. der Koran für
sich beansprucht, sondern als Orientierung vermittelnde Beispiele dessen,
was Gottes Gesetz in konkreten Kontexten sein kann. Insofern sind auch die
moralischen Normen und biblischen Erzählungen, an denen Dawkins An-
stoss nimmt, konsequent historisch-kritisch zu lesen. Das gilt sowohl in dia-
chroner als auch in synchroner Hinsicht. Wer den biblischen Texten — auch
dort, wo sie uns problematisch erscheinen — wissenschaftlich gerecht werden
will, muss sie nicht nur als Dokumente einer historischen Entwicklung lesen,
sondern sie auch mit entsprechenden Quellen und Dokumenten der ausser-
biblischen Religionsgeschichte vergleichen. Das aber unterbleibt bei Dawkins.

Die moralischen Traditionen der Bibel sind weder ein kasuistisch auszulegender

Gesetzeskodex, noch auf blosse Prinzipien zu reduzieren, so dass

41 Vgl. auch M. Honecker: Sola scriptura im Bereich sozialethischer Unterscheidun¬

gen, in: ders.: Wege evangelischer Ethik. Positionen und Kontexte (SThE 96), Fri-
bourg 2002, 103-113.



160 Ulrich H.J. Körtner

christliche Ethik eine biblisch-theologische Variante dessen wäre, was man in
der allgemeinen Ethik als «principlism» bezeichnet. Die biblischen Texte bieten

vielmehr historische Zeugnisse oder Modelle gelebten Glaubens, welchen
das Zeugnis der Schrift und die dieses vergegenwärtigende christliche
Verkündigung immer neu wecken will.

Mit Martin Honecker kann man von einem didaktischen Gebrauch der
Bibel in der theologischen Ethik sprechen.42 Normativ ist die Heilige Schrift
demnach, insofern sie zum Glauben ruft und dessen Grund benennt, nämlich
das Evangelium von der in Christus offenbar gewordenen Gnade und Liebe
Gottes. Normativ ist sie auch, insofern sie dazu aufruft, aus Glauben zu
leben. Normativ ist die Schrift also im Hinblick auf das Dass der ethischen
Verbindlichkeit des Glaubens, nicht aber hinsichtlich des heutigen materialen
Wie eines Lebens aus unbedingter Verantwortung vor Gott und den
Menschen. In diesem Sinne äusserte sich bereits Dietrich Bonhoeffer — den Daw-
kins durchaus schätzt!43:

«Auch die Bergpredigt darf uns nicht zum gesetzlichen Buchstaben werden. Sie ist
in ihren Geboten die Veranschaulichung dessen, was Gottes Gebot sein kann, aber

nicht, was es gerade heute und gerade für uns ist. Das kann niemand hören als wir
selbst, und das muß uns Gott heute sagen.»44

Man kann wohl von biblischen Quellen christlicher Ethik sprechen, jedoch
nicht ohne weiteres von einer biblischen Ethik. Denn der Begriff der Ethik
im Sinne einer Theorie der Moral bzw. der menschlichen Lebensführung, wie
er von Aristoteles geprägt worden ist, findet sich weder im Alten noch im
Neuen Testament. Die biblische Überlieferung kennt zwar göttliche Weisungen

für das Leben des Menschen, das Leben Israels und das Leben der christlichen

Gemeinde, nicht aber eine ethische Theorie des Sittlichen. Das
Unternehmen einer Ethik des Alten Testaments oder einer Ethik des Neuen Testaments

setzt voraus, dass es bereits die christliche Theologie als Wissenschaft

von Glauben und innerhalb derselben eine eigene Disziplin der theologischen
Ethik gibt, die nun nach sachlichen Anschlussmöglichkeiten in der biblischen
Tradition fragt.45

42 Vgl. M. Honecker: Einführung in die Theologische Ethik. Grundlagen und

Grundbegriffe, Berlin/New York 1990, 248.
43 Vgl. oben S. 149 mit Anm. 6.
44 D. Bonhoeffer: Zur theologischen Begründung der Weltbundarbeit (1932), in:

ders.: Oekumene. Briefe, Aufsätze, Dokumente 1928 bis 1942 (Gesammelte
Schriften I), hg.v. E. Bethge, München 1958, 140—158 (148£).

45 Zur Ethik des Alten und des Neuen Testaments vgl. E. Otto: Theologische Ethik
des Alten Testaments (ThW 3,2), Stuttgart u.a. 1994; W. Schräge: Ethik des Neuen
Testaments (GNT 4), Göttingen 51984; E. Lohse: Theologische Ethik des Neuen
Testaments (ThW 5,2), Stuttgart u.a. 1988.



Evolution, Ethik und Religion 161

Überhaupt ist zu betonen, dass der Inhalt der neutestamentlichen
Botschaft primär kein ethischer ist. Das Evangelium verkündigt das Heil, welches
allein Gottes Werk, nicht menschliche Tat ist. Damit wird alle Ethik von
einem religiös-soteriologischen Anspruch befreit. Eben diese Einsicht bringt
auch die reformatorische Unterscheidung zwischen Gesetz und Evangelium
zum Ausdruck, die einen wichtigen hermeneutischen Schlüssel für den

Schriftbezug heutiger theologischer Ethik darstellt.

5. Diesseits von Gut und Böse

Das Christentum, wie ich es verstehe, ist nicht so sehr Moralbegründung als

vielmehr Moralkriük. Sein kritisches Verhältnis zur Moral unterscheidet sich

signifikant von der Moralkritik einer philosophischen Ethik, auch wenn es

gelegentlich Überschneidungen geben mag. Während eine allgemeine Ethik
fragt, worin das Tun des Guten besteht, gibt der christliche Glaube eine
spezifische Antwort auf die Frage, warum wir faktisch oftmals nicht tun, was wir
als richtig und gut erkennen. Seine Antwort lautet hierauf einerseits, dass der
Mensch Sünder ist, der sich seiner Bestimmung als verantwortlichem
Handlungssubjekt in einer letztlich widersinnigen Weise verweigert, andererseits,
dass ihm seine Sünde unverdienterweise vergeben wird. Gerade durch diese

Erfahrung, die Paulus als Rechtfertigung des Sünders beschreibt, wird der
konkrete Mensch als verantwortungsfähiges Subjekt neu konstituiert. Wenn
die Würde des Menschen darin besteht, dass er nicht aufgrund seiner Werke
oder seiner Moral, sondern allein aufgrund der ihm zuvorkommenden Gnade
Gottes gerechtfertigt wird, folgt daraus, recht verstanden, die Entmoralisie-

rung der christlichen Religion wie die Begrenzung der Moral in der funktional
ausdifferenzierten Gesellschaft.

Alle Moral operiert mit dem Basiscode von «gut» und «böse». Nach
biblischer Überlieferung verhiess die Schlange Adam und Eva im Paradies, sie

würden wissen, was gut und böse ist, sobald sie von dem verbotenen Baum
ässen. Ihr Versprechen sollte in Erfüllung gehen. An dieser Stelle trifft sich
Dawkins mit Bonhoeffer, wenn er behauptet, wir bräuchten Gott nicht, um
gut zu sein — oder böse.46 Auch darin hat Dawkins recht:

«Selbst wenn es stimmen würde, dass wir Gott brauchen, um moralisch zu handeln,
würde Gottes Existenz damit natürlich nicht wahrscheinlicher, sondern höchstens
wünschenswerter»47.

46 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 314.
47 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 321.



162 Ulrich H.J. Körtner

Moral ist, theologisch betrachtet, nicht das Gegenteil von Sünde, sondern
ihre Folge, mehr noch: ihre Signatur, nicht etwa ihr Gegenmittel. Scharfsinnig
hat Dietrich Bonhoeffer notiert:

«Das Wissen um Gut und Böse scheint das Ziel aller ethischen Besinnung zu sein.

Die christliche Ethik hat ihre erste Aufgabe darin, dieses Wissen aufzuheben. Sie

steht mit diesem Angriff auf die Voraussetzungen aller sonstigen Ethik so allein,
daß es fraglich wird, ob es einen Sinn hat, überhaupt von christlicher Ethik zu
sprechen. Wenn es doch geschieht, so kann das nur bedeuten, daß die christliche Ethik
den Ursprung aller ethischen Fragestellung zur Sprache zu bringen und somit als

Kritik aller Ethik allein als Ethik zu gelten beansprucht.»48

Auf den ersten Blick scheinen Gut und Böse wie Feuer und Wasser voneinander

geschieden zu sein. Das Böse und das Gute schliessen einander aus und
liegen in beständigem Kampf. Nun sagen wir aber nicht nur von einer Tat,
dass sie böse sei, oder von einem Menschen, dass er eine böse Gesinnung
hege oder gar ein durch und durch böser Mensch sei, sondern mitunter von
uns selbst, dass wir böse sind oder böse werden — und kommen uns dabei
sehr gut vor. Wir alle kennen Fälle, in denen wir glauben, mit höchstem
moralischen Recht auf jemanden böse sein zu dürfen. «Gleich werde ich aber
böse», droht die entnervte Mutter ihrem quengelnden Kind. Oder wir sind
erbost über das gemeine Verhalten eines Menschen uns selbst oder anderen
gegenüber. Das Wort «böse» steht in solchen Fällen für unseren Zorn, der uns
unter Umständen gerade nicht moralisch böse, sondern gerecht, um nicht zu
sagen heilig, erscheint.

Sprachanalyüsch betrachtet drücken Prädikate wie «gut» oder «böse» keine

objektiven Tatbestände, sondern ein subjektives Werturteil aus. Eine Hermeneutik

des Verdachts stellt aber nicht nur sprachphilosophisch, sondern auch

religionskritisch die Frage, ob das Böse überhaupt eine seinshafte Realität
oder nicht vielmehr das Resultat einer ideologischen Deutung der menschlichen

Wirklichkeit ist. Schon Nietzsche hat behauptet, es gäbe keine moralischen

Phänomene, sondern nur eine moralische Interpretation dieser Phänomene.

Nicht was das Gute und das Böse sind, sondern woher das Interesse
an diesen Begriffen und ihrer Anwendung rührt, wäre demnach die entscheidende

Frage. Läuft also die Analyse der Sprache der Moral auf eine «Entbo-

sung» des Bösen hinaus? Entpuppt sich die Rede vom Bösen schlussendlich
als Böses in der ursprünglichen Bedeutung des Wortes, nämlich als ein
Bausch oder eine Beule — mit Wittgenstein gesprochen: eine Beule, die sich
der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt hat? Dass wir
nach dem Sündenfallmythos der biblischen Genesis diesseits von gut und böse

stehen, bedeutet jedenfalls nicht nur, dass wir wissen oder zu wissen mei-

48 D. Bonhoeffer: Ethik (DBW 6), hg.v. I. Tödt, H.E. Tödt, E. Feil, G. Green,
Gütersloh2!998, 301.



Evolution, Ethik und Religion 163

nen, was gut und böse ist, sondern auch, dass die scheinbar so klaren Grenzen
zwischen gut und böse im wirklichen Leben ständig verschwimmen. Es ist
darum weniger mit der Evidenz als vielmehr mit der Verborgenheit des Guten

zu rechnen, die ethische Entscheidungen oft so schwer macht.
Moral trägt nicht unbedingt dazu bei, die Grenzen zwischen Gut und Böse

wieder klar hervortreten zu lassen, sondern sie zeitigt ambivalente Folgen,
welche die Frage aufwerfen, ob sie das Böse letztlich nur fördert, statt es
einzudämmen. Moral ist die Kommunikation, in der über Achtung und Missachtung

entschieden wird, die Personen zusteht. Wo die Achtung oder Verachtung

der Person als solcher auf dem Spiel steht, liegt Streit in der Luft.
Gegenüber der vorherrschenden, allzu friedlich gestimmten Moralauffassung
hat der Soziologe Niklas Luhmann auf die polemogenen, Streit entfachenden
Züge der Moral aufmerksam gemacht.49 Werden zum Beispiel politische
Konflikte zu moralischen erklärt, nehmen sie zwangsläufig an Schärfe zu. In-
teressensgegensätze werden ins Grundsätzliche gesteigert, dem Gegner wird
die moralische Integrität abgesprochen.

Diese Zweideutigkeit ist auch der Ethik eigentümlich, die von der Moral
als deren selbstreflexiver Theorie zu unterscheiden ist. Auch wenn die Ethik
zur vorgängigen Moral ein kritisches Verhältnis einnimmt, ist sie doch als

deren normative Theorie selbst wieder moralhaltig. Daher ist auch der Ruf nach
Ethik, sei es in der Wissenschaft, in der Wirtschaft, im öffentlichen Leben
und in der Politik — oder eben auch in den Schulen — eine zweischneidige
Angelegenheit. Auf die Verwissenschaftlichung der Ethik folgt die Ethisierung
der Wissenschaften, auf die Politisierung der Moral die Moralisierung der
Politik.

Gefordert wird die Rückbesinnung auf gemeinsame «Werte». Nicht nur
national, sondern auch international, z.B. gesamteuropäisch, wird eine
«Wertegemeinschaft» beschworen, ohne dass man sich dabei des ökonomischen
Ursprungs des Wertbegriffs und der von ihm ausgehenden Gefahren hinreichend

bewusst ist. «Werte», so warnt Michalski zu Recht, «verbinden nicht,
Werte trennen.»59 Die entscheidende Frage lautet darum nicht, wieviel Moral
und Ethik die moderne Gesellschaft braucht\ sondern wieviel sie davon
überhaupt verträgt.

Im besten Fall erfüllt Ethik als kritische Theorie der Moral die Aufgabe,
vor zuviel Moral zu warnen. Darin trifft sie sich durchaus mit der Moralkritik
eines recht verstandenen Christentums, das, theologisch gesprochen,
zwischen Gesetz und Evangelium zu unterscheiden weiss. Eine christliche Ethik,
die sich gegenüber der Forderung nach vermehrter ethischer Reflexion nicht

49 N. Luhmann: Paradigm lost. Über die ethische Reflexion der Moral (stw 797),
Frankfurt a.M. 1990, 26f.

50 Michalski: Politik und Werte (Anm. 4), 216.



164 Ulrich H.J. Körtner

kritisch verhält, bleibt unserer Gesellschaft den wichtigsten Beitrag schuldig,
den sie ihr vielleicht leisten kann, nämlich in den ethischen Konflikten von
heute das zur Sprache zu bringen, was formelhaft als Evangelium bezeichnet
wird. Wenn dies nicht gelingt, verkommt christliche Ethik zum unausgewie-
senen Appell, der das Stimmengewirr der blossen Meinungen und Interessen
lediglich um einige weitere, in leicht erhöhtem Ton vorgetragene Behauptungen

vermehrt.
Als reine Pflichtenlehre oder Gebotsethik wäre christliche Ethik jedenfalls

nach evangelischem Verständnis unterbestimmt, gleich ob es sich um den
situationsethischen Appell zur unableitbaren Gewissensentscheidung oder um
die Ableitung moralischer Normen aus Gottes geoffenbartem Willen handelte.

Wie alle Ethik gründet auch eine christliche Ethik in der praktischen
Vernunft, die aber vom Geist der göttlichen Liebe geleitet wird. Christliches
Ethos besteht im Kern darin, aus Liebe zu handeln, welche das Phänomen
des Ethischen und seine Konflikte transzendiert. Darum geht auch eine

tugendethische Deutung des biblischen Liebesgebotes in die Irre. Paul Tillich
hat den Begriff des Transmoralischen verwendet, um ein Gewissen zu
bezeichnen, «das nicht aus Gehorsam gegenüber einem moralischen Gesetz
urteilt, sondern auf Grund der Partizipation an einer Wirklichkeit, die den
Bereich moralischer Gebote transzendiert. Ein transmoralisches Gewissen
verleugnet nicht den moralischen Bereich, aber es wird durch die unerträglichen
Spannungen in der Sphäre des Gesetzes darüber hinausgetrieben.»51 Was aber
das Gewissen über das Gesetz hinaustreibt, ist nach biblischem Zeugnis die
Liebe, die das Gesetz als Struktur verantwortlichen Lebens zwar nicht
verachtet, jedoch über dem Gesetz steht und sich zu ihm in Freiheit verhält. Wir
können hinzufügen, dass das Selbst- und Weltverständnis des Menschen, seine

Weise, sein In-der-Welt-sein zu verstehen, sein Handeln in hohem Masse

bestimmt, ohne doch selbst das Resultat moralischer Reflexion zu sein.
Transmoralisch sind die letzten Gewissheiten, ohne welche Leben und Handeln

nicht möglich sind, die aber unserem Tun und Lassen immer schon
vorausliegen.

Wohl lebt der christliche Glaube aus einer letzten Gewissheit des Heils.
Doch darf diese Heilsgewissheit des Glaubens nicht mit der Sicherheit und
Eindeutigkeit ethischen Urteilens und moralischer Handlungsanweisungen
verwechselt werden. Der Moralisierung des Christentums gilt es zu wehren.

Das Christentum versteht sich als Religion der Freiheit. Die Freiheit des
Glaubens ist allerdings das Gegenteil von egoistischer Bindungslosigkeit. «Alles

ist erlaubt, aber nicht alles dient zum Guten», schreibt der Apostel Paulus
in I Kor 10,23. Beim Gebrauch der eigenen Freiheit sollen wir uns fragen, was

51 P. Tillich: Das religiöse Fundament moralischen Handelns, in: ders.: Gesammelte
Werke III, Stuttgart 1965,13-83 (66).



Evolution, Ethik und Religion 165

dem Mitmenschen, dem Guten und dem Frieden dient. So reimt sich Freiheit
mit Liebe zusammen. Liebe aber überschreitet die Grenzen jeder Moral.

Abstract

Der Aufsatz unterzieht die Religionskritik von Richard Dawkins einer eingehenden
Kritik. Sie konzentriert sich auf Dawkins' Hypothesen zum Verhältnis von Religion
und Moral sowie zur biblischen Begründung heutiger christlicher Ethik. Recht verstanden

ist gerade eine christliche Ethik nicht so sehr Moralbegründung als vielmehr
Moralkritik, so dass Dawkins an dieser Stelle offene Türen einrennt. Zurückgewiesen wird
allerdings die Darstellung des Atheismus als grundsätzlich friedfertiger Haltung. Dawkins'

eigener Atheismus muss sich fragen lassen, wie er es mit dem grundlegenden
Menschenrecht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit hält.

Ulrich H.J. Körtner, Wien


	Evolution, Ethik und Religion : zur Auseinandersetzung mit Richard Dawkins

