Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 2

Artikel: Evolution, Ethik und Religion : zur Auseinandersetzung mit Richard
Dawkins

Autor: Kdrtner, Ulrich H.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877636

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Evolution, Ethik und Religion

Zur Auseinandersetzung mit Richard Dawkins

1. Religion, Metaphysik und Moral

Man kann, so Dawkins, auch ohne Religion Gutes tun.! Das wussten wir be-
reits; auch, dass die Wurzeln der Moral nicht unbedingt in der Religion liegen.
Zwar sind traditionelle Hochkulturen moralisch integrierte Gesellschaften, in
denen Religion und Moral miteinander verquickt sind. Unter Berufung auf re-
ligionswissenschaftliche Forschungen geht der Soziologe Niklas Luhmann je-
doch davon aus, dass die «Fusionierung von Religion und Moral [...] ein re-
lativ spites Resultat der gesellschaftlichen Evolution» gewesen ist.? Sie ist im
weiteren Vetlauf der Religionsgeschichte, jedenfalls im Bereich des Christen-
tums, nicht nur fur die Moral, sondern auch fiir die Religion selbst zum Pro-
blem geworden, das in den vergangenen Jahrzehnten schon hinlinglich dis-
kutiert worden ist. Fur die Ethik ergab sich mit dem Entstehen der modernen
Gesellschaft das Problem, das Prinzip der Autonomie gegentiber einer hete-
ronomen, nimlich religiés bestimmten Moral durchzusetzen. Fur die Religi-
on aber hatte dies zur Folge, seit der europiischen Aufklirung selbst dem
moralischen Urteil unterworfen zu werden. Es wird daher schliesslich in der
Sicht Luhmanns fiir die Religion zur Ubetlebensfrage, dass sie von der Motal
abgekoppelt wird.

Schon Friedrich Schleiermacher rechnete es zu jenen «gemeinen Mittelny,
die Tegitimitit der Religion durch die Vorstellung zu rechtfertigen, «wie not-
wendig sie sei, um Recht und Ordnung in der Welt zu ethalten»’. Heute lautet
das Argument, die Religion sei die unersetzliche Quelle und Vermittlerin von
Notrmen und Werten. Die frithen Christen sprachen freilich nicht von Wer-
ten, «weder von «christlichen» noch von Familienwerten> und erst recht nicht
von «europdischeny oder @mationaleny Werten», wie der Philosoph Krysztof
Michalski richtig bemerkt.*

I R. Dawkins: Der Gotteswahn, Taschenbuchausgabe Berlin 2008, 291ff.

2 N. Luhmann: Die Ausdifferenzierung der Religion, in: ders.: Gesellschaftsstruktur
und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 3
(stw 1093), Frankfurt a.M. 1993, 259-357 (276). Zur Religionstheorie Luhmanns
siche auch ders.: Funktion der Religion (stw 407), Frankfurt a.M. 1982,

3 T Schleiermacher: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verich-
tern, hg.v. R. Otto, Gottingen 31916, 16.

4 K. Michalski: Politik und Werte, Transit. Europiische Revue, H. 21, Frankfurt a.M.
2001, 208-218 (209).

ThZ 2/65 (2009) S. 148-165



Evolution, Ethik und Religion 149

Zwar hat auch die Religion, die es nicht mit allem, aber mit dem Ganzen
zu tun hat, ein bestimmtes Verhiltnis zur Moral. Moral aber zu ithrem Kern
zu erkliren, verkennt das Wesen von Religion. Weder bedart Moral einer re-
ligiosen Letztbegriindung noch ist Religion ein Epiphinomen der Moral.
Schleiermacher spricht sogar vom «schneidenden Gegensatz»’, in welchem
die Religion gegen Moral und Metaphysik stehe, sei ihr Wesen doch weder
Denken noch Handeln, sondern Anschauung und Gefihl.

Insofern rennt Dawkins zumindest bei der zeitgendssischen protestanti-
schen Theologie offene Tiren ein, und zwar gerade bei Theologen, die sich
durch den von Dawkins durchaus geschitzten Dietrich Bonhoeffer haben
belehren lassen.® Berechtigt ist auch seine Kritik am christlichen Fundamen-
talismus und dessen Bibelgebrauch in ethischen Fragen sowie an der Idee des
«Intelligent Design». Dawkins’ evolutionstheoretische Uberlegungen zu den
Waurzeln der Religion einerseits und zu den Wurzeln der Moral andererseits
sind allerdings in mehrfacher Hinsicht héchst zweifelhaft. Was den Ursprung
der Religion betrifft, ist es ohnehin schon problematisch, generalisierend von
der Religion zu sprechen, wenn doch Dawkins im wesentlichen das Christen-
tum vor Augen steht, wobei er den Blick auch auf das Judentum und den Is-
lam richtet. Abgesehen davon, dass eine rein biologische Herleitung der Re-
ligion aus den Prinzipien von Mutation und Selektion religionstheoretisch un-
terkomplex ist, ist der Anspruch, «lsgtgiltise darwinistische Erklirungen» zu
bieten’, lediglich eine Variante schlechter Metaphysik. Letztbegriindungs-
theorien sind entweder aporetisch oder ideologisch. Letzteres ist bei Dawkins
der Fall.

Letzte Griinde gibt es nicht im Denken, sondern nur im Handeln. Alles
Handeln und jede Lebensfithrung griindet in elementaren Gewissheiten, die
sich freilich nicht durch theoretische Argumente abschliessend rechtfertigen
lassen. Auch der Glaube an Gott liegt auf der Ebene solcher transzendentalen
Gewissheiten, die sich auf einen eigenen, von der naturwissenschaftlichen
Empirie unterschiedenen Typus von Erfahrungen stitzen. Im Unterschied
zur Empirie hat die religiose Erfahrung keinen Gegenstand im strengen Sinne
des Wortes, sondern sie rekurriert auf den Grund des Seins, der empirisch
schlechthin unerkennbar ist.

Dawkins erklirt die Existenz Gottes dagegen zu einer empirisch gemein-
ten Hypothese, die nach den tiblichen naturwissenschaftlichen Methoden ve-
rifizierbar oder falsizifierbar ist. Die Existenz Gottes ist dem entsprechend
keine Frage existentieller Gewissheit, sondern der wissenschaftlichen Wahr-
scheinlichkeit, die nach seiner Uberzeugung jedoch deutlich gegen Null kon-

Schleiermacher: Uber die Religion (Anm. 3), 26.
¢ Zu Bonhoeffer vgl. Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 174.176f.
7 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 234,



150 Ulrich H.J. Kértner

vergiert. Dabei stutzt er sich zum Beispiel auf die Argumentation des engli-
schen Philosophen John L. Makkie, die sich des Prinzips der Sparsamkeit be-
dient.® Mackie halt es seit Laplace fur erwiesen, dass man fur das Verstindnis
unserer Welt ohne die Hypothese der Existenz Gottes auskommt. Daher
gebe es keinen einleuchtenden Grund, an dieser Hypothese noch linger fest-
zuhalten’. Wie Dawkins steht auch Mackie in der Tradition des empiristi-
schen Naturalismus. Sein Axiom der Sparsamkeit steht im Zusammenhang
der neuzeitlichen Metaphysikkritik. Sie beruht freilich auf der Primisse, dass
die empirisch zugingliche Wirklichkeit die einzige ist, die es «gibts. Nur was
es in diesem Sinne «gibt», ist wirklich. Diese These behauptet, erkenntnis-
theoretisch betrachtet, allerdings mehr, als sich empirisch verifizieren lisst.
Der zutreffende Einwand des evangelischen Theologen und Religionsphilo-
sophen Dietz Lange lautet: «Hitte Mackie lediglich behauptet, die Erfah-
rungswirklichkeit sei eine einzige, in der wir Feststellungen treffen kénnen, so
wire das ein empirischer Satz. Er wire freilich auch tautologisch. Die Erkli-
rung der Erfahrungswirklichkeit zur einzigen Wirklichkeit {iberhaupt ist je-
doch keine empirische, sondern eine metaphysische Aussage. [...] Der meta-
physischen Behauptung, die Erfahrungswirklichkeit grinde in einem mit ihr
nicht identischen Seinsgrund, steht die entgegengesetzte, ebenso metaphysi-
sche Behauptung gegentiber, dass sie ihren Grund in sich selbst habe. Das
Sparsamkeitsaxiom beglnstigt somit weder die eine noch die andere Seite»!”

Metaphysisch ist auch die Idee der Erstursache oder prima cansa, die noch
immer in der physikalischen Kosmologie anzutreffen ist und auch bei Daw-
kins die Basis seines Versuches bildet, die Existenz Gottes zu widetlegen.
Dawkins suggeriert, es gehe um konkurrierende Annahmen, was denn die
Erstursache des Universums sei'!, wobei er gelegentlich in quasireligioser
Diktion von der «unsichtbaren Hand der natiirlichen Selektion» sprechen
kann.!2 Die aristotelische Annahme, dass alles in der Welt eine Ursache haben
muss, entspricht durchaus unserer Alltagserfahrung, nicht jedoch der moder-
nen physikalischen Theoriebildung. Die Entwicklung der Naturwissenschaf-
ten zeigt, dass es zwar nicht unmdglich ist, eine Mechanik auf der Annahme
aufzubauen, dass die Ruhe der physikalische Normalzustand ist, «dass es aber
sehr viel geschickter ist, es nicht zu tun»'>. Wird Bewegung als Normalzu-
stand aufgefasst, wie dies die Allgemeine Relativititstheorie tut, dann stellt

8 Vgl Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 116.

J.L. Mackie: Das Wunder des Theismus. Argumente fiir und gegen die Existenz

Gottes, Stuttgart 1985,

10 D, Lange: Glaubenslehre, Bd. I, Tibingen 2001, 194f.

1" Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 218.

12" Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 277.

13 J. Audretsch: Der Blick auf das Ganze. Uberlegungen eines Physikers zur theologi-
schen Dimension der physikalischen Kosmologie, in: H.A. Miiller (Hg.): Kosmolo-



Evolution, Ethik und Religion 151

sich die Frage nach einer Erstursache oder einem absoluten Anfang von allem
gar nicht mehr, Das aber bedeutet dann: «Von der physikalischen Kosmolo-
gie geht keine theologische Botschaft aus. [...] Mehr noch, Kosmologie ist als
Erzihlung nicht tauglich, um Metaphern oder Bilder der Schépfung aus ihr
zu entnehmen. Die Gleichnisfihigkeit der Kosmologie ist gering.»!*

Der religiésen Uberzeugung von der Einmaligkeit des von Gott erschaf-
fenen Kosmos hilt Dawkins die Hypothese der Multiversen entgegen.!®
Durch Fluktuationen eines Quantenvakuums entstehen nach dieser Theorie
laufend «Keime» fiir Universen mit unterschiedlichen Anfangsdaten. Die
Wahrscheinlichkeit fir eine Fluktuation, die so fein abgestimmt ist, dass Le-
ben entstehen kann, ist zwar dusserst gering, doch wegen der unbegrenzten
Zahl an Versuchen nicht unwahrscheinlich. Mit dieser Hypothese wird frei-
lich die Leistungsfihigkeit der darwinschen oder auch der modernen Synthe-
tischen Evolutionstheorie deutlich tiberstrapaziert. Wie der Physiker Peter C.
Aichelburg erklirt, gibt es bis heute keine konsistente, geschweige denn durch
Beobachtungen gestlitzte Quantentheotie der Gravitation.!® Liegt schon der
sogenannte Urknall als physikalische Singularitit ausserhalb der Beschrei-
bung der Allgemeinen Relativititstheorie, so stellt sich zusitzlich die Frage,
wie die gesuchte Quantentheorie der Gravitation auf den gesamten Kosmos
angewendet werden soll. Auch widerspricht es dem doch sonst von Dawkins
so sehr geschitzten Sparsamkeitsaxiom, die Existenz unendlich vieler Welten
anzunehmen, die sich nicht beobachten lassen, nur um die Existenz des einen
Kosmos zu erkliren, den wir beobachten kénnen, weil wir in thm existieren,
Davon abgesehen ist die Bedeutung von Wahrscheinlichkeitsaussagen iiber
den gesamten Kosmos tiberhaupt physikalisch unklar.

Dawkins’ Mutmassungen uber die entwicklungsgeschichtliche Entste-
hung der Religion aber sind ein Sammelsurium an Hypothesen, bei denen von
vornherein feststeht, dass es sich bei jeder denkbaren Form von Religion
prinzipiell nur um ein pathologisches Phinomen handeln kann. Entspre-
chend bedient sich Dawkins der Sprache der Virologie, wobei sich seine Er-
klarungsvorschlige auf seine umstrittene Theorie der Meme stltzen, die in
Analogie zu seiner nicht minder fragwiirdigen Theorie des egoistischen Gens
die kleinsten Bausteine der kulturellen Evolution sein sollen.

gie. Fragen nach Evolution und Eschatologie der Welt (Religion, Theologie und
Naturwissenschaft 2), Géttingen 2004, 176196 (193).

14 Audretsch: Blick auf das Ganze (Anm. 13), 194.

15 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 204£f.

16 P.C. Aichelbutg: Design im Kosmos?, in: U. Kortner, M. Popp (Hg,): Schopfung
und Evolution — zwischen Sein und Design. Neuer Streit um die Evolutionstheo-
rie, Wien 2007, 113-123 (122).



152 Ulrich H.J. Kortner

2. Evolutionare Ethik?

Wenn Dawkins nach biologischen Wurzeln der menschlichen Moral fragt, die
denen der Religion vorausliegen sollen, ist das an sich eine legitime wissen-
schaftliche Fragestellung. Zur verzweigten Diskussion tiber eine evolutionare
Ethik hat Dawkins allerdings nichts Neues beizutragen, abgesehen davon,
dass die Rede vom «darwinistischen Ursprungy!” odet von «unserer darwini-
stischen Vergangenheit!® semantischer Unfug ist. Allzu plakativ kontrastiert
Dawkins eine «absolute Moral», die stets mehr oder weniger offen religits
fundiert sei, mit einer relativen, die den Gesetzen der Evolution folgt. Was
dabei heraus kommt, ist ein populdrwissenschaftlicher, aber theoretisch kaum
reflektierter Ultilitarismus, auf dessen Begriindungsprobleme Dawkins gar
nicht weiter eingeht. Seine utilitaristische Kant-Interpretation ist so dirftig,
dass sie hier nicht eingehend diskutiert werden soll."

Grundsitzlich ldsst sich aus biologischen Sachverhalten keine Moral ablei-
ten. Zwar ist es fur die Ethik lehrreich, nach biologischen Bedingungen
menschlichen Verhaltens, der Entwicklung von Brauchtum und Sitte zu fra-
gen. Aus einem biologischen Begriff der Natur, des Lebens oder der Evolu-
tion ldsst sich aber keine Ethik ableiten.?’ Konzepte einer sogenannten evo-
lutiondren Ethik (George Eduard Moore, David Hume) beruhen grundsatz-
lich auf dem naturalistischen Fehlschluss von einem Sein auf ein Sollen . Tat-
siachlich ist es aber unmoglich, aus deskriptiven Naturgesetzen moralisch
priskriptive Folgerungen zu ziehen. Die Bezeichnung «evolutionire Ethik»
ist daher irrefihrend.

Zudem reduziert die Debatte iber evolutionire Ethik das Phanomen der
Moral einseitig auf das Problem des Altruismus, und zwar vor allem des
nicht-reziproken Altruismus. Daran krankt auch Dawkins’ Argumentation.
Freilich muss das, was biologisch unter Altruismus verstanden wird, von ei-
nem moralischen Altruismus unterschieden werden.?! Auch ist festzustellen,
dass der von Dawkins prinzipiell behauptete «Egoismus» der Gene auf evo-
lutionstheoretische Kritik stosst. Heute ist die Bedeutung von Kooperation

17" Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 296.

18 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 296.309 u.6.

19 Vgl Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 322f.

20 Vgl. W. Vossenkuhl: Die Unableitbarkeit der Moral aus der Evolution, in: P.
Koslowski, Ph. Kreuzer, R. Loéw: Die Verfithrung durch das Machbare (Civitas-
Resultate 3), Stuttgart 1983, 142-154.

21 Vgl. A. Klein: Evolution und Ethik auf dem Laufsteg, in: Kortner, Popp: Schép-
fung und Evolution (Anm. 16), 159-211 (167).



Evolution, Ethik und Religion 159

und Empathie fir die Evolution biologischer wie kultureller Systeme be-
kannt.?

Die griechische Sprache und die antike Philosophie unterscheiden zwei
Lebensbegriffe, nimlich Blog und Com. Wihrend als {wn die biologischen
Phianomene bezeichnet werden, ist — unserem heutigen Sprachempfinden wi-
dersprechend — unter Blog die menschliche Lebensfihrung verstanden. Bei-
den gemeinsam ist nach antikem Verstindnis die Zielgerichtetheit. Hat die
Com nach Aristoteles ihr Zentrum in der Seele, so die menschliche Lebens-
fuhrung im Subjekt bzw. im Geist.

Durch die Verquickung beider Lebensbegriffe kann der Eindruck erweckt
werden, als enthalte das Phanomen des Lebens bzw. der Existenz von Leben-
digem bereits eine moralische Forderung in sich. In Wahrheit folgt jedoch aus
einem Sein noch kein Sollen. Das gilt fur die Moral ebenso wie fiir die Natur-
geschichte, sind doch die heute existierenden Arten des Lebendigen das Re-
sultat eines langen Selektionsprozesses, der fortdauert. Wie also die bestehen-
den Arten das Resultat der Vernichtung anderer Lebensformen sind, so lasst
sich auch tiber den weiteren Verlauf des Evolutionsprozesses keine Prognose
abgeben. Wird unter «dem Leben» dieser Prozess verstanden und seine Beja-
hung ethisch gefordert, so ist die Bejahung von Selektion und folglich von
Zerstorung bestehender Arten eingeschlossen. Aus dem Evolutionsprozess
als solchem lisst sich also offenbar gar kein sinnvolles Kriterium z.B. fir Ar-
ten- und Umweltschutz ableiten.

Doch kann eine rein biologische Betrachtungsweise nicht einmal die Be-
jahung des Evolutionsprozesses als solchen moralisch rechtfertigen. Denn es
entsteht das Dilemma, dass die Natur, die oft in anthropomorpher Weise wie
ein Subjekt angesprochen wird, ein Lebewesen hervorbringen konnte, das im
Begriff ist, seine eigene Natur gefihrlich zu verindern und die es umgebende
Natur zu zerstoren. Was aber den Zusammenhang von o) und Bilog betrifft,
so besteht das erkenntnistheoretische Dilemma, dass die sinnhafte Daseins-
weise des Menschen, sein L.eben in sozialen und kulturellen Formen, von der
Biologie als Ergebnis des vollstindig sinnfreien Evolutionsprozesses erklirt
wird. Eine Ethik des Lebens, welche unter Verweis auf dessen Gegebensein
moralische Normen begriinden will, gerit daher notwendigerweise in Apoti-
en.

Das gilt auch fir Dawkins’ eigene utilitaristische Moralvorstellungen.
Dawkins behauptet und propagiert einen moralischen Fortschritt in der
Menschheitsgeschichte. «Wir sind fast alle seit der biblischen Zeit weiterge-
kommen, und zwar ein ganzes Stuck»* Das ist ein normatives Werturteil,

%2 Vgl. R. Axelrod: Die Evolution der Kooperation, Minchen 1987; M. Ridley: Men-
del’s demon. Gene justice and the complexity of life, London 2000.
#  Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 367.



154 Ulrich H.J. Kértner

dessen Kiriterien sich jedoch nicht biologisch definieren lassen. Zwar ver-
sucht Dawkins, den Wandel des ethischen Zeitgeistes evolutionstheotetisch
zu erklaren. Er dussert die nicht weiter begriindete Vermutung, «dass sich die
Membdufigkeiten im Mempool verindern»**. Aber abgesehen von den gene-
rellen Fragwirdigkeiten seiner Memtheorie ldsst sich aus einer blossen Be-
schreibung geschichtlicher Entwicklungen kein normatives Werturteil ablei-
ten, es sei denn, man propagiert die Normativitiat des Faktischen, was einem
naturalistischen Fehlschluss gleichkommt. Alle Ethik aber basiert auf dem
Unterschied zwischen Faktizitit und Geltung. Daher ist es auch auf der Be-
grindungsebene kein hinreichendes Argument, wenn Dawkins im Fall eines
Schwangerschaftskonflikts das im Unterschied zu demjenigen des Embryos
«gut entwickelte Nervensystem» einer Mutter zur moralischen Instanz er-
klirt.?

3. Religion und Gewalt

Unserids ist die polemische, mit beissendem Spott vorgetragene Behauptung,
alle Religion sei grundsitzlich gewalttatig und zerstorerisch. Pauschale Diffa-
mierungen von Religion sind ebenso problematisch wie das einseitig positive
Konstrukt «der Religion», in deren Namen nun die Reprisentanten der ver-
schiedenen Religionsgemeinschaften sich von religios motivierter Gewalt di-
stanzieren mochten. Alle Menschen, gleich welcher Religion sie angehoren,
tun gut daran, sich mit der Zweideutigkeit aller Religion selbstkritisch ausein-
anderzusetzen. Religion kann segensreich wirken, aber auch zur Quelle von
Fanatismus und Verderben werden.

Bei der Lektire von Dawkins’ Buch entsteht der Eindruck, als sei alle Re-
ligion im Kern und Wesen fanatisch bzw. gewalttrachtig. Auch wenn fur eine
derartige These starke Indizien aufgeboten werden kénnen, wird ihr doch mit
guten religionswissenschaftlichen und theologischen Griinden widerspro-
chen. «Religion und Glauben», so erklirt etwa Peter Seidmann, «kdnnen in Fa-
natismus entgleisen; aber Fanatismus dementiert glaubwiirdig humane, ver-
antwortungsbewuBte, sich selbst begrenzende Religiositit. Und ebenso £dn-
nen Religions- und Glaubenskriege fanatisch entarten, Kriege ganz allgemein.
Aber es gibt Gegenbeispiele»”

2+ Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 375.

% Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 408.

% P Seidmann: Von inneren Menschen. Konflikt und Versohnung — zum Problem
des Fanatismus, in: F. Stolz (Hg.): Religion zu Krieg und Frieden, Zurich 1986,
165-190 (1781.). Seidmann erinnert an den berithmten Tagesbefehl von General
G.-H. Dufour, dem Oberbefehlshaber der eidgendssischen Armee zu Beginn des
Sonderbundkrieges in der Schweiz 1847.



Evolution, Ethik und Religion 155

Vor allem gilt, dass Gewalt und Aggression nicht erst mit der Religion ent-
stehen und auch unabhingig von Religion auftreten. Die Lebensdienlichkeit
von Religion besteht gerade darin, die anthropologische Realitit von Aggres-
sion und Gewalt zu bearbeiten. So sehr im Namen des Heiligen oder des Ab-
soluten menschliches Leben gefahrdet oder physisch vernichtet werden kann,
so sehr betonen die Religionen die Heiligkeit und Unantastbarkeit des Men-
schenlebens, seine Wiirde oder Gottebenbildlichkeit. In allen Religionen fin-
det sich das Totungsverbot, welches zwischenmenschliche Gewalt achtet,
wenngleich seine konkrete Auslegung und sein Geltungsbereich zugegebe-
nermassen unterschiedlich gefasst werden.

Im Verhiltnis von Religion und Gewalt spielt sodann die Institution des
Opfers eine wesentliche Rolle. Wie Opfer tiberhaupt dem Leben dienen sol-
len, so insbesondere Sithnopfer fiir jene, die nach religioser Auffassung ihr
Leben aufgrund von Schuld verwitkt haben. Die Lebensdienlichkeit der Re-
ligion zeigt sich z.B. in der Entwicklungsgeschichte vom Menschenopfer zum
substituierenden Tieropfer. Der buchstibliche Stindenbock, nimlich das fur
die Stnden der Menschen geopferte Tier, soll doch der Intention nach
menschliches Blutvergiessen unterbinden.

Religion, so lautet die bekannte These des Literaturwissenschaftlers René
Girard, will den Zirkel von Gewalt und Gegengewalt, der auf der anthropo-
logischen Moglichkeit mimetischer Verhaltensweisen beruht, durch den Ritus
des Opfers unterbrechen.

«Das Religiose ist nichts anderes als diese Anstrengung, den Frieden aufrechtzuer-
halten. Das Sakrale ist die Gewalt, doch wenn das Religiose die Gewalt verehrt, dann
immer nur deshalb, weil es von ihr annimmt, daB sie den Frieden bringe; das Reli-
gitse ist ginzlich auf den Frieden ausgerichtet, aber die Wege zu diesem Frieden
sind nicht von gewaltsamen Opferungen frei.»?’

So offenbart also gerade das Opfer die Lebensdienlichkeit von Religion in ih-
rer Ambivalenz. Thre tiefe Zweideutigkeit im Verhaltnis zur Gewalt besteht
darin, dass die Logik des Opfers letztlich scheitern muss und daher den Frie-
den nicht bringen kann, nach welchem die Religion sucht. Nach Auffassung
des Christentums gelangt die zum Scheitern verurteilte Logik des Opfers mit
dem als Heilsgeschehen gedeuteten Tod Jesu von Nazareth an ihr Ende.?®
Doch gehért es zu den Ambivalenzen des Christentums als Religion unter
Religionen, dass in ihm selbst die allen Religionen anhaftenden Zweideutig-

27 R. Girard: Das Ende der Gewalt. Analyse des Menschheitsverhangnisses, Freiburg

u.a. 1983, 43.

% Siehe dazu ausfihtlich U. Kértner: Gott und das Opfer. Evangelische Perspekti-
ven, in: W. Beinert (Hg,): Gott — Ratlos vor dem Bésen? (QD 177), Freiburg u.a.
1999, 131-152.



156 Ulrich H.J. Kértner

keiten, auch im Umgang mit der Gewalt, wiederkehren und nicht ein fiir alle
Mal beseitigt werden.

Zurickzuweisen ist aber die Darstellung des Atheismus als grundsitzlich
friedfertiger Haltung. Hinweise auf Dikatoren wie Hitler oder Stalin ldsst
Dawkins nicht gelten.

«Entscheidend ist nicht, ob Hitler und Stalin Atheisten waren, sondern ob der
Atheismus die Menschen systematisch dazu veranlasst, schlimme Dinge zu tun. Und
dafiir gibt es nicht den geringsten Hinweis.»?

Tatsiachlich aber war der Atheismus ein wesentlicher Bestandteil des doktrina-
ren Marxismus. Und im Namen dieser atheistischen Ideologie sind sehr wohl
Kriege und Burgerkriege gefiihrt worden. Dawkins’ rhetorische Frage: «Wa-
rum sollte jemand im Namen eines nicht vorhandenen Glaubens in den Krieg
ziehen?’, ist suggestiv und verschweigt die Realitat militanter Ideologien.
Sein eigener Atheismus muss sich fragen lassen, wie er es mit dem grund-
legenden Menschenrecht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit
hilt. So polemisiert Dawkins gegen das Prinzip, «dass religioser Glaube re-
spektiert werden muB, einfach weil er religioser Glaube ist».’! Der Satz kann
so verstanden werden, als solle faktisch das Menschenrecht auf Religionsfrei-
heit, das fir die moderne Menschenrechtstradition elementar ist, in Frage ge-
stellt werden. Das Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit,
wie es in der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte (Art. 18), der Eu-
ropdischen Menschenrechtskonvention (Art. 9) und in der Europiischen
Grundrechtscharta (Art. 10) formuliert ist, verlangt zwar nicht vom Staat,
eine Religion als solche um ihrer selbst willen anzuerkennen, wohl aber, das
Recht des Menschen auf Religion um seiner selbst willen anzuerkennen.
Dazu gehért ausdriicklich das Recht, die eigene Religon oder Uberzeugung
«allein oder in Gemeinschaft mit anderen, in der Offentlichkeit oder privat,
durch Lehre, Austibung, Gottesdienst und Vollziehung von Riten zu bekun-
den»*?, ohne dass der Staat Uber die Wahrheit oder Verniinftigkeit einer be-
stimmten Religion oder Weltanschauung urteilen diirfte. Wie der Internatio-
nale Pakt iber birgerliche und politische Rechte stellt auch die Europiische
Menschenrechtskonvention ausdriicklich fest, dass die Religions- und Be-
kenntnisfreiheit nicht Gegenstand anderer als vom Gesetz vorgesehener Be-
schrinkungen sein darf, «die in einer demokratischen Gesellschaft notwendi-
ge MaBnahmen im Interesse der offentlichen Sicherheit, der 6ffentlichen

2 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 379.
3 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 388.
31 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 427.
32 Art. 18 der Allgemeinen Erklirung der Menschentrechte.



Evolution, Ethik und Religion 157

Ordnung, Gesundheit und Moral oder fir den Schutz der Rechte und Frei-
heiten anderer sind»*.

Umstritten ist z.B. das im Judentum und im Islam aus religiésen Griinden
praktizierte Schichten, das nach Ansicht seiner Kritiker gegen elementare
Gebote des Tierschutzes verstosst. Die gesetzlichen Regelungen in Europa
sind uneinheitlich.** In Dinemark, den Niederlanden, Belgien, Frankreich,
Spanien, Grossbritannien und Irland ist das Schichten erlaubt, in Deutsch-
land dagegen nicht zuléssig, da das Tierschutzgesetz das Schlachten von Wir-
beltieren ohne vorherige Betiubung grundsitzlich untersagt. Aus religiésen
Grinden koénnen aber Ausnahmegenehmigungen erteilt werden, sofern das
Fleisch des gettteten Tieres fiir Personen bestimmt ist, denen zwingende re-
ligiose Vorschriften den Verzehr des Fleisches nicht geschichteter Tiere ver-
bieten. In der Schweiz ist das Schichten von Siugetieren verboten, das von
Geflugel jedoch erlaubt. In Osterreich muss das Tier sofort nach dem
Schichtschnitt betdubt werden. Auch diirfen Schichtungen nur in einem zer-
tifizierten Schlachthof in Beisein eines Tierarztes stattfinden.

Nicht selten spielen in der Kritik am Schichten, das durchaus schmerzfrei
ist, wenn es unter entsprechenden Auflagen professionell praktiziert wird, an-
tisemitische — heute auch antiislamische Ressentiments — eine Rolle, fir die
das Tierschutzargument ein willkommener Vorwand ist, wobei mit der Reli-
gion eigentlich eine fremde Kultur und Migranten getroffen werden sollen.’
Von solchen Ressentiments ist auch die Art und Weise, in der Dawkins an der
gesetzlichen Zulissigkeit des Schichtens heftige Kritik tbt, nicht frei’.

Wie bereits festgestellt, bedeutet das Menschenrecht auf Religionsfreiheit
keineswegs, dass alle religiosen oder religios begriindeten Aktivititen im welt-
anschaulich neutralen Staat akzeptiert werden. Beispielsweise verstosst die
Aufforderung gegen das geltende Strafrecht, gleich ob sie sich auf kriminelle,
politische oder religiose Motive stiitzt. Sollen religiose Geltungsanspriiche
nicht in Unterdruckung und Gewalt umschlagen, stellt sich die Frage, wie plu-
ralismusfahig insbesondere die monotheistischen Religionen sind. Thre Plura-
lismusfihigkeit setzt die Anerkennung der Religionsfreiheit durch die Religio-
nen selbst sowie des weltanschaulich neutralen Rechtsstaats voraus, der frei-
lich — wie der Verfassungsrechtler Ernst-Wolfgang Bockenforde feststellt —
seinerseits von Voraussetzungen lebt, die er selbst nicht schaffen und garan-

3% Art. 9 (2) EMRK, vgl. Art. 18 (3) des Internationalen Paktes tibet biirgetliche und
politische Menschenrechte.

3 Zum Folgenden vgl. R. Potz: Schichten. Religionsfreiheit und Tierschutz (Religi-
onsrechtliche Studien 2), Freistadt 2001.

3 Antisemitisch motiviert war z.B. das Schichtverbot in der Zeit des Nationalsozia-

lismus.
3% Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 414.



158 Ulrich H.J. Kortner

tieren kann.?’ Steht im Hintergrund der Uberlegungen Béckenfordes die Fra-
ge, wieviel Religion der sikulare Staat braucht, bzw. die neuerdings wieder
von Robert Leicht aufgestellte Behauptung, dass ohne Gott kein Staat zu ma-
chen ist® so stellt sich heute mit gleichem Recht die umgekehtte Frage, wie-
viel Religion der moderne demokratische und weltanschaulich plurale
Rechtsstaat vertrigt.”

Theologisch gesprochen steht jede Religion in der Getfahr, Gott oder das
Heilige dimonisch zu verzerren. Religits motivierte Terrorakte zeigen einmal
mehr, wie vermessen, ja verbrecherisch es sein kann, wenn Menschen sich an-
massen, im Namen Gottes zu sprechen oder zu handeln. Gross ist auch die
Versuchung fiir eine Religionsgemeinschaft, die tibrigen Religionen zu damo-
nisieren und sie zu bekimpfen, statt den Dialog mit ihnen zu suchen oder
eine tolerante Haltung gegentiber Andersglaubigen einzunehmen.

Nicht nur die Religionswissenschaft, sondern auch die Theologie ist ge-
fordert, ihren Beitrag zur Deeskalation politischer Konflikte und zur Ubet-
windung von Vorurteilen zu leisten, durch welche das friedliche Zusammen-
leben in der multikulturellen und multireligosen globalisierten Welt von heute
gefdhrdet ist. Neben soliden Informationen uber die verschiedenen Religio-
nen ist aber auch der kritische Umgang mit dem Phianomen der Religion und
ihren Ambivalenzen vonnéten. Dies erfordert nicht nur religions- und kultur-
wissenschaftliche, sondern auch theologische Kompetenz. Die theologische
Auseinandersetzung mit den Zweideutigkeiten der Religion setzt freilich ih-
rerseits solide religions- und kulturwissenschaftliche Kenntnisse voraus, die
man bei Dawkins vermisst.

4. Biblische Grundlagen christlicher Ethik

Recht hat Dawkins allerdings mit seiner Behauptung, dass in der Praxis die
heutige Ethik von Christen keineswegs unmittelbar der Bibel entnommen
ist.** Auch Fundamentalisten gebrauchen die Bibel in moralischen Fragen
hochst selektiv. Doch ist auch dieser Sachverhalt in der akademischen Theo-
logie hinlinglich bekannt und reflektiert.

37 E.-W. Bockenforde: Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation, in:
ders.: Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Ver-
fassungsgeschichte (stw 914), Frankfurt a.M. 1991, 92-114 (112).

¥ Vgl. R. Leicht: Ohne Gott ist kein Staat zu machen. Von der 6ffentlichen Relevanz
der Religion im sidkularen Zeitalter, in: H.-R. Reuter u.a. (Hg.): Freiheit verantwor-
ten, FS W. Huber, Giitersloh 2002, 243-254. Siehe auch W. Thierse (Hg.): Religion
ist keine Privatsache, Dusseldorf 2000.

¥ Vgl. R. Schieder: Wieviel Religion vertrigt Deutschland?, Frankfurt a.M. 2002.

4 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 326ff.



Evolution, Ethik und Religion 159

Mit dem Entstehen des modernen historischen Bewusstseins ist z.B. die
vormoderne Gestalt des protestantischen Schriftprinzips ins Wanken gera-
ten. Im Blick auf die Welterkenntnis wirkte sich der Versuch, an seiner altpro-
testantischen Gestalt festzuhalten, verheerend aus. Der mit Aufklirung, mo-
dernen Wissenschatten und sozio6konomischen Verinderungen verbundene
Prozess permanenten gesellschaftlichen Wandels, der sich auch in der Gegen-
wart in fortgesetzten Modernisierungsschiiben zeigt, stellt aber auch in der
Ethik die alleinige Autoritit der Schrift in Frage. Diese kénnte allenfalls auf
dem Weg einer komplizierten Kasuistik, deren Vorannahmen keineswegs al-
lein aus der Schrift herzuleiten wiren, oder um den Preis eines Fundamenta-
lismus behauptet werden, der noch in seiner Antithese zur Moderne eine Ex-
scheinungsform derselben ist. So stellt sich fiir die heutige Ethik verschirft
die Frage, inwiefern das Schriftprinzip noch tragfihig ist.

Im buchstiblichen Sinne ldsst sich schwerlich behaupten, dass die Bibel in
Fragen der Ethik die alleinige Norm ist.*! Kein Text der Bibel, nicht einmal
der Dekalog oder die Bergpredigt , darf unmittelbar mit dem aktuellen, d.h.
im Hier und Jetzt verbindlichen Willen Gottes identifiziert werden. Die Suf-
fizienz der Schrift, von der die altprotestantische Orthodoxie im 16. und 17.
Jahrhundert sprach, lasst sich aber in der Weise interpretieren, dass die Bibel
die historisch tiberlieferte und massgebliche Gestalt dessen ist, was im refor-
matorischen Sinne Evangelium heisst. Dieses steht freilich nicht isoliert da,
sondern in Beziehung zum Gesetz. Die biblische Ubetlieferung bietet uns
nicht schon als solche die aktuelle Gestalt des Gesetzes, sondern seine histo-
rische Gestalt, genauer gesagt, eine Vielzahl historischer Manifestationen.

Die historischen Gestalten des Gesetzes sind nicht als tiberzeitlich giltige
Kodifizierung des Willens Gottes zu verstehen, wie dies z.B. der Koran fiir
sich beansprucht, sondern als Orientierung vermittelnde Beispiele dessen,
was Gottes Gesetz in konkreten Kontexten sein kann. Insofern sind auch die
moralischen Normen und biblischen Erzihlungen, an denen Dawkins An-
stoss nimmt, konsequent historisch-kritisch zu lesen. Das gilt sowohl in dia-
chroner als auch in synchroner Hinsicht. Wer den biblischen Texten — auch
dort, wo sie uns problematisch erscheinen — wissenschaftlich gerecht werden
will, muss sie nicht nur als Dokumente einer historischen Entwicklung lesen,
sondern sie auch mit entsprechenden Quellen und Dokumenten der ausset-
biblischen Religionsgeschichte vergleichen. Das aber unterbleibt bei Daw-
kins.

Die moralischen Traditionen der Bibel sind weder ein kasuistisch auszule-
gender Gesetzeskodex, noch auf blosse Prinzipien zu reduzieren, so dass

' Vgl. auch M. Honecker: Sola scriptura im Bereich sozialethischer Unterscheidun-
gen, in: ders.: Wege evangelischer Ethik. Positionen und Kontexte (SThE 96), Fri-
bourg 2002, 103-113.



160 Ulrich H.J. Kortner

chtistliche Ethik eine biblisch-theologische Variante dessen wire, was man in
der allgemeinen Ethik als «principlism» bezeichnet. Die biblischen Texte bie-
ten vielmehr historische Zeugnisse oder Modelle gelebten Glaubens, welchen
das Zeugnis der Schrift und die dieses vergegenwirtigende christliche Ver-
kindigung immer neu wecken will.

Mit Martin Honecker kann man von einem didaktischen Gebrauch der Bi-
bel in der theologischen Ethik sprechen.*? Normativ ist die Heilige Schrift
demnach, insofern sie zum Glauben ruft und dessen Grund benennt, nimlich
das Evangelium von der in Christus offenbar gewordenen Gnade und Liebe
Gottes. Normativ ist sie auch, insofern sie dazu aufruft, aus Glauben zu le-
ben. Normativ ist die Schrift also im Hinblick auf das Dass der ethischen Ver-
bindlichkeit des Glaubens, nicht aber hinsichtlich des heutigen materialen
Wie eines Lebens aus unbedingter Verantwortung vor Gott und den Men-
schen. In diesem Sinne dusserte sich bereits Dietrich Bonhoeffer — den Daw-
kins durchaus schatzt!*:

«Auch die Bergpredigt darf uns nicht zum gesetzlichen Buchstaben werden. Sie ist
in ihren Geboten die Veranschaulichung dessen, was Gottes Gebot sein kann, aber
nicht, was es gerade heute und gerade fiir uns ist. Das kann niemand héren als wir
selbst, und das muf3 uns Gott heute sagen.»*

Man kann wohl von biblischen Quellen christlicher Ethik sprechen, jedoch
nicht ohne weiteres von einer biblischen Ethik. Denn der Begriff der Ethik
im Sinne einer Theotie der Moral bzw. der menschlichen Lebensfithrung, wie
er von Atristoteles geprigt worden ist, findet sich weder im Alten noch im
Neuen Testament. Die biblische Uberlieferung kennt zwar géttliche Weisun-
gen fiir das Leben des Menschen, das Leben Israels und das Leben der christ-
lichen Gemeinde, nicht aber eine ethische Theorie des Sittlichen. Das Unter-
nehmen einer Ethik des Alten Testaments oder einer Ethik des Neuen Testa-
ments setzt voraus, dass es bereits die christliche Theologie als Wissenschaft
von Glauben und innerhalb derselben eine eigene Disziplin der theologischen
Ethik gibt, die nun nach sachlichen Anschlussmoglichkeiten in der biblischen
Tradition fragt.®

4 Vgl. M. Honecker: Einfihrung in die Theologische Ethik. Grundlagen und
Grundbegriffe, Berlin/New York 1990, 248.

# Vgl oben S. 149 mit Anm. 6.

4 D. Bonhoeffer: Zur theologischen Begrundung der Weltbundarbeit (1932), in:
ders.: Ockumene. Briefe, Aufsitze, Dokumente 1928 bis 1942 (Gesammelte
Schriften 1), hg.v. E. Bethge, Miinchen 1958, 140-158 (148f£.).

4  Zur Ethik des Alten und des Neuen Testaments vgl. E. Otto: Theologische Ethik
des Alten Testaments (ThW 3,2), Stuttgart u.a. 1994; W. Schrage: Ethik des Neuen
Testaments (GNT 4), Gottngen °1984; E. Lohse: Theologische Ethik des Neuen
Testaments (ThW 5,2), Stuttgart u.a. 1988.



Evolution, Ethik und Religion 161

Uberhaupt ist zu betonen, dass der Inhalt der neutestamentlichen Bot-
schaft primir kein ethischer ist. Das Evangelium verkiindigt das Heil, welches
allein Gottes Werk, nicht menschliche Tat ist. Damit wird alle Ethik von ei-
nem religids-soteriologischen Anspruch befreit. Eben diese Einsicht bringt
auch die reformatorische Unterscheidung zwischen Gesetz und Evangelium
zum Ausdruck, die einen wichtigen hermeneutischen Schlissel fir den
Schriftbezug heutiger theologischer Ethik darstellt.

5. Diesserts von Gut und Bése

Das Christentum, wie ich es verstehe, ist nicht so sehr Moralbegriindung als
vielmeht Moralkritik. Sein kritisches Verhaltnis zur Moral unterscheidet sich
signifikant von der Moralkritik einer philosophischen Ethik, auch wenn es ge-
legentlich Uberschneidungen geben mag. Wihrend eine allgemeine Ethik
fragt, worin das Tun des Guten besteht, gibt der christliche Glaube eine spe-
zifische Antwort auf die Frage, warum wir faktisch oftmals nicht tun, was wir
als richtig und gut erkennen. Seine Antwort lautet hierauf einerseits, dass der
Mensch Stunder ist, der sich seiner Bestimmung als verantwortlichem Hand-
lungssubjekt in einer letztlich widersinnigen Weise verweigert, andererseits,
dass ithm seine Stinde unverdienterweise vergeben wird. Gerade durch diese
Erfahrung, die Paulus als Rechtfertigung des Stinders beschreibt, wird der
konkrete Mensch als verantwortungsfihiges Subjekt neu konstituiert. Wenn
die Wirde des Menschen darin besteht, dass er nicht aufgrund seiner Werke
odet seiner Moral, sondern allein aufgrund der ihm zuvorkommenden Gnade
Gottes gerechtfertigt wird, folgt daraus, recht verstanden, die Entmoralisie-
rung der christlichen Religion wie die Begrenzung der Moral in der funktional
ausdifferenzierten Gesellschaft.

Alle Moral operiert mit dem Basiscode von «gut» und «bdse». Nach bibli-
scher Ubetlieferung verhiess die Schlange Adam und Eva im Paradies, sie
wirden wissen, was gut und bése ist, sobald sie von dem verbotenen Baum
dssen. Thr Versprechen sollte in Erfilllung gehen. An dieser Stelle trifft sich
Dawkins mit Bonhoeffer, wenn er behauptet, wir briuchten Gott nicht, um
gut zu sein — oder bose.*® Auch darin hat Dawkins recht:

«Selbst wenn es stimmen wurde, dass wir Gott brauchen, um moralisch zu handeln,
wurde Gottes Existenz damit natiirlich nicht wahrscheinlicher, sondern hichstens
winschenswertem*’.

4 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 314.
4 Dawkins: Gotteswahn (Anm. 1), 321.



162 Ulrich H.J. Kortner

Moral ist, theologisch betrachtet, nicht das Gegenteil von Sunde, sondern
ihre Folge, mehr noch: ihre Signatur, nicht etwa ihr Gegenmittel. Scharfsinnig
hat Dietrich Bonhoeffer notiert:

«Das Wissen um Gut und Bose scheint das Ziel aller ethischen Besinnung zu sein.
Die christliche Ethik hat ihre erste Aufgabe darin, dieses Wissen aufzuheben. Sie
steht mit diesem Angriff auf die Voraussetzungen aller sonstigen Ethik so allein,
daf} es fraglich wird, ob es einen Sinn hat, iiberhaupt von christlicher Ethik zu spre-
chen. Wenn es doch geschieht, so kann das nur bedeuten, dal} die christliche Fthik
den Ursprung aller ethischen Fragestellung zur Sprache zu bringen und somit als
Kritik aller Ethik allein als Ethik zu gelten beansprucht.»*

Auf den ersten Blick scheinen Gut und Bose wie Feuer und Wasser vonein-
ander geschieden zu sein. Das Bose und das Gute schliessen einander aus und
liegen in bestindigem Kampf. Nun sagen wir aber nicht nur von einer Tat,
dass sie bose sei, oder von einem Menschen, dass er eine bose Gesinnung
hege oder gar ein durch und durch boser Mensch sei, sondern mitunter von
uns selbst, dass wir bose sind oder bose werden — und kommen uns dabei
sehr gut vor. Wir alle kennen Fille, in denen wir glauben, mit héchstem mo-
ralischen Recht auf jemanden bose sein zu dirfen. «Gleich werde ich aber bo-
se», droht die entnervte Mutter threm quengelnden Kind. Oder wir sind er-
bost tiber das gemeine Verhalten eines Menschen uns selbst oder anderen ge-
genuber. Das Wort «bdse» steht in solchen Fillen fir unseren Zorn, der uns
unter Umstinden gerade nicht moralisch bose, sondern gerecht, um nicht zu
sagen heilig, erscheint.

Sprachanalytisch betrachtet driicken Pridikate wie «gut» oder «bose» keine
objektiven Tatbestinde, sondern ein subjektives Werturteil aus. Eine Herme-
neutik des Verdachts stellt aber nicht nur sprachphilosophisch, sondern auch
religionskritisch die Frage, ob das Bose tberhaupt eine seinshafte Realitit
oder nicht vielmehr das Resultat einer ideologischen Deutung der menschli-
chen Wirklichkeit ist. Schon Nietzsche hat behauptet, es gibe keine morali-
schen Phinomene, sondern nur eine moralische Interpretation dieser Phéno-
mene. Nicht was das Gute und das Bése sind, sondern woher das Interesse
an diesen Begriffen und ihrer Anwendung rithrt, wire demnach die entschei-
dende Frage. Liuft also die Analyse der Sprache der Moral auf eine «Entbo-
sung» des Bosen hinaus? Entpuppt sich die Rede vom Bésen schlussendlich
als Boses in der urspringlichen Bedeutung des Wortes, namlich als ein
Bausch oder eine Beule — mit Wittgenstein gesprochen: eine Beule, die sich
der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt hat? Dass wir
nach dem Siindenfallmythos der biblischen Genesis diesseits von gut und bo-
se stehen, bedeutet jedenfalls nicht nur, dass wir wissen oder zu wissen mei-

% D. Bonhoeffer: Ethik (DBW 6), hg.v. 1. Todt, H.E. Todt, E. Feil, G. Green,
Giitersloh 21998, 301.



Evolution, Ethik und Religion 163

nen, was gut und bose ist, sondern auch, dass die scheinbar so klaren Grenzen
zwischen gut und bose im wirklichen Leben stindig verschwimmen. Es ist
darum weniger mit der Evidenz als vielmehr mit der Verborgenheit des Gu-
ten zu rechnen, die ethische Entscheidungen oft so schwer macht.

Moral tragt nicht unbedingt dazu bei, die Grenzen zwischen Gut und Bo-
se wieder klar hervortreten zu lassen, sondern sie zeitigt ambivalente Folgen,
welche die Frage aufwerfen, ob sie das Bose letztlich nur fordert, statt es ein-
zuddmmen. Moral ist die Kommunikation, in der iber Achtung und Missach-
tung entschieden wird, die Personen zusteht. Wo die Achtung oder Verach-
tung der Person als solcher auf dem Spiel steht, liegt Streit in der Luft. Ge-
geniber der vorherrschenden, allzu friedlich gestimmten Moralauffassung
hat der Soziologe Niklas Luhmann auf die polemogenen, Streit entfachenden
Zuge der Moral aufmerksam gemacht.* Werden zum Beispiel politische
Konflikte zu moralischen erklirt, nehmen sie zwangslaufig an Schirfe zu. In-
teressensgegensitze werden ins Grundsitzliche gesteigert, dem Gegner wird
die moralische Integritit abgesprochen.

Diese Zweideutigkeit ist auch der Ethik eigentiimlich, die von der Moral
als deren selbstreflexiver Theorie zu unterscheiden ist. Auch wenn die Ethik
zur vorgangigen Moral ein kritisches Verhiltnis einnimmit, ist sie doch als de-
ren normative Theorie selbst wieder moralhaltig. Daher ist auch der Ruf nach
Ethik, sei es in der Wissenschaft, in der Wirtschaft, im offentlichen Leben
und in der Politik — oder eben auch in den Schulen — eine zweischneidige An-
gelegenheit. Auf die Verwissenschaftlichung der Ethik folgt die Ethisierung
der Wissenschaften, auf die Politisierung der Moral die Moralisierung det Po-
litik.

Gefordert wird die Rickbesinnung auf gemeinsame «Werte». Nicht nur
national, sondern auch international, z.B. gesamteuropiisch, wird eine «Wer-
tegemeinschaft» beschworen, ohne dass man sich dabei des 6konomischen
Ursprungs des Wertbegriffs und der von ihm ausgehenden Gefahren hinrei-
chend bewusst ist. «Werten, so warnt Michalski zu Recht, «verbinden nicht,
Werte trennen»® Die entscheidende Frage lautet darum nicht, wieviel Moral
und Ethik die moderne Gesellschaft braucht, sondern wieviel sie davon uber-
haupt vertrigt.

Im besten Fall erfullt Ethik als kritische Theorie der Moral die Aufgabe,
vor zuviel Moral zu warnen. Darin trifft sie sich durchaus mit der Moralkritik
eines recht verstandenen Christentums, das, theologisch gesprochen, zwi-
schen Gesetz und Evangelium zu unterscheiden weiss. Eine christliche Ethik,
die sich gegeniiber der Forderung nach vermehrter ethischer Reflexion nicht

# N. Luhmann: Paradigm lost. Uber die ethische Reflexion der Moral (stw 797),
Frankfurt a.M. 1990, 26f.
30 Michalski: Politik und Werte (Anm. 4), 216.



164 Ulrich H.J. Kértner

kritisch verhalt, bleibt unserer Gesellschaft den wichtigsten Beitrag schuldig,
den sie ihr vielleicht leisten kann, namlich in den ethischen Konflikten von
heute das zur Sprache zu bringen, was formelhaft als Evangelium bezeichnet
wird. Wenn dies nicht gelingt, verkommt christliche Ethik zum unausgewie-
senen Appell, der das Stimmengewirr der blossen Meinungen und Interessen
lediglich um einige weitere, in leicht ethohtem Ton vorgetragene Behauptun-
gen vermehrt.

Als reine Pflichtenlehre oder Gebotsethik wire christliche Ethik jedenfalls
nach evangelischem Verstindnis unterbestimmt, gleich ob es sich um den si-
tuationsethischen Appell zur unableitbaren Gewissensentscheidung oder um
die Ableitung moralischer Normen aus Gottes geoffenbartem Willen handel-
te. Wie alle Ethik griindet auch eine christliche Ethik in der praktischen Ver-
nunft, die aber vom Geist der gottlichen Liebe geleitet wird. Christliches
Ethos besteht im Kern darin, aus Liebe zu handeln, welche das Phinomen
des Ethischen und seine Konflikte transzendiert. Darum geht auch eine tu-
gendethische Deutung des biblischen Liebesgebotes in die Irre. Paul Tillich
hat den Begriff des Transmoralischen verwendet, um ein Gewissen zu be-
zeichnen, «das nicht aus Gehorsam gegeniiber einem moralischen Gesetz ur-
teilt, sondern auf Grund der Partizipation an einer Wirklichkeit, die den Be-
reich moralischer Gebote transzendiert. Ein transmoralisches Gewissen ver-
leugnet nicht den moralischen Bereich, aber es wird durch die unertriaglichen
Spannungen in der Sphire des Gesetzes dariiber hinausgetrieben.»’! Was aber
das Gewissen iiber das Gesetz hinaustreibt, ist nach biblischem Zeugnis die
Liebe, die das Gesetz als Struktur verantwortlichen Lebens zwar nicht ver-
achtet, jedoch tiber dem Gesetz steht und sich zu thm in Freiheit verhilt. Wir
kénnen hinzufiigen, dass das Selbst- und Weltverstindnis des Menschen, sei-
ne Weise, sein In-der-Welt-sein zu vetrstehen, sein Handeln in hohem Masse
bestimmt, ohne doch selbst das Resultat moralischer Reflexion zu sein.
Transmoralisch sind die letzten Gewissheiten, ohne welche Leben und Han-
deln nicht moglich sind, die aber unserem Tun und Lassen immer schon vort-
ausliegen.

Wohl lebt der christliche Glaube aus einer letzten Gewissheit des Heils.
Doch datf diese Heilsgewissheit des Glaubens nicht mit der Sicherheit und
Eindeutigkeit ethischen Urteilens und moralischer Handlungsanweisungen
verwechselt werden. Der Moralisierung des Christentums gilt es zu wehren.

Das Christentum versteht sich als Religion der Fretheit. Die Freiheit des
Glaubens ist allerdings das Gegenteil von egoistischer Bindungslosigkeit. «Al-
les ist erlaubt, aber nicht alles dient zum Guteny, schreibt der Apostel Paulus
in I Kor 10,23. Beim Gebrauch der eigenen Freiheit sollen wir uns fragen, was

51 P. Tillich: Das religitse Fundament moralischen Handelns, in: ders.: Gesammelte

Werke II1, Stuttgart 1965, 13—83 (66).



Evolution, Ethik und Religion 165

dem Mitmenschen, dem Guten und dem Frieden dient. So reimt sich Freiheit
mit Liebe zusammen. Liebe aber tberschreitet die Grenzen jeder Moral.

Abstract

Der Aufsatz unterzieht die Religionskritik von Richard Dawkins einer eingehenden
Kritik. Sie konzentriert sich auf Dawkins” Hypothesen zum Verhiltnis von Religion
und Moral sowie zur biblischen Begriindung heutiger christlicher Ethik. Recht verstan-
den ist gerade eine christliche Ethik nicht so sehr Moralbegriindung als vielmehr Mo-
ralkritik, so dass Dawkins an dieser Stelle offene Tiiren einrennt. Zuriickgewiesen wird
allerdings die Darstellung des Atheismus als grundsitzlich friedfertiger Haltung. Daw-
kins’ eigener Atheismus muss sich fragen lassen, wie er es mit dem grundlegenden
Menschenrecht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit halt.

Ulrich H.J. Kirtner, Wien



	Evolution, Ethik und Religion : zur Auseinandersetzung mit Richard Dawkins

