
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 2

Artikel: Zur Theologie der Scham : Grenzgänge zwischen Dogmatik, Ethik und
Anthropologie

Autor: Munz, Regine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Theologie der Scham

Grenzgänge zwischen Dogmatik, Ethik und Anthropologie1

«[E] s war, als sollte die Scham ihn überleben.»2 Mit diesen Worten endet
Franz Kafkas berühmter Roman «Der Prozeß». Der Held wird von zwei
Männern an einen unwirtlichen Ort am Stadtrand verschleppt und dort von
ihnen zugleich erwürgt und mit einem Fleischermesser erstochen: «Mit
brechenden Augen sah noch K., wie die Herren, nahe vor seinem Gesicht, Wange

an Wange aneinandergelehnt, die Entscheidung beobachteten. <Wie ein
Hund!> sagte er, es war, als sollte die Scham ihn überleben.»3 Am Ende dieses
erschreckend-verstörenden Romanschlusses steht eine negative Utopie, die

Vorstellung von etwas, von dem wir wünschen, dass es nie existieren und
keinen Ort haben möge: neben dem eigenen schmachvollen Tod die vom Körper

abgelöste, lebensüberdauernde Scham. Kafka radikalisiert hier einen
Wunsch, der eng mit der Scham verknüpft ist: Wer sich schämt, möchte sich

verbergen, in ein Mauseloch verkriechen, unsichtbar sein, im Boden versinken,

er versucht, einfach nicht mehr da sein, stellt sich tot, und schlussendlich
möchte er sich selbst und damit den Grund für die Scham auslöschen.

1 Bei diesem Artikel handelt es sich um die umgearbeitete Fassung der Antrittsvorle¬

sung am 20.5.2008 in der Aula der Alten Universität Basel. Die Captatio Benevo-
lentiae sei hier, der thematischen Verbindung wegen, ausführlich zitiert: «Es ist
eine Ehre, vor Ihnen diese Antrittsvorlesung zu halten, hier, hier in der Aula der
Alten Universität Basel unter den Gemälden mit ehrwürdigen männlichen Häuptern

in diesem Saal, hier im 2. Stock des Naturhistorischen Museums nahe bei den
Dinosauriern. Allein: Das Konzept der Ehre ist eng mit dem der Scham verknüpft:
So ist auch eine Vorlesung zur Theologie der Scham> eine heikle Sache — um wie
viel mehr eine Antrittsvorlesung vor den höheren Behörden, vor den an der
theologischen Wissenschaft Interessierten, wie es in der Einladung heisst. Denn
Scham, so werde ich zeigen, ist ein Grenzgefühl, und wer über Scham redet,
kommt an Grenzen, ist zugleich mit der Unvollständigkeit der Bearbeitung des

Themas und der eigenen Unvollkommenheit konfrontiert und zeigt das nach aussen,

was alles hätte noch gesagt werden müssen, oder das, was vielleicht noch besser

hätte gesagt werden können. Einen <Schämer> sich hier vor der Öffentlichkeit
zu leisten, wäre äusserst unangenehm, für mich wie für Sie als Anwesende. Gibt es

ausser der gründlichen Vorbereitung eine andere Form von Schamprophylaxe? Es
bleibt zu hoffen, dass wir alle diese Vorlesung verlassen, ohne dass wir uns schämen

müssen.» Ich danke meiner Kollegin Elisabeth Hischier für die umsichtige
Durchsicht des Manuskripts.

2 Franz Kafka: Der Prozeß. Roman, hg.v. M. Pasely, Frankfurt a.M. 1990, 312.
3 Ebd.

ThZ 2/65 (2009) S. 129-147



130 Regine Münz

Als ich das Thema für diesen Anlass wählte, war es mir in erster Linie
wichtig, meine Arbeitsbereiche als Seelsorgerin in einer Psychiatrischen Klinik

und als Systemadsche Theologin miteinander zu verbinden. Als Seelsorgerin

begegnet mir Scham in vielen Formen: Patienten und Patientinnen
schämen sich darüber, in der Psychiatrischen Klinik zu sein, psychisch krank
zu sein und nicht mehr mit den eigenen Problemen zurechtzukommen. Sie

erzählen von der Scham, überhaupt dazusein, nicht gewollt zu sein, von der
Scham über ihr Sosein und die Trauer darüber, nicht als die gesehen und
respektiert zu werden, die sie sind, mit einem Makel behaftet zu sein; sie erzählen

von der Scham, wieder einmal in die Sucht abgerutscht zu sein oder die
Partnerin eines Süchtigen zu sein. Aber auch die Scham, keine Kirchgänger
oder nicht im engeren Sinne religiös zu sein und doch mit der Pfarrerin ein
Gespräch zu führen, wird zum Thema in der Seelsorge. Dies geschieht oft
indirekt in Form einer Schamabwehr, indem die Kirche angegriffen und ihr
Personal beschämt wird. Manchmal schäme ich mich mit oder stellvertretend
für mein Gegenüber oder erlebe in der Gegenübertragung das Verstummen
der Scham. Flier stellt sich die Frage nach dem rechten, wenn nicht gar
heilsamen Umgang mit Scham.

Sich als Systematische Theologin mit der Scham zu beschäftigen ist
deswegen geboten, weil Scham zur Conditio Flumana, zur menschlichen
Grundausstattung unabdingbar dazu gehört. Die jüdisch-christliche Tradition kennt
vielerlei Formen des Umgangs mit Schuld und Sünde. Kennt sie in unserer
fast als Schamkultur beschreibbaren Gegenwart auch Formen des Umgangs
mit Scham? Wenn wir als Theologen und Theologinnen von Sündenvergebung

sprechen, welche Konsequenzen hat dann diese Rede für die Scham?
Die Genitivverbindung «Theologie der Scham» legt nahe, dass Theologie und
Scham miteinander zu tun haben. Ganz anders aber als die Theologie der

Hoffnung oder die Theologie der Befreiung — Genitivverbindungen hatten in
den siebziger und achtziger Jahren des letzten Jahrhunderts an den theologischen

Fakultäten der westlichen Hemisphäre Hochkonjunktur — hat sich die

Theologie der Scham mit etwas Unangenehmem auseinander zu setzen.

«Scham ist ein Gefühl, das fast immer als störend und quälend empfunden wird und
das einem selbst dann unangenehm ist, wenn andere es haben und äußern — so als

ob die Kontamination damit ihrerseits beschämend wäre.»4

Scham wird als ein unangenehmes, unkontrollierbares und das Ich überflutendes

Gefühl empfunden, welches den Menschen, der Scham empfindet,
zur Passivität verurteilt. Die unangenehme Seite der Scham zeigt sich überdies

körperlich:5 Charakteristisch für die Scham ist das Erröten. Das, was als

4 H. Landweer: Scham und Macht. Phänomenologische Untersuchungen zur Sozia¬

lität eines Gefühls, Tübingen 1999, 2.
5 Zur Leiblichkeit der Scham und ihrem Ausdruck vgl. Landweer: Scham und Macht



Zur Theologie der Scham 131

sichtbarer Schamausdruck äusserlich sichtbar wird, wird innerlich wie ein
Uberflutetwerden erlebt. Beschämte fühlen sich «wie ein begossener Pudel»
oder spüren eine aufsteigende Hitze im Rotwerden. Die Person, die sich
schämt, zuckt zusammen, schlägt die Augen nieder, schrumpft innerlich.
Eine Form von Passivität gehört ebenfalls zum Schamgefühl: Man fühlt sich

blockiert, wird zum Opfer einer Situation, findet sich an einen Ort gebannt,
obwohl man weglaufen möchte. Zur eben kurz skizzierten Störanfälligkeit
und Widerständigkeit der Schamthematik kommt noch ein weiteres Problem
dazu: Scham ist nicht eindeutig, nicht immer offensichtlich. Scham wird
verborgen. Denn die Vorstellung des Verschwindenwollens und sich Verbergen-
wollens ist spezifisch und untrennbar mit dem Schamkonzept verbunden: Es

geht um den Versuch, nach aussen hin für fremde Blicke unsichtbar zu sein,
und den Versuch, nach innen nichts mehr zu fühlen und nichts zu wissen.
Dieser Wunsch steckt schon im Wort «Scham». «Skam», «sekam» geht auf die

indogermanische Wurzel «kam/kem» «zudecken, verschleiern, verbergen»
zurück. Mit vorangestelltem S erhält «skam» ein reflexive Wendung: sich
zudecken.6 Wer sich schämt, möchte sich zudecken, und die Scham gleich mit
dazu, schämt sich manchmal sogar vor der Scham selbst. Wie die Märchenfigur

Aschenputtel im Schutz der Asche sucht auch Scham Verborgenheit,
verwendet Masken der Verhüllung. Sie zeigt sich versteckt unter der Maske von
Kälte und Distanz, Unterwürfigkeit, Selbsterniedrigung, Verachtung und
Zerstörungswut.7 Ganz offensichtlich wird Scham also als unangenehm und
negativ empfunden. Sie ist dennoch kein negatives Gefühl per se, ihr kommt
ebenso sehr eine konstruktive, lebenserhaltende und schützende Funktion
zu.

Scham ist ein weites Feld, und sie ist auch ein inzwischen intensiv bearbeitetes

Feld. In den letzten Jahren ist dem Gefühl der Scham eine grosse öffentliche

und wissenschaftliche Aufmerksamkeit zuteil geworden8: Ohne im
Einzelnen auf die bislang umfangreiche, breite theoretische Beschäftigung mit

(Anm. 4), 39-42.
6 Vgl. zur Etymologie L. Wurmser: Die Maske der Scham. Die Psychoanalyse von

Schamaffekten und Schamkonflikten, Berlin 1993, 42, und F. Kluge: Etymologisches

Wörterbuch der deutschen Sprache, 24. durchges. u. erw. Auflage, Berlin/
New York 2002, 792.

7 Vgl. dazu die präzise Aufstellung von Wurmser: Maske der Scham (Anm. 6), 7.
8 Es gibt zahlreiche Studien zur Schamthematik aus dem Bereich der Philosophie,

aus den Literaturwissenschaften, aus Soziologie, Psychologie und Psychoanalyse
und in Ansätzen auch aus dem Bereich der Theologie, wie etwa die umfassende
Studie von Ch.-M. Bammel: Aufgetane Augen — Aufgedecktes Angesicht. Theologische

Studien zur Scham im interdisziplinären Gespräch (Öffentliche Theologie
19), Gütersloh 2005.



132 Regine Münz

dem Phänomen Scham einzugehen, ohne das Schamgefühl von anderen
Gefühlen wie Peinlichkeit, Schamhaftigkeit, Schüchternheit und Schande

abzugrenzen — denn dies wäre eine eigene Vorlesung wert —, möchte ich die
Grundstruktur der Scham wie folgt beschreiben:

Wenn wir uns schämen, schämen wir uns
für etwas,
das verborgen bleiben soll,
vor jemandem.9

Diese Charakteristik der Scham ist nach drei Seiten hin formuliert: Es geht
um den Schaminhalt (für etwas), es geht um den Schamzeugen (vor jemandem),

und es geht schliesslich um die Kategorie des Verborgenen, welche die
Scham als Folge einer unfreiwilligen Selbstenthüllung kategorisiert. Wenn
eine alte Frau zum Beispiel beim Essen Suppe verschüttet, schämt sie sich
nicht zwangsläufig. Das Missgeschick ist unangenehm, und vielleicht muss
ein Kleidungsstück gewaschen werden, doch schämen muss sie sich nicht
unbedingt dafür. Ganz anders ist die Situation, wenn jemand dabei zusieht.
Dann kann es sein, dass sich die betreffende Frau ihrer Ungeschicklichkeit
schämt, weil sie eigentlich das Nachlassen der Aufmerksamkeit und ihre eigene

Hinfälligkeit verbergen möchte. Ein anderes Beispiel ist in unserer Kultur,
die hohen Wert auf technologische oder wissenschaftliche Leistungen legt,
ein Kind, das schlechte Noten aus der Schule heimbringt und sich dafür
schämt, ein schlechter Schüler zu sein. Das Kind, das seine mangelhaften
Leistungen vor seinen Eltern und vielleicht sogar vor sich selbst verbergen
möchte, rechnet mit den Augen der strengen Eltern, noch bevor diese das

Zeugnis gesehen haben. Das Gesehen werden ist für die Scham zentral:
Scham ist immer mit dem reellen — 1. Beispiel — oder vorgestellten — 2.

Beispiel — Blick des Anderen verknüpft. Die Philosophin Hilge Landweer nennt
diesen konkreten oder vorgestellten Anderen Schamzeuge,10 der, so ergänze
ich, Zeuge davon wird, dass etwas offenbar wird, was verborgen bleiben soll.

Um «Grenzgänge» handelt es sich bei meinen Ausführungen zur Theologie

der Scham in mehrfachem Sinn. Zuerst wird vorausgesetzt, dass die
Schamthematik die verschiedenen Bereiche Dogmatik, Ethik und Anthropologie

miteinander ins Gespräch bringen und fürs interdisziplinäre Gespräch
öffnen kann. Dies setzt weiter voraus, dass die Grenzen, auf denen die
Überlegungen stattfinden, keine Barrieren und Schranken sind, sondern Streifen,
Borders, so breit, dass sie zumindest begehbar sind. Gleich jenen Marksteinen

und Grenzwegen, die im Mai am Banntag in vielen Gemeinden der

9 Hier formuliert in Anschluss an Landweer: Scham und Macht (Anm. 4), 2, ergänzt
um «das verborgen bleiben soll».

111

Vgl. etwa Landweer: Scham und Macht (Anm. 4), 92—100 u.ö.



Zur Theologie der Scham 133

Nordwestschweiz abgeschritten werden.11 Grenzen trennen und verbinden:
Länder, wissenschaftliche Gebiete und theologische Disziplinen. Wenn
Barrieren trennen, so haben Grenzen, neben den Klärungen, die sie ermöglichen,
eine Vermittlungsfunktion. Die Trennung hat immer eine Gemeinsamkeit
zur Voraussetzung und ist, wie die Religionsphilosophin Simone Weil meditativ

postuliert, Voraussetzung der Kommunikation — also Voraussetzung
einer kontaktfreudigen Verbindung. Simone Weil macht die theologische
Bedeutung dieser Aussage in einem Vergleich anschaulich:

«Zwei Gefangene, in benachbarten Kerkern, die durch Klopfzeichen miteinander
verkehren. Die Mauer, die sie trennt, ist zugleich das, was ihnen erlaubt, miteinander

in Verbindung zu treten. So wir und Gott. Jede Trennung ist eine
Verbindung.»12

1. Scham ausphänomenologischer undpsychoanalytischer Sicht —

Vom Gefühlfür Grenzen

Beginnen möchte ich folgende Ausführungen mit einer These: Zur Scham

gehört, dass sie es mit den Grenzen des Subjekts zu tun hat. Dies macht ein
kurzer Blick auf phänomenologische und psychoanalytische Untersuchungen
zur Scham deutlich:

a) Phänomenologischer Ansatz: «Uber Scham und Schamgefühl»

Im Jahr 1933 erschien erstmals die grundlegende Abhandlung «Über Scham
und Schamgefühl» des Phänomenologen Max Scheler. Er erklärt in ihr das

Schamgefühl mit der Situation und mit dem Wesen des Menschen. In der
Scham berühren sich «auf merkwürdige und dunkle Weise <Geist> und
(Fleisch), (Ewigkeit) und (Zeitlichkeit), (Wesen) und (Existenz).»13 Die
Grundbedingung des Schamgefühls ist durch die konkurrierenden Bedürfnisse des
Menschen als eines leiblichen und als eines geistigen, wertsetzenden Wesens
charakterisiert. Schelers Behauptung, dass sich der Mensch aufgrund seiner
menschlichen Verfassung als «Brücke» zwischen zwei gegensätzlichen Seinsund

Wertordnungen, als «Übergang» schämt, erklärt Scham als Rückwen-
dung, als Reflexion auf diese Grenze. Weder ein Gott noch ein Tier «vermag

11 Vgl. zu Grenze R. Zill: Art. «Grenze», Wörterbuch philosophischer Metaphern,
hg.v. R. Konersmann, Darmstadt 22008, 135—146.

12 S. Weil: Zeugnis für das Gute. Traktate, Briefe, Aufzeichnungen, üb.v. F. Kempf,
Olten/Freiburg i. Br. 1976, 220.

13 M. Scheler: Über Scham und Schamgefühl, in: Schriften aus dem Nachlass Bd. 1,
2. durchgesehene und erweiterte Auflage mit einem Anhang hg.v. M. Scheler, Bern
1957, 69.



134 Regine Münz

sich zu schämen», doch der Mensch «schämt sich in letzter Linie seiner selbst
und <vor> dem Gott in ihm»14, hält Scheler weiter fest. Weil der Mensch
dergestalt ein Grenzwesen und selbst eine Grenze ist, kann Scham als das
unvermeidliche Bewusstsein dieser Grenze identifiziert werden. Scheler begreift
Scham an dieser Stelle weniger als Konfliktgefühl, er erkennt in der Scham
nicht in erster Linie die Reaktion auf sich widersprechende Tendenzen und
Gefühle, sondern er situiert in ihr ein Gefühl für leiblich-geistige Grenzen.
«Scham ist ein Gefühl, das ein Fühlen unseres Selbst als eines Gegenstandes
in sich schließt oder voraussetzt.»15 Mit der Bestimmung von Scham als eines
Wertbildes des Selbst, welches dem «Ich» schärfere Konturen verleiht, wird
Scham als eine Form von Selbstbewusstsein erkannt und geadelt. Scheler geht
noch einen Schritt weiter: Das objektive Schamphänomen ist vergleichbar
mit einer «feinen Aura von als objektive Schranke empfundener Unverletzlichkeit

und Unberührbarkeit», die «den Menschenleib Sphärenhaft
umfließt».16 Scham ist also nicht allein ein Grenzgefühl oder eine Form von
Selbstbewusstsein, sondern kann selbst als eine unsichtbare und feinstoffliche

Grenze beschrieben werden. Kurz: Scham ist nicht nur das Gefühl für
Grenzen, sondern selbst eine wahrnehmbare Grenze. Mit dieser Begriffsbestimmung

wird die Schutzfunktion der Scham deutlich: Als Schranke

empfundener Unverletzlichkeit und Unberührbarkeit wird sie vom Subjekt
aus als unüberschreitbar behauptet.

Zugleich wird im Phänomen der Scham die Grenze zwischen Bewusstem
und Unbewusstem erkennbar. Im Zusatz zur Schamstudie schreibt Scheler:

«Wie die Pflanze sich aus der Erdtiefe nährt, in die kein Licht dringt, und dieser mit
der Nährfunktion betraute Teil ihrer Wurzeln ebenso der Dunkelheit bedarf wie die
Blätter des Lichts, so scheint auch unsere seelische Existenz eine Wurzeltiefe zu
haben, die nur im Dunkeln gedeiht, und eine Wachheit und Elelle, in der alles scharf
geschieden sich voneinander abhebt. Nur Helle und nur Dunkelheit ist der Seele

und ihrem Wachstum nachteilig.»17

Mit der Pflanzenmetapher wird aus phänomenologischer Perspektive klargestellt,

dass Scham an der Grenze zwischen Verborgenem und Offensichtlichem

angesiedelt ist. Die Rede von der Pflanze, die ihre Nährstoffe aus dem
Dunkeln erhält, bedeutet zugleich die lebensdienliche, lebenserhaltende
Dimension der Scham. Sie schützt die physische Notwendigkeit des «Unterirdischen».

Scham ist nicht nur die «Folge eines Unwertbewußtseins»18, indem
sich jemand über etwas schämt, sondern zielt «auf Erhaltung der Kräfte der

14 Scheler: Über Scham und Schamgefühl (Anm. 13), 69.
15 Scheler: Über Scham und Schamgefühl (Anm. 13), Zusätze 149.
16 Scheler: Über Scham und Schamgefühl (Anm. 13), 87.
17 Scheler: Über Scham und Schamgefühl (Anm. 13), Zusätze 148.
18 Scheler: Über Scham und Schamgefühl (Anm. 13), Zusätze 148.



Zur Theologie der Scham 135

Individualität»19. Im Gegenzug ist das verletzte Schamgefühl (in der
Terminologie Wurmsers der depressive Schamaffekt), der «Aufstand desganzen
Organismus und seines innersten Lebens», eine Art «organische Verwerfung des

eigenen lebendigen Daseins»20. Die Schamreue kann ein «Erlebnis voll ätzender

Schärfe und äußerst schmerzbetont» sein, eine «brennende Scharm, die
Leib und Seele gleichsam niederschlägt und zermalmt, und die stets mit
einem Actus des Selbsthasses und der eigenen Daseinsverwerfung verbunden
ist».21

b) Psychoanalytischer Ansatz: «Die Maske der Scham»

Sigmund Freud hat dem Schamgefühl im Vergleich zum Schuldgefühl wenig
Beachtung geschenkt; es erscheint in den frühen Schriften lediglich als ein
Motiv für Verdrängung. In den Abhandlungen zur Sexualtheorie deutet er
Scham als eine Reaktion auf den Exhibitionismus (die Zeigelust), der das

Gegenstück zum Voyeurismus, zur Schaulust bildet22, auf das Gesehenwerdenwollen

und das Sehen. Damit bringt er das Sehen und Gesehenwerden mit
der Scham in Verbindung. Erstmals umfassend setzt sich der Psychoanalytiker

Léon Wurmser 1981 in der Studie «Die Maske der Scham» mit dem
Schamgefühl auseinander.23

Wurmser unterscheidet drei Hauptformen der Scham:24 die Schamangst, die
eine mögliche Grenzüberschreitung vorwegnimmt und mit der Angst vor
Zurückweisung und Biossstellung verbunden ist, den depressiven Schamaffekt,
die Affekte, die sich einstellen, wenn eine Schamsituation oder Beschämung
bereits eingetreten ist, und schliesslich Scham als vorbeugende Haltung — in
der Tradition als Schamhaftigkeit bezeichnet —, eine Weise des persönlichen
und sozialen Schutzes, die sich gegen Blossstellung wehrt. Diese Form der
Scham ist, wie Wurmser erklärt, die Wächterin über die Grenzen der Privatheit

und Innerlichkeit. Die durch die Scham angekündigte Gefahr liegt, so
Wurmser, darin, dass die Enthüllung von Schwäche, Defekt und Schmutzigkeit

verächtliche Zurückweisung hervorruft. Zentral wird für Wurmser überdies

der Umstand, dass Scham auf zwei Ebenen auftritt: Sie bezieht sich auf
den Schaminhalt, also auf das, wofür ich mich schäme, sowie auf die Funkti-

19 Scheler: Über Scham und Schamgefühl (Anm. 13), Zusätze 149.
20 Scheler: Über Scham und Schamgefühl (Anm. 13), 141.
21 Scheler: Über Scham und Schamgefühl (Anm. 13), 140.
22 Vgl. zu Freuds Schamkonzeption ausführlich Wurmser: Maske der Scham (Anm.

6), 239-242.
23 Die Lindauer Psychotherapiewochen etwa haben im Jahr 2007 eine Woche der

Schamthematik gewidmet, vgl. www.lptw.de.
24 L. Wurmser: Art. «Scham», EKL IV, Göttingen 1996, 63—66, sowie zum Folgen¬

den Wurmser: Die Maske der Scham (Anm. 6), 84f.



136 Regine Münz

on des Sichzeigens und des Schauens — also darauf, dass ich gesehen werde
oder gesehen habe. Scham schützt mitmenschliche Beziehungen, indem sie

sowohl das Sichzeigen des Individuums als auch das Wahrnehmen formt und
begrenzt. Während Schuld in den Augen Wurmsers die Ausdehnung der
Macht beschränkt, verdeckt Scham Schwäche; während das Schuldgefühl der
Stärke Schranken setzt, schützt Scham ein «integrales Selbstbild», d.h. sie

schützt die physische Integrität des Einzelnen vor einer möglichen Verletzung.

Die Grenzfunktion der Scham bezieht sich nicht allein auf die inneren und
äusseren Grenzen, sondern Schamphänomene berühren auch die innere
Grenze der Privatheit, die Grenze zwischen Ich und Ideal. Scham bezieht
sich auf das Bild des idealen Selbst. Für Wurmser bedeutet es das Bild des

idealen Anderen, vor dessen Auge man bestehen muss und von dem man
angenommen und geachtet werden will. Damit vertritt dieses innere Ideal als

Auge und als Bild sowohl das Eigenste als auch die Gemeinschaft, an der man
partizipieren möchte. Während sich Schuld auf ein Tun bezieht, bezieht sich
Scham auf das Sein, ein Sosein oder Sogewesensein. Während für Schuld das
Überich als Instanz angenommen wird, ist die Instanz, die das Sein beurteilt,
das Ich-Ideal, das einen idealen Zustand des Ich oder Selbst bezeichnet.
Umstritten bleibt, ob das Ich-Ideal als Teil des Überichs aufgefasst werden soll
oder ob ihm eine eigene Stellung zukommt.

Die Auseinandersetzung mit den Grenzen des Ich ist mit Scham verbunden.

Zugleich ist sie Voraussetzung jeder Bildung und Entwicklung, in der
das Ich Konturen und Selbstbewusstsein gewinnt. Scham entsteht in
Auseinandersetzung mit Grenzen. Gesunde Scham setzt sowohl voraus, dass die
Grenzen von Menschen respektiert werden, als auch, dass die Menschen
bejaht und in ihrem Sosein anerkannt werden. Wenn Grenzen allerdings in
chronischer oder traumatischer Weise verletzt werden, durch Zudringlichkeiten

oder auch durch Vernachlässigung, kann Scham das ganze Selbstwertge-
fühl beeinträchtigen. Sie kann dann eine pathologische, traumatische Form
annehmen.

2. Dogmatik: Homo absconditus und Deus absconditus - Über die Verborgenheit
im Menschen und die Verborgenheit Gottes

Wenige Theologen des 20. Jahrhunderts haben sich so intensiv wie Dietrich
Bonhoeffer mit der theologischen Bedeutung des Schamgefühls auseinandergesetzt.

Es bleibt zu spekulieren, ob ein Grund für die heute sehr modern und
aktuell anmutenden Überlegungen Bonhoeffers zur Schamthematik darin zu
suchen ist, dass er Sohn des bekannten Neurologen, Psychiaters und Leiters
der Berliner Charité Karl Bonhoeffer war. Obschon sich der naturwissen-



Zur Theologie der Scham 137

schaftlich orientierte Psychiater Karl Bonhoeffer wenig für die Psychoanalyse
von Freud und Jung interessierte, waren doch seelische Erkrankungen sein
Thema. In welchem Masse sich der Austausch Dietrich Bonhoeffers mit
seinem Vater in seinen Überlegungen zu den seelischen Grundstrukturen des

Menschen und dessen psychischer Verfasstheit niedergeschlagen hat, bleibt
weiteren Untersuchungen vorbehalten.25 Unbestritten bleibt indes, dass von
der Auslegung der Urgeschichte in «Schöpfung und Fall» über das Ethikfragment

«Die Liebe Gottes und der Zerfall der Welt» bis hin zu den Briefen und
Gedichten aus dem Tegeler Gefängnis Bonhoeffer die Bedeutung der Scham
für die theologische Anthropologie ausleuchtet. Seine Diskussion und Analyse

der Scham erfolgt unabhängig von der Schuldthematik. Im Folgenden
möchte ich Bonhoeffers Überlegungen zur Scham in einer etwas ausführlicheren

Textlektüre präsentieren. Vier Aspekte sind kennzeichnend für
Bonhoeffers Schamdenken: a) Nähe und Distanz, b) Grenze, c) Entzweiung, d)
Verborgenheit und Geheimnis.

a) Nähe und Distanz

In einem Brief aus dem Gefängnis vom 27. November 1943 fragt Dietrich
Bonhoeffer nach einem Luftangriff:

«Ganz offen reden die Leute hier von der Angst, die sie gehabt haben. Ich weiß
nicht recht, was ich davon halten soll; denn eigentlich ist die Angst doch auch etwas,
dessen sich der Mensch schämt. Ich habe das Empfinden, man könnte eigentlich
nur in der Beichte davon reden. Es kann sonst so leicht etwas Schamloses darin
liegen.»26

Einerseits wird die Schamhaftigkeit als Haltung deutlich, welche die eigene
Privatheit schützen möchte. Diese Haltung war angesichts der Haftbedingungen

im Untersuchungsgefängnis Berlin Tegel besonders geboten. Denn hier
stellte sich die Frage nach Nähe und Distanz zwischen den Menschen mit hoher

Dringlichkeit. Andererseits stellt Bonhoeffer fest, dass innerste, private
Gefühle nur in der Beichte vor Gott ihren ureigensten Ort haben. Bonhoeffer
erklärt damit den mit der Scham verbundenen Sinn für die Balance zwischen
Nähe und Distanz zum ureigensten christlichen Interesse:

«[H]eute wird gerade das Christentum für die Achtung menschlicher Distanzen und
menschlicher Qualität leidenschaftlich einzutreten haben.»27

25 Vgl. etwa die medizinethisch orientierte Studie von U. Gerrens: Medizinisches
Ethos und theologische Ethik. Karl und Dietrich Bonhoeffer in der Auseinandersetzung

um Zwangssterilisation und <Euthanasie> im Nationalsozialismus
(Schriftenreihe der Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte 73), München 1996.

26 D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (DBW 8), hg.v. Ch. Gremmels, E. u. R.

Bethge in Zusammenarbeit mit I. Tödt, Gütersloh 1998, 211.
27 Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (Anm. 26), 32.



138 Regine Münz

Das hat Konsequenzen für das Sichzeigenwollen wie auch für das Sehenwollen:

Im persönlichen und politischen Bereich wehrt Bonhoeffer sich gegen
das schamlose Sehenwollen, gegen das neugierige Eindringen in die Privatsphäre

und in die «Kammerdienergeheimnisse»28 von anderen Menschen.

b) Grenze

Wie ist das Verhältnis zwischen Scham und Grenze aus theologischer Sicht
zu fassen? Bonhoeffer antwortet mit einem Lob der Grenze:

«Grenze ist Gnade, denn sie ist Grund für Geschöpflichkeit, Freiheit, Grenze ist
Mitte. Gnade ist das den Menschen Haltende über dem Abgrund des Nicht-seins,
Nicht-lebens, Nicht-geschaffenseins f...].»29

Wenn Grenze mit Gnade gleichgesetzt werden kann, dann gilt auch der Um-
kehrschluss: Gnade bedeutet eine Grenze. Nun stellt die Bejahung der Grenze

den paradiesischen Urzustand dar. Ihre Leugnung und Verwerfung kommt
dem Sündenfall gleich. In der Vorlesung «Schöpfung und Fall» aus dem Jahr
1932/33 erzählt und deutet Bonhoeffer gleichsam im suggestiven Gestus des

«Märchenerzählen [s]»30 die Geschichte des Anfangs. Die biblische Urszene
aus Genesis 1—3 versetzt die Entstehung der Scham an den Anfang der Welt
und erklärt damit Scham zu den Grundmerkmalen des Menschen. Die
Geschöpflichkeit des Menschen ist durch Grenzen in zweifacher Hinsicht
markiert: als Grenze der Erkenntnis — und damit als Grenze zu Gott — und als

leibliche Grenze — und damit als Grenze zum anderen Menschen. Zwei Motive

aus der Sündenfallgeschichte bedeuten diese zweifache Grundbedingung
des Menschseins: Gottes Verbot, vom Baum der Erkenntnis zu essen, und
Adams Gefährtin, Eva. Bonhoeffer begreift sie als «Verleiblichung der Grenze

des Adam»31 und als dessen Beistand «im Tragen der ihm auferlegten
Grenze»32. Das Respektieren der Grenze heisst, den anderen Menschen zu
begreifen als «die mir von Gott gesetzte Grenze, die ich liebe, und die ich um
meiner Liebe willen nicht überschreiten werde»33, und bedeutet zugleich,
ganz aus Gott, aus der Mitte heraus zu leben. Die Achtung der Grenzen der

Geschöpflichkeit erklärt den schamfreien, paradiesischen Urzustand: «Adam
und Eva waren nackt und schämten sich nicht» (Gen 2,25).

Wenn Gnade Grenze bedeutet, was bedeutet dann Sünde? Der Sündenfall

28 Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (Anm. 26), 509.
29 D. Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (DBW 3), hg.v. M. Rüter, I. Tödt, München

1989, 81.
30 So charakterisiert Hilde Enterlein den Vorlesungsstil Bonhoeffers. Zur Äusserung

Enterleins vgl. Vorwort in: Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 8.
31 Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 92.
32 Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 91.
33 Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 92.



Zur Theologie der Scham 139

in Gen 2,6 ist für Bonhoeffer erst als Grenzüberschreitung verständlich, oder
anders gesagt: Nur im Überschreiten der Grenze wird die Grenze als Grenze
erkennbar:

«[N]un steht der Mensch in der Mitte, nun ist er ohne Grenze. Daß er in der Mitte
steht, heißt, daß er nun aus sich selbst lebt und nicht mehr aus der Mitte heraus, daß

er grenzenlos ist, heißt, daß er allein ist. In der Mitte sein und allein sein das heißt
sicut deus sein.»34

Die Grenzüberschreitung gegen Gott fällt zusammen mit der Überschreitung
der Grenze gegen die Schöpfung.35 Sie fällt zusammen mit dem Verlust der
liebenden Anerkennung des Anderen.

«Eva, der andere Mensch, war die dem Adam in leiblicher Gestalt gegebene Grenze,

die er in der Liebe, d.h. in der ungeteilten Einheit seiner Hingabe anerkannte
und die er gerade in ihrer Grenzhaftigkeit, d.h. in ihrem Menschsein und doch <ein

anderer Mensch sein> liebte.»36

Die Grenze ist nun nicht mehr die Verbindung zwischen den Menschen und
Voraussetzung der gegenseitigen Anerkennung, sondern sie bedeutet die

Entzweiung und Trennung der Geschlechter. Bonhoeffer fährt fort:

«Das bedeutet ein Doppeltes: erstens, daß der Mann sich auf seinen Anteil an dem
Leib des Weibes beruft [...], zweitens: das Sichverhüllen des Menschen.»37

Sexualität wird als verkehrtes sich Bemächtigenwollen des Andern, als die den
Anderen immer schon verfehlende, ohnmächtige und zugleich «maßlose
Sucht grenzenlos zu sein»38 gedeutet. Bonhoeffers Wertung der Sexualität
möchte ich hier nicht zustimmen, allerdings hat er etwas von der Dynamik
des sexuellen Begehrens erkannt und angedeutet. Die Scham wird als der wi-
derwillige Hinweis auf diese immer schon überschrittene Grenze erkennbar,
und mit ihr ihre gebrochene Bindung an den Anderen, an Gott.39

34 Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 107.
35 Vgl. Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 110.
36 Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 115. Dann fährt er fort: «Nun, da er

die Grenze überschritten hat, d.h. da er erst weiß, daß er begrenzt war, d.h. nun da

er die Grenze nicht mehr als Gottes Schöpfergnade hinnimmt, sondern als Gottes
Schöpferneid haßt, nun hat er in demselben Akt die Grenze, die der andere
Mensch ihm verleiblichte, überschritten; nun sieht er auch die Grenze des anderen
Menschen nicht mehr als Gnade, sondern er sieht sie als Gottes Zorn, Gottes
Haß, Gottes Neid, d.h. er sieht den anderen nicht mehr in der Liebe, sondern er
sieht ihn in dem ihm Gegenübersein, er sieht ihn in der Entzweiung. Mann und
Weib sind entzweit.»

37 Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 115f.
38 Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 116.
39 Vgl. Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 117. «Darum ist», schreibt

Bonhoeffer, «die Bewahrung der Scham in der gefallenen Welt die einzige - wenn auch



140 Regine Münz

c) Entzweiung

Scham ist das Wissen der Entzweiung, das Wissen der Sünde. Bonhoeffer
schreibt:

«Scham gibt es nur aus dem Wissen um die Entzweiung des Menschen, um die
Entzweiung der Welt überhaupt, also auch um die Entzweiung seiner selbst. Scham ist
der Ausdruck für das Nicht-mehr-hinnehmen des anderen als Gabe Gottes,
sondern für das süchtige Begehren nach dem anderen und das damit zusammengehörige

Wissen um den anderen als einen solchen, der selbst nicht mehr genug daran
hat, mir zu gehören, sondern der etwas von mir begehrt. Scham ist die Verhüllung
meiner selbst vor dem anderen, um meines eigenen und seines Bösen willen, d.h.

um der zwischen uns getretenen Entzweiung willen.»40

Die Entzweiung mit Gott drückt sich im Verhältnis Adams zu Eva aus: Der
Mensch, der wie Gott geworden ist, hat sich von Gott entfernt. Erkennt er
sich ohne Gott, dann findet er sich ohne «den Schutz, ohne die Verhüllung,
die Gott und der andere Mensch für ihn bedeuteten [...] bloßgestellt. Scham
entsteht. Sie ist die nicht zu beseitigende Erinnerung des Menschen an seine

Entzweiung mit dem Ursprung [...] und das ohnmächtige Verlangen, sie

rückgängig zu machen.»41 Die Scham selbst ist in sich paradox verfasst: Das,
was verhüllt wird, ist zugleich der Hinweis auf das, was verborgen werden
soll. In der Scham findet die Anerkennung des sich selbst teilweise entzogenen

Selbst statt, weil in ihr der Blick der Anderen immer schon eingeschrieben

ist. Der «grenzenlos gewordene Mensch» muss, statuiert Bonhoeffer,
«indem er sich verhüllt, indem er Scham empfindet, doch ohne es zu wollen
hinweisen [...] auf seine Grenze».42

d) Verborgenheit und Geheimnis

Am Schluss von Bonhoeffers berühmtem Gedicht «Wer bin ich?» finden sich
die beiden Zeilen:

höchst widerspruchsvolle — Möglichkeit des Hinweises auf die ursprüngliche
Nacktheit und der Heiligung dieser Nacktheit; nicht weil die Scham an sich etwas
Gutes wäre — das ist die moralistisch puritanische, ganz unbiblische Auffassung -
sondern weil sie widerwillig Zeugnis geben muß vom eigenen Abgefallensein.»

40 Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 95, fährt fort: «Dort wo der eine den
anderen hinnimmt als den ihm von Gott gegebenen Beistand, wo er sich begnügt
in dem Sich-von-ihm-her- und Auf-ihn-hin-verstehen, im Ihm-gehören, da schämt
sich der Mensch nicht. In der Einheit des ungebrochenen Gehorsams ist der
Mensch vor dem Menschen nackt, unverhüllt, offenbar als Leib und als Seele, und
schämt sich nicht. Erst in der Welt des Zwiespalts entsteht Scham.»

41 D. Bonhoeffer: Ethik (DBW 6), hg.v. I. u. H.E. Tödt, E. Feil, C. Green, München
1992, 304.

42 Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 117.



Zur Theologie der Scham 141

«Wer bin ich? Einsames Fragen treibt mit mir Spott.
Wer ich auch bin, Du kennst mich, Dein bin ich, o Gott!»43

Bonhoeffer formuliert hier seine Grundüberzeugung: Wir Menschen sind

uns selbst ein Geheimnis, können uns selbst nie ganz ergründen. Diese
Auffassung hat schon Augustinus in den «Confessiones» vertreten: «Ibi mihi et
ipse occurro»,44 ich kann mich selbst nicht fassen, mich nicht selbst erkennen.
Bonhoeffer radikalisiert diese Aussage. Er behauptet nicht nur, dass
Menschen sich selbst nie ganz ergründen können, sondern dass die Geheimnis-
haftigkeit schon die Form der Erkenntnis betrifft. Nach dem Fall ist die Welt
«verhüllt, d.h. sie ist stumm und ungedeutet, undurchsichtig und rätselhaft.
Die Welt des Menschen sicut deus schämt sich mit ihm, sie verbirgt sich
seinem Blieb).43 Die Welt, der andere Mensch und Gott sind uns verborgen,
nicht nur weil sie selbst sich unserem Verständnis entziehen, sondern weil
Verborgenheit die Struktur menschlichen Erkennens prägt. Positiv
ausgedrückt: Das Geheimnis, das Verborgene und das dem Menschen Entzogene
ist «Wurzel alles Begrifflichen und Klaren»46 und Grundlage jeglichen Han-
delns.

Wie können wir uns dieses Geheimnis denken? Bonhoeffer fragt anders:
Wie können wir dieses Geheimnis wahren? Hier weist Bonhoeffer der Scham
als Wächterin zwischen Verborgenheit und Offenheit eine zentrale und in
sich paradox verfasste Funktion zu. Die Scham wahrt das Geheimnis, das wir
uns selbst sind, und das Gott für uns ist, indem sie verhüllt auf das Enthüllte
hinweist. Bonhoeffer schreibt:

«Weil Scham das Ja und das Nein zu der Entzweiung enthält, darum lebt der
Mensch zwischen Verhüllung und Enthüllung, zwischen Sich Verbergen und Sich

Offenbaren, zwischen Einsamkeit und Gemeinschaft.»47

Scham wahrt die Geheimnishaftigkeit in menschlichen Beziehungen, in
denen die «tiefste eigene Freude» und der «tiefste [.] eigenste [.] Schmerz»48 nicht

43 Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (Anm. 26), 514.
44 «Ibi mihi et ipse occurro meque recolo, quid, quando et ubi egerim quoque modo,

cum agerem, affectus fuerim.» Augustinus: Confessiones X, 8,14, in: CChrSL
XXVII, Turnhout 1981, 162.

45 Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 118.
46 E. Feil: Die Theologie Dietrich Bonhoeffers. Hermeneutik - Christologie - Welt¬

verständnis (Studien zur Systematischen Theologie und Ethik 45), 5. durch ein
aktuelles Geleitwort erweiterte Auflage, Berlin 2005 (1970), weist auf das Geheimnis

als Grundmotiv von Bonhoeffers Denken hin. Vgl. Bonhoeffers Predigt vom
27.5.1934, in: London 1933—35 (DBW 13), hg.v. H. Goedeking, M. Heimbucher,
H.W. Schleicher, München 1994, 359—363.

47 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 41), 307.
48 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 41), 307.



142 Regine Münz

im Wort enthüllt werden sollen. Sie wahrt vor jeder «Schaustellung des
Verhältnisses zu Gott», und schliesslich schützt «eine letzte Verhüllung» die
Verborgenheit und die Selbstundurchsichtigkeit des Menschen, indem ein
Mensch zum Beispiel «sich weigert, sich selbst in allem, was in ihm wächst,
bewußt zu werden.»49

Im neuen Handeln Gottes wird der Schutzbedürftigkeit des Menschen
Rechnung getragen. Indem Gott den Menschen Röcke umlegt (Gen 3,21),
wird er zum bergenden Gott. Er bejaht die Menschen als gefallene Wesen.50

Masken und Kleider sind Formen des Verhüllens. Weil wir Menschen, so wie
wir sind, uns selbst aushalten müssen, brauchen wir Kleider und Masken, um
uns zu verbergen. Die Maske der Scham «ist nicht Verstellung, Täuschung
des anderen, sondern notwendiges Zeichen der gegebenen entzweiten Situation

und darum zu respektieren.»51 Hinter der Maske «lebt das Verlangen
nach Wiederherstellung der verlorenen Einheit»52. Sie ist sowohl Hinweis auf
die Geheimnishaftigkeit des Menschen als auch Ausdruck des religiösen
Wunsches nach der Uberwindung der Scham im Rückgang zum Ursprung.
Menschen sind sich sowohl selbst als auch den Anderen wechselseitig entzogen,

indem sie sich selbst und den Anderen im Letzten unerreichbar und
geheimnisvoll bleiben. Die Kategorie Geheimnis wird so zu einer anthropologischen

und theologischen Grösse, welche auf ein wechselseitiges Verhältnis
hinweist. Der Geheimnishaftigkeit des Personseins entspricht die
Geheimnishaftigkeit Gottes:

«Gott lebt im Geheimnis. Sein Sein ist uns Geheimnis, Geheimnis von Ewigkeit her
und zu Ewigkeit hin. Geheimnis, weil es von einer Heimat redet, in der wir — noch
nicht — daheim sind.»53

Der schamlose Versuch, das Geheimnis des Anderen zu verletzen und ans
Licht zu zerren, wird so zum Griff nach Gottes Geheimnis. Die Biossstellung
des Anderen zeigt sich als Sünde, weil elementare Grenzen verleugnet und
überschritten werden.

Es kann zusammenfassend festgehalten werden: Dietrich Bonhoeffer ist
davon überzeugt, dass Scham ein zentrales Gefühl ist. Sie ist ein religiöses
Gefühl, denn sie führt uns zu unserem Ursprung, zurück zur unmittelbaren
Beziehung zu Gott. Scham ist ein religiöses Gefühl, weil sie sich immer mit
der Art der Gottesbeziehung auseinandersetzt. Scham ist ein paradoxes
Gefühl, weil sie, indem sie den Verlust der Unmittelbarkeit und Einheit mit Gott

49 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 41), 307.
50 Vgl. Bonhoeffer: Schöpfung und Fall (Anm. 29), 129.
51 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 41), 306.
52 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 41), 306.
53 Predigt vom 27. Mai 1924 zu I Kor 2,7—10, in: Bonhoeffer: London 1933—1935

(Anm. 46), 359-363 (361).



Zur Theologie der Scham 143

verbergen möchte, gerade die Erinnerung an diesen Verlust wach hält. Bon-
hoeffer plädiert für die Achtung der Schamgrenzen des Anderen, gerade weil
die Scham die Geheimnishaftigkeit von Personen und dessen, was den Grund
ihrer Existenz bildet, wahren kann. Zugleich verdeckt sie die Mangelhaftigkeit

menschlicher Selbstwahrnehmung und der gesamten menschlichen
Existenz. In christologischer Zuspitzung schreibt Bonhoeffer zum Ende der
Scham:

«Uberwindung der Scham kann es nur geben, wo die ursprüngliche Einheit wie-
der[her]gestellt ist, wo der Mensch wieder bekleidet wird durch Gott und den
anderen Menschen, durch die (himmlische Behausung), den Tempel Gottes (II Kor
5,2ff.). [...] Überwindung der Scham gibt es nur in der Beschämung durch die
Vergebung der Sünde, das heißt durch die Wiederherstellung der Gemeinschaft mit
Gott und dem Menschen.»54

3. «Du sollst nicht beschämen» — Zur Ethik der Scham

Die christliche Tradition bewahrt das Wissen um die Schamhaftigkeit als

Tugend. Sie hält dadurch insofern an einem ethischen Wissen fest, als die

Schamhafdgkeit den Umgang mit den Grenzen des Sichzeigens, des Sehens
und Gesehenwerdens bestimmt. Indem sie selbst ein Affekt ist, und weil sie

auf einer affektiven und körperlichen Erfahrung basiert, lenkt und ordnet
Schamhaftigkeit zugleich dauerhaft andere Affekte und Leidenschaften.
Schamhaftigkeit kann mit einer bestimmten Sensitivität für den moralisch
relevanten Umgang mit Grenzen gleichgesetzt werden. Zudem ist die recht
verstandene Schamhaftigkeit anhaltend handlungsmotivierend im negativen
Sinn: Sie hält Menschen davon ab, eine bestimmte Handlung zu begehen oder
eine bestimmte Grenze zu überschreiten. In gut idealistischer Tradition
bemerkt etwa Schleiermacher in den Lucinde-Briefen, dass das Erkennen der

eigenen Grenzen die Erkenntnis widerspiegelt, dass die Grenzen der anderen
gewahrt werden müssen:

Die «[ajllgemeine Aufgabe der Schaamhaftigkeit bleibt also, jeden Menschen, in
jeder Stimmung, die einem eigen oder mehreren gemeinschaftlich ist, kennen zu
lernen, um zu wissen, wo seine Freiheit am unbefestigtsten und verwundbarsten ist,
um sie dort zu schonen.»55

54 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 41), 308.
55 F.D.E. Schleiermacher: Vertraute Briefe über Friedrich Schlegels «Lucinde», in:

Schriften aus der Berliner Zeit 1800—1802 (Kritische Gesamtausgabe 1/3), hg.v. G.

Meckenstock, Berlin/New York 1988, 168-178 (172).



144 Regine Münz

Das ist m.E. schön gedacht und könnte sicher zur Grundlegung einer
«protestantischen Tugendlehre»56 dienen. Allerdings ist damit die ethische Reflexion

auf den Umgang mit Scham noch nicht vollständig beschrieben. Einen
zentralen Teil davon bewahrt die jüdische Tradition.

Ein Tanna lehrte vor Rabbi Nachman bar Yitzchaq:

«Jeder, der einen anderen öffentlich beschämt, ist als ob er Blut vergösse. Er sagt
ihm: Du hast gut gesprochen, denn wir sehen, dass die Röte verschwindet und die
Weisse kommt.»57

Du sollst nicht beschämen, wörtlich: Du sollst nicht bleich machen. In
diesem Gebot ist die Einsicht gespeichert, dass der Schutz vor Beschämung eine
elementare Angelegenheit aller Gesellschaften ist. Du sollst nicht beschämen
ist ein moralisches Gebot. Die Dringlichkeit wird angezeigt durch den
Vergleich mit dem Töten: Wir haben gesehen: Wer beschämt wird, beschämt ist,
möchte sich verbergen, verschwinden und sich in letzter Konsequenz selbst
auslöschen. «Jeder, der einen anderen öffentlich beschämt, ist als ob er Blut
vergösse.» Durch Beschämung erlangt einer Macht über mich, indem er «der
anschaulich verallgemeinerte Andere [...] dem eigenen Leib mit der Scham im
Binnenverhältnis eingeschrieben»58 ist. Weiss oder blass werden lassen
ist hier der hebräische Ausdruck für beschämen. Indem der Andere meine

Handlungsfähigkeit durch Manipulation an meinem Bild in der Öffentlichkeit
und das Selbstbild begrenzt, indem die Andere mein Sosein, meine Bedürftigkeit,

meine privaten Verfehlungen und Unzulänglichkeiten gegen meinen
Willen an die Öffentlichkeit zerrt, lässt er oder sie mich erbleichen, tritt die
Lawine der Scham los, welche mich selbst und andere unter sich begraben
kann. «Du sollst nicht beschämen!» Beschämt werden Menschen, wenn ihnen
die Möglichkeit entrissen wird, über ihren Umgang mit dem, was sie vor
anderen verbergen wollen, selbstbestimmt zu entscheiden.59 Beschämt werden
Menschen, wenn sie zum Gegenstand eines fremden Willens degradiert und
der Möglichkeiten, selbst bestimmt mit den eigenen Wünschen und Möglichkeiten

umzugehen, beraubt werden. «Jeder, der einen anderen öffentlich
beschämt, ist als ob er Blut vergösse!» Dieser ethische Imperativ bedenkt die

56 Vgl. den gleichlautenden Titel der Studie von K. Stock: Grundlegung der prote¬
stantischen Tugendlehre, Gütersloh 1995.

57 Bava Metzia 58b nach der Talmud Ausgabe des Rav Steinsaltz, üb. u. zus.gef. v. G.

Palmer, in: Kränkung, Scham und Gewalt. Leise Bemerkungen zum lärmenden
Diskurs von der Verletzung religiöser Gefühle, im Internet zugängliches Dokument

unter: http://www.gesine-palmer.de/leise-Bemerkungen.pdf (zuletzt aufgerufen

am 19.4.2008).
58 Landweer: Scham und Macht (Anm. 4), 209.
59 Vgl. Palmer: Kränkung, Scham und Gewalt (Anm. 57).



Zur Theologie der Scham 145

Öffentlichkeit, das zuhörende und zuschauende Kollektiv, als das Forum der
Scham und ist deswegen in unserem Medienzeitalter hochaktuell.

«Jeder, der einen anderen öffentlich beschämt, ist als ob er Blut vergösse».
Verletzte Scham — die hier gut zu unterscheiden ist von dem Gefühl des
Gekränktseins — kann zu unkontrollierter Gewalt führen. Aus Scham, weil sein

Opfer bei Gott nicht die rechte Anerkennung fand, tötete Kain seinen Bruder.

Aus verletzter Scham werden bei Jugendunruhen in Vorstädten Autos
angezündet, Bomben geworfen und ganze Familien im kollektiven Selbstmord

ausgelöscht. Es ist das Wissen um die gewaltige Wucht der Scham, welche

ihre ethische Bearbeitung und Bewältigung um so dringlicher macht.

4. Das Ende der Scham, Ausblicke

Sehen — Gesehen werden, Verbergen — ans Licht Treten, all dies hat mit
Scham zu tun. Weil und indem Scham diesen Vorgängen körperlich
wahrnehmbare Bedeutung verleiht, wirkt sie an der Formierung und Deformie-
rung des Subjektes mit: Im Empfinden der Scham habe ich ein leiblich erfahrbares

Verhältnis zu mir selbst, aber ich habe dieses Verhältnis im Kontext
eines vorgestellten, geglaubten oder konkreten Anderen, der oder die mich
ansieht. Ich habe dieses Verhältnis weiter als ein fragiles - indem ich das, was
ich nicht zeigen möchte, verborgen halte, oder als ein negatives, indem die
konkreten oder vorgestellten Anderen Zeugen meiner Angewiesenheit,
Gebrechlichkeit und Unvollkommenheit werden. In der Scham habe ich dieses
Verhältnis zu mir als ein Negatives, wenn meine Körpergrenzen verletzt werden.

Die Möglichkeitsbedingungen, unsere Grenzen und damit uns selbst zu
kennen, können nicht vollständig offen gelegt werden. Sie sind mit den Worten

Bonhoeffers das Geheimnis. Die Scham hilft dabei, mit dem umzugehen,
was wir nicht verstehen und kennen, mit dem Fremden in uns und dem der
Andern. Sie ist eine Weise der handelnden Selbstgestaltung, indem sie uns
hilft, das zu leben, was nie ganz gewusst werden kann.

Die jüdisch-christliche Tradition stellt die Selbstannahme des Menschen
in den Kontext der Vergebung Gottes. In der Perspektive des Glaubens ist es

Gottes erlösende Hinwendung zum Menschen sola gratia, welche hilft, mit
dem Verborgenen, Zerstörerischen — der Sünde — zu leben. Simul iustus etpec-

cator, der Mensch ist sündig und gerechtfertigt zugleich, so lautet das Bekenntnis

der Reformation. Vielleicht ist heute die christliche Verkündigung der
Rechtfertigung des Sünders weniger wichtig als die umfassendere christliche
Rede von der Gnade Gottes. Die christliche Gnadenrede hat im Phänomen
der Scham ihren ureigensten Ort. Das Wort von der vergebenden und
annehmenden Gnade Gottes vermittelt die Hoffnung, mit dem Fremden und
Geheimnisvollen leben und uns und Andere anerkennen zu können. Es bleibt



146 Regine Münz

die Aussicht auf die Entbergung des Geheimnisses, auf die Aufhebung der
Grenze, dann, wenn Gott wird sein alles in allem, die Hoffnung, vom
zerstörenden Daseinsempfinden der Scham befreit werden zu können. Wir durchlaufen

die «endlosen Wälder der Scham»,60 bis wir Gott schauen von Angesicht

zu Angesicht, erst dann ist die Entzweiung und Grenze aufgehoben. Ein
ritueller Hinweis auf diese eschatologische Hoffnung ist im Aaronitischen
Segen zu finden: Er gehört zu den christlichen Gottesdiensten unabdingbar dazu:

«Der Herr lasse leuchten sein Angesicht über dir und sei dir gnädig.»
(Num 6,25) Hier ist es jetzt schon möglich: Die Scham wird aufgehoben,
Menschen werden erkannt und anerkannt als die, die sie sind im gnädigen
Blick Gottes. Im Segen wird die imaginäre Präsenz des fremden Blicks in der
Scham zur Präsenz des gnädigen Blicks des mich bejahenden, liebenden
Anderen.

Abstract

Scham gehört zur Conditio Humana, sie ist als ein religiöses Gefühl für Grenzen
identifizierbar. Im Rückgriff auf den phänomenologischen Ansatz von Max Scheler und die

psychoanalytische Schamtheorie Léon Wurmsers wird die Grundstruktur der Scham
deutlich: Zur Scham gehören der Schaminhalt, die Schamzeugen und die Kategorie des

Verborgenen. Dietrich Bonhoeffer hat Bausteine einer Theologie der Scham

zusammengetragen, welche die positive Funktion der Scham als Grenzwächterin, die zugleich
auf die Grenze des Menschen hinweist, akzentuiert. In der Scham findet die Anerkennung

des sich selbst entzogenen Selbstes und der menschlichen Schutzbedürftigkeit
statt. Die Ethik der Scham trägt der Tatsache Rechnung, dass Scham als Affekt zu-

60 Vgl. zu dieser Metapher Wilhelm Genazinos Dankesrede zur Verleihung des Kleist
Preises 2007: «Die Scham darüber, dass ein Mensch nicht voraussetzungslos leben
und sterben darf, sondern unter allen Umständen ein bestimmter Mensch mit
einer biografischen Anstrengung sein muss, hat auch Kafka lebenslang beunruhigt.
Dabei geht es nicht um die Konstruktion eines möglichst normativen, allgemein
wohlgefälligen Lebenslaufs. Die <Gottesfurcht>, von der Kafka spricht, ist die

Angst vor dem Zorn der Gottheit. Der Mensch muss sich als Versucher des

Glücks verausgaben, um vor dem Strafgericht Gottes nicht als schöpfungsunwürdig

zu erscheinen. Dieses eschatologische Moment steht sowohl bei Kleist als auch
bei Kafka im Zentrum. Bis es so weit ist, dass sich das Leben des Menschen
endgültig als ein gelungenes oder als ein nicht gelungenes darstellt, durchwandert der
Einzelne die endlosen Wälder der Scham, die ihn (wie bei Kleist und Kafka)
immer wieder neu entblößen. Die Scham des Menschen ist eine unendliche

Abfolge nicht erzählbarer Einzelheiten, in deren Verwirrung nicht wir, sondern

nur unsere Scham zu Hause ist. Denn niemand schützt den Glückszwang vor
seiner eigenen Unerbittlichkeit.» (Der Text der Rede wurde veröffentlicht im
«Tagesspiegel» vom 26.11.2007).



Zur Theologie der Scham 147

gleich andere Affekte lenkt und ordnet. Besonders die jüdische Tradition bewahrt das

Wissen um die gewaltsamen Auswirkungen verletzter Schamgefühle. Heute gewinnt
christliche Gnadenrede in einer Schamkultur neue Bedeutung

Kegine MunBasel


	Zur Theologie der Scham : Grenzgänge zwischen Dogmatik, Ethik und Anthropologie

