Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 65 (2009)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Klaus Seybold: Poetik der erziblenden Literatur im Alten Testament (Poetologische Studien
zum Alten Testament 2), Kohlhammer: Stuttgart 2006. 331 S., EUR 39.-, ISBN 978-3-
17-019696-4.

Am Ende seiner Basler Lehrtitigkeit angelangt, legt der Autor seine facettenreichen poeto-
logischen Beobachtungen an erzihlenden alttestamentlichen Texten vor. Analog zum frii-
heren Band iiber die Poetik der Psalmen (2003) geht die Untersuchung paradigmatisch vor
und verzichtet auf Vollstindigkeit. Anhand von Musterbeispielen werden Regeln und Ge-
setze des Erzihlens gewonnen, die «dann mdglicherweise auf andere Texte iibertragbar
sind».

Teil I informiert zunichst iiber Methode und Zielsetzung. Anschliessend wird die he-
briische Erzihlkultur anhand unterschiedlicher Erzihlmodelle vorgestellt. Teil II
(«Grundformen des Erzihlens») beschreibt die im Alten Testament vorkommenden Gat-
tungen, Stilformen und Bauformen des Erzihlens. Zu Letzteren gehoren u.a. die Regeln
des szenischen Prinzips sowie «Einheitssignale», womit der Erzihler den Hérern die Rich-
tung anzeigt, auf die das Ganze hinauslduft. Teil III (<Kunstformen des Erzihlens») nimmt
am meisten Platz ein. Mit Kurzgeschichten beginnend (Anekdoten und Episoden) und en-
dend mit Grosskompositionen (Sammelwerke, kanonische Biicher) wird eine Fiille unter-
schiedlicher Formen anhand von instruktiven Beispielen beschrieben. Exegetisch und
theologisch besonders interessant ist schliesslich Teil IV («Zielformen des Erzihlens»). Un-
ter «narrative Intentionen» unterscheidet Seybold Information, Interpretation, Instrukti-
on, lllustration, Demonstration, Impression, Suggestion, Persuasion, Irritation und Inte-
gration. Unter «rhetorische Strategien» gibt er Beispiele fiir implizite Voraussetzungen,
thematische Faszination, lenkende Signalisation, Angebote zur Identifikation, emotionale
Prisentation und nachhaltige Imagination. Ein Schlusskapitel zur «narrativen Theologie»
bringt knappe grundsitzliche Bemerkungen zu Faktizitdt und Historizitdt, Fiktionalitit
und Intentionalitit, Aktualitit, Anonymitit und Authentizitit. Eine zehnseitige Biblio-
graphie sowie ausfithrliche Bibelstellen- und Sach-Register beschliessen das perspektiven-
reiche Buch.

An einem einzelnen Beispiel soll konkreter gezeigt werden, was dieses Buch leistet. Ich
wihle dafiir die Anekdote von den Knaben, die Elischa verspotten und auf dessen Verflu-
chung hin von zwei Birinnen zerrissen werden (I Kén 2,23-25). Was vordergriindig wie
eine volkstiimliche und roh wirkende Uberlieferung aussieht, wird unter Seybolds Auge
zu einem Stiick kunstvollst geformter Literatur. In der insgesamt 44 Worter umfassenden
Kurzerzihlung beobachtet er eine sechsmalige Setzung der Priposition min, welche in
Verbindung mit unterschiedlichen Bewegungsverben den unruhigen Verlauf dieser Erzih-
lung markiert. Mit wenigen Strichen wird eine lebendige und anschauliche Szene gezeich-
net: Elischa befindet sich unten, wogegen die Knaben von oben herab ihn verunglimpfen.
Lautwiederholungen (#/¢) im Spottruf zeigen das vielfache Geschrei an. Reimbildungen
begleiten die Erzihlung von der - nicht im Wortlaut mitgeteilten - Verfluchung durch Eli-
scha. Das Auftreten der Birinnen wird mit Assonanzen (/1) und Reduplikationen darge-
stellt. Einiges lsst der Erzihler bewusst offen (2.B. den Sinn der Zahl 42). Der Schluss zeigt
einen irritierten Propheten, der sein urspriingliches Ziel (Bethel) aus den Augen verloren
hat und nach unkoordinierter Flucht iiber den Berg Karmel in Samaria landet. Als Pointe
der Anekdote sieht Seybold hier ein «negatives Beispiel von der Wirkmichtigkeit des un-
kontrollierten Prophetenworts und eine Warnung an alle Propheten zur Vorsicht im Um-

ThZ 1/65 (2009) S. 81-96



82 Rezensionen

gang mit dem Wort Gottes» (53).

Das Buch ist mit einem Scheinwerfer zu vergleichen, der iiber eine riesige Landschaft
fihrt und mit seinem kleinen Kegel nur einzelne Schlaglichter wirft. Seybolds prizise Be-
obachtungen wecken die Neugier auf die unbeleuchtet gebliebenen Landschaften. Das gut
lesbare und locker geschriebene Buch vermittelt das Instrumentarium, um durch eigene

Beobachtungen die vielen unbeantwortet gebliebenen Fragen anzugehen.
Edgar Kellenberger, Oberwil

Egbert Ballhorn, Georg Steins (Hg.): Der Bibelkanon in der Bibelauslegung. Methodenrefle-
xionen und Beispielexegesen, Kohlhammer: Stuttgart 2007. 347 S., EUR 32.-, ISBN 978-
3-019109-9.

Der von zwei in Osnabriick lehrenden Bibelwissenschaftlern herausgegebene Sammelband
vereinigt 21 Beitrige in deutscher Sprache und ist in drei Teile gegliedert: Auf acht Beitrige
mit grundsitzlichen Methodenreflexionen folgen konkrete Beispiele kanonischer Exegese,
acht aus dem Alten und fiinf aus dem Neuen Testament. Die hohe Methoden-Reflexion
der meisten Beitrige (auch in der Exegese alt- und neutestamentlicher Texte) und die Viel-
falt der eingeschlagenen Wege machen den Sammelband besonders interessant. Uberra-
schend ist das starke Bemiihen um eine historisch-kritische Anbindung, wogegen die Beru-
fung auf die ausserbiblische und eher ahistorische Literaturwissenschaft seltener erfolgt.
Stattdessen werden G. von Rad und G. Bornkamm als Kronzeugen beigezogen (Steins).
Auffillig ist ferner das sympathische Bemiithen um Differenzierung: Kanonische Exegese
muss biblische Texte nicht einebnen, sondern kann z.B. in Ex 15 beabsichtigte Unterschie-
de zu Ex 1-14 aufzeigen (Ballhorn). Oder B. Weber hinterfragt mit Schweizerischer Niich-
ternheit gingige Voraussetzungen der (auch von ihm geteilten) kanonischen Ausrichtung
und lenkt die Aufmerksamkeit u.a. auf miindliche Aspekte einer lebendigen Uberliefe-
rung, die prioritdr gehort (anstatt gelesen) werden will. Differenziert wird zwischen kano-
nischen und intertextuellen Zugingen, wobei Letztere alle Texte auf dieselbe Ebene stellen
und insofern ein kanonkritisches Potential enthalten (Grohmann). Im Unterschied zur In-
tratextualitdt (Beitrag von Gruber zu Joh) geht die intertextuelle Betrachtungsweise tiber
die intentio des Autors - und eventueller Redaktoren - hinaus (z.B. Beitrag von Hieke zu
Apk).

Zusitzlich zu den bisher genannten Beispielen finden sich Grundsatzbeitrige von Tasch-
ner, Nicklas, Miillner (feministisch), Grohmann (rabbinisch), Niebuhr (NT) und Steins
(Anamnese), ferner exegetische Beitrige zum Moseslied (Taschner), zu den Liedern in I
Sam 2 und II Sam 22 (Steins), zu Ex 33 (Dohmen), Bileam (Sals), Ps 1-3 (Weber), zur Mitte
des Psalters (Millard) sowie zu neutestamentlichen Texten (Hiibenthal, Pellegrini, Schiff-
ner). Die Verbindung zur kanonischen Exegese der Alten Kirche geschieht durch
Schwienhorst-Schonberger, der die Auslegung des Hieronymus zu Ps 1 vorstellt. Zwar ar-
beitet gerade dieser Kirchenvater noch am ehesten historisch, jedoch ebnen seine tenden-
ziell pelagianischen Aussagen das Bibelwort zu gingigen Aussagen ein. Der hier zu bespre-
chende Sammelband dagegen bewahrt die Fremdheit der biblischen Texte und reflektiert
sie.

Mehrere Beitrige zeigen das bewusste Anliegen, Grundentscheidungen der Aufkli-
rungszeit, auf denen unsere Exegese seither beruht, als Verengungen zu erkennen und zu
iberwinden. Dabei argumentieren ihre Verfasser sorgfiltig und verantwortungsbewusst.
Hier liegen Chancen und Gefahren in einer Zeit zunehmender Fundamentalismen samt
deren geschichtslosem Auslegungsverstindnis heiliger Schriften (Islam, USA). Die sich



Rezensionen 83

hier anbahnenden Kulturkonflikte lassen sich weder mit einer kritiklosen Verteidigung
der Aufklirung noch mit einem totalen Verzicht auf deren Friichte entschirfen oder gar
16sen.

Der lehrreiche Sammelband, der auf Tagungsreferate zu einem Forschungsprogramm
im Rahmen der «European Association of Biblical Studies» zuriickgeht, bringt eine Fiille
von Anregungen, die sich schwer zusammenfassen lassen. Er will gelesen, nicht nachge-

schlagen werden, weswegen die sonst iiblichen Register fehlen.
Edgar Kellenberger, Oberwil

Christiana Reemts: Origenes. Eine Einfiihrung in Leben und Denken, Echter: Wiirzburg
2004. 168 S. br., EUR 15.-, ISBN 3-429-02588-5.

Thomas R. Elfiner, Theresia Heither (Hg.): Die Homilien des Origenes zum Buch Josua. Die
Kriege Josuas als Heilswirken Jesu (Beitrige zur Friedensethik 38), Kohlhammer: Stutt-
gart 2006. 122 S. br., EUR 16.80, ISBN 3-17-019323-6.

Seit zwei Jahrzehnten erleben die Kirchenviter und insbesondere die patristische Exegese
eine Renaissance. Neben zahlreichen Einzelstudien sind neue Rethen zu nennen, so z.B.
das Novum Testamentum Patristicum (vgl. www-ntp.uni-r.de; erster Band: M. Meiser: Ga-
later, NTP 9, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2007) oder die Serie Biblische Gestalten
bei den Kirchenvitern (hg.v. T. Heither, C. Reemts: Abraham, 2005; Adam, 2007). Auch
die patristische Hermeneutik wurde mehrfach untersucht (vgl. z.B. M. Fiedrowicz: Theo-
logie der Kirchenviter. Grundlagen frithchristlicher Glaubensreflexion, Freiburg et al.:
Herder 2007, 97-187). Zu den fithrenden katholischen Forschern in der patristischen Exe-
gese gehort Christiana Reemts, deren Benediktinerinnenabtei Mariendonk am Nieder-
rhein (Grefrath) sich auf diesem Gebiet grosse Verdienste erworben hat (vgl. www.mari-
endonk.de/patristik.htm).

Mit dem vorliegenden handlichen Bindchen ist Christiana Reemts eine gut lesbare, sym-
pathische Einfiihrung in Leben und Werk des Origenes gelungen. Reemts beginnt mit den
Quellen iiber Origenes und einer Beschreibung seiner Heimatstadt Alexandrien. Dem fol-
gen Abschnitte iiber Kindheit und Umwelt sowie zur Bildung des Origenes. Eindriicklich
schildert die Autorin die Personlichkeit des Origenes und seinen weiteren Lebenslauf. Der
biographische Teil endet mit einer kurzen Skizze der bunten Wirkungsgeschichte.

Im zweiten Teil gibt Reemts eine knappe Einfithrung in das Denken des Origenes in
Form von fiktiven Gesprichen mit dem Kirchenlehrer (73-162). Dabei hat sie die Aussa-
gen des Origenes (im Wesentlichen Exzerpte aus den exegetischen Schriften) zwar teilweise
stark gekiirzt und durch erklirende Uberleitungen leichter zuginglich gemacht, inhaltlich
aber nicht verindert; auf diese Weise entsteht wirklich ein Zugang zum Denken des gros-
sen Exegeten. Die Gespriche behandeln folgende Themen: Wesen der Bibel, Bedeutung
und Anwendung der Allegorie/Allegorese (u.a. am Beispiel der Auslegung von Gen 24),
Jesus als das Wort Gottes (in Ankniipfung an den von Origenes besonders geschitzten Pro-
log des JohEv), Gewalt in der Bibel («Origenes vertritt die volle Geltung des Alten Testa-
ments auch fiir Christen und erklirt gerade die grausamsten Stellen der Bibel als Botschaft
des einen und guten Gottes, der uns seinen Sohn Jesus [Josua] Christus als Erldser gesandt
hat»; 100), der (Riick)Weg des Menschen zu Gott («Vorausgebildet ist dieser Weg des Men-
schen zu Gott und ins ewige Leben durch den Auszug des Volkes Israel aus Agypten, die
Wanderung durch die Wiiste und den Einzug ins Gelobte Land», 109; Analyse der Ausle-
gung von Num 33), die Begegnung mit Christus (zur Auslegung des Hohenlieds durch Ori-
genes), die Freiheit des Menschen und das ewige Leben als Ziel.



84 Rezensionen

Das Bindchen dient zur schnellen Orientierung fiir Studenten und interessierte Laien.
Es lidt auf ansprechende Weise zur Beschiftigung mit der fremden Welt des Origenes ein.
Das zeigen etwa folgende Sitze: «Das Denken des Origenes ist manchmal erstaunlich mo-
dern, manchmal aber auch erschreckend fremd. Beides kénnte dazu motivieren, sich mit
thm zu beschiftigen. Wir spiiren, dass er uns tiber die Distanz von 1800 Jahren hinweg na-
hekommt, da ihn dhnliche Fragen beschiftigen wie uns; wir erleben aber auch die Fremd-
heit eines Denkens, das unsere Plausibilititen nicht teilt, das uns vielleicht gerade dadurch,
dass es fremd ist, zwingt, unser Selbstverstindnis und unsere Denkgewohnheiten zu hin-
terfragen» (9). Reemts gelingt der Nachweis, dass Origenes nach Jahrhunderten der Pole-
mik gegen ihn (von verschiedenen Seiten und aus den verschiedensten Griinden!) eine
wohlwollende Priifung verdient. Dabei werden Grundfragen der Hermeneutik aufgewor-
fen, vor allem dann, wenn man sich nicht damit begniigt, biblische Texte lediglich rein hi-
storisch wie andere antike Texte zu verstehen, und wenn man mit den verschiedenen Tra-
ditionen einer geistlichen Schriftlesung dem besonderen Anspruch und der Rezeptionsge-
schichte biblischer Texte gerecht werden will.

Auf S. 99-109 ihrer Untersuchung handelt Reemts auch kurz vom Umgang des Orige-
nes mit biblischen Texten, die von Gewaltanwendung berichten. In diesem Zusammen-
hang bilden die Homilien des Origenes zum Buch Josua eine anregende Lektiire. Sie liegen
nun erstmals vollstindig in einer deutschsprachigen Ubersetzung vor. Diese beruht auf der
lateinischen Ubersetzung des Rufin, da nur wenige griechische Fragmente der Josua-Ho-
milien erhalten sind.

Origenes’ Ansatz bei der Auslegung ist die Beobachtung, dass im Griechischen eine Na-
mensgleichheit zwischen Josua und Jesus vorliegt. Auf diesem Hintergrund wird das Buch
Josua im «Blickkontakt» mit den Evangelien gelesen und gedeutet. Die historischen Ereig-
nisse im Buch Josua - die Origenes durchaus ernst nimmt - weisen tiber sich hinaus; sie
koénnen durch die Allegorese geistlich fruchtbar gemacht werden. So wird etwa aus der
Einnahme Jerichos der Kampf gegen die Begierden sowie die Siinden der eigenen Person
und der Welt.

Der gelungenen Ubersetzung sind Einleitung (9-15) und Schriftstellenverzeichnis beige-
geben (123-127). In der Einleitung beschreiben T.R. Elfiner und T. Heither (ebenfalls Ma-
riendonk) die Problematik des Buches Josua («Es ist schwer mit unserem Gottesbild zu ver-
einen, dass Gott Krieg, Gewalt und Vernichtung ganzer Stimme nicht nur duldet, sondern
sogar selbst anordnet», 9), die Art der vorliegenden Homilien (knappe Einfihrung in die
Hermeneutik), die Gestalt Josuas als Typos fiir Jesus («<Dieser Name ist nicht zufillig, wie
Origenes sofort in der ersten Homilie erklirt, sondern ein Hinweis darauf, dass der atl. Jo-
sua Typos Jesu Christi sei und der Leser alles, was von jenem berichtet wird, auf Jesus hin
zu deuten und alles iiber das atl. Volk Israel Gesagte auf die Kirche zu beziehen habe», 11),
die Deutung der Feinde (das Bose in jeder Gestalt, auch und vor allem im eigenen Herzen),
die Bedeutung des Landes, weitere Themen, die eschatologische Perspektive sowie die Ein-
schitzung der Etymologien des Origenes («dass die gottliche Weisheit verfiigt hat, dass die
Namen mancher Orte in der Heiligen Schrift aufgezeichnet werden, die einen tieferen Sinn
enthalten», 15). Im Apparat wird das Zustandekommen vieler dieser Etymologien transpa-
rent gemacht (insgesamt 112 Fussnoten mit Erklirungen).

Zunichst befremdet die Serie Beitrige zur Friedensethik, in der die Josua-Homilien er-
schienen sind (eine Schriftreihe des Instituts fiir Theologie und Frieden, «eine wissenschaft-
liche Einrichtung in kirchlicher Trigerschaft, die durch das Katholische Militir-
bischofsamt wahrgenommen wird», Impressum; vgl. www.ithf.de). Man hitte als Publika-
tionsorgan eher an Serien wie Bibliothek der Kirchenvdter oder Fontes Christiani gedacht.
Doch passt die Auslegung des Buches Josua durch Origenes auch in Beitrdge zur Friedens-



Rezensionen 85

ethik. Obwohl einige seiner Primissen fragwiirdig sind und seine Auslegungen zu wiin-
schen lassen, zeigt Origenes doch einen Weg auf, wie Texte, die teilweise vor heute be-
fremdlicher Gewalt strotzen, und mit denen auf verschiedenen Seiten ganz handfeste An-
spriiche (auf Land) abgeleitet werden (kdnnen; vgl. 9), so gelesen werden konnen, dass sie
in ihrem Anspruch zugleich entschirft und ernst genommen und auch heutigen Lesern als
Wort Gottes begegnen und in ihr Leben hinein sprechen. Zu priifen wire, ob - bei allen
berechtigten protestantischen und bibelwissenschaftlichen Vorbehalten im Gefolge histo-
rischer Kritik gegen die Allegoresen des Origenes - hier nicht auch Spuren gelegt sind, die
helfen kénnten, mit solchen kanonischen Texten nicht nur wissenschaftlich, sondern auch
im kirchlichen Kontext versshnt zu leben. Dass mit biblischen Texten in ithrem buchstib-
lichen Sinn und in direkter Anwendung auch von Christen hochst fragwiirdige Machtan-
spriiche erhoben wurden, gehdrt zur Geschichte des Christentums. Die «Lésung» des Ori-
genes verdient eine neue, wohlwollende Priifung - vor allem solange die Alternativen nur
weitgehendes Ignorieren bzw. regelrechte Verwerfung solcher Biicher als «texts of terror»
sind.

Insgesamt ein wichtiger Beitrag zum Buch Josua, zu Origenes, seiner Zeit und Herme-
neutik, zur Geschichte der Bibelauslegung und zu mehreren hermeneutischen Fragen der
Gegenwart. Ein Dank an die beiden Ubersetzer!

Christoph Stenschke, Bergneustadt

Paul B. Clayton Jr.: The Christology of Theodoret of Cyrus. Antiochene Christology from
the Council of Ephesus (431) to the Council of Chalcedon (451) (Oxford Early Christian
Studies), Oxford University Press: Oxford 2007. 355+viii S., EUR 124.-, ISBN 978-
0198143987.

Mit dieser iiberarbeiteten Doktorarbeit legt der inzwischen emeritierte Clayton ein Werk
vor, welches iiber mehrere Jahrzehnte entstanden ist: eine grundlegende Studie der Chri-
stologie des antiochenischen Bischofs Theodoret von Cyrus, einer der bedeutsamsten
Stimmen in der christologischen Debatte, wie sie sich zunichst um die Person des Nesto-
rius entwickelte.

Clayton hat sich die Aufgabe gestellt, simtliche zuginglichen Werke Theodorets in
chronologischer Reihenfolge zu analysieren. Er geht von der Frage aus, wie die Christolo-
gie des Theodoret sich im Laufe der christologischen Debatte entwickelt hat (i-ii). Bei die-
ser Arbeit dient der von Sullivan entwickelte sog. arianische Syllogismus als hermeneuti-
scher Schliissel: Sein Obersatz besagt, dass «the Word or Logos is the subject even of the
human operations and sufferings of Christ» (56), und der Untersatz, dass «whatever is pre-
dicated of the Word must be predicated of him in his divine nature». Die (arianische)
Schlussfolgerung war natiirlich, dass das Wort, das kata physin dem Leiden ausgesetzt war,
nicht als wirklich gottlich angesehen werden kann. Um aus dieser christologischen Falle
herauszukommen, so Sullivan und mit ihm Clayton, verwarfen die Theologen der alexan-
drinischen Schule den Untersatz und die Theologen der antiochenischen Schule - unter ih-
nen Theodoret - den Obersatz. Nach Clayton fiihrte dies dazu, «that Antiochene Christo-
logy was rooted in the concern to maintain the impassibility of God the Word, and is con-
sequently a two-subject Christology» (i, 284). Clayton bleibt auch nach seiner Darstellung
der Biographie des Theodoret, seines Umfelds, des Forschungsstandes (1-104), seiner lite-
rarischen Produktion von kurz vor der nestorianischen Krise (105-134, Werke mit einer
anti-arianischen und -apollinarischen Spitze), wihrend der nestorianischen Krise (135-
166), zwischen Ephesus und der eutychischen Krise (167-214) und wihrend der letztge-



86 Rezensionen

nannten Krise (inkl. Chalcedon) bei dieser Feststellung. Er anerkennt dabei die theologi-
schen und soteriologischen Interessen Theodorets (d.h. Sicherstellung der géttlichen Im-
passibilitit und der vollstindigen menschlichen Natur Christi). Allerdings stellt er (z.B.
285) sehr wohl eine Akzentverschiebung in Theodorets post-ephesinischer Theologie fest:
Theodoret fingt an, die Einheit der beiden Naturen Christi in dem gemeinsamen prosopon
zu betonen, wobel allerdings die beiden physeis Christi ihre jeweilige hypostasis behalten. Es
handelte sich bei Theodoret also nicht um eine hypostatische Vereinigung der Naturen
(und damit war auch eine communicatio idiomatum ausgeschlossen), sondern um eine (nur)
prosopische Union. Diese Art von Union schiitzte Theodorets (antiochenische) Anliegen,
sie betonte die Einheit Christi mehr als vorher, und man konnte sie (aus antiochenischer
Perspektive!) in der christologischen Definition von Chalcedon finden (286).

Clayton bietet mit seiner Arbeit eine (gut lesbare) Darstellung des Schaffens und der
Christologie eines der fiihrenden Theologen des 5. Jhs., die versucht, Theodoret als konsi-
stenten (und konsistent antiochenischen) Theologen darzustellen. Diese These der Konsi-
stenz erklirt auch, weswegen die Arbeit sich manchmal etwas wiederholt (wie Clayton sel-
ber auch andeutet). Die Schirfe und Bedeutung der (philosophisch-)theologischen Unter-
schiede, die in der grossen christologischen Debatte eine Rolle spielten, werden aber gerade
bei der chronologischen Bearbeitung des literarischen Nachlasses des Bischofs von Cyrus
ausserst deutlich. Der Autor leistet damit einen wichtigen Beitrag zur historischen Theo-
logie. Claytons kirchliches Engagement als «ecumenical officer» des Bistums New York
(Episkopalkirche) wirft die Frage auf, wie seine Bewertung neuerer kumenischer Abkom-
men iiber Christologie zwischen chalzedonischen und nicht-chalzedonischen Kirchen aus-
sihe.

Peter-Ben Smit, Bern

Georg Plasger: Johannes Calvins Theologie. Eine Einfihrung, Vandenhoeck & Ruprecht:
Gottingen 2008. 156 S., EUR 16.90, ISBN 978-3-525-56966-5.

Das vorliegende Buch hilt, was sein Titel verspricht: Es handelt sich um eine Einfiihrung
in Calvins Theologie - weniger im Sinne einer methodisch-interpretatorischen Propideu-
tik als vielmehr einer materialen Hinfithrung zur Lektiire von Calvins «Institutio Christia-
nae Religionis» (1559). Eine solche Einfithrung ist nicht zuletzt im Blick auf das Calvin-
Jubilium notwendig und verdienstvoll, zumal Person und Werk Calvins mit einer Fiille
von Vorurteilen verstellt sind (vgl. 9: «Calvin, der Despot aus Genf?»).

Anstatt jedoch apologetisch zu agieren, stellt Plasger in fiinfzehn Kapiteln anhand repri-
sentativer Querschnitte zentrale Aspekte der Theologie Calvins dar. Dabei verhilt er sich
durchaus nicht unkritisch gegeniiber der von thm in Grundziigen dargestellten Theologie
Calvins, was insbesondere die behutsame Problematisierung der doppelten Pridestination
(941.), des sog. syllogismus practicus (104) und der Widerstandstheorie (131) bei Calvin be-
trifft. Mit der bisherigen Calvin-Forschung fithrt Plasger ein eher «stilles Gesprich», was
seinem expliziten Einleitungsinteresse und entsprechendem Verzicht auf einen ausfiihrli-
chen Anmerkungsapparat geschuldet ist.

Plasger folgt in seiner Darstellung weitgehend dem Duktus von Calvins Hauptwerk,
zieht aber auch immer wieder die (vielfach leider noch nicht ins Deutsche iibersetzten)
Kommentarwerke Calvins sowie einschligige Texte aus der Calvin-Studienausgabe, etwa
den Genfer Katechismus von 1545, flankierend zu Rate. Nach einer einleitenden, die ver-
breiteten Vorurteile gegentiber Calvin aufgreifenden Skizze seines Lebenswegs kommt
Plasger auf die Themen Gottes- und Selbsterkenntnis, Heilige Schrift, Trinitit, Schépfung,



Rezensionen 87

Stinde, das dreifache Amt Jesu Christi, Gesetzesverstindnis, Glauben, Heiligung, Erwih-
lung, Sakramente, Staat und Eschatologie zu sprechen.

Signifikant ist die Verortung der Eschatologie Calvins am Schluss der Einfihrung, die
von der Disposition der «Institutio» abweicht; diese endet mit dem magistralen Kapitel
IV,20 zur politischen Ethik und dem Schlussakkord «Laus Deo». Plasgers zunichst etwas
eigenwillig erscheinende Abweichung ist jedoch durchaus sinnvoll, und zwar, weil er der
Eschatologie, die Calvins Theologie gleichsam als Ostinato durchzieht, allein schon aus
methodischen Griinden topologische Selbstindigkeit geben muss. Ausserdem ist es aus in-
haltlich-theologischen Griinden naheliegend, die Eschatologie im direkten Anschluss an
die politische Ethik zu entfalten, zumal Calvin zufolge die meditatio futurae vitae dazu
treibt, «Gutes zu wirken und dabei nicht miide zu werden» (Kommentar zu I Kor 15,58).
Das «Trachten nach dem zukiinftigen Leben» (141) wirkt zuriick auf die humane Gestal-
tung von Kirche und Welt.

Hier wird nach Plasger das fiir Calvins Theologie typische zirkulire Denken sichtbar,
welches insbesondere seine Verhiltnisbestimmung von Gottes- und Selbsterkenntnis
transparent macht (vgl. 20.24). Wie Plasger bereits an anderer Stelle gezeigt hat (vgl. G.
Plasger: Erkenntnis und Ehre Gottes. Uberlegungen zum Verhiltnis von zwei zentralen
Begriffen bei Johannes Calvin, in: ].M. Lange van Ravenswaay, H.]. Selderhuis [Hg.]: Re-
formierte Spuren, Wuppertal 2004, 103-110), versteht und bestimmt Calvin diesen Zusam-
menhang als Ehrung Gottes, in der der Mensch seinen Lebenszweck findet. Plasger identi-
fiziert diese spezifische Beziehungsbestimmung als den «Grundcharakter von Calvins
Theologie» (26).

Mit seiner unpritentidsen Sprache, seinen Graphiken, Literaturhinweisen zum Weiter-
lesen und seinem geringen Umfang handelt es sich bei Plasgers Buchs um ein einladend auf-
gearbeitetes, jedoch keineswegs «flach» zu nennendes Angebot zur Lektiire Calvins und
zur theologischen Auseinandersetzung mit ihm. Auch theologischen Laien sei es nach-
driicklich empfohlen. Plasger ist die besondere didaktische Leistung gegliickt, Calvins
komplexes Gedankengebiude in seinen Grundziigen auf dem engen Raum von nicht ein-
mal 160 Seiten luzide zu prisentieren.

Marco Hofbeinz, Bern

Ernst Troeltsch: Finf Vortrige zu Relzgzon und Geschichtsphilosophie fiir England und Schott-
land. Der Historismus und seine Uberwindung (1924)/ Christian Thought. Its History
and Apphcanon (1923) (Ernst Troeltsch, Kritische Gesamtausgabe 17), hg.v. G. Hii-
binger in Zusammenarbeit mit A. Terwey, de Gryuter: Berlin/New York 2006. XVI +
268 S., EUR 128.-, ISBN 978-3-11-018232-3.

Ernst Troeltsch: Rezensionen und Kritiken (1894-1900) (= Ernst Troeltsch, Kritische Ge-
samtausgabe 2), hg.v. F.W. Graf in Zusammenarbeit mit D. Brandt, de Gryuter: Berlin/
New York 2007. XXI + 928 S., EUR 228.-, ISBN 978-3-11-019304-6.

In den letzten beiden Jahren sind zwei weitere Binde der insgesamt auf 21 Binde angeleg-
ten Kritischen Gesamtausgabe (KGA) der Werke von Ernst Troeltsch erschienen. Mit Band
17 der KGA liegt nun der Band mit den letzten Texten aus Troeltschs Feder vor, die post-
hum von Friedrich von Hiigel herausgeben worden sind. Von der anspruchsvollen Kriti-
schen Gesamtausgabe erschienen bisher die Binde 4, 5, 7, 8, 15, welche Rezensionen aus
Troeltschs Heidelberger Zeit von 1901 bis 1914, die Absolutheitsschrift von 1902, Studien
zur Bedeutung des Protestantismus fiir die Genese der modernen Welt sowie Schriften zur
Politik und Kulturphilosophie aus der Berliner Zeit umfassen. Im Unterschied zu den bis-



88 Rezensionen

herigen Binden der Troeltsch-Edition ist der vorliegende Band nicht mehr im Auftrag der
Heidelberger Akademie der Wissenschaften herausgegeben, sondern von der am 16. Juli
2004 eingerichteten Kommission fiir Theologiegeschichtsforschung der Bayerischen Aka-
demie der Wissenschaften. Als Herausgeber ist der Praktische Theologe Christian Al-
brecht hinzugekommen. Uber Aufbau und editorische Grundsitze der Ausgabe informie-
ren die jeweiligen Binde. Jeder Band enthilt neben Vorwort, Inhaltsverzeichnis, editori-
schen Grundsitzen und Siglenverzeichnis eine Einleitung des Bandherausgebers, editori-
sche Berichte, den Troeltsch-Text, Biogramme, Literaturverzeichnis sowie Register. Ediert
wird in der Kritischen Gesamtausgabe in der Regel die letzte von Troeltsch autorisierte Fas-
sung eines Textes. Die verschiedenen Entwicklungsstufen des Textes werden dabei im text-
kritischen Apparat notiert, so dass dem Leser die Genese des Textes in der abgedruckten
Version durchsichtig wird. Die von den Herausgebern vorgenommene Kommentierung
der Texte beschrinkt sich auf wichtige Literaturhinweise, soweit sie fiir das Verstindnis
des Textes notwendig sind. Alles in allem wird dem Leser der Troeltsch-Ausgabe eine her-
vorragende Textgrundlage zum Arbeiten in die Hand gegeben.

Bei den von Troeltsch fiir seine zwischen dem 7. und 21. Miirz 1923 geplante Reise nach
England und Schottland ausgearbeiteten Vortragsmanuskripten handelt es sich um die letz-
ten von Troeltsch verfassten Texte; in ihnen fasst er Grundgedanken seines Denkens zu-
sammen. Aufgrund seines frithen Todes am 1. Mirz 1923 kam diese Vortragsreise bekannt-
lich nicht mehr zustande. Die von Troeltsch zwischen Dezember 1922 und Januar 1923
ausgearbeiteten fiinf Vortrige, die bis auf den Vortrag Der Gemeingeist aus dem Vortrags-
zyklus Ethik und Geschichtsphilosophie bereits an Friedrich von Hiigel zur Ubersetzung ge-
schickt waren, publizierte von Hiigel nach Troeltschs Tod noch im selben Jahr im Verlag
London University Press unter dem Titel Christian Thought. Its History and Application.
Die deutsche Fassung des Bandes erschien vier Monate spiter, und zwar nicht bei Siebeck,
wo Troeltsch seine Schriften publizierte, sondern im Pan Verlag Rolf Heise unter dem von
Marta Troeltsch gewihlten Titel Der Historismus und seine Uberwindung. Die vorliegende,
von Gangolf Hitbinger in Zusammenarbeit mit Andreas Terwey herausgegebene Ausgabe
bringt nun beide Fassungen von Troeltschs Englandvortrigen, und zwar zuerst die deut-
sche Fassung (67-132) und sodann die englische Fassung (133-203). Damit tragen die Her-
ausgeber der Genese des letzten Werkes von Troeltsch Rechnung. Die deutsche Ausgabe
stellt nimlich keine Riickiibersetzung der englischen Fassung dar, sondern basiert auf sei-
nen deutschen Vortragsmanuskripten, von denen eine Fassung in Deutschland verblieben
ist. Allerdings sind weder von der englischen noch von der deutschen Version des Bandes
Manuskripte oder Druckfahnen iiberliefert (63). Beide Fassungen bieten unterschiedliche
Anordnungen der Texte. Wihrend die englische Fassung mit The Place of Christianity
among the World-Religions (134-148) einsetzt, dann den dreiteiligen Vortragszyklus Ethics
and the Philosophy of History (149-187) bietet und mit Politics, Patriotism, and Religion
(188-203) schliesst, wird die deutsche Ausgabe mit Ethik und Geschichtsphilosophie erdttnet
(68-104). Dann folgen Die Stellung des Christentums unter den Weltreligionen (105-118) und
zuletzt, wie in der englischen Ausgabe, Politik, Patriotismus, Religion (119-132). Aber auch
im Textbestand unterscheiden sich beide Ausgaben. Einige in der englischen Fassung ent-
haltene Passagen sind in der deutschen Ausgabe weggelassen. So bieten die Schlusspassagen
von The Place of Christianity among the World-Religions einen Hinweis auf Albert Schweit-
zers Buch On the Verge of the Primitive Forest (147), der in der deutschen Version fehlt.
Ebenso fehlt in der deutschen Ausgabe die Schlusspassage des Vortrags Politics, Patriotism,
and Religion, in dem Troeltsch auf die Bedeutung des Kompromisses fiir die politische
Ethik eingeht (203). Neben den Vortragsmanuskripten von Troeltsch bietet die Ausgabe
im Anhang die Einleitungen Friedrich von Hiigels zu der deutschen und englischen Aus-



Rezensionen 89

gabe des Bandes (205-223). Diese sind jeweils auf die unterschiedlichen Diskussionskontex-
te zugespitzt. Biogramme (225-232), Literaturverzeichnis (233-247) sowie Personen- (249-
252) und Sachregister (253-266) beschliessen den Band.

Uber die mit Troeltschs England- und Schottlandreise nach dem Ersten Weltkrieg ver-
bundenen zeitgeschichtlichen Hintergriinde und Probleme sowie die werkgeschichtliche
Einordnung der spiten Texte informiert die hervorragende Einleitung in den Band von
Gangolf Hiibinger (1-32). Organisiert wurde die anvisierte Reise von Friedrich von Hiigel
(1852-1927), den Troeltsch seit seiner Heidelberger Zeit durch Vermittlung des Jenaer Phi-
losophen Rudolf Eucken kannte. Eine nicht geringe Schwierigkeit fiir Troeltschs England-
reise bildeten die gespannten deutsch-englischen Beziehungen nach dem Ersten Weltkrieg
sowie Troeltschs Rolle in der Kriegspublizistik. Eine Einladung Troeltschs nach England,
der in den ersten Kriegsjahren den Krieg als einen Kulturkrieg deutete, in England den
Hauptgegner Deutschlands erblickte und die kulturellen Differenzen auf kontrire Frei-
heitsideen zuriickfiihrte (vgl. 13), stiess im Nachkriegsengland aut Widerstand. Die Hinter-
griinde und Miihen von Hiigels, Troeltsch angesichts der Widerstinde einzuladen und die
Reiseplanungen voranzutreiben, werden von Hiibinger kenntnisreich nachgezeichnet.
«Gemessen an der zogerlichen Wiederaufnahme der wissenschaftlichen Kontakte durch
vereinzelte Einladungen an Albert Einstein oder Adolf Deifimann im Jahre 1922 und an-
gesichts der geringen Bereitschaft beider Linder zur Selbstaufklirung dariiber, welche Ele-
mente der vermeintlichen Fremdkultur lingst Bestandteile der eigenen Lebensweise ge-
worden waren, wird man die exemplarische Bedeutung des gesamten Reise-Arrangements
fiir das Wissen vom Anderen nicht unterschitzen diirfen.» (16)

Die fiinf von Troeltsch fiir seine Englandreise geplanten Vortrige bilden eine Art bilan-
zierender Zusammenfassung seiner bisherigen Forschungen zur Krise der modernen Welt
und deren ethisch-religioser Meisterung. Der Sache nach zielen die Vortrige auf eine ethi-
sche Geschichtsphilosophie mit einem religiosen Fundament, welche die ,Krisis des Histo-
rismus” konstruktiv eindimmen soll. Gleich der erste Text der deutschen Ausgabe iiber
Ethik und Geschichtsphilosophie, dessen drei Teile Troeltsch am 8., 13. und 15. Mirz 1923
am Londoner King’s College halten sollte, unterstreicht dies. Troeltsch selbst ordnet die
drei Vortrige iiber Ethik und Geschichtsphilosophie zu Beginn seiner Ausfiihrungen werk-
geschichtlich ein. «Dieses zentrale Thema betrifft das Verhiltnis zwischen der endlosen Be-
wegtheit des geschichtlichen Lebensstromes und dem Bediirfnis des menschlichen Geistes,
ihn durch feste Normen zu begrenzen und zu gestalten. Es ist eine Frage, die mir frithzeitig
auf dem Boden religionsphilosophischer und theologischer Erwigungen erwuchs [...].
Aber die Frage erwies sich sehr bald als eine sehr viel allgemeinere.» (68) Die drei Vortrige,
Die Persinlichkeits- und Gewissensmoral, Die Fthik der Kulturwerte und Der Gemeingeist,
entwickeln diese Fragestellung, die auf eine methodische Begriindung von geltenden Nor-
men auf dem Hintergrund der Einsicht in die Geschichtlichkeit jeder Normsetzung zielt,
aus der Perspektive seines grossen Werkes iiber den Historismus und seine Probleme von
1922. Die durch Troeltschs spite Geschichtsphilosophie verinderte Sicht der Probleman-
forderungen spiegelt insbesondere der Vortrag Die Stellung des Christentums unter den
Weltreligionen, den Troeltsch am 9. Mirz 1923 an der Oxford University, am 12. Mirz
1923 vor dem Student Christian Movement in London sowie am 18. Mirz 1923 am New
College in Edinburgh halten sollte, und der die englische Ausgabe erdffnet. Troeltsch gibt
in diesem Text zunichst einen Uberblick iiber Fragestellung und Argumentation seiner
Schrift iiber Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte von 1902 und refe-
riert sodann die durch die Neubewertung des Individualititsgedankens (113) im Spatwerk
resultierenden Verinderungen fiir die Begriindungsanforderungen an die geschichtsphilo-
sophische Grundlegung von geltenden Normen. Diese werden auf die verschiedenen Kul-



90 Rezensionen

turkreise restringiert, in denen auch die Religion sich jeweils unterschiedlich ausprigt. Da-
mit widerruft Troeltsch nicht nur den noch in der Absolutheitsschrift vertretenen Gedan-
ken, dass das Christentum eine Zusammenfassung der religionsgeschichtlichen Entwick-
lung der Mittelmeervélker sei, sondern radikalisiert auch die geschichtsphilosophische
Begriindung der Hochstgeltung des Christentums. «Wir kénnen die Religion nicht entbeh-
ren, aber die einzige, die wir vertragen konnen, ist das Christentum, weil es mit uns ge-
wachsen ist und ein Teil unserer selbst ist.» (114f.)

Am 20. Mirz 1923 sollte Troeltsch vor der London Society for the Study of Religion
tber Politik, Patriotismus, Religion sprechen. Der Vortrag thematisiert Troeltschs ethische
Geschichtsphilosophie aus der Perspektive der politischen Ethik und sucht einen kon-
struktiven Ausweg aus der Alternative von Machiavellismus und Spiritualismus. Politik
versteht Troeltsch hierbei als «die Kunst, nach innen eine Gemeinschaft zur dauernden
Ordnung zu organisieren und nach auflen die so organisierte Gemeinschaft zu behaupten
und zu erweitern» (119). Troeltschs Losung des Problems der politischen Ethik liegt in der
Kategorie des Kompromisses. «Wenn das Wesen der ganzen Geschichte Kompromif ist,
wird sich der Denker dem nicht entziehen kénnen, und auch in dem Moment sich dazu
bekennen miissen, wo die Kompromifinatur alles Irdischen vielleicht ganz besonders
schwer auf unsere Seele driickt.» (132)

Nachdem bereits im Jahre 2004 der erste Band mit Rezensionen aus dem Zeitraum von
1901 bis 1914 erschienen ist (KGA, Bd. 4; siehe hierzu meine Besprechung in: Philosophi-
sches Jahrbuch 113 [2006] 220-223), liegt nun der zweite Band mit Rezensionen von Ernst
Troeltsch im Rahmen der Kritischen Gesamtausgabe vor. Er dokumentiert Troeltschs Re-
zensionstitigkeit aus den Jahren 1894 bis 1900 und wurde, wie bereits der erste Rezensi-
onsband, von Friedrich Wilhelm Graf herausgegeben. Die 46 Rezensionen und vier umfang-
reichen Literaturberichte, die in dem Band zuginglich gemacht werden, hat Troeltsch al-
lesamt in seiner Heidelberger Zeit verfasst. Sie zeugen von der enormen Intensitit, mit der
Troeltsch die zeitgenossischen Debatten in Theologie, Religionswissenschaft, Philosophie
und Geschichtswissenschaft wahrgenommen und literarisch verarbeitet hat. Allein die vier
Theologischen Jahresberichte iber Religionsphilosophie und theologische Principienlebre von
1896 (80-163), 1897 (213-309), Religionsphilosophie und principielle Theologie von 1898
(366-484) und 1899 (554-642), die schon rein umfangsmissig den grossten Teil des Bandes
filllen, enthalten eine kaum zu iiberschauende Fiille an Titeln. Das Verzeichnis der von
Troeltsch besprochenen und angezeigten Schriften umfasst 73 Seiten (717-793). Es sind
mehr als 1200 Titel, die Troeltsch nennt. Kein Wunder, dass der Rezensent unter der Last
der Arbeit st6hnte und seinen Freund Wilhelm Bousset die Jahresberichte mit einem «Feg-
feuer» vergleichen liess, das ithn «total erschopft» zurlickliess und «von jeder Lust am Re-
censiren reinigt[e]» (6). Troeltsch, der 1894 im Alter von 29 Jahren nach Heidelberg beru-
fen wurde, veroffentlichte seine Rezensionen in sieben verschiedenen Organen: der Theo-
logischen Literaturzeitung (17 Rezensionen), der Deutschen Literaturzeitung, der Christli-
chen Welt (10 Rezensionen), den Géttingischen gelebrten Anzeigen (7 Rezensionen), der
Zeitschrift fiir praktische Theologie (1 Rezension), der Historischen Zeitschrift (1 Rezension)
sowie in dem von Heinrich Julius Holtzmann herausgegebenen Theologischen Jabresbericht.
Es ist in der Tat erstaunlich, welche Produktivitit und Intensitit Troeltsch in seine Rezen-
sionsarbeit investierte. Bei gegenwirtigen Universititstechnokraten, welche die Forschung
von Hochschullehrern evaluieren méchten, hitte er freilich schlechte Karten. Mit Rezen-
sionen sind nur wenige Punkte zu holen.

Die von dem Herausgeber des Bandes, Friedrich Wilhelm Graf, verfasste Einleitung (1-
27) stellt den Rezensenten Troeltsch vor. Der Schwerpunkt der Einleitung liegt im Unter-



Rezensionen 91

schied zu dem Band KGA 4 darin, dass in ihr «die Geburt eines Rezensenten kommentie-
rend» (2) nachgezeichnet wird. Dort hatte Graf ausfiihrlich den spezifischen Charakter
und den Stil von Troeltschs Rezensionen, die immer der eigenen Selbstverstindigung in
Auseinandersetzung mit anderen Positionen dienen, dargestellt. Dies gilt auch fiir die frii-
hen Besprechungen Troeltschs. Graf arbeitet in seinem einfithrenden Wissenschaftsessay
die mit Troeltschs Rezensionstitigkeit verbundene Ambivalenz prignant heraus und
bringt sie auf den Punkt: «Wohl jede seiner Besprechungen stand, mehr oder minder ver-
mittelt, im Dienst am eigenen <Werk> und lenkte doch zugleich, durch Lebenszeitverzehr,
von diesem an, schob seine Vollendung hinaus.» (5)

Troeltschs frithe Heidelberger Rezensionen lassen den Kern seiner Forschertitigkeit er-
kennen. Immer wieder kommt er bei der Besprechung der zeitgenossischen theologischen
und religionsphilosophischen Literatur auf das Zentralproblem seines Denkens, das Ver-
haltnis von Glaube und Geschichte, zu sprechen. Darin fiihrt er Fragestellungen der ilte-
ren Ritschl-Schule so weiter, dass er deren Losung dieses Problems eine verinderte ge-
schichtsphilosophische Begriindung zuteil werden ldsst. Dadurch gelangt Troeltsch zur
Einbeziehung der Religionsgeschichte in die Begriindung der Geltung des Christentums,
wie er es in seiner Schrift iiber Die Absolutheir des Christentums und die Religionsgeschichte
von 1902 ausgefiihrt hat. Dies ldsst bereits Troeltschs erste Rezension erkennen. Sie galt
dem Lebrbuch der evangelisch-protestantischen Dogmatik des 1892 verstorbenen Jenenser
Theologen Richard Adelbert Lipsius und wurde im November 1984 in den Géttingischen
gelebrien Anzeigen gedruckt (31-52). Troeltsch ordnet die Dogmatik von Lipsius in den
Kontext der Entwicklung des 19. Jahrhunderts ein und wiirdigt die dritte Auflage des Wer-
kes auf dem Hintergrund der Debatten innerhalb der Ritschl-Schule, an deren Position
sich die Endfassung dieser Dogmatik annihere (32f.). Den wunden Punkt von Lipsius’
Dogmatik macht Troeltsch in dessen «Verhiltnisbestimmung zwischen Religionsphiloso-
phie und Dogmatik, geschichtlicher Erforschung der Religion und Bestimmung ihres
Wahrheitsgehaltes» (43) aus. Eben diese Fragestellung, das Verhaltnis zwischen der ge-
schichtlichen Bedingtheit der Religion und der Bestimmung ihrer Wahrheit, bildet den in-
neren Problemzusammenhang des Denkens von Troeltsch. Noch die spiten Vortrige fiir
England und Schottland sind, wie oben dargelegt, dieser Problemperspektive verpflichtet.
Troeltsch versucht das Problem durch eine neue Fassung des Verhiltnisses von Geschicht-
lichkeit und Normativitit zu 16sen. In seinen Rezensionen verstiandigt er sich im Medium
der Auseinandersetzung mit anderen Positionen und deren Losungsvorschligen iiber eine
tragfihige Losung. Dabei gilt seine Kritik von Anfang an solchen Stillstellungen des Pro-
blems, die er «Postulaten- und Bediirfnistheologie» (45) nennt. Zustimmend bespricht der
junge Heidelberger Systematiker die Schriften des Jenenser Neoidealisten Rudolf Eucken.
Dessen Buch Der Kampf um einen geistigen Lebensinbalt von 1896 hat er gleich dreimal be-
sprochen und der Theologenzunft empfohlen. «Das ist endlich einmal echte und rechte
Denkarbeit aus dem Groflen und Ganzen, eine frische und vorurtheilslose, aber edle und
fir alles Grofle empfingliche Herausarbeitung und Behandlung der Probleme, wie wir sie
in unserer theologischen Angst und apologetischen Kiinstlichkeit fast ganz verlernt haben
und wie wir sie in der Zwitterphilosophie des Tages nur allzu selten finden.» (63) Mit Vor-
liebe und Zustimmung rezensiert Troeltsch philosophische Schriften, die sich den Themen
der klassischen deutschen Philosophie zuwenden, so das Buch seines Lehrers Gustav Claf}
Untersuchungen zur Phanomenologie und Ontologie des menschlichen Geistes. Auch dieses
Werk hat Troeltsch dreimal rezensiert (164-167.171-180.271f.). Troeltsch hebt dessen Phi-
losophie des Geistes hervor. Sie steht erkennbar im Zusammenhang mit seinen eigenen Be-
mithungen um eine geschichtsphilosophische Geistesphilosophie. Kritisch werden von
dem jungen Rezensenten die literarischen Produkte aus dem Bereich der angloamerikani-



92 Rezensionen

schen Theologie und Religionsphilosophie besprochen. Mehrfach konstatiert er, dass diese
Literatur und ihre Problemstellungen «fiir deutsches Denken etwas fremdartig ist» (236).
Intensiv hat Troeltsch in- und auslindische Neuerscheinungen zum Verhiltnis von Religi-
on und Wissenschaft wahrgenommen und besprochen. Sie bilden einen festen Bestandteil
seiner vier zwischen 1896 und 1899 verfassten Theologischen Jabresberichte. Die angloame-
rikanischen Diskurse iiber den Evolutionismus und Darwinismus sieht Troeltsch nicht
nur durch ein erkenntnistheoretisches Defizit geprigt, sondern auch durch eine Entdiffe-
renzierung von Religion und Wissenschaft. «Eine Uebersetzung solcher wissenschaftlicher
Verirrungen ins Deutsche ist nicht zu rechtfertigen, ist aber ein Zeichen der Neigung,
durch solche Uebersetzungen auch bei uns das evolutionistische Geklapper Spencer’scher
Scholastik heimisch zu machen und die bereits errungenen Abgrenzungen des religidsen
Problems wieder zu verwirren.» (222) Wie in seinen Bonner Sommerkursen erblickt Tro-
eltsch in der Auseinandersetzung mit dem Naturalismus eine zentrale Herausforderung fiir
die Theologie und Religionsphilosophie seiner Zeit. «Der Kampf gegen den Materialismus
nimmt die Gestalt des Kampfes gegen die mechanische Evolutionstheorie an.» (224)
Mehrfach berichtet der Rezensent, dass ihm die fiir den Theologischen Jahresbericht zu be-
sprechenden Biicher und Aufsitze nicht vorlagen. So notiert er gleich in seinem ersten Jah-
resbericht iiber Religionsphilosophie und theologische Principienlebre: «An erster Stelle seien
wenigstens in den Titeln die allgemein philosophischen Werke des Jahres angefiihrt, die
dem Ref., so weit iiberhaupt, meist nur aus Recensionen anderer Zeitschriften bekannt ge-
worden sind.» (82; vgl. 233) Viele der Besprechungen Troeltschs stehen in einem Zusam-
menhang mit Publikations- oder Vortragsprojekten. 1899 hatte er die Gedichtnisrede zum
100. Geburtstag von Richard Rothe in der Heidelberger Universititsaula zu halten. Die
sechs von ihm 1899 besprochenen Neuerscheinungen zur Person und Theologie Richard
Rothes spiegeln seine Auseinandersetzung mit der zeitgendssischen Forschung. Rezensiert
wurden von Troeltsch die Biicher von Heinrich Julius Holtzmann und Wilhelm Honig,
beide mit dem Titel Richard Rothe fiir Rades Christliche Welt (517-520). Ebenfalls in Dze
Christliche Welt erschien eine Sammelbesprechung von drei Schriften tiber Rothe und ei-
nem Rotheband (Heinrich Bassermann: Rothe als praktischer Theologe; Heinrich Julius
Holzmann: Rothes spekulatives System, dargestellt und beurteilt; Heinrich Bauer: Richard Ro-
the als akademischer Lebrer; Richard Rothe: Brzefe an einen jungen Freuna’) (521-524). Wei-
tere Rezensionen stehen im Zusammenhang mit Troeltschs Arbeit an seinen grossen Arti-
keln fiir die dritte Auflage der Realenzyklopddie fiir protestantische Theologie und Kirche, zu
der er die Artikel Aufklirung, Deismus und englische Moralisten beisteuerte. Hierher geho-
ren u.a. seine Besprechungen von Carl Giittler: Eduard Lord Herbert von Cherbury (1897)
fiir die Theologische Literaturzeitung (487-492) und Friedrich Lezius: Der Toleranzbegriff
Lockes und Pufendorfs, die 1900 in der Deutschen Litteraturzeitung (704-706) erschien.
Zahlreiche dogmatische Werke hat der Heidelberger Theologe besprochen. Seinen Freund
Bousset lisst er zwar wissen, dass er «fiir Dogmatica nur sehr miflig geeignet» (508) sei.
Gleichwohl war es die Systematische Theologie, die der junge Ordinarius in Heidelberg zu
vertreten hatte. Intensiv hat er die zeitgendssische dogmatische Diskussion wahrgenom-
men und kommentiert. Troeltsch bespricht die dogmatischen Werke von Theologen so
unterschiedlicher Couleur wie Martin Kihlers 1898 erschienene Schrift Dogmatische Zeit-
fragen (654-667), Alexander von Oettingens Lutherische Dogmatik (501-507) oder Fried-
rich August Berthold Nietzschs Lebrbuch der evangelischen Dogmatik (512-514). Uber die
Dogmatik des konfessionellen Lutheraners Oettingen resiimiert er: «Aber das Buch selbst
ist doch mehr ein Denkmal des Gegensatzes gegen die gesamte geistige Bewegung der Ge-
genwart als des Zusammenhangs mit ihr. Freilich zeigt sich die Grenzlinie nicht einfach
reinlich zwischen dem Verfasser und der Gegenwart, sondern sie geht mitten durch die un-



Rezensionen 93

ter geteilten Einfliissen stehende Denkweise des Verfassers selbst hindurch. Das zeigt sich
auch am Stil, der zwischen architektur-freudiger Scholastik und geschmiicktem Predigtton
einerseits und zwischen modernstem Essaistil andererseits quilend hin und her spielt.»
(507)

Es ist im Rahmen dieser Besprechung nicht méglich, alle in den Band aufgenommenen
Rezensionen von Troeltsch zu erwihnen, geschweige denn, auf sie im Einzelnen einzuge-
hen. Der Band unterstreicht jedoch dies diirften die kurzen Bemerkungen deutlich ge-
macht haben, wie intensiv der junge Troeltsch die theologische und rehglonsphllosophx-
sche Diskussion seiner Zeit wahrgenommen hat. Sie zeigen auch, wie er um eine Ldsung
des in seinen Augen grundlegenden Problems der Historisierung gerungen hat. Das Pro-
blem von Glaube und Geschichte sowie die mit der Moderne verbundenen gesamtgesell-
schaftlichen Umwilzungen bilden die Folie, an der bereits der junge Heidelberger Ordina-
rius die zeitgendssische Debattenlage misst. Die durch den Band nun zuginglich gemach-
ten Rezensionen Troeltschs werden der weiteren Forschung als unentbehrliche Quelle fiir
die Rekonstruktion seines Denkens dienen. Biogramme (707-715), Literaturverzeichnis
(717-822), sowie Personen- (823-844) und Sachregister (845-925) beschliessen den Band
und ermdglichen dem Benutzer ein hervorragendes Arbeiten.

Beide hier angezeigten Binde der Kritischen Gesamtausgabe der Werke von Troeltsch un-
terstreichen das hohe Niveau der Ausgabe. Die Texte sind allesamt sehr gut ediert und aus-
fiihrlich kommentiert. Man darf auf die weiteren Binde gespannt sein.

Christian Danz, Wien

Martien Brinkman: De niet-westerse Jezus. Jezus als bodhisattva, avatara, goeroe, profeet,
voorouder en genezer, Zoetermeer: Uitgeverij Meinema 2007. 372 S., EUR 24.90, ISBN
978-90-211-4141-1.

Der Verf. (geb.1950) ist Professor fiir Skumenische/interkulturelle Theologie an der Frei-
en Universitit in Amsterdam. Vom Anfang seiner wissenschaftlichen Karriere an - er hat
vorher auch an den Universititen von Utrecht und Léwen geforscht und gelehrt - galt sein
Interesse speziell 6kumenischen und hermeneutischen Fragestellungen. Was ihn, wie er
selbst in seinem Vorwort sagt, ungemein fasziniert, ist die Frage, was mit einer Tradition
geschieht, die durch die Jahrhunderte und in verschiedenen Kulturen iiberliefert wird.
Beim Schreiben seines Buches wurde ihm bewusst, wie stark westlich geprigt seine eigene
Theologie ist - eine Entdeckung, von der er hofft, dass sie auch seine Leser machen.

Stirker als zuvor realisierte er, dass die christlichen Bilder und Begriffe, die seine eigene
Entwicklung pragten, fiir die Mehrheit der in der siidlichen Hemisphire lebenden Chri-
sten nicht selbstverstindlich sind. Fiir sie haben oft andere, ihm von Haus aus nicht ver-
traute Bilder eine grossere Aussagekraft (10). Die Frage, die der Afro-Amerikanische Theo-
loge Robert Hood als Titel fiir eines seiner Biicher gewihlt hat: «Must God remain
Greek?» ist Brinkman tief unter die Haut gegangen.

Dieses Buch basiert auf einem umfassenden Literaturstudium, untermauert und erginzt
durch viele personliche Kontakte und Austausch-Erfahrungen mit Laien und Theologen
in den betreffenden Lindern wie auch durch lange und fruchtbare Aufenthalte im Aus-
land, u.a. in Siid-Afrika. In einer kurzen Einleitung mit der packenden Uberschrift «Wo
ist Jesus <at home»>?» umschreibt der Verf. klar, worum es ihm geht: die Bedeutung, die Je-
sus heute in nicht-westlichen Lindern beigemessen wird. Als Ausgangspunkt fiir die Beur-
teilung der vielen, oft sehr unterschiedlichen Bedeutungen benutzt er den Begriff «<Doppel-
te Transformation». Damit ist gemeint, dass sich bei der Ubertragung eines Begriffes von



94 Rezensionen

dem einen in einen anderen Kontext nach zwei Seiten eine Anderung vollzieht. Der Begriff
bekommt durch den neuen Kontext einen etwas anderen Inhalt, und zugleich erhilt auch
der neue Kontext einen neuen Aspekt. Konkret: Wenn Jesus mit Begriffen aus dem afrika-
nischen und asiatischen Kontext gedeutet wird, werden damit (jedenfalls fiir westliche Au-
gen) dem herkémmlichen westlichen Jesusbild neue Dimensionen zugefiigt, wihrend and-
rerseits die Begriffe selbst durch diese Anwendung eine Anderung erfahren oder einen neu-
en bzw. teilweise neuen Inhalt erhalten.

Wenn es um Jesus geht, ist das Traditionsgeschehen - der Inkulturationsprozess - inso-
fern kompliziert, als die Bedeutung, die er besitzt, immer in einer Uberlieferungsgemein-
schaft weitergegeben wird. Diese beabsichtigt, die Botschaft von und {iber Jesus, in allge-
mein anerkannten Zeugnissen formuliert, in Verkiindigung, Liturgie, Festen, Symbolen,
Sakramenten weiter zu tradieren. Diese Gemeinschaft will die geistliche Einheit mit der
Vergangenheit wie auch die mit moglichst vielen Mitchristen in der Gegenwart bewahren;
damit ist sachlich die Katholizitit der Kirche angedeutet. Diese zwei «Faktoren», die dop-
pelte Transformation und die Uberlieferungsgemeinschaft, sind die Kernbegriffe, die in
den Ausfiihrungen tiber die vielen Phinomene und Fragen ihre Brauchbarkeit als Orien-
tierungshilfen erweisen. Der Verf. will seine Arbeit primir als einen Beitrag zur interkul-
turellen Theologie verstanden wissen, wobel die Thematik selbstverstindlich auch Kern-
fragen aus dem 1interreligitsen Dialog beriihrt. Wie der Titel dieses Buches schon deutlich
macht, ist der Fokus auf die heutige nicht-westliche Theologie gerichtet; dabei ist Latein-
Amerika ausgeklammert, weil die theologischen Entwicklungen in diesem Subkontinent
ein ganz eigenes Profil aufweisen.

Es ist dem Verfasser hoch anzurechnen, dass es thm gelungen ist, das dusserst umfangrei-
che Material nach systematischen Gesichtspunkten klar und iibersichtlich zu analysieren.
Das verrit eine grosse Vertrautheit mit dem Stoff, auch eine starke innere Motivation. Da-
bei prigt ihn selbst, was er als Bedingung fiir eine erfolgreiche Transformation formuliert:
Solidaritit mit dem neuen Kontext. Immer wieder wird deutlich, wie er sich in die Lage
der Christen in Afrika und Asien vertieft hat, auch in ihre wirtschaftliche Situation, die fiir
die meisten durch grosse Armut gekennzeichnet ist. Seine grossangelegte Untersuchung ist
eine wissenschaftliche Arbeit auf hohem Niveau, zugleich auch ein existentielles Buch.

Ich mochte aus den Ausfiithrungen einige markante Aspekte herausgreifen. Der Verf.
weist darauf hin, dass Inkulturation schon in der Bibel stattfindet. Auch die Person von
Jesus ist nie und nirgendwo rein auffindbar. Jesus wird von Anfang an in einem konkreten
Kontext gepredigt und erlebt, und damit ist die Inkulturation gegeben. Jesus wird freilich
in allen Variationen der nicht-westlichen Theologie nie ausschliesslich als «lokaler Glau-
bensheld» gesehen. Der «kontextuelle» Jesus wird jeweils auch als der universelle Jesus be-
trachtet. Wichtig ist die Feststellung des Verf., dass sich bei der Wahrnehmung von neuen
Aspekten in der Interpretation von Jesus zwei Moglichkeiten ergeben: einerseits die Frei-
legung von bisher verborgenen oder unterbeleuchteten Aspekten der biblischen und friih-
christlichen Uberlieferung und andrerseits die Entdeckung von wirklich neuen und deswe-
gen friiher noch nicht formulierten Bedeutungen (46). Auch die zweite Moglichkeit ist
nach dem Urteil des Verf. real gegeben. Die Wirkung des Geistes ist ja nach seiner Uber-
zeugung nicht auf den Kanon der Bibel und die apostolische Zeit beschrinkt, sondern geht
im Laufe der Geschichte bis heute weiter. Auch die klassischen Dogmen sind kein End-,
sondern vielmehr Ausgangspunkt.

Ausfiihrlich beschreibt der Verf. die geistig-religiose Landschaft in den verschiedenen
Gebieten Asiens und schildert er die Weise, wie die christliche Theologie der letzten vier
Jahrzehnte im Kontakt mit ihrem Kontext das Bild von Jesus profiliert hat. Fiir China ist
speziell (neben Konfuzianismus und Taoismus) das Verhiltnis zum Buddhismus wichtig,



Rezensionen 95

ebenso fiir Japan und Korea. In Indien wurde das Verhiltnis zum Hinduismus massgebend.
Hier entstanden Jesusbilder, die mit den ersten drei im Untertitel des Buches genannten
Begriffen bezeichnet werden kdnnen. Lehrreich ist, was der Verf. u.a. iiber das berichtet,
was bei uns schon bis zu einem gewissen Grad bekannt geworden ist, u.a. iber den Theo-
logen Kitamori, die Minjungtheologie, iiber Sjamanismus und Yin und Yang.

In Indonesien ist natiirlich der Islam der wichtigste Faktor. Es ist das Land mit der gross-
ten muslimischen Bevolkerung, mehr als 80 % der etwa 215 Millionen Einwohner. Der
Verf. zeigt, wie der Islam dort im Vergleich zu der arabischen Welt einen eigenen Charak-
ter angenommen hat. Wie das Christentum musste auch der Islam seine Position zu den
urspriinglichen Traditionen und Ritualen - man denke an die Macht des adat - bestimmen;
nicht wenig davon wurde integriert. In Indonesien ist das Bild des Propheten sehr bedeut-
sam geworden. Bemerkenswert ist freilich, dass der Titel «guru» auch hier eine wichtige
Rolle spielt.

Wie in Asien bildet auch in Afrika die Beziehung zu den Ahnen ein zentrales Element.
In Afrika ist sie sogar so dominant, dass hier das Bild von Jesus als Vorfahre, als Ahne ent-
stehen konnte. Was fiir die Verstorbenen allgemein zutrifft - sie leben unter uns, sie sind
living dead - gilt im spezifischen Sinn fiir Jesus. Wie der Tod in Afrika erlebt wird, hat fiir
das Erleben von Jesu Tod direkte Folgen So kann das Abendmahl intensiv als eine Mahl-
zeit mit einem living dead erfahren werden. Bei der Beschreibung in I Kor 10,16-18 kann
man sich, so Brinkman, ohne Miihe eine afrikanische Bestattungsfeier vorstellen. Eine ex-
plizite Stellvertretungstheologie findet sich in Afrika nicht; Ansitze dazu sind nicht in der
Christologie, sondern eher in der Opferkultur anzutreffen. Das zweite Bild von Jesus in
Afrika ist das des Heilers. Krankheit und Heilung sind ja fir den afrikanischen Menschen
nie nur schulmedizinisch erfassbar; sie sind primir geistig-seelischer Natur. Jesus gilt als a//-
round healer. Das Kraftfeld um diesen Heiler herum umfasst die ganze Gemeinschaft. Oft
ist er auch der Weise, der Prophet, der Berater (2951.).

Auf der ganzen Linie wird vom Verfasser das Prinzip der doppelten Transformation als
Leitfaden angewendet. Es funktioniert als das Prinzip der Analogie, insofern als es Uber-
einstimmung wie auch Unterschied beinhaltet und dabei auch mit Ambivalenzen rechnen
muss. Der Verf. kann einerseits die von thm besprochenen Bilder positiv bejahen und and-
rerseits auch fiir die Aufnahme von neuen Elementen eintreten. So kann in das Bild des
Ahnen, das die bleibende Verbindung ausdriickt, der Aspekt der Vergebung integriert wer-
den. Fiir die Akzeptanz der Bilder ist das vorher genannte Prinzip der Katholizitit ein
wichtiges Kriterium. Wenn ich den Verf. hier recht verstehe, bedeutet es konkret, dass
mein Jesusbild fiir andere «wiedererkennbar» sein muss, auch wenn diese selbst andere Bil-
der vorziehen. Katholizitit und Okumenizitit bedeuten auf alle Fille keine Uniformitit.
In allem ist deutlich, wie sehr er das intensive internationale Gesprich iiber «Inkulturati-
on» beriicksichtigt. Die kritische Sympathie schliesst bei thm ein, dass er die Grenzen der
eigenen Tradition erkennt. So sagt er iiber die Aussage von Joh 10,30: «Ich und der Vater
sind eins», in der viele Hindus das advaita-denken («Atman ist Brahman») bezeugt sehen:
«Vielleicht kann tatsichlich nur einer, der mit diesem advaita-denken vertraut ist, die Trag-
weite dieses Wortes gut spiiren» (188). Mit Recht bemerkt er im Zusammenhang mit der
Interpretation des Kreuzes, dass die im N'T bezeugte Erfahrung des Sterbens mit Christus
(des Sterbens des e1genen Ego) in der westlichen Spiritualitit nicht wirklich zur Geltung
gekommen ist; in einem hinduistischen und buddhistischen Kontext ist die Offenheit fiir
diese Erfahrung grosser (277f.). Wir im Westen konnen von den anderen lernen, wie sie
von uns! Schon ist, dass Brinkman uns darauf aufmerksam machen kann, wie bei Vertre-
tern der neuen nicht-westlichen christlichen Theologie die in ihrem Kontext oft noch un-
tergeordnete Position der Frauen kritisch in Frage gestellt wird. Lehrreich sind in seinem



96 Rezensionen

Buch die neutestamentlichen Exkurse iiber die Gottesfrage, die Trinitit, die Christologie,
den Heiligen Geist, das Menschenbild und das Leben nach dem korperlichen Tod (auch die
Reinkarnation kommt ins Blickfeld).

Uberall zeigt sich das Verlangen des Verf., mit seiner Arbeit eine Briicke zwischen Kul-
turen zu bauen. Das manifestiert sich auch in den interessanten Vergleichen mit Gedanken
von westlichen Theologen wie Bonhoeffer und Karl Barth. Was Barth betrifft: Ich wiirde
ihn nicht als calvinistischen Theologen charakterisieren (116). Mein schweizerischer Kon-
text hat mich gelehrt, dass «calvinistisch» und «reformiert» nicht einfach identisch sind! In
den umfangreichen Literaturangaben hitten Hollenwegers Beitrige zur Interkulturellen
Theologie einen Platz verdient. Es wire lohnend, noch niher zu untersuchen, welchen
Einfluss die heutige Evangelikalisierung und «Charismatisierung» bzw. «Pentekostalisie-
rung» haben.

Summa summarum: Die sorgfiltig ausbalancierten Gedankenginge dieses reichen und
reifen Buches bieten uns eine wesentliche Hilfe. Ich zdgere nicht, diese Monographie als
einen inspirierenden Beitrag zu einer verantworteten und relevanten Weiterentwicklung
der heutigen Theologie zu empfehlen. Es ist erfreulich, dass im Februar dieses Jahres eine
englische Ubersetzung unter dem Titel «The Non-Western Jesus» beim Londoner Verlag

Equinox in der Reihe «Crosscultural Theologies» erschienen ist.
Jan Veenhof, Gunten



	Rezensionen

