
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Klaus Seybold: Poetik der erzählenden Literatur im Alten Testament (Poetologische Studien

zum Alten Testament 2), Kohlhammer: Stuttgart 2006. 331 S., EUR 39.-, ISBN 978-3-
17-019696-4.

Am Ende seiner Basler Lehrtätigkeit angelangt, legt der Autor seine facettenreichen poeto-
logischen Beobachtungen an erzählenden alttestamentlichen Texten vor. Analog zum
früheren Band über die Poetik der Psalmen (2003) geht die Untersuchung paradigmatisch vor
und verzichtet auf Vollständigkeit. Anhand von Musterbeispielen werden Regeln und
Gesetze des Erzählens gewonnen, die «dann möglicherweise auf andere Texte übertragbar
sind».

Teil I informiert zunächst über Methode und Zielsetzung. Anschliessend wird die
hebräische Erzählkultur anhand unterschiedlicher Erzählmodelle vorgestellt. Teil II
(«Grundformen des Erzählens») beschreibt die im Alten Testament vorkommenden
Gattungen, Stilformen und Bauformen des Erzählens. Zu Letzteren gehören u.a. die Regeln
des szenischen Prinzips sowie «Einheitssignale», womit der Erzähler den Hörern die Richtung

anzeigt, auf die das Ganze hinausläuft. Teil III («Kunstformen des Erzählens») nimmt
am meisten Platz ein. Mit Kurzgeschichten beginnend (Anekdoten und Episoden) und
endend mit Grosskompositionen (Sammelwerke, kanonische Bücher) wird eine Fülle
unterschiedlicher Formen anhand von instruktiven Beispielen beschrieben. Exegetisch und
theologisch besonders interessant ist schliesslich Teil IV («Zielformen des Erzählens»). Unter

«narrative Intentionen» unterscheidet Seybold Information, Interpretation, Instruktion,

Illustration, Demonstration, Impression, Suggestion, Persuasion, Irritation und
Integration. Unter «rhetorische Strategien» gibt er Beispiele für implizite Voraussetzungen,
thematische Faszination, lenkende Signalisation, Angebote zur Identifikation, emotionale
Präsentation und nachhaltige Imagination. Ein Schlusskapitel zur «narrativen Theologie»
bringt knappe grundsätzliche Bemerkungen zu Faktizität und Historizität, Fiktionalität
und Intentionalität, Aktualität, Anonymität und Authentizität. Eine zehnseitige
Bibliographie sowie ausführliche Bibelstellen- und Sach-Register beschliessen das perspektivenreiche

Buch.
An einem einzelnen Beispiel soll konkreter gezeigt werden, was dieses Buch leistet. Ich

wähle dafür die Anekdote von den Knaben, die Elischa verspotten und auf dessen Verfluchung

hin von zwei Bärinnen zerrissen werden (II Kön 2,23-25). Was vordergründig wie
eine volkstümliche und roh wirkende Uberlieferung aussieht, wird unter Seybolds Auge
zu einem Stück kunstvollst geformter Literatur. In der insgesamt 44 Wörter umfassenden

Kurzerzählung beobachtet er eine sechsmalige Setzung der Präposition min, welche in
Verbindung mit unterschiedlichen Bewegungsverben den unruhigen Verlauf dieser Erzählung

markiert. Mit wenigen Strichen wird eine lebendige und anschauliche Szene gezeichnet:

Elischa befindet sich unten, wogegen die Knaben von oben herab ihn verunglimpfen.
Lautwiederholungen {a/e) im Spottruf zeigen das vielfache Geschrei an. Reimbildungen
begleiten die Erzählung von der - nicht im Wortlaut mitgeteilten - Verfluchung durch
Elischa. Das Auftreten der Bärinnen wird mit Assonanzen (d/1) und Reduplikationen dargestellt.

Einiges lässt der Erzähler bewusst offen (z.B. den Sinn der Zahl 42). Der Schluss zeigt
einen irritierten Propheten, der sein ursprüngliches Ziel (Bethel) aus den Augen verloren
hat und nach unkoordinierter Flucht über den Berg Karmel in Samaria landet. Als Pointe
der Anekdote sieht Seybold hier ein «negatives Beispiel von der Wirkmächtigkeit des

unkontrollierten Prophetenworts und eine Warnung an alle Propheten zur Vorsicht im Um-

ThZ 1/65 (2009) S. 81-96



82 Rezensionen

gang mit dem Wort Gottes» (53).
Das Buch ist mit einem Scheinwerfer zu vergleichen, der über eine riesige Landschaft

fährt und mit seinem kleinen Kegel nur einzelne Schlaglichter wirft. Seybolds präzise
Beobachtungen wecken die Neugier auf die unbeleuchtet gebliebenen Landschaften. Das gut
lesbare und locker geschriebene Buch vermittelt das Instrumentarium, um durch eigene
Beobachtungen die vielen unbeantwortet gebliebenen Fragen anzugehen.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Egbert Ballhorn, Georg Steins (Hg.): Der Bibelkanon in der Bibelauslegung. Methodenreflexionen

und Beispielexegesen, Kohlhammer: Stuttgart 2007. 347 S., EUR 32.-, ISBN 978-

3-019109-9.

Der von zwei in Osnabrück lehrenden Bibelwissenschaftlern herausgegebene Sammelband

vereinigt 21 Beiträge in deutscher Sprache und ist in drei Teile gegliedert: Auf acht Beiträge
mit grundsätzlichen Methodenreflexionen folgen konkrete Beispiele kanonischer Exegese,
acht aus dem Alten und fünf aus dem Neuen Testament. Die hohe Methoden-Reflexion
der meisten Beiträge (auch in der Exegese alt- und neutestamentlicher Texte) und die Vielfalt

der eingeschlagenen Wege machen den Sammelband besonders interessant. Uberraschend

ist das starke Bemühen um eine historisch-kritische Anbindung, wogegen die Berufung

auf die ausserbiblische und eher ahistorische Literaturwissenschaft seltener erfolgt.
Stattdessen werden G. von Rad und G. Bornkamm als Kronzeugen beigezogen (Steins).

Auffällig ist ferner das sympathische Bemühen um Differenzierung: Kanonische Exegese

muss biblische Texte nicht einebnen, sondern kann z.B. in Ex 15 beabsichtigte Unterschiede

zu Ex 1-14 aufzeigen (Ballhorn). Oder B. Weber hinterfragt mit Schweizerischer
Nüchternheit gängige Voraussetzungen der (auch von ihm geteilten) kanonischen Ausrichtung
und lenkt die Aufmerksamkeit u.a. auf mündliche Aspekte einer lebendigen Uberlieferung,

die prioritär gehört (anstatt gelesen) werden will. Differenziert wird zwischen
kanonischen und intertextuellen Zugängen, wobei Letztere alle Texte auf dieselbe Ebene stellen
und insofern ein kanonkritisches Potential enthalten (Grohmann). Im Unterschied zur In-
tratextualität (Beitrag von Gruber zu Joh) geht die intertextuelle Betrachtungsweise über
die intentio des Autors - und eventueller Redaktoren - hinaus (z.B. Beitrag von Hieke zu
APk)-

Zusätzlich zu den bisher genannten Beispielen finden sich Grundsatzbeiträge von Taschner,

Nicklas, Müllner (feministisch), Grohmann (rabbinisch), Niebuhr (NT) und Steins

(Anamnese), ferner exegetische Beiträge zum Moseslied (Taschner), zu den Liedern in I
Sam 2 und II Sam 22 (Steins), zu Ex 33 (Dohmen), Bileam (Sals), Ps 1-3 (Weber), zur Mitte
des Psalters (Miliard) sowie zu neutestamentlichen Texten (Hübenthal, Pellegrini, Schiffner).

Die Verbindung zur kanonischen Exegese der Alten Kirche geschieht durch
Schwienhorst-Schönberger, der die Auslegung des Hieronymus zu Ps 1 vorstellt. Zwar
arbeitet gerade dieser Kirchenvater noch am ehesten historisch, jedoch ebnen seine tendenziell

pelagianischen Aussagen das Bibelwort zu gängigen Aussagen ein. Der hier zu
besprechende Sammelband dagegen bewahrt die Fremdheit der biblischen Texte und reflektiert
sie.

Mehrere Beiträge zeigen das bewusste Anliegen, Grundentscheidungen der
Aufklärungszeit, auf denen unsere Exegese seither beruht, als Verengungen zu erkennen und zu
überwinden. Dabei argumentieren ihre Verfasser sorgfältig und verantwortungsbewusst.
Hier liegen Chancen und Gefahren in einer Zeit zunehmender Fundamentalismen samt
deren geschichtslosem Auslegungsverständnis heiliger Schriften (Islam, USA). Die sich



Rezensionen 83

hier anbahnenden Kulturkonflikte lassen sich weder mit einer kritiklosen Verteidigung
der Aufklärung noch mit einem totalen Verzicht auf deren Früchte entschärfen oder gar
lösen.

Der lehrreiche Sammelband, der auf Tagungsreferate zu einem Forschungsprogramm
im Rahmen der «European Association of Biblical Studies» zurückgeht, bringt eine Fülle

von Anregungen, die sich schwer zusammenfassen lassen. Er will gelesen, nicht
nachgeschlagen werden, weswegen die sonst üblichen Register fehlen.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Christiana Reemts: Origenes. Eine Einführung in Leben und Denken, Echter: Würzburg
2004. 168 S. br., EUR 15.-, ISBN 3-429-02588-5.

Thomas R. Elßner, Theresia Heither (Hg.): Die Homilien des Origenes zum Buch Josua. Die
Kriege Josuas als Heilswirken Jesu (Beiträge zur Friedensethik 38), Kohlhammer: Stuttgart

2006. 122 S. br., EUR 16.80, ISBN 3-17-019323-6.

Seit zwei Jahrzehnten erleben die Kirchenväter und insbesondere die patristische Exegese
eine Renaissance. Neben zahlreichen Einzelstudien sind neue Reihen zu nennen, so z.B.
das Novum Testamentum Patristicum (vgl. www-ntp.uni-r.de; erster Band: M. Meiser: Ga-

later, NTP 9, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2007) oder die Serie Biblische Gestalten
bei den Kirchenvätern (hg.v. T. Heither, C. Reemts: Abraham, 2005; Adam, 2007). Auch
die patristische Hermeneutik wurde mehrfach untersucht (vgl. z.B. M. Fiedrowicz: Theologie

der Kirchenväter. Grundlagen frühchristlicher Glaubensreflexion, Freiburg et al.:

Herder 2007, 97-187). Zu den führenden katholischen Forschern in der patristischen Exegese

gehört Christiana Reemts, deren Benediktinerinnenabtei Mariendonk am Niederrhein

(Grefrath) sich auf diesem Gebiet grosse Verdienste erworben hat (vgl. www.mari-
endonk.de/patristik.htm).

Mit dem vorliegenden handlichen Bändchen ist Christiana Reemts eine gut lesbare,
sympathische Einführung in Leben und Werk des Origenes gelungen. Reemts beginnt mit den

Quellen über Origenes und einer Beschreibung seiner Heimatstadt Alexandrien. Dem
folgen Abschnitte über Kindheit und Umwelt sowie zur Bildung des Origenes. Eindrücklich
schildert die Autorin die Persönlichkeit des Origenes und seinen weiteren Lebenslauf. Der
biographische Teil endet mit einer kurzen Skizze der bunten Wirkungsgeschichte.

Im zweiten Teil gibt Reemts eine knappe Einführung in das Denken des Origenes in
Form von fiktiven Gesprächen mit dem Kirchenlehrer (73-162). Dabei hat sie die Aussagen

des Origenes (im Wesentlichen Exzerpte aus den exegetischen Schriften) zwar teilweise
stark gekürzt und durch erklärende Uberleitungen leichter zugänglich gemacht, inhaltlich
aber nicht verändert; auf diese Weise entsteht wirklich ein Zugang zum Denken des grossen

Exegeten. Die Gespräche behandeln folgende Themen: Wesen der Bibel, Bedeutung
und Anwendung der Allegorie/Allegorese (u.a. am Beispiel der Auslegung von Gen 24),

Jesus als das Wort Gottes (in Anknüpfung an den von Origenes besonders geschätzten Prolog

des JohEv), Gewalt in der Bibel («Origenes vertritt die volle Geltung des Alten
Testaments auch für Christen und erklärt gerade die grausamsten Stellen der Bibel als Botschaft
des einen und guten Gottes, der uns seinen Sohn Jesus [Josua] Christus als Erlöser gesandt
hat»; 100), der (Rück)Weg des Menschen zu Gott («Vorausgebildet ist dieser Weg des
Menschen zu Gott und ins ewige Leben durch den Auszug des Volkes Israel aus Ägypten, die

Wanderung durch die Wüste und den Einzug ins Gelobte Land», 109; Analyse der Auslegung

von Num 33), die Begegnung mit Christus (zur Auslegung des Hohenlieds durch
Origenes), die Freiheit des Menschen und das ewige Leben als Ziel.



84 Rezensionen

Das Bändchen dient zur schnellen Orientierung für Studenten und interessierte Laien.
Es lädt auf ansprechende Weise zur Beschäftigung mit der fremden Welt des Origenes ein.
Das zeigen etwa folgende Sätze: «Das Denken des Origenes ist manchmal erstaunlich
modern, manchmal aber auch erschreckend fremd. Beides könnte dazu motivieren, sich mit
ihm zu beschäftigen. Wir spüren, dass er uns über die Distanz von 1800 Jahren hinweg
nahekommt, da ihn ähnliche Fragen beschäftigen wie uns; wir erleben aber auch die Fremdheit

eines Denkens, das unsere Plausibilitäten nicht teilt, das uns vielleicht gerade dadurch,
dass es fremd ist, zwingt, unser Selbstverständnis und unsere Denkgewohnheiten zu
hinterfragen» (9). Reemts gelingt der Nachweis, dass Origenes nach Jahrhunderten der Polemik

gegen ihn (von verschiedenen Seiten und aus den verschiedensten Gründen!) eine
wohlwollende Prüfung verdient. Dabei werden Grundfragen der Hermeneutik aufgeworfen,

vor allem dann, wenn man sich nicht damit begnügt, biblische Texte lediglich rein
historisch wie andere antike Texte zu verstehen, und wenn man mit den verschiedenen
Traditionen einer geistlichen Schriftlesung dem besonderen Anspruch und der Rezeptionsgeschichte

biblischer Texte gerecht werden will.
Auf S. 99-109 ihrer Untersuchung handelt Reemts auch kurz vom Umgang des Origenes

mit biblischen Texten, die von Gewaltanwendung berichten. In diesem Zusammenhang

bilden die Homilien des Origenes zum Buch Josua eine anregende Lektüre. Sie liegen
nun erstmals vollständig in einer deutschsprachigen Ubersetzung vor. Diese beruht auf der
lateinischen Ubersetzung des Rufin, da nur wenige griechische Fragmente der Josua-Ho-
milien erhalten sind.

Origenes' Ansatz bei der Auslegung ist die Beobachtung, dass im Griechischen eine

Namensgleichheit zwischen Josua und Jesus vorliegt. Auf diesem Hintergrund wird das Buch

Josua im «Blickkontakt» mit den Evangelien gelesen und gedeutet. Die historischen Ereignisse

im Buch Josua - die Origenes durchaus ernst nimmt - weisen über sich hinaus; sie

können durch die Allegorese geistlich fruchtbar gemacht werden. So wird etwa aus der
Einnahme Jerichos der Kampf gegen die Begierden sowie die Sünden der eigenen Person
und der Welt.

Der gelungenen Ubersetzung sind Einleitung (9-15) und Schriftstellenverzeichnis
beigegeben (123-127). In der Einleitung beschreiben T.R. Elßner und T. Heither (ebenfalls
Mariendonk) die Problematik des Buches Josua («Es ist schwer mit unserem Gottesbild zu
vereinen, dass Gott Krieg, Gewalt und Vernichtung ganzer Stämme nicht nur duldet, sondern

sogar selbst anordnet», 9), die Art der vorliegenden Homilien (knappe Einführung in die

Hermeneutik), die Gestalt Josuas als Typos für Jesus («Dieser Name ist nicht zufällig, wie
Origenes sofort in der ersten Homilie erklärt, sondern ein Hinweis darauf, dass der atl.
Josua Typos Jesu Christi sei und der Leser alles, was von jenem berichtet wird, auf Jesus hin
zu deuten und alles über das atl. Volk Israel Gesagte auf die Kirche zu beziehen habe», 11),
die Deutung der Feinde (das Böse in jeder Gestalt, auch und vor allem im eigenen Herzen),
die Bedeutung des Landes, weitere Themen, die eschatologische Perspektive sowie die

Einschätzung der Etymologien des Origenes («dass die göttliche Weisheit verfügt hat, dass die
Namen mancher Orte in der Heiligen Schrift aufgezeichnet werden, die einen tieferen Sinn
enthalten», 15). Im Apparat wird das Zustandekommen vieler dieser Etymologien transparent

gemacht (insgesamt 112 Fussnoten mit Erklärungen).
Zunächst befremdet die Serie Beiträge zur Friedensethik, in der die Josua-Homilien

erschienen sind (eine Schriftreihe des Instituts für Theologie und Frieden, «eine wissenschaftliche

Einrichtung in kirchlicher Trägerschaft, die durch das Katholische
Militärbischofsamt wahrgenommen wird», Impressum; vgl. www.ithf.de). Man hätte als

Publikationsorgan eher an Serien wie Bibliothek der Kirchenväter oder Fontes Christiani gedacht.
Doch passt die Auslegung des Buches Josua durch Origenes auch in Beiträge zur Friedens-



Rezensionen 85

ethik. Obwohl einige seiner Prämissen fragwürdig sind und seine Auslegungen zu
wünschen lassen, zeigt Origenes doch einen Weg auf, wie Texte, die teilweise vor heute
befremdlicher Gewalt strotzen, und mit denen auf verschiedenen Seiten ganz handfeste
Ansprüche (auf Land) abgeleitet werden (können; vgl. 9), so gelesen werden können, dass sie

in ihrem Anspruch zugleich entschärft und ernst genommen und auch heutigen Lesern als

Wort Gottes begegnen und in ihr Leben hinein sprechen. Zu prüfen wäre, ob - bei allen

berechtigten protestantischen und bibelwissenschaftlichen Vorbehalten im Gefolge
historischer Kritik gegen die Allegoresen des Origenes - hier nicht auch Spuren gelegt sind, die
helfen könnten, mit solchen kanonischen Texten nicht nur wissenschaftlich, sondern auch
im kirchlichen Kontext versöhnt zu leben. Dass mit biblischen Texten in ihrem buchstäblichen

Sinn und in direkter Anwendung auch von Christen höchst fragwürdige Machtansprüche

erhoben wurden, gehört zur Geschichte des Christentums. Die «Lösung» des

Origenes verdient eine neue, wohlwollende Prüfung - vor allem solange die Alternativen nur
weitgehendes Ignorieren bzw. regelrechte Verwerfung solcher Bücher als «texts of terror»
sind.

Insgesamt ein wichtiger Beitrag zum Buch Josua, zu Origenes, seiner Zeit und Hermeneutik,

zur Geschichte der Bibelauslegung und zu mehreren hermeneutischen Fragen der

Gegenwart. Ein Dank an die beiden Ubersetzer!
Christoph Stenschke, Bergneustadt

Paul B. Clayton Jr.: The Christology of Theodoret ofCyrus. Antiochene Christology from
the Council of Ephesus (431) to the Council of Chalcedon (451) (Oxford Early Christian
Studies), Oxford University Press: Oxford 2007. 355 + viii S., EUR 124.-, ISBN 978-

0198143987.

Mit dieser überarbeiteten Doktorarbeit legt der inzwischen emeritierte Clayton ein Werk
vor, welches über mehrere Jahrzehnte entstanden ist: eine grundlegende Studie der Chri-
stologie des antiochenischen Bischofs Theodoret von Cyrus, einer der bedeutsamsten
Stimmen in der christologischen Debatte, wie sie sich zunächst um die Person des Nesto-
rius entwickelte.

Clayton hat sich die Aufgabe gestellt, sämtliche zugänglichen Werke Theodorets in
chronologischer Reihenfolge zu analysieren. Er geht von der Frage aus, wie die Christolo-
gie des Theodoret sich im Laufe der christologischen Debatte entwickelt hat (i-ii). Bei dieser

Arbeit dient der von Sullivan entwickelte sog. arianische Syllogismus als hermeneuti-
scher Schlüssel: Sein Obersatz besagt, dass «the Word or Logos is the subject even of the
human operations and sufferings of Christ» (56), und der Untersatz, dass «whatever is
predicated of the Word must be predicated of him in his divine nature». Die (arianische)
Schlussfolgerung war natürlich, dass das Wort, das kataphysin dem Leiden ausgesetzt war,
nicht als wirklich göttlich angesehen werden kann. Um aus dieser christologischen Falle
herauszukommen, so Sullivan und mit ihm Clayton, verwarfen die Theologen der alexan-
drinischen Schule den Untersatz und die Theologen der antiochenischen Schule - unter
ihnen Theodoret - den Obersatz. Nach Clayton führte dies dazu, «that Antiochene Christology

was rooted in the concern to maintain the impassibility of God the Word, and is

consequently a two-subject Christology» (i, 284). Clayton bleibt auch nach seiner Darstellung
der Biographie des Theodoret, seines Umfelds, des Forschungsstandes (1-104), seiner
literarischen Produktion von kurz vor der nestorianischen Krise (105-134, Werke mit einer
anti-arianischen und -apollinarischen Spitze), während der nestorianischen Krise (135—

166), zwischen Ephesus und der eutychischen Krise (167-214) und während der letztge-



86 Rezensionen

nannten Krise (inkl. Chalcedon) bei dieser Feststellung. Er anerkennt dabei die theologischen

und soteriologischen Interessen Theodorets (d.h. Sicherstellung der göttlichen Im-
passibilität und der vollständigen menschlichen Natur Christi). Allerdings stellt er (z.B.
285) sehr wohl eine Akzentverschiebung in Theodorets post-ephesinischer Theologie fest:
Theodoret fängt an, die Einheit der beiden Naturen Christi in dem gemeinsamen prosopon
zu betonen, wobei allerdings die beiden physeis Christi ihre jeweilige hypostasis behalten. Es
handelte sich bei Theodoret also nicht um eine hypostatische Vereinigung der Naturen
(und damit war auch eine communicatio idiomatum ausgeschlossen), sondern um eine (nur)
prosopische Union. Diese Art von Union schützte Theodorets (antiochenische) Anliegen,
sie betonte die Einheit Christi mehr als vorher, und man konnte sie (aus antiochenischer
Perspektive!) in der christologischen Definition von Chalcedon finden (286).

Clayton bietet mit seiner Arbeit eine (gut lesbare) Darstellung des Schaffens und der

Christologie eines der führenden Theologen des 5. Jhs., die versucht, Theodoret als

konsistenten (und konsistent antiochenischen) Theologen darzustellen. Diese These der Konsistenz

erklärt auch, weswegen die Arbeit sich manchmal etwas wiederholt (wie Clayton
selber auch andeutet). Die Schärfe und Bedeutung der (philosophisch-)theologischen
Unterschiede, die in der grossen christologischen Debatte eine Rolle spielten, werden aber gerade
bei der chronologischen Bearbeitung des literarischen Nachlasses des Bischofs von Cyrus
äusserst deutlich. Der Autor leistet damit einen wichtigen Beitrag zur historischen Theologie.

Claytons kirchliches Engagement als «ecumenical officer» des Bistums New York
(Episkopalkirche) wirft die Frage auf, wie seine Bewertung neuerer ökumenischer Abkommen

über Christologie zwischen chalzedonischen und nicht-chalzedonischen Kirchen
aussähe.

Peter-Ben Smit, Bern

Georg Plasger: Johannes Calvins Theologie. Eine Einführung, Vandenhoeck & Ruprecht:
Göttingen 2008. 156 S., EUR 16.90, ISBN 978-3-525-56966-5.

Das vorliegende Buch hält, was sein Titel verspricht: Es handelt sich um eine Einführung
in Calvins Theologie - weniger im Sinne einer methodisch-interpretatorischen Propädeutik

als vielmehr einer materialen Flinführung zur Lektüre von Calvins «Institutio Christia-
nae Religionis» (1559). Eine solche Einführung ist nicht zuletzt im Blick auf das Calvin-
Jubiläum notwendig und verdienstvoll, zumal Person und Werk Calvins mit einer Fülle
von Vorurteilen verstellt sind (vgl. 9: «Calvin, der Despot aus Genf?»).

Anstatt jedoch apologetisch zu agieren, stellt Plasger in fünfzehn Kapiteln anhand
repräsentativer Querschnitte zentrale Aspekte der Theologie Calvins dar. Dabei verhält er sich
durchaus nicht unkritisch gegenüber der von ihm in Grundzügen dargestellten Theologie
Calvins, was insbesondere die behutsame Problematisierung der doppelten Prädestination
(94f.), des sog. Syllogismus practicus (104) und der Widerstandstheorie (131) bei Calvin
betrifft. Mit der bisherigen Calvin-Forschung führt Plasger ein eher «stilles Gespräch», was
seinem expliziten Einleitungsinteresse und entsprechendem Verzicht auf einen ausführlichen

Anmerkungsapparat geschuldet ist.
Plasger folgt in seiner Darstellung weitgehend dem Duktus von Calvins Hauptwerk,

zieht aber auch immer wieder die (vielfach leider noch nicht ins Deutsche übersetzten)
Kommentarwerke Calvins sowie einschlägige Texte aus der Calvin-Studienausgabe, etwa
den Genfer Katechismus von 1545, flankierend zu Rate. Nach einer einleitenden, die
verbreiteten Vorurteile gegenüber Calvin aufgreifenden Skizze seines Lebenswegs kommt
Plasger auf die Themen Gottes- und Selbsterkenntnis, Heilige Schrift, Trinität, Schöpfung,



Rezensionen 87

Sünde, das dreifache Amt Jesu Christi, Gesetzesverständnis, Glauben, Heiligung, Erwählung,

Sakramente, Staat und Eschatologie zu sprechen.
Signifikant ist die Verortung der Eschatologie Calvins am Schluss der Einführung, die

von der Disposition der «Institutio» abweicht; diese endet mit dem magistralen Kapitel
IV,20 zur politischen Ethik und dem Schlussakkord «Laus Deo». Piasgers zunächst etwas
eigenwillig erscheinende Abweichung ist jedoch durchaus sinnvoll, und zwar, weil er der

Eschatologie, die Calvins Theologie gleichsam als Ostinato durchzieht, allein schon aus
methodischen Gründen topologische Selbständigkeit geben muss. Ausserdem ist es aus

inhaltlich-theologischen Gründen naheliegend, die Eschatologie im direkten Anschluss an
die politische Ethik zu entfalten, zumal Calvin zufolge die meditatio futurae vitae dazu

treibt, «Gutes zu wirken und dabei nicht müde zu werden» (Kommentar zu I Kor 15,58).
Das «Trachten nach dem zukünftigen Leben» (141) wirkt zurück auf die humane Gestaltung

von Kirche und Welt.
Hier wird nach Plasger das für Calvins Theologie typische zirkuläre Denken sichtbar,

welches insbesondere seine Verhältnisbestimmung von Gottes- und Selbsterkenntnis

transparent macht (vgl. 20.24). Wie Plasger bereits an anderer Stelle gezeigt hat (vgl. G.
Plasger: Erkenntnis und Ehre Gottes. Überlegungen zum Verhältnis von zwei zentralen
Begriffen bei Johannes Calvin, in: J.M. Lange van Ravenswaay, H.J. Selderhuis [Hg.]:
Reformierte Spuren, Wuppertal 2004, 103-110), versteht und bestimmt Calvin diesen
Zusammenhang als Ehrung Gottes, in der der Mensch seinen Lebenszweck findet. Plasger identifiziert

diese spezifische Beziehungsbestimmung als den «Grundcharakter von Calvins
Theologie» (26).

Mit seiner unprätentiösen Sprache, seinen Graphiken, Literaturhinweisen zum Weiterlesen

und seinem geringen Umfang handelt es sich bei Piasgers Buchs um ein einladend
aufgearbeitetes, jedoch keineswegs «flach» zu nennendes Angebot zur Lektüre Calvins und
zur theologischen Auseinandersetzung mit ihm. Auch theologischen Laien sei es
nachdrücklich empfohlen. Plasger ist die besondere didaktische Leistung geglückt, Calvins
komplexes Gedankengebäude in seinen Grundzügen auf dem engen Raum von nicht
einmal 160 Seiten luzide zu präsentieren.

Marco Hofheinz, Bern

Ernst Troeltsch: FünfVorträge zu Religion und GeschichtsphilosophiefürEngland und Schottland.

Der Historismus und seine Überwindung (1924)/Christian Thought. Its History
and Application (1923) (Ernst Troeltsch, Kritische Gesamtausgabe 17), hg.v. G.
Hübinger in Zusammenarbeit mit A. Terwey, de Gryuter: Berlin/New York 2006. XVI +
268 S„ EUR 128.-, ISBN 978-3-11-018232-3.

Ernst Troeltsch: Rezensionen und Kritiken (1894-1900) Ernst Troeltsch, Kritische
Gesamtausgabe 2), hg.v. F.W. Graf in Zusammenarbeit mit D. Brandt, de Gryuter: Berlin/
New York 2007. XXI + 928 S., EUR 228.-, ISBN 978-3-11-019304-6.

In den letzten beiden Jahren sind zwei weitere Bände der insgesamt auf 21 Bände angelegten

Kritischen Gesamtausgabe (KGA) der Werke von Ernst Troeltsch erschienen. Mit Band
17 der KGA liegt nun der Band mit den letzten Texten aus Troeltschs Feder vor, die post-
hum von Friedrich von Hügel herausgeben worden sind. Von der anspruchsvollen Kritischen

Gesamtausgabe erschienen bisher die Bände 4, 5, 7, 8, 15, welche Rezensionen aus
Troeltschs Heidelberger Zeit von 1901 bis 1914, die Absolutheitsschrift von 1902, Studien

zur Bedeutung des Protestantismus für die Genese der modernen Welt sowie Schriften zur
Politik und Kulturphilosophie aus der Berliner Zeit umfassen. Im Unterschied zu den bis-



88 Rezensionen

herigen Bänden der Troeltsch-Edition ist der vorliegende Band nicht mehr im Auftrag der

Heidelberger Akademie der Wissenschaften herausgegeben, sondern von der am 16. Juli
2004 eingerichteten Kommission für Theologiegeschichtsforschung der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften. Als Herausgeber ist der Praktische Theologe Christian
Albrecht hinzugekommen. Uber Aufbau und editorische Grundsätze der Ausgabe informieren

die jeweiligen Bände. Jeder Band enthält neben Vorwort, Inhaltsverzeichnis, editorischen

Grundsätzen und Siglenverzeichnis eine Einleitung des Bandherausgebers, editorische

Berichte, den Troeltsch-Text, Biogramme, Literaturverzeichnis sowie Register. Ediert
wird in der Kritischen Gesamtausgahe in der Regel die letzte von Troeltsch autorisierte
Fassung eines Textes. Die verschiedenen Entwicklungsstufen des Textes werden dabei im
textkritischen Apparat notiert, so dass dem Leser die Genese des Textes in der abgedruckten
Version durchsichtig wird. Die von den Herausgebern vorgenommene Kommentierung
der Texte beschränkt sich auf wichtige Literaturhinweise, soweit sie für das Verständnis
des Textes notwendig sind. Alles in allem wird dem Leser der Troeltsch-Ausgabe eine
hervorragende Textgrundlage zum Arbeiten in die Hand gegeben.

Bei den von Troeltsch für seine zwischen dem 7. und 21. März 1923 geplante Reise nach

England und Schottland ausgearbeiteten Vortragsmanuskripten handelt es sich um die letzten

von Troeltsch verfassten Texte; in ihnen fasst er Grundgedanken seines Denkens
zusammen. Aufgrund seines frühen Todes am 1. März 1923 kam diese Vortragsreise bekanntlich

nicht mehr zustande. Die von Troeltsch zwischen Dezember 1922 und Januar 1923

ausgearbeiteten fünf Vorträge, die bis auf den Vortrag Der Gemeingeist aus dem Vortragszyklus

Ethik und Geschichtsphilosophie bereits an Friedrich von Hügel zur Übersetzung
geschickt waren, publizierte von Hügel nach Troeltschs Tod noch im selben Jahr im Verlag
London University Press unter dem Titel Christian Thought. Its History and Application.
Die deutsche Fassung des Bandes erschien vier Monate später, und zwar nicht bei Siebeck,

wo Troeltsch seine Schriften publizierte, sondern im Pan Verlag Rolf Heise unter dem von
Marta Troeltsch gewählten Titel Der Historismus und seine Überwindung. Die vorliegende,
von Gangolf Hübinger in Zusammenarbeit mit Andreas Terwey herausgegebene Ausgabe
bringt nun beide Fassungen von Troeltschs Englandvorträgen, und zwar zuerst die deutsche

Fassung (67-132) und sodann die englische Fassung (133-203). Damit tragen die
Herausgeber der Genese des letzten Werkes von Troeltsch Rechnung. Die deutsche Ausgabe
stellt nämlich keine Rückübersetzung der englischen Fassung dar, sondern basiert auf
seinen deutschen Vortragsmanuskripten, von denen eine Fassung in Deutschland verblieben
ist. Allerdings sind weder von der englischen noch von der deutschen Version des Bandes

Manuskripte oder Druckfahnen überliefert (63). Beide Fassungen bieten unterschiedliche
Anordnungen der Texte. Während die englische Fassung mit The Place of Christianity
among the World-Religions (134-148) einsetzt, dann den dreiteiligen Vortragszyklus Ethics
and the Philosophy of History (149-187) bietet und mit Politics, Patriotism, and Religion
(188-203) schliesst, wird die deutsche Ausgabe mit Ethik und Geschichtsphilosophie eröffnet
(68-104). Dann folgen Die Stellung des Christentums unter den Weltreligionen (105-118) und
zuletzt, wie in der englischen Ausgabe, Politik, Patriotismus, Religion (119-132). Aber auch
im Textbestand unterscheiden sich beide Ausgaben. Einige in der englischen Fassung
enthaltene Passagen sind in der deutschen Ausgabe weggelassen. So bieten die Schlusspassagen

von The Place ofChristianity among the World-Religions einen Hinweis auf Albert Schweitzers

Buch On the Verge of the Primitive Forest (147), der in der deutschen Version fehlt.
Ebenso fehlt in der deutschen Ausgabe die Schlusspassage des Vortrags Politics, Patriotism,
and Religion, in dem Troeltsch auf die Bedeutung des Kompromisses für die politische
Ethik eingeht (203). Neben den Vortragsmanuskripten von Troeltsch bietet die Ausgabe
im Anhang die Einleitungen Friedrich von Hügels zu der deutschen und englischen Aus-



Rezensionen 89

gäbe des Bandes (205-223). Diese sind jeweils auf die unterschiedlichen Diskussionskontexte

zugespitzt. Biogramme (225-232), Literaturverzeichnis (233-247) sowie Personen- (249-
252) und Sachregister (253-266) beschliessen den Band.

Uber die mit Troeltschs England- und Schottlandreise nach dem Ersten Weltkrieg
verbundenen zeitgeschichtlichen Hintergründe und Probleme sowie die werkgeschichtliche
Einordnung der späten Texte informiert die hervorragende Einleitung in den Band von
Gangolf Hübinger (1-32). Organisiert wurde die anvisierte Reise von Friedrich von Hügel
(1852-1927), den Troeltsch seit seiner Heidelberger Zeit durch Vermittlung des Jenaer
Philosophen Rudolf Eucken kannte. Eine nicht geringe Schwierigkeit für Troeltschs Englandreise

bildeten die gespannten deutsch-englischen Beziehungen nach dem Ersten Weltkrieg
sowie Troeltschs Rolle in der Kriegspublizistik. Eine Einladung Troeltschs nach England,
der in den ersten Kriegsjahren den Krieg als einen Kulturkrieg deutete, in England den

Hauptgegner Deutschlands erblickte und die kulturellen Differenzen auf konträre
Freiheitsideen zurückführte (vgl. 13), stiess im Nachkriegsengland auf Widerstand. Die Hintergründe

und Mühen von Hügels, Troeltsch angesichts der Widerstände einzuladen und die

Reiseplanungen voranzutreiben, werden von Hübinger kenntnisreich nachgezeichnet.
«Gemessen an der zögerlichen Wiederaufnahme der wissenschaftlichen Kontakte durch
vereinzelte Einladungen an Albert Einstein oder Adolf Deißmann im Jahre 1922 und
angesichts der geringen Bereitschaft beider Länder zur Selbstaufklärung darüber, welche
Elemente der vermeintlichen Fremdkultur längst Bestandteile der eigenen Lebensweise
geworden waren, wird man die exemplarische Bedeutung des gesamten Reise-Arrangements
für das Wissen vom Anderen nicht unterschätzen dürfen.» (16)

Die fünf von Troeltsch für seine Englandreise geplanten Vorträge bilden eine Art
bilanzierender Zusammenfassung seiner bisherigen Forschungen zur Krise der modernen Welt
und deren ethisch-religiöser Meisterung. Der Sache nach zielen die Vorträge auf eine ethische

Geschichtsphilosophie mit einem religiösen Fundament, welche die ,Krisis des
Historismus' konstruktiv eindämmen soll. Gleich der erste Text der deutschen Ausgabe über
Ethik und Geschichtsphilosophie, dessen drei Teile Troeltsch am 8., 13. und 15. März 1923

am Londoner King's College halten sollte, unterstreicht dies. Troeltsch selbst ordnet die
drei Vorträge über Ethik und Geschichtsphilosophie zu Beginn seiner Ausführungen
werkgeschichtlich ein. «Dieses zentrale Thema betrifft das Verhältnis zwischen der endlosen
Bewegtheit des geschichtlichen Lebensstromes und dem Bedürfnis des menschlichen Geistes,
ihn durch feste Normen zu begrenzen und zu gestalten. Es ist eine Frage, die mir frühzeitig
auf dem Boden religionsphilosophischer und theologischer Erwägungen erwuchs [...].
Aber die Frage erwies sich sehr bald als eine sehr viel allgemeinere.» (68) Die drei Vorträge,
Die Persönlichkeits- und Gewissensmoral, Die Ethik der Kulturwerte und Der Gemeingeist,
entwickeln diese Fragestellung, die auf eine methodische Begründung von geltenden Normen

auf dem Hintergrund der Einsicht in die Geschichtlichkeit jeder Normsetzung zielt,
aus der Perspektive seines grossen Werkes über den Historismus und seine Probleme von
1922. Die durch Troeltschs späte Geschichtsphilosophie veränderte Sicht der
Problemanforderungen spiegelt insbesondere der Vortrag Die Stellung des Christentums unter den

Weltreligionen, den Troeltsch am 9. März 1923 an der Oxford University, am 12. März
1923 vor dem Student Christian Movement in London sowie am 18. März 1923 am New
College in Edinburgh halten sollte, und der die englische Ausgabe eröffnet. Troeltsch gibt
in diesem Text zunächst einen Überblick über Fragestellung und Argumentation seiner
Schrift über Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte von 1902 und
referiert sodann die durch die Neubewertung des Individualitätsgedankens (113) im Spätwerk
resultierenden Veränderungen für die Begründungsanforderungen an die geschichtsphilo-
sophische Grundlegung von geltenden Normen. Diese werden auf die verschiedenen Kul-



90 Rezensionen

turkreise restringiert, in denen auch die Religion sich jeweils unterschiedlich ausprägt. Damit

widerruft Troeltsch nicht nur den noch in der Absolutheitsschrift vertretenen Gedanken,

dass das Christentum eine Zusammenfassung der religionsgeschichtlichen Entwicklung

der Mittelmeervölker sei, sondern radikalisiert auch die geschichtsphilosophische
Begründung der Höchstgeltung des Christentums. «Wir können die Religion nicht entbehren,

aber die einzige, die wir vertragen können, ist das Christentum, weil es mit uns
gewachsen ist und ein Teil unserer selbst ist.» (114f.)

Am 20. März 1923 sollte Troeltsch vor der London Society for the Study of Religion
über Politik, Patriotismus, Religion sprechen. Der Vortrag thematisiert Troeltschs ethische
Geschichtsphilosophie aus der Perspektive der politischen Ethik und sucht einen
konstruktiven Ausweg aus der Alternative von Machiavellismus und Spiritualismus. Politik
versteht Troeltsch hierbei als «die Kunst, nach innen eine Gemeinschaft zur dauernden

Ordnung zu organisieren und nach außen die so organisierte Gemeinschaft zu behaupten
und zu erweitern» (119). Troeltschs Lösung des Problems der politischen Ethik liegt in der
Kategorie des Kompromisses. «Wenn das Wesen der ganzen Geschichte Kompromiß ist,
wird sich der Denker dem nicht entziehen können, und auch in dem Moment sich dazu
bekennen müssen, wo die Kompromißnatur alles Irdischen vielleicht ganz besonders
schwer auf unsere Seele drückt.» (132)

Nachdem bereits im Jahre 2004 der erste Band mit Rezensionen aus dem Zeitraum von
1901 bis 1914 erschienen ist (KGA, Bd. 4; siehe hierzu meine Besprechung in:
Philosophischesjahrbuch 113 [2006] 220-223), liegt nun der zweite Band mit Rezensionen von Ernst
Troeltsch im Rahmen der Kritischen Gesamtausgahe vor. Er dokumentiert Troeltschs
Rezensionstätigkeit aus den Jahren 1894 bis 1900 und wurde, wie bereits der erste
Rezensionsband, von Friedrich Wilhelm Gra/herausgegeben. Die 46 Rezensionen und vier umfangreichen

Literaturberichte, die in dem Band zugänglich gemacht werden, hat Troeltsch
allesamt in seiner Heidelberger Zeit verfasst. Sie zeugen von der enormen Intensität, mit der
Troeltsch die zeitgenössischen Debatten in Theologie, Religionswissenschaft, Philosophie
und Geschichtswissenschaft wahrgenommen und literarisch verarbeitet hat. Allein die vier
Theologischen Jahresberichte über Religionsphilosophie und theologische Principienlehre von
1896 (80-163), 1897 (213-309), Religionsphilosophie und principielle Theologie von 1898

(366-484) und 1899 (554-642), die schon rein umfangsmässig den grössten Teil des Bandes

füllen, enthalten eine kaum zu überschauende Fülle an Titeln. Das Verzeichnis der von
Troeltsch besprochenen und angezeigten Schriften umfasst 73 Seiten (717-793). Es sind
mehr als 1200 Titel, die Troeltsch nennt. Kein Wunder, dass der Rezensent unter der Last
der Arbeit stöhnte und seinen Freund Wilhelm Bousset die Jahresberichte mit einem
«Fegfeuer» vergleichen Hess, das ihn «total erschöpft» zurückliess und «von jeder Lust am Re-
censiren reinigt[e]» (6). Troeltsch, der 1894 im Alter von 29 Jahren nach Heidelberg berufen

wurde, veröffentlichte seine Rezensionen in sieben verschiedenen Organen: der
Theologischen Literaturzeitung (17 Rezensionen), der Deutschen Literaturzeitung, der Christlichen

Welt (10 Rezensionen), den Göttingischen gelehrten Anzeigen (7 Rezensionen), der
Zeitschrift für praktische Theologie (1 Rezension), der Historischen Zeitschrift (1 Rezension)
sowie in dem von Heinrich Julius Holtzmann herausgegebenen Theologischen Jahresbericht.
Es ist in der Tat erstaunlich, welche Produktivität und Intensität Troeltsch in seine
Rezensionsarbeit investierte. Bei gegenwärtigen Universitätstechnokraten, welche die Forschung
von Hochschullehrern evaluieren möchten, hätte er freilich schlechte Karten. Mit Rezensionen

sind nur wenige Punkte zu holen.
Die von dem Herausgeber des Bandes, Friedrich Wilhelm Graf, verfasste Einleitung (1-

27) stellt den Rezensenten Troeltsch vor. Der Schwerpunkt der Einleitung liegt im Unter-



Rezensionen 91

schied zu dem Band KGA 4 darin, dass in ihr «die Geburt eines Rezensenten kommentierend»

(2) nachgezeichnet wird. Dort hatte Graf ausführlich den spezifischen Charakter
und den Stil von Troeltschs Rezensionen, die immer der eigenen Selbstverständigung in
Auseinandersetzung mit anderen Positionen dienen, dargestellt. Dies gilt auch für die
frühen Besprechungen Troeltschs. Graf arbeitet in seinem einführenden Wissenschaftsessay
die mit Troeltschs Rezensionstätigkeit verbundene Ambivalenz prägnant heraus und
bringt sie auf den Punkt: «Wohl jede seiner Besprechungen stand, mehr oder minder
vermittelt, im Dienst am eigenen <Werk> und lenkte doch zugleich, durch Lebenszeitverzehr,
von diesem an, schob seine Vollendung hinaus.» (5)

Troeltschs frühe Heidelberger Rezensionen lassen den Kern seiner Forschertätigkeit
erkennen. Immer wieder kommt er bei der Besprechung der zeitgenössischen theologischen
und religionsphilosophischen Literatur auf das Zentralproblem seines Denkens, das
Verhältnis von Glaube und Geschichte, zu sprechen. Darin führt er Fragestellungen der älteren

Ritschl-Schule so weiter, dass er deren Lösung dieses Problems eine veränderte ge-
schichtsphilosophische Begründung zuteil werden lässt. Dadurch gelangt Troeltsch zur
Einbeziehung der Religionsgeschichte in die Begründung der Geltung des Christentums,
wie er es in seiner Schrift über Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

von 1902 ausgeführt hat. Dies lässt bereits Troeltschs erste Rezension erkennen. Sie galt
dem Lehrbuch der evangelisch-protestantischen Dogmatik des 1892 verstorbenen Jenenser
Theologen Richard Adelbert Lipsius und wurde im November 1984 in den Göttingischen
gelehrten Anzeigen gedruckt (31-52). Troeltsch ordnet die Dogmatik von Lipsius in den

Kontext der Entwicklung des 19. Jahrhunderts ein und würdigt die dritte Auflage des Werkes

auf dem Hintergrund der Debatten innerhalb der Ritschl-Schule, an deren Position
sich die Endfassung dieser Dogmatik annähere (32f.). Den wunden Punkt von Lipsius'
Dogmatik macht Troeltsch in dessen «Verhältnisbestimmung zwischen Religionsphilosophie

und Dogmatik, geschichtlicher Erforschung der Religion und Bestimmung ihres
Wahrheitsgehaltes» (43) aus. Eben diese Fragestellung, das Verhältnis zwischen der
geschichtlichen Bedingtheit der Religion und der Bestimmung ihrer Wahrheit, bildet den

inneren Problemzusammenhang des Denkens von Troeltsch. Noch die späten Vorträge für
England und Schottland sind, wie oben dargelegt, dieser Problemperspektive verpflichtet.
Troeltsch versucht das Problem durch eine neue Fassung des Verhältnisses von Geschichtlichkeit

und Normativität zu lösen. In seinen Rezensionen verständigt er sich im Medium
der Auseinandersetzung mit anderen Positionen und deren Lösungsvorschlägen über eine

tragfähige Lösung. Dabei gilt seine Kritik von Anfang an solchen Stillstellungen des

Problems, die er «Postulaten- und Bedürfnistheologie» (45) nennt. Zustimmend bespricht der

junge Heidelberger Systematiker die Schriften des Jenenser Neoidealisten Rudolf Eucken.
Dessen Buch Der Kampfum einen geistigen Lebensinhalt von 1896 hat er gleich dreimal
besprochen und der Theologenzunft empfohlen. «Das ist endlich einmal echte und rechte
Denkarbeit aus dem Großen und Ganzen, eine frische und vorurtheilslose, aber edle und
für alles Große empfängliche Herausarbeitung und Behandlung der Probleme, wie wir sie

in unserer theologischen Angst und apologetischen Künstlichkeit fast ganz verlernt haben
und wie wir sie in der Zwitterphilosophie des Tages nur allzu selten finden.» (63) Mit
Vorliebe und Zustimmung rezensiert Troeltsch philosophische Schriften, die sich den Themen
der klassischen deutschen Philosophie zuwenden, so das Buch seines Lehrers Gustav Claß
Untersuchungen zur Phänomenologie und Ontologie des menschlichen Geistes. Auch dieses

Werk hat Troeltsch dreimal rezensiert (164—167.171—180.271f.). Troeltsch hebt dessen

Philosophie des Geistes hervor. Sie steht erkennbar im Zusammenhang mit seinen eigenen
Bemühungen um eine geschichtsphilosophische Geistesphilosophie. Kritisch werden von
dem jungen Rezensenten die literarischen Produkte aus dem Bereich der angloamerikani-



92 Rezensionen

sehen Theologie und Religionsphilosophie besprochen. Mehrfach konstatiert er, dass diese

Literatur und ihre Problemstellungen «für deutsches Denken etwas fremdartig ist» (236).
Intensiv hat Troeltsch in- und ausländische Neuerscheinungen zum Verhältnis von Religion

und Wissenschaft wahrgenommen und besprochen. Sie bilden einen festen Bestandteil
seiner vier zwischen 1896 und 1899 verfassten Theologischen Jahresberichte. Die angloame-
rikanischen Diskurse über den Evolutionismus und Darwinismus sieht Troeltsch nicht
nur durch ein erkenntnistheoretisches Defizit geprägt, sondern auch durch eine Entdiffe-
renzierung von Religion und Wissenschaft. «Eine Uebersetzung solcher wissenschaftlicher

Verirrungen ins Deutsche ist nicht zu rechtfertigen, ist aber ein Zeichen der Neigung,
durch solche Uebersetzungen auch bei uns das evolutionistische Geklapper Spencer'scher
Scholastik heimisch zu machen und die bereits errungenen Abgrenzungen des religiösen
Problems wieder zu verwirren.» (222) Wie in seinen Bonner Sommerkursen erblickt
Troeltsch in der Auseinandersetzung mit dem Naturalismus eine zentrale Herausforderung für
die Theologie und Religionsphilosophie seiner Zeit. «Der Kampf gegen den Materialismus
nimmt die Gestalt des Kampfes gegen die mechanische Evolutionstheorie an.» (224)

Mehrfach berichtet der Rezensent, dass ihm die für den TheologischenJahresbericht zu
besprechenden Bücher und Aufsätze nicht vorlagen. So notiert er gleich in seinem ersten
Jahresbericht über Religionsphilosophie und theologische Principienlehre: «An erster Stelle seien

wenigstens in den Titeln die allgemein philosophischen Werke des Jahres angeführt, die
dem Ref., so weit überhaupt, meist nur aus Recensionen anderer Zeitschriften bekannt
geworden sind.» (82; vgl. 233) Viele der Besprechungen Troehschs stehen in einem
Zusammenhang mit Publikations- oder Vortragsprojekten. 1899 hatte er die Gedächtnisrede zum
100. Geburtstag von Richard Rothe in der Heidelberger Universitätsaula zu halten. Die
sechs von ihm 1899 besprochenen Neuerscheinungen zur Person und Theologie Richard
Rothes spiegeln seine Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Forschung. Rezensiert
wurden von Troeltsch die Bücher von Heinrich Julius Holtzmann und Wilhelm Hönig,
beide mit dem Titel Richard Rothe für Rades Christliche Welt (517-520). Ebenfalls in Die
Christliche Welt erschien eine Sammelbesprechung von drei Schriften über Rothe und
einem Rotheband (Heinrich Bassermann: Rothe als praktischer Theologe-, Heinrich Julius
Holzmann: Rothes spekulatives System, dargestellt und beurteilt-, Heinrich Bauer: Richard Rothe

als akademischer Lehrer-, Richard Rothe: Briefe an einen jungen Freund) (521-524). Weitere

Rezensionen stehen im Zusammenhang mit Troehschs Arbeit an seinen grossen Artikeln

für die dritte Auflage der Realenzyklopädiefürprotestantische Theologie und Kirche, zu
der er die Artikel Aufklärung, Deismus und englische Moralisten beisteuerte. Hierher gehören

u.a. seine Besprechungen von Carl Güttier: Eduard Lord Herbert von Cherbury (1897)
für die Theologische Literaturzeitung (487-492) und Friedrich Lezius: Der Toleranzbegriff
Lockes und Pufendorfs, die 1900 in der Deutschen Litteraturzeitung (704-706) erschien.
Zahlreiche dogmatische Werke hat der Heidelberger Theologe besprochen. Seinen Freund
Bousset lässt er zwar wissen, dass er «für Dogmatica nur sehr mäßig geeignet» (508) sei.

Gleichwohl war es die Systematische Theologie, die der junge Ordinarius in Heidelberg zu
vertreten hatte. Intensiv hat er die zeitgenössische dogmatische Diskussion wahrgenommen

und kommentiert. Troeltsch bespricht die dogmatischen Werke von Theologen so

unterschiedlicher Couleur wie Martin Kählers 1898 erschienene Schrift Dogmatische
Zeitfragen (654-667), Alexander von Oeningens Lutherische Dogmatik (501-507) oder Friedrich

August Berthold Nietzschs Lehrbuch der evangelischen Dogmatik (512-514). Uber die

Dogmatik des konfessionellen Lutheraners Oeningen resümiert er: «Aber das Buch selbst

ist doch mehr ein Denkmal des Gegensatzes gegen die gesamte geistige Bewegung der

Gegenwart als des Zusammenhangs mit ihr. Freilich zeigt sich die Grenzlinie nicht einfach
reinlich zwischen dem Verfasser und der Gegenwart, sondern sie geht mitten durch die un-



Rezensionen 93

ter geteilten Einflüssen stehende Denkweise des Verfassers selbst hindurch. Das zeigt sich
auch am Stil, der zwischen architektur-freudiger Scholastik und geschmücktem Predigtton
einerseits und zwischen modernstem Essaistil andererseits quälend hin und her spielt.»

(50/).
Es ist im Rahmen dieser Besprechung nicht möglich, alle in den Band aufgenommenen

Rezensionen von Troeltsch zu erwähnen, geschweige denn, auf sie im Einzelnen einzugehen.

Der Band unterstreicht jedoch, dies dürften die kurzen Bemerkungen deutlich
gemacht haben, wie intensiv der junge Troeltsch die theologische und religionsphilosophische

Diskussion seiner Zeit wahrgenommen hat. Sie zeigen auch, wie er um eine Lösung
des in seinen Augen grundlegenden Problems der Historisierung gerungen hat. Das
Problem von Glaube und Geschichte sowie die mit der Moderne verbundenen gesamtgesellschaftlichen

Umwälzungen bilden die Folie, an der bereits der junge Heidelberger Ordinarius

die zeitgenössische Debattenlage misst. Die durch den Band nun zugänglich gemachten

Rezensionen Troeltschs werden der weiteren Forschung als unentbehrliche Quelle für
die Rekonstruktion seines Denkens dienen. Biogramme (707-715), Literaturverzeichnis
(717-822), sowie Personen- (823-844) und Sachregister (845-925) beschliessen den Band
und ermöglichen dem Benutzer ein hervorragendes Arbeiten.

Beide hier angezeigten Bände der Kritischen Gesamtausgabe der Werke von Troeltsch
unterstreichen das hohe Niveau der Ausgabe. Die Texte sind allesamt sehr gut ediert und
ausführlich kommentiert. Man darf auf die weiteren Bände gespannt sein.

Christian Danz, Wien

Martien Brinkman: De niet-westerse ]ezus. Jezus als bodhisattva, avatara, goeroe, profeet,
voorouder en genezer, Zoetermeer: Uitgeverij Meinema 2007. 372 S., EUR 24.90, ISBN
978-90-211-4141-1.

Der Verf. (geb.1950) ist Professor für ökumenische/interkulturelle Theologie an der Freien

Universität in Amsterdam. Vom Anfang seiner wissenschaftlichen Karriere an - er hat
vorher auch an den Universitäten von Utrecht und Löwen geforscht und gelehrt - galt sein
Interesse speziell ökumenischen und hermeneutischen Fragestellungen. Was ihn, wie er
selbst in seinem Vorwort sagt, ungemein fasziniert, ist die Frage, was mit einer Tradition
geschieht, die durch die Jahrhunderte und in verschiedenen Kulturen überliefert wird.
Beim Schreiben seines Buches wurde ihm bewusst, wie stark westlich geprägt seine eigene
Theologie ist - eine Entdeckung, von der er hofft, dass sie auch seine Leser machen.

Stärker als zuvor realisierte er, dass die christlichen Bilder und Begriffe, die seine eigene

Entwicklung prägten, für die Mehrheit der in der südlichen Hemisphäre lebenden Christen

nicht selbstverständlich sind. Für sie haben oft andere, ihm von Haus aus nicht
vertraute Bilder eine grössere Aussagekraft (10). Die Frage, die der Afro-Amerikanische Theologe

Robert Hood als Titel für eines seiner Bücher gewählt hat: «Must God remain
Greek?» ist Brinkman tief unter die Haut gegangen.

Dieses Buch basiert auf einem umfassenden Literaturstudium, untermauert und ergänzt
durch viele persönliche Kontakte und Austausch-Erfahrungen mit Laien und Theologen
in den betreffenden Ländern wie auch durch lange und fruchtbare Aufenthalte im
Ausland, u.a. in Süd-Afrika. In einer kurzen Einleitung mit der packenden Uberschrift «Wo
ist Jesus <at home>?» umschreibt der Verf. klar, worum es ihm geht: die Bedeutung, die
Jesus heute in nicht-westlichen Ländern beigemessen wird. Als Ausgangspunkt für die
Beurteilung der vielen, oft sehr unterschiedlichen Bedeutungen benutzt er den Begriff «Doppelte

Transformation». Damit ist gemeint, dass sich bei der Übertragung eines Begriffes von



94 Rezensionen

dem einen in einen anderen Kontext nach zwei Seiten eine Änderung vollzieht. Der Begriff
bekommt durch den neuen Kontext einen etwas anderen Inhalt, und zugleich erhält auch
der neue Kontext einen neuen Aspekt. Konkret: Wenn Jesus mit Begriffen aus dem
afrikanischen und asiatischen Kontext gedeutet wird, werden damit (jedenfalls für westliche
Augen) dem herkömmlichen westlichen Jesusbild neue Dimensionen zugefügt, während
andrerseits die Begriffe selbst durch diese Anwendung eine Änderung erfahren oder einen neuen

bzw. teilweise neuen Inhalt erhalten.
Wenn es um Jesus geht, ist das Traditionsgeschehen - der Inkulturationsprozess - insofern

kompliziert, als die Bedeutung, die er besitzt, immer in einer Uberlieferungsgemeinschaft

weitergegeben wird. Diese beabsichtigt, die Botschaft von und über Jesus, in allgemein

anerkannten Zeugnissen formuliert, in Verkündigung, Liturgie, Festen, Symbolen,
Sakramenten weiter zu tradieren. Diese Gemeinschaft will die geistliche Einheit mit der
Vergangenheit wie auch die mit möglichst vielen Mitchristen in der Gegenwart bewahren;
damit ist sachlich die Katholizität der Kirche angedeutet. Diese zwei «Faktoren», die
doppelte Transformation und die Überlieferungsgemeinschaft, sind die Kernbegriffe, die in
den Ausführungen über die vielen Phänomene und Fragen ihre Brauchbarkeit als

Orientierungshilfen erweisen. Der Verf. will seine Arbeit primär als einen Beitrag zur interkulturellen

Theologie verstanden wissen, wobei die Thematik selbstverständlich auch
Kernfragen aus dem interreligiösen Dialog berührt. Wie der Titel dieses Buches schon deutlich
macht, ist der Fokus auf die heutige nicht-westliche Theologie gerichtet; dabei ist Latein-
Amerika ausgeklammert, weil die theologischen Entwicklungen in diesem Subkontinent
ein ganz eigenes Profil aufweisen.

Es ist dem Verfasser hoch anzurechnen, dass es ihm gelungen ist, das äusserst umfangreiche

Material nach systematischen Gesichtspunkten klar und übersichtlich zu analysieren.
Das verrät eine grosse Vertrautheit mit dem Stoff, auch eine starke innere Motivation. Dabei

prägt ihn selbst, was er als Bedingung für eine erfolgreiche Transformation formuliert:
Solidarität mit dem neuen Kontext. Immer wieder wird deutlich, wie er sich in die Lage
der Christen in Afrika und Asien vertieft hat, auch in ihre wirtschaftliche Situation, die für
die meisten durch grosse Armut gekennzeichnet ist. Seine grossangelegte Untersuchung ist
eine wissenschaftliche Arbeit auf hohem Niveau, zugleich auch ein existentielles Buch.

Ich möchte aus den Ausführungen einige markante Aspekte herausgreifen. Der Verf.
weist darauf hin, dass Inkulturation schon in der Bibel stattfindet. Auch die Person von
Jesus ist nie und nirgendwo rein auffindbar. Jesus wird von Anfang an in einem konkreten
Kontext gepredigt und erlebt, und damit ist die Inkulturation gegeben. Jesus wird freilich
in allen Variationen der nicht-westlichen Theologie nie ausschliesslich als «lokaler
Glaubensheld» gesehen. Der «kontextuelle» Jesus wird jeweils auch als der universelle Jesus
betrachtet. Wichtig ist die Feststellung des Verf., dass sich bei der Wahrnehmung von neuen
Aspekten in der Interpretation von Jesus zwei Möglichkeiten ergeben: einerseits die
Freilegung von bisher verborgenen oder unterbeleuchteten Aspekten der biblischen und
frühchristlichen Überlieferung und andrerseits die Entdeckung von wirklich neuen und deswegen

früher noch nicht formulierten Bedeutungen (46). Auch die zweite Möglichkeit ist
nach dem Urteil des Verf. real gegeben. Die Wirkung des Geistes ist ja nach seiner

Überzeugung nicht auf den Kanon der Bibel und die apostolische Zeit beschränkt, sondern geht
im Laufe der Geschichte bis heute weiter. Auch die klassischen Dogmen sind kein End-,
sondern vielmehr Ausgangspunkt.

Ausführlich beschreibt der Verf. die geistig-religiöse Landschaft in den verschiedenen
Gebieten Asiens und schildert er die Weise, wie die christliche Theologie der letzten vier
Jahrzehnte im Kontakt mit ihrem Kontext das Bild von Jesus profiliert hat. Für China ist
speziell (neben Konfuzianismus und Taoismus) das Verhältnis zum Buddhismus wichtig,



Rezensionen 95

ebenso für Japan und Korea. In Indien wurde das Verhältnis zum Hinduismus massgebend.
Hier entstanden Jesusbilder, die mit den ersten drei im Untertitel des Buches genannten
Begriffen bezeichnet werden können. Lehrreich ist, was der Verf. u.a. über das berichtet,
was bei uns schon bis zu einem gewissen Grad bekannt geworden ist, u.a. über den Theologen

Kitamori, die Minjungtheologie, über Sjamanismus und Yin und Yang.
In Indonesien ist natürlich der Islam der wichtigste Faktor. Es ist das Land mit der gröss-

ten muslimischen Bevölkerung, mehr als 80 % der etwa 215 Millionen Einwohner. Der
Verf. zeigt, wie der Islam dort im Vergleich zu der arabischen Welt einen eigenen Charakter

angenommen hat. Wie das Christentum musste auch der Islam seine Position zu den

ursprünglichen Traditionen und Ritualen - man denke an die Macht des adat - bestimmen;
nicht wenig davon wurde integriert. In Indonesien ist das Bild des Propheten sehr bedeutsam

geworden. Bemerkenswert ist freilich, dass der Titel «guru» auch hier eine wichtige
Rolle spielt.

Wie in Asien bildet auch in Afrika die Beziehung zu den Ahnen ein zentrales Element.
In Afrika ist sie sogar so dominant, dass hier das Bild von Jesus als Vorfahre, als Ahne
entstehen konnte. Was für die Verstorbenen allgemein zutrifft - sie leben unter uns, sie sind

living dead - gilt im spezifischen Sinn für Jesus. Wie der Tod in Afrika erlebt wird, hat für
das Erleben von Jesu Tod direkte Folgen So kann das Abendmahl intensiv als eine Mahlzeit

mit einem living dead erfahren werden. Bei der Beschreibung in I Kor 10,16-18 kann
man sich, so Brinkman, ohne Mühe eine afrikanische Bestattungsfeier vorstellen. Eine
explizite Stellvertretungstheologie findet sich in Afrika nicht; Ansätze dazu sind nicht in der

Christologie, sondern eher in der Opferkultur anzutreffen. Das zweite Bild von Jesus in
Afrika ist das des Heilers. Krankheit und Heilung sind ja für den afrikanischen Menschen
nie nur schulmedizinisch erfassbar; sie sind primär geistig-seelischer Natur. Jesus gilt als all-
round healer. Das Kraftfeld um diesen Heiler herum umfasst die ganze Gemeinschaft. Oft
ist er auch der Weise, der Prophet, der Berater (295f.).

Auf der ganzen Linie wird vom Verfasser das Prinzip der doppelten Transformation als

Leitfaden angewendet. Es funktioniert als das Prinzip der Analogie, insofern als es

Ubereinstimmung wie auch Unterschied beinhaltet und dabei auch mit Ambivalenzen rechnen

muss. Der Verf. kann einerseits die von ihm besprochenen Bilder positiv bejahen und
andrerseits auch für die Aufnahme von neuen Elementen eintreten. So kann in das Bild des

Ahnen, das die bleibende Verbindung ausdrückt, der Aspekt der Vergebung integriert werden.

Für die Akzeptanz der Bilder ist das vorher genannte Prinzip der Katholizität ein
wichtiges Kriterium. Wenn ich den Verf. hier recht verstehe, bedeutet es konkret, dass

mein Jesusbild für andere «wiedererkennbar» sein muss, auch wenn diese selbst andere Bilder

vorziehen. Katholizität und Ökumenizität bedeuten auf alle Fälle keine Uniformität.
In allem ist deutlich, wie sehr er das intensive internationale Gespräch über «Inkulturation»

berücksichtigt. Die kritische Sympathie schliesst bei ihm ein, dass er die Grenzen der

eigenen Tradition erkennt. So sagt er über die Aussage von Joh 10,30: «Ich und der Vater
sind eins», in der viele Hindus das advaita-denken («Atman ist Brahman») bezeugt sehen:
«Vielleicht kann tatsächlich nur einer, der mit diesem advaita-denken vertraut ist, die
Tragweite dieses Wortes gut spüren» (188). Mit Recht bemerkt er im Zusammenhang mit der

Interpretation des Kreuzes, dass die im NT bezeugte Erfahrung des Sterbens mit Christus
(des Sterbens des eigenen Ego) in der westlichen Spiritualität nicht wirklich zur Geltung
gekommen ist; in einem hinduistischen und buddhistischen Kontext ist die Offenheit für
diese Erfahrung grösser (277f.). Wir im Westen können von den anderen lernen, wie sie

von uns! Schön ist, dass Brinkman uns darauf aufmerksam machen kann, wie bei Vertretern

der neuen nicht-westlichen christlichen Theologie die in ihrem Kontext oft noch
untergeordnete Position der Frauen kritisch in Frage gestellt wird. Lehrreich sind in seinem



96 Rezensionen

Buch die neutestamentlichen Exkurse über die Gottesfrage, die Trinität, die Christologie,
den Heiligen Geist, das Menschenbild und das Leben nach dem körperlichen Tod (auch die
Reinkarnation kommt ins Blickfeld).

Uberall zeigt sich das Verlangen des Verf., mit seiner Arbeit eine Brücke zwischen
Kulturen zu bauen. Das manifestiert sich auch in den interessanten Vergleichen mit Gedanken

von westlichen Theologen wie Bonhoeffer und Karl Barth. Was Barth betrifft: Ich würde
ihn nicht als calvinistischen Theologen charakterisieren (116). Mein schweizerischer Kontext

hat mich gelehrt, dass «calvinistisch» und «reformiert» nicht einfach identisch sind! In
den umfangreichen Literaturangaben hätten Hollenwegers Beiträge zur Interkulturellen
Theologie einen Platz verdient. Es wäre lohnend, noch näher zu untersuchen, welchen
Einfluss die heutige Evangelikalisierung und «Charismatisierung» bzw. «Pentekostalisie-

rung» haben.
Summa summarum: Die sorgfältig ausbalancierten Gedankengänge dieses reichen und

reifen Buches bieten uns eine wesentliche Hilfe. Ich zögere nicht, diese Monographie als

einen inspirierenden Beitrag zu einer verantworteten und relevanten Weiterentwicklung
der heutigen Theologie zu empfehlen. Es ist erfreulich, dass im Februar dieses Jahres eine

englische Übersetzung unter dem Titel «The Non-Western Jesus» beim Londoner Verlag
Equinox in der Reihe «Crosscultural Theologies» erschienen ist.

Jan Veenhof, Gunten


	Rezensionen

