Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 65 (2009)
Heft: 1
Artikel: Ist der menschliche Embryo schon Mensch? : Die theologisch-ethische

Stammzellendebatte in Deutschland als Paradigma ethischer
Polarisierungstendenzen

Autor: Brahier, Gabriela
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877632

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ist der menschliche Embryo schon Mensch?

Die theologisch-ethische Stammzellendebatte in Deutschland als
Paradigma ethischer Polarisierungstendenzen

Im Umfeld der Abstimmung des Deutschen Bundestages zum Stammzellge-
setz vom 25. April 2002 entbrannte in Deutschland gerade auch von theolo-
gischer Seite her eine heftige Debatte tber die ethische Vertretbarkeit von
Forschung an humanen embryonalen Stammzellen und deren Schutzwiirdig-
keit.! Im Zentrum der Diskussionen stand in erster Linie die im Grunde sta-
tustheoretische Frage nach dem Beginn des Lebens eines Menschen als Person
und somit nach dem Zeitpunkt, ab welchem dem Einzelnen Wiirde und also
unbedingter Schutz zukommen. Ist dies die Geburt, bereits die Befruchtung
oder ein anderer Zeitpunkt im Verlauf der embryonalen Entwicklung? Darf
menschliches Leben vor dem betreffenden Zeitpunkt zu Forschungszwecken
verwendet und so gleichsam verdinglicht werden? Die folgenden Ausfithrun-
gen beleuchten in exemplarischer Weise einen Ausschnitt aus der innertheo-
logischen Kontroverse.

Wissenschaftliche Ethik erzeugt in den seltensten Fillen Konsensbildung,
viel hdufiger sieht sie sich mit einer grossen Meinungspluralitit konfrontiert.
In Anbetracht dieser Tatsache sind die Polarisierungstendenzen bemerkens-
wert, die in der zu beschreibenden Debatte zu beobachten sind. Fragen wie
diejenige, ob es sich beim Beginn des Lebens eines Menschen um einen kon-
kreten Zeitpunkt in der Embryonalentwicklung handelt oder vielmehr um ei-
nen Prozess, der individuell verlduft und dem menschlichen Zugriff deshalb
entzogen bleibt, haben zu unterschiedlichen Schulterschlissen zwischen
Ethikern gefiihrt, deren Absichten und Argumentationsweisen untersucht
und auf die jeweiligen Konsequenzen hin befragt werden sollen. Nach einem
einfithrenden Uberblick iiber den Verlauf der theologischen Debatte in
Deutschland (1.) soll dies einerseits anhand verschiedener Stellungnahmen der
Evangelischen Kirche in Deutschland (2.1) und vertieft anhand zweier ihrer
Vertreter - Wilfried Hirle (2.2) und Wolfgang Huber (2.3) - geschehen. An-
dererseits soll ein Artikel aus der Frankfurter Allgemeinen Zeitung unter-
sucht werden, der von einer Gruppe theologischer Ethiker veroffentlicht
wurde und sich von der offiziellen Haltung der EKD distanziert (3.1). Zur

! In Anlehnung an die wissenschaftliche Terminologie spreche ich von «Forschung an
embryonalen Stammzellen» und nicht von «Forschung mit embryonalen Stammzel-
len»; ebenso von «Forschung an Embryonen» anstatt von «Forschung mit Embryo-
nen», da nicht der Embryo als ganzer Organismus Gegenstand der Forschung ist,
sondern einzelne seiner Zellen. Dies dndert nichts an der ethischen Relevanz der
Frage, sorgt aber fiir begriffliche Klarheit und Trennschirfe.

ThZ 1/65 (2009) S. 58-80



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 59

Vertiefung dient hier die Darstellung der Positionen von Johannes Fischer
(3.2) und Klaus Tanner (3.3) als zweier Vertreter dieser Gruppe. Die Diskus-
sion der einzelnen Positionen wird in den wichtigsten Punkten jeweils ange-
deutet und im Gesamtzusammenhang im Schlussabschnitt gefiihrt (4).

Am Beispiel dieser Debatte kann einerseits gezeigt werden, wie zentrale
Argumentationslinien der evangelischen Diskussion um die Embryonenfor-
schung in der deutschsprachigen Theologie verlaufen. Andererseits kann mit
der zu beobachtenden Polarisierung auf einen Sachverhalt aufmerksam ge-
macht werden, der selbst der Beachtung und Reflexion durch die Ethik be-
darf. Insofern werden neben einem metaethischen? Interesse am Verlauf der
Debatte in der vorliegenden Untersuchung auch normativ ethische Interessen
verfolgt.

1. Uberblick iiber den Verlauf der theologisch-ethischen Debatte in Deutschland

Die Personalitit des Menschen - und damit seine Wiirde und sein daraus re-
sultierender Anspruch auf Lebensschutz - griinden nach christlicher Uber-
zeugung in der vorbehaltlosen Anerkennung des Menschen durch Gott. Es
sind weder bestimmte Eigenschaften oder Fihigkeiten des Menschen noch
seine biologische Ausstattung, die ihn als Person auszeichnen, sondern einzig
und allein die Beziehung, die Gott mit dem Menschen eingegangen ist. Erst
dieses von Gott her erdffnete Beziehungsgeschehen ermdglicht dem Men-
schen auch die Beziehung zu sich selbst, zu seinen Mitmenschen und zu seiner
Umwelt. Dabei kann menschliche Wiirde weder aufgrund von Leistungen er-
langt werden noch im Laufe eines Lebens verloren gehen. Vielmehr ist sie
dem Menschen von Gott geschenkt und als solche dem menschlichen Zugriff
entzogen.’ Insbesondere evangelische Theologie betont einen solchen relatio-

2 Der Begriff «<Metaethik» wird hier im engeren Sinne der Beschreibung des Verlaufs
einer materialethischen Debatte gebraucht.

3 Zwar wird von theologischer Seite immer wieder betont, dass Personsein und
Menschenwiirde nicht in menschlichen Eigenschaften und Fihigkeiten begriindet
sind. Jedoch wird aus der vorbehaltlosen Anerkennung des Menschen durch Gott
auch eine Verpflichtung zu wechselseitiger Anerkennung der Menschen untereinan-
der und zum Leben in Beziehungsgefiigen abgeleitet. Bei allen Vorteilen, die diese
Argumentation hat, indem sie alle auf rein biologische Begebenheiten und spezifische
Eigenschaften beschrinkten Begriindungsweisen ablehnt, gerit sie dennoch in eine
Zwickmiihle. Wie kann Wiirde in Bezug auf diejenigen Menschen gedacht werden,
die keine Beziehungen eingehen konnen, folglich auch der Verpflichtung zu gegensei-
tiger Achtung nicht nachkommen und in diesem Sinne der Anrede Gottes nicht ant-
wortend entsprechen kénnen (zu denken ist etwa an Siuglinge, geistig behinderte
oder komatdse Menschen)? Mit dem Verweis auf das grundsitzliche Angenommen-
sein aller Menschen durch Gott will christliche Theologie einer Beschrinkung der



60 Gabriela Brahier

nalen Charakter der Person. Gerade die Frage, ab wann von menschlichem
Leben als von dem Leben eines Menschen gesprochen werden kann, wann
dem Einzelnen also Personalitdt und somit Menschenwiirde und Schutzwiir-
digkeit zukommen - eine Frage, die im Blick auf vorgeburtliches Leben im-
mer von der bereits bestehenden menschlichen Gemeinschaft her beantwor-
tet werden muss -, wird jedoch unterschiedlich ausgelegt. In der zu untersu-
chenden Debatte fand sie insbesondere zwei einander entgegen gesetzte Aus-
formulierungen, die wiederum tendenziell gegensitzliche Auswirkungen auf
die Beurteilung der Forschung an menschlichen Embryonen zur Folge hat-
ten.

Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) hielt in verschiedenen
Stellungnahmen und Kundgebungen ihrer Synode zu den aufkommenden
Fragen extrakorporaler Befruchtung, der Fremdschwangerschaft und der vor-
geburtlichen genetischen Beratung bereits Mitte der 1980er Jahre fest, dass
von der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle an das Leben eines Menschen
gegeben sei, welches geschiitzt werden miisse und nicht fiir fremdniitzige
Zwecke verwendet werden diirfe.* In den folgenden Jahren machte die For-
schung erhebliche Fortschritte. 1998 war es erstmals moglich, unter Zersto-
rung des Embryos aus der Blastozyste embryonale Stammzellen zu gewinnen.
Diese verdnderte Situation liess Fragen zu Embryonenschutz und Menschen-
wiirde in ganz neuem Mass aktuell werden. Da die EKD insbesondere eine all-
mihliche Aufweichung des Embryonenschutzgesetzes von 1990 befiirchtete,
trat sie vor allem im Vorfeld der Diskussionen im Deutschen Bundestag tiber
die Zulissigkeit des Imports embryonaler Stammzellen zu Forschungszwek-
ken vom 30. Januar 2002 wieder an die Offentlichkeit. In einem gemeinsamen
Brief an die Abgeordneten des Deutschen Bundestages erinnerten Prises Man-
fred Kock (Ratsvorsitzender der EKD von 1997-2003) und Karl Kardinal Leh-
mann (Vorsitzender der Deutschen Bischofskonferenz [DBK] von 1987-
2008) die Parlamentarier an die Position der Kirchen hinsichtlich des Schutzes
vorgeburtlichen Lebens und forderten auf zu einem «Votum fir die Wiirde
und den Schutz des Menschen von Anfang an»’, wobei dieser Anfang als mit
der Befruchtung gegeben gedacht wird.

Doch innerhalb der evangelischen Kirche herrschte, was die Vertretbar-
keit der Forschung an embryonalen Stammzellen angeht, kein Konsens. In

Menschenwiirde entgegen wirken. Ob und wie dies letztlich hinreichend gelingt, ist
eine der zentralen Fragen in der Diskussion um die Embryonenforschung.

*  Von der Wiirde werdenden Lebens: EKD-Texte 11, 1985; Zur Achtung vor dem
Leben, Kundgebung der Synode der EKD: EKD-Texte 20, 1987; Gott ist ein Freund
des Lebens: Gemeinsame Erklirung des Rates der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land und der Deutschen Bischofskonferenz, 1989.

5> Brief an die Abgeordneten des Deutschen Bundestages vom 17.1.2002, abgedruckt in:
epd-Dokumentation 4/2002, 67.



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 61

Abgrenzung zur offiziellen Haltung der EKD veroffentlichten neun evange-
lische Ethiker - darunter mit Johannes Fischer und Klaus Tanner bemerkens-
werterweise zwel Mitglieder der EKD-Kammer fiir Offentliche Verantwor-
tung - am 23. Januar 2002 in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung in gemein-
samer Verantwortung einen Artikel mit der Uberschrift «Pluralismus als
Markenzeichen. Eine Stellungnahme evangelischer Ethiker zur Debatte um
die Embryonenforschung»®. Diese Stellungnahme gelangte aufgrund noch zu
untersuchender theologischer Argumente zu einer von der Haltung von EKD
und DBK abweichenden Sichtweise. Sie hielt aus christlicher Verantwortung
die Differenzierung und Abwigung von alternativen Handlungsweisen fiir
geboten und sah die Embryonenforschung unter gewissen Voraussetzungen
als ethisch vertretbar an. Als Nachgang zu diesem Artikel veroffentlichten
dieselben neun evangelischen Ethiker im Jahr 2003 einen Sammelband unter
dem Titel «Streitfall Biomedizin. Urteilsfindung in christlicher Verantwor-
tung»7.

Der Bundestag beschloss schliesslich, den Import humaner embryonaler
Stammzellen grundsitzlich zu verbieten, ihn aber ausnahmsweise und unter
strengen Auflagen zuzulassen. Aus diesem Beschluss resultierte das Stamm-
zellgesetz (StZG), welches am 1. Juli 2002 in Kraft trat. In der Folge veréffent-
lichte die EKD am 13. August 2002 den fiir den weiteren Verlauf der Debatte
zentralen Kammertext zu Medizin- und Bioethik «Im Geist der Liebe mit dem
Leben umgehen»3. Erarbeitet wurde er von der Kammer fiir Offentliche Ver-
antwortung der EKD, unter dem Vorsitz von Wilfried Hirle und unter der
Mitarbeit u.a. von Johannes Fischer und Klaus Tanner. Ziel dieses Textes war
es, die beiden verschiedenen Grundpositionen innerhalb der EKD in der Fra-
ge, wann das personale Menschsein beginne und ob folglich die Forschung an
menschlichen Embryonen ethisch vertretbar sei oder nicht, offen zu benen-
nen: Die Gemeinsamkeiten wurden herausgearbeitet und die Differenzen ein-
ander gegeniibergestellt. Obwohl der Rat der EKD sich nur eine der beiden
dargestellten Argumentationslinien zu Eigen machen konnte, stimmte er der
Veroffentlichung des Textes zu - um die bestehenden Dissense nicht zu ver-
schleiern und gerade dadurch einen Beitrag zu einer méglichst offenen argu-
mentativen Auseinandersetzung innerhalb der evangelischen Kirche zu lei-
sten.

Die Kontroverse war freilich mit der Verotfentlichung dieses Textes und

¢ R. Anselm, J. Fischer u.a.: Pluralismus als Markenzeichen. Eine Stellungnahme evan-
gelischer Ethiker zur Debatte um die Embryonenforschung, in: FAZ vom 23.1.2002.

7 R. Anselm, U.H.J. Kortner (Hg.): Streitfall Biomedizin. Urteilsfindung in christlicher
Verantwortung, Gottingen 2003.

8 Im Geist der Liebe mit dem Leben umgehen. Argumentationshilfe fiir aktuelle medi-
zin- und bioethische Fragen: EKD-Texte 71, hg.v. Kirchenamt der Evangelischen Kir-
che in Deutschland, Hannover 2002.



62 Gabriela Brahier

der Benennung der Differenzen nicht beendet. Vorher wie nachher wurde die
Diskussion in zahlreichen Artikeln gefithrt bzw. weitergefiihrt, wobei die
Grundpositionen der beiden entstandenen Gruppierungen, die es im Folgen-
den zu analysieren gilt, im Wesentlichen die gleichen blieben.

2. Gegen verbrauchende Nutzung menschlicher Embryonen zu
Forschungszwecken

2.1 Die konstitutive Bedeutung der Befruchtung: Zur Argumentation der
EKD

Bereits 1985 formulierte die EKD:

«Im werdenden menschlichen Leben ist von dem Augenblick an, in dem sich Samen
und Ei vereinen, eine kiinftige Person angelegt. Schon der Embryo ist zum unverwech-
selbaren Individuum bestimmt. Auch im Stadium der ersten Zellteilung besitzt er
schon die gleiche ethische Qualitit wie ein Fotus in der vorgeriickten Schwanger-
schaft.»’

Daraus ergibt sich, dass vom Zeitpunkt der Befruchtung an ein neuer Mensch
mit eigener Identitit und Wiirde gegeben ist, der sich a/s Mensch zur Geburt
hin und dariiber hinaus entwickelt. Im Blick auf die Bewertung der Embryo-
nenforschung bedeutet dies - bei grundsitzlicher Bejahung medizinischer
Forschung und technischer Weiterentwicklung - die Ablehnung jedweder
verbrauchenden Nutzung von Embryonen zur Gewinnung embryonaler
Stammzellen.!® Dieser Haltung blieb die EKD von ihren ersten Stellungnah-
men an bis hin zu den jlingsten Verdffentlichungen zur Thematik treu. Fiir
die Stammzellforschung heisst das konkret, dass nur mit adulten Stammzel-
len!! geforscht werden darf. Selbst eine an Forschungszwecke gebundene Frei-
gabe iiberzihliger Embryonen, welche aus verschiedenen Griinden (z.B. auf-
grund zu langer Aufbewahrung) geschidigt sind und deshalb fiir eine Uber-
tragung in den Mutterleib nicht mehr in Frage kommen, lehnt die EKD ab.

®  Wiirde werdenden Lebens (Anm. 4), 9.

10 Vgl. Im Geist der Liebe (Anm. 8), 30. Auch: Gott ist ein Freund des Lebens (Anm. 4),
65 u.a.

11 Als adulte Stammzellen werden Stammzellen bezeichnet, die in der Nabelschnur von
Neugeborenen und allgemein im menschlichen Kérper nach der Geburt vorhanden
sind. Nach dem derzeitigen, jedoch nicht unumstrittenen Wissensstand kénnen sie
sich im Unterschied zu embryonalen Stammzellen lediglich noch zu allen vorkom-
menden Zellen innerhalb ihres eigenen Gewebes ausbilden. Unlingst ist es Forschern
jedoch gelungen, Hautzellen durch das Einschleusen von Genen so zuriick zu pro-
grammieren, dass sie Eigenschaften embryonaler Stammzellen aufweisen (Cell 131 [5],
30.11.2007). Dieser Schritt konnte einen Meilenstein in der Stammzellforschung
bedeuten und die ethische Debatte weitgehend entschirfen.



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 63

Auch geschidigte Embryonen hitten an der Schutzwiirdigkeit allen mensch-
lichen Lebens teil und diirften deshalb nicht zu einem blossen Objekt und
zum Mittel fiir fremde Zwecke gemacht werden. Hingegen hilt es die EKD
fiir ethisch vertretbar, solche tiberzahligen Embryonen absterben zu lassen.!?

Soweit den Stellungnahmen zu entnehmen ist, liegt die Absicht der EKD,
den Beginn des Menschseins in der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle zu
sehen, darin, die Schutzstandards fiir menschliche Embryonen - iz vivo wie
auch in vitro - moglichst hoch anzusetzen. Mit der Befruchtung wird der Be-
ginn des Menschseins zum frithest méglichen Zeitpunkt in der Embryonal-
entwicklung festgesetzt und somit sichergestellt, dass werdendes Leben in je-
der Phase menschlicher Verfiigung entzogen bleibt.

Die Argumentation schliesst sich dabei Kant und seiner Betonung der kategorischen
Selbstzwecklichkeit des Menschen an. Diese verbiete es, den Menschen zum Objekt von
Giiterabwigungen zugunsten fremdniitziger Zwecke zu machen. Allerdings ist anzumer-
ken, dass von verschiedensten Seiten - so auch von den Vertretern entgegen gesetzter Po-
sitionen - auf die entsprechenden Stellen in Kants Werk, insbesondere in seiner «Grundle-
gung zur Metaphysik der Sitten»®?, Bezug genommen wird. Aus den dort gemachten Aus-
fihrungen zur Sittlichkeit und Autonomie des Menschen - im Sinne seiner Fihigkeit zur
Selbstgesetzgebung - als letztem Grund seiner Wiirde geht nimlich keineswegs klar her-
vor, ob diese aktual realisiert sein muss oder nicht. Ist die Fahigkeit zur Autonomie der
letzte Grund der Wiirde des Menschen, so kann daraus geschlossen werden, dass Wiirde
nur denjenigen Menschen zukommt, die solcher Autonomie und Sittlichkeit aktual fihig
sind. Menschliche Embryonen - die Kant natiirlich noch nicht im Blick haben konnte -,
aber im Extremfall auch Komatése oder behinderte Menschen, gehdrten dann nicht dazu.
Anders sieht es aus, wenn, ad bonam partem, die Fihigkeit zur Sittlichkeit bei Kant als eine
Gattungseigenschaft betrachtet wird, die nicht unbedingt aktual realisiert sein muss. Wird
Kant so gelesen, kommt der Menschenwiirde ein eigener normativer Gehalt zu und gilt sie
apriorisch fiir alle Menschen. Auch die umstrittenen Ausfihrungen Kants zur transzen-
dentalen Einheit der Apperzeption in seiner «Kritik der reinen Vernunft» kdnnen in dieser
Richtung gedeutet werden.'* Ob menschliche Embryonen als Menschen anzusehen sind,
ist freilich der zentrale Streitpunkt in der Debatte. Diese knappen Ausfithrungen haben
aber gezeigt, dass es nicht unproblematisch ist, Kant unter den Bedingungen moderner
bioethischer Debatten als Kronzeugen fiir die Selbstzwecklichkeit des Menschen heranzu-
ziehen.

Das entscheidende Argument, auf das die EKD fiir die Begriindung ihrer Po-
sition zuriickgreift, ist ein sog. Kontinuumsargument. Es besagt, dass es zwi-
schen der Keimzellenverschmelzung und dem Ende der irdischen Existenz
menschlichen Lebens keine Zisur gebe, die mit guten Griinden als Beginn des

2 Im Geist der Liebe (Anm. 8), 30.

3 1. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: W. Weischedel (Hg.): Immanuel
Kant. Werkausgabe Bd. VII, Frankfurt a.M. 1974, 11-102, zweiter Abschnitt: 33-80
(BA 25-96).

4 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, in: W. Weischedel (Hg.): Immanuel Kant. Werk-
ausgabe Bd. III, Frankfurt a.M. 1974, § 16: 136-138 (B 132-136).



64 Gabriela Brahier

Menschseins betrachtet werden konne. Gestiitzt auf biologische und medizi-
nische Erkenntnisse, wird der entscheidende Einschnitt, ber welchem
menschliches Leben entsteht, folglich in der Befruchtung gesehen. Nidation
sowie Geburt werden lediglich als Stationen in der Entwicklung a/s Mensch
betrachtet.

Mit dem Kontinuumsargument hingt in der Argumentation der EKD eine
Reihe weiterer Argumente zusammen: zunichst ein Speziesargument, wel-
ches betont, dass schon der Embryo als Mitglied der Gattung Mensch und da-
her als Triger von Gottebenbildlichkeit und Menschenwiirde angesehen wer-
den miisse; sodann ein Identititsargument, das dem Embryo bereits im Stadi-
um der ersten Zellteilung dieselbe ethische Qualitit zuspricht wie spiter dem
Fotus bzw. dem geborenen Menschen; und schliesslich ein Potentialititsargu-
ment, das besagt, dass menschliche Embryonen grundsitzlich das Potential
hitten, geborene Menschen zu werden, und dass dieses Potential uneinge-
schrankt schiitzenswert sei.

Sehe ich richtig, so steht hinter dieser Argumentation eine Sicht auf den
Menschen, die diesen tiberwiegend aus biologischer Perspektive betrachtet.
Auf Ergebnisse der embryologischen Forschung zuriickgreifend, betont die
EKD, dass «von der Verschmelzung von Eizelle und Samenzelle an ein Lebe-
wesen vorliegt, das, wenn es sich entwickelt, gar nichts anderes werden kann
als ein Mensch»'®. Es stellt sich allerdings die Frage, ob sich dieses Lebewesen
denn entwickeln wird bzw. entwickeln kann. Dementsprechend muss tiber-
legt werden, ob eine Argumentation aufgrund biologischer Erkenntnisse
nicht in Widerspruch steht zu einer genuin evangelischen Sichtweise des Men-
schen, die das Spezifikum des Menschen in seiner Gottesrelation und somit in
einem Beziehungsgeschehen sieht.

Reiner Anselm etwa, einer der Mitverfasser des FAZ-Artikels, hat davor gewarnt, die
Menschenwiirde direkt aus der Vorstellung der Gottebenbildlichkeit abzuleiten und dar-
aus die grundsitzliche Heiligkeit jeden menschlichen Lebens zu folgern. Seine zentrale Kri-
tik an den kirchlichen Stellungnahmen lautet, dass sie eben dies tun.'® Im Gegensatz dazu
erinnert er daran, dass Menschenwiirde auf dem Gedanken gegenseitiger Zuschreibung be-
ruhe, und pladiert dafiir, gerade auf der Grundlage der christlichen Tradition die Idee der
Menschenwiirde verstirkt von der Rechtfertigungslehre her zu interpretieren. Durch die
Bindung der Menschenwiirde an die Liebe Gottes und ihre rechtfertigende Wirkung fiir
den Menschen werde deutlich, dass Wiirde dem Menschen nicht von Natur aus eigen sei,
sondern thm stets durch die Anerkennung Gottes und in der Folge durch deren Aktuali-
sierung in der gegenseitigen Anerkennung der Menschen untereinander zugesprochen wer-
de. An die Stelle von bestimmten «Wesensmerkmalen» des Menschen treten nach dieser
Auffassung «Beziehungen», wobei hier nicht von einem «ontologischen Beziehungsbe-
griff» (vgl. Hirle) ausgegangen wird, sondern von einem «dynamischen Beziehungsgesche-

5 Gott ist ein Freund des Lebens (Anm. 4), 43.
16 R. Anselm: Rechtfertigung und Menschenwiirde, in: E. Herms (Hg.): Menschenbild
und Menschenwiirde, Giitersloh 2001, 471-481 (474).



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 65

hen». Nur wenn Menschenwiirde konsequent als so bestimmter Relationalbegriff aufge-
fasst werde, konne ersichtlich gemacht werden, dass sich Wiirde aus dem gnidigen Han-
deln Gottes ergebe, dem Menschen stets «von aussen zugeschrieben» werde und thm nicht
intrinsisch eigen sei.”

Tatsichlich scheint die Frage nach der Relationalitit des Menschen und ihrer inhaltli-
chen Bestimmung im Kern der theologisch-ethischen Stammzellendebatte zu stehen. Die
verschiedenen Méglichkeiten, diese Frage zu beantworten, sollen nach der Darstellung der
Einzelpositionen gebiindelt zur Diskussion gestellt werden.

2.2 Wilfried Hirle: Fiir den grosstmoglichen Schutz beginnenden Lebens

Wilfried Hirle ist einer der Wortfiihrer der EKD in der Debatte um den Em-
bryonenschutz. Er war Vorsitzender der Kammer fiir Offentliche Verant-
wortung und massgeblich verantwortlich fiir die Erarbeitung des Textes «Im
Geist der Liebe mit dem Leben umgehen» von 2002. Auf der Synode der EKD
vom 3.-8. November 2002 zum Schwerpunktthema «Was ist der Mensch?»
hielt er ein einfiihrendes Referat, in dem er die fiir die Debatte grundlegende
Unterscheidung ausfiihrte: erstens, was der Mensch sei, und zweitens, wer als
solcher Mensch zu gelten habe. Im Hinblick auf die erste Frage betont Hirle
die grundlegende Bedeutung von Beziehungen fiir das Sein eines Menschen.
Fiir die Beantwortung der zweiten Frage bezieht er sich jedoch auf den bereits
besprochenen Zeitpunkt der Befruchtung, mit dem das Leben eines Men-
schen beginne, und rekurriert so letztlich auf ein biologisches Argument. Es
stellt sich also die Frage, wie eine solche Argumentation, die eine klar ableh-
nende Haltung gegeniiber jeder Art von Embryonenforschung zur Folge hat,
mit der Bestimmung des Menschen als eines grundlegend relationalen Wesens
zusammen zu denken ist.

Den auf den ersten Blick als Widerspruch anmutenden Sachverhalt ver-
sucht Hirle aufzul6sen, indem er sagt, Menschsein bedeute «durch die Ab-
stammunggsrelation zur Spezies Mensch [zu] gehdren»!®. Somit verbindet er
den Lebensschutzgedanken, welcher dem relational bestimmten Menschen
zukommt, mit einem ontologischen Argument und nennt sein Modell ein
«relationsontologisches»!®. Da das Sein-in-Relationen fiir den Menschen kon-
stitutiv sei, hilt er die Vorstellung, dass ein menschliches Wesen erst sekundir
in Relationen eintrete, fiir eine Verzeichnung der menschlichen Realitit.
Durch eine Unterscheidung zwischen «innergeschopflichen Ursprungsrela-
tionen» und der «transzendentalen Ursprungsrelation» gelangt er zu der Ein-

7" Vgl. R. Anselm: Die Wiirde des gerechtfertigten Menschen. Zur Hermeneutik des
Menschenwiirdearguments aus der Perspektive der evangelischen Ethik, ZEE 43
(1999) 123-136.

18 \W. Hirle: Menschsein in Beziehungen. Studien zur Rechtfertigungslehre und Anthro-
pologie, Tiibingen 2005, 319.

¥ Ap 0 318



66 Gabriela Brahier

sicht, dass «[dJurch den weitgehenden oder vollstindigen Ausfall gewihlter
Beziehungen ... das ihnen zugrundeliegende Bezogensein nicht aufgehoben, ja
nicht einmal in Frage gestellt [wird].»?® Im transzendentalen Ursprung des
Menschen liegen laut Hirle die Bestimmung und die Wiirde des Menschseins
begriindet, welche dem Menschen - unabhingig von seinen Fihigkeiten oder
Eigenschaften - mit seinem blossen Dasein gegeben sind. Von daher erweist
sich die Zugehdrigkeit des Menschen zur Spezies homo sapiens als ethisch re-
levant. Dieser Spezies gehoren alle menschlichen Individuen an, auch auf ih-
rer frithesten Entwicklungsstufe. Aufgrund dieser Tatsache ist jedes von Men-
schen abstammende Wesen vom ersten bis zum letzten Augenblick seines Da-
seins Mensch im umfassenden Sinne, und Menschsein erweist sich als spezifi-
sches, d.h. der Spezies eigenes, In-Beziehung-Sein.

Menschenwiirde wird bei Hirle also letztlich nicht als relationale Zu-
schreibung, sondern ontologisch verstanden. Dass er damit in gewisser Hin-
sicht einen ethisch relevanten Speziesismus vertritt, bekennt Hirle offen. Da-
bei schliesst er sich dem Anliegen der Interpretation der Menschenwiirde von
der Rechtfertigungslehre her durchaus an - doch, wie gezeigt wurde, durch
eine von Anselm abweichende Art der Auslegung.

Es bleibt jedoch ein Doppeltes zu fragen: erstens, ob durch eine solche Ar-
gumentation eine Verbindung von Relations- und Gattungsargument befrie-
digend hergestellt werden kann; und damit zusammenhingend zweitens, ob
die spezifische Gedoppeltheit menschlicher Relationalitit dabei ausreichend
in den Blick kommt. Zwar ist Wiirde, wie Hirle zu Recht betont, nicht einzig
von ihrer Zuschreibung durch die menschliche Gemeinschaft abhingig zu
machen und auch nicht auf aktive Bewusstseinsleistungen zu beschrinken.
Doch die Differenzierung zwischen dem Leben eines Menschen als Person
und anderen Formen des Lebens beruht zu einem wesentlichen Teil darauf,
dass die Person «auf die Unterscheidung von Eigen- und Fremdperspektivitit
hin angelegt» und damit auch «an die Teilnahme an der Anerkennungsge-
meinschaft aller individuellen Personen gebunden» ist.?!

2.3 Wolfgang Huber: Die Befruchtung als voraussetzungsirmster Zeitpunkt

Wolfgang Huber, von 2001 bis 2003 Mitglied des Deutschen Nationalen
Ethikrates und seit November 2003 Ratsvorsitzender der EKD, hat seine Po-
sition in seinem Buch «Der gemachte Mensch. Christlicher Glaube und Bio-

2 Aa0.325,

2t Vegl. G. Pleiderer: «Principium individuationis». Theologisch-ethische Anmerkungen
zu einigen grundsitzlichen Fragen der Gentechnologie, in: U. Gerber, H. Meisinger
(Hg.): Das Gen als Mass aller Menschen? Menschenbilder im Zeitalter der Gene,
Frankfurt a.M. 2004, 135-154 (145{.).



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 67

technik»?? ausfiihrlich dargelegt. Huber bejaht grundsitzlich die Freiheit der
Forschung, sieht ihre Grenzen aber dort, wo die Wiirde des Menschen in Fra-
ge gestellt wird. Eingriffe in das Recht auf Leben, welches jedem Menschen in
gleicher Weise zukomme, kdnnten nur dann in Betracht kommen, wenn sie
zur Erhaltung von Leben unbedingt nétig seien - wie etwa in gewissen Fillen
des Schwangerschaftsabbruches. Das Anliegen, menschliche Embryonen zu
Forschungszwecken zu verwenden, iiberschreite jedoch diese Grenze.

Huber weist darauf hin, dass der Beginn menschlichen Lebens als ein
grundsitzlich offener Prozess anzusehen ist. Die Existenz des Menschen als ei-
nes Beziehungswesens hat einen offenen Anfang. Wer die unverftighare Wiir-
de des Menschen achtet, sollte nach Huber deshalb darauf verzichten, ver-
schiedene Stufen in der Entwicklung menschlichen Lebens zu unterscheiden
und diesen unterschiedliche Schutzwiirdigkeit zuzuschreiben (sog. abgestuf-
ter Lebensschutz). Jeder Grenzsetzung innerhalb der organischen Entwick-
lung des Embryos hafte namlich ein grosses Willkiirrisiko an. Aus diesem
Grund plidiert Huber fiir «eine méglichst willkiirarme Grenzsetzung» und
sieht diese «am ehesten in der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle» gege-
ben.? Bereits nach dieser Verschmelzung enthalte der Embryo die volle Po-
tentialitit zur Entwicklung einer individuellen menschlichen Person, wobei
diese Entwicklung zugleich den Kriterien der Identitit und der Kontinuitat
entspreche.

Mit diesen Ausfithrungen wendet sich Huber gegen jede Abstufung des Le-
bensschutzes und in der Folge gegen die Verwendung von menschlichen Em-
bryonen zu Forschungszwecken. Seine Position beruht grundsitzlich auf ei-
ner slippery-slope-Argumentation, die folgendermassen nachgezeichnet wer-
den kann: Der Begriff «Mensch» ist ein absoluter Begriff, der als solcher kein
«mehr» oder «weniger» zulisst; einem Menschen kommt Wiirde zu oder
nicht. Die Entwicklung menschlicher Lebewesen zu Menschen im Sinne von
Personen, denen Wiirde zukommt, ist ein gradueller Prozess. Folglich muss
es einen Entscheidungspunkt geben, von dem an von einer Person gesprochen
werden kann. Doch da jeder Entscheidungspunkt bis zu einem gewissen Grad
willkiirlich ist und es in so bedeutsamen Fragen wie derjenigen nach der
Menschenwiirde keine willkiirlichen Entscheidungen geben darf, muss
menschlichen Lebewesen schon zu Beginn ihrer Entwicklung Wiirde garan-
tiert sein. Andernfalls besteht die Gefahr, auf eine schiefe Ebene zu geraten,
die mit ungewollten Folgen verbunden sein kann - etwa aufgrund einer un-
absehbaren Weiterentwicklung der Forschung und im Hinblick auf die Mog-
lichkeit, dass Menschen die Wiirde abgesprochen wird, denen sie eigentlich
zukommen miisste. Dass dem menschlichen Embryo ab dem Zeitpunkt der

22 . Huber: Der gemachte Mensch. Christlicher Glaube und Biotechnik, Berlin 2002.
2 Vgl. W. Huber: Was ist heute noch heilig? Grenzen der Forschungsfreiheit in einer
sikularen Gesellschaft, in: epd-Dokumentation 9/2002, 55-58 (57).



68 Gabriela Brahier

Befruchtung Menschenwiirde zukommit, ist also ein Postulat mit dem Ziel,
eine Abstufung des Lebensschutzes aufgrund willkiirlicher Entscheidungen
und ihre unabsehbaren Folgen, wie etwa eine Aufweichung der geltenden
Schutzstandards fiir Embryonen, auszuschliessen. Ist die Embryonenfor-
schung erst einmal in Gang gekommen, so die Befiirchtung, werde bald nach
weiteren und besseren Embryonen fiir die Forschung verlangt und damit eine
Entwicklungsdynamik ausgeldst, die bis hin zur gezielten Herstellung von
Embryonen zu Forschungszwecken fithren konnte. Von den moglichen ne-
gativen Folgen der Embryonenforschung her argumentierend, pladiert Hu-
ber daher fiir einen moglichst umfassenden Schutz auch des vorgeburtlichen
Lebens.

Hubers Befurchtungen einer allmahlichen Aufweichung des Embryonen-
schutzes sind sicher nicht unberechtigt. Wissenschaftlern ist es bereits gelun-
gen, massgeschneiderte embryonale Stammzellen zu klonen, und die For-
schung wird in ihrer Entwicklung nicht halt machen. Auch mit seinem Hin-
weis auf die grundsdtzliche Offenheit des Beginns menschlicher Existenz und
dessen definitorischer Festlegung durch menschliche Entscheidung bringt
Huber etwas Wesentliches zur Sprache. Es bleibt aber die Frage, ob wirklich
jeder Entscheidungspunkt, ab welchem von einem Menschen als einer Person
mit Wiirde gesprochen wird, als willkiirlich anzusehen ist, und ob ein absolu-
ter Begriff wie der des «Menschen» einen solchen definitiven Entscheidungs-
punkt iiberhaupt fordert — gerade weil der biologische Befund im Blick auf
den Beginn des Menschseins nicht eindeutig ist. Nikolaus Knoepffler hat dar-
auf hingewiesen, dass, wer den Beginn des Menschseins aus Angst vor einer
willkiirlichen Setzung und deren unabsehbaren Folgen mdglichst weit nach
vorne schiebt, sich wichtiger moralischer Optionen beraubt.?* Die konse-
quentialistische Argumentation Hubers, die aus der Ungewissheit tiber den
Beginn des Menschseins heraus fiir den Embryo den grésstméglichen Schutz
zum frithest moglichen Zeitpunkt fordert, verliere leicht aus dem Blick, dass
der konkrete Mensch sich in konkreten Beziehungen befinde. Diese miissen
in der Reflexion mitbedacht werden, wenn die Menschenwiirde nicht als
Schutzwall gegen noch unbekannte Folgen ins Feld gefiihrt werden soll.

3. Der Mensch in seinen Beziehungsgefiigen: Die Formulierung einer
Gegenposition

3.1 Pluralismus als Markenzeichen

Im gemeinsam verantworteten FAZ-Artikel «Pluralismus als Markenzei-
chen» und in dem aus weiteren intensiven Diskussionen der Autorengruppe

2 N. Knoepffler: Menschenwiirde in der Bioethik, Heidelberg 2004, 79.



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 69

hervorgegangenen Band «Streitfall Biomedizin» versuchen Reiner Anselm,
Christofer Frey, Hartmut Kref}, Ulrich H.]. Kortner, Christian Schwarke,
Trutz Rendtorff, Dietrich Réssler, Klaus Tanner und Johannes Fischer eine
differenzierte Gegenposition zu der kirchenoffiziellen Haltung der EKD zu
formulieren. Gleich zu Beginn ihrer Stellungnahme betonen die Autoren,
dass gerade die protestantische Tradition - lber eine Einstimmigkeit in
Grundfragen des Glaubens hinaus - in Fragen der Lebensgestaltung und der
Ethik einen Pluralismus zulasse, der zumal in den Diskussionen um die Em-
bryonenforschung wieder in Erinnerung gerufen werden miisse. Als gemein-
same Grundlage des christlichen Glaubens fithrt die Stellungnahme die prin-
zipielle Schutzwiirdigkeit des individuellen menschlichen Lebens in allen
Entwicklungsstadien an. Es sei unbestritten, dass Menschen nicht fiir noch so
hochrangige Forschungs- und Heilungsziele getdtet werden diirften. Strittig
sei jedoch im Blick auf die Embryonenforschung, ab welchem Zeitpunkt in
der Entwicklung neuen menschlichen Lebens von einem Menschen gespro-
chen werden kénne, dem solch besonderer Schutz zukomme.

Die Autoren lehnen sowohl die Forderung nach unbedingtem Schutz des
Embryos wie auch diejenige nach uneingeschrinkten Forschungsmoglichkei-
ten ab. Sie pliadieren vielmehr fiir einen Mittelweg. Hierbei gilt die prinzipi-
elle Schutzwiirdigkeit des Embryos von der Befruchtung an, wihrend ein un-
bedingter Schutz erst ab dem Zeitpunkt der Nidation gefordert wird. Ein
solch abgestufter Embryonenschutz entspreche nicht nur der Rede von der
Gottebenbildlichkeit und Wiirde des Menschen besser als die Forderung eines
absoluten Schutzes von der Befruchtung an; auch die praktizierte Wirklich-
keit von Schwangerschaftsabbriichen und nidationshemmenden Massnah-
men konne durch einen abgestuften Embryonenschutz besser eingeholt wer-
den. Fiir den Zeitpunkt der Nidation als Beginn der unbedingten Schutzwiir-
digkeit des Embryos sprichen auch Ergebnisse der biologischen Forschung,
welche durch Ausschluss der Mehrlingsbildung u.4. in der Nidation einen
wichtigen Einschnitt in der Entwicklung des Embryos sehen. Vor allem aber
betonen die Autoren die Bedeutung der miitterlichen Umgebung fiir die Ent-
wicklung des Kindes. Gottebenbildlichkeit und Menschenwiirde komme
nimlich «allein dem Menschen zu, sei es dem existierenden oder dem werden-
den Menschen. Vom Werden eines Menschen aber kann nur dort gesprochen
werden, wo die dusseren Entwicklungsmoglichkeiten hin zum existierenden
Menschen gegeben sind.»? Dies sei im Falle einer /n-Vitro-Fertilisation ohne
folgende Ubertragung des Embryos in den Mutterleib nicht der Fall.

Das Potentialititskonzept, das die Autoren vertreten, schreibt also im Ge-
gensatz zu demjenigen der EKD dem Embryo die Moglichkeit der Entwick-
lung hin zu einem geborenen Menschen nicht schon per se zu, sondern betont

%5 Anselm, Kortner: Streitfall Biomedizin (Anm. 7), 200.



70 Gabriela Brahier

die Notwendigkeit, dass dussere Entwicklungsméglichkeiten vorhanden sind.
Andernfalls konne vor der Nidation der Schutz des Embryos in Konkurrenz
treten zu der ebenfalls vorhandenen Pflicht, Leiden zu lindern, und mit die-
sem Ziel therapeutisch begriindete Embryonenforschung zu betreiben. Sie ge-
winnt von diesem Gedanken her gerade ihre moralische Rechtfertigung. So
verweisen die Autoren auf die doppelte Bedeutung der Menschenwiirde, die
einerseits eine das menschliche Handeln begrenzende Funktion hat, anderer-
seits aber auch zum Handeln aus Freiheit und Verantwortung aufruft. Aus all
diesen Uberlegungen folgt, dass die Autoren den Kompromiss vertreten, For-
schung an iiberzihligen Embryonen und an bereits existierenden Stammzell-
linien zuzulassen, die Herstellung von Embryonen zu Forschungszwecken je-
doch abzulehnen.

3.2 Johannes Fischer: Zur Differenzierung zwischen «menschlichem Leben»
und «Menschsein»

Johannes Fischer ist Mitverfasser des FAZ-Artikels. Gleichzeitig war er als
Mitglied der Kammer fiir Offentliche Verantwortung der EKD an der Erar-
beitung des Textes «Im Geist der Liebe mit dem Leben umgehen» beteiligt.
Als Grundlage seiner Ausfihrungen hilt er ganz zu Beginn seines Beitrages
«Die Schutzwiirdigkeit menschlichen Lebens in christlicher Sicht»*® im An-
schluss an Luther fest, dass die Fragerichtung christlicher Ethik durch ihre
Orientierung auf den Nichsten hin nicht die des Warum, sondern die des
Woraufhin sei. Der Status des menschlichen Lebens bestimme sich immer
vom Bezugsobjekt her, dem Liebe und Achtung geschuldet sind. Von dieser
Blickrichtung her untersucht Fischer die Schutzwiirdigkeit des menschlichen
Lebens, insbesondere am Lebensanfang. Dabei unterscheidet er zwischen
«menschlichem Leben» als solchem, das auch jede einzelne Korperzelle ist,
und dem «konkreten Leben eines Menschen». Da sich christliche Liebe nicht
auf das menschliche Leben als solches, sondern auf den konkreten Menschen
beziehe, sei «menschliches Leben nicht an sich und um seiner selbst willen
schutzwiirdig, sondern um des Menschen willen, dessen Leben es ist.»?”” Im
Blick auf den menschlichen Embryo hilt Fischer im Folgenden fest, dass der
Begriff «Mensch» nicht direkt auf ihn angewendet werden kénne. So wie zwi-
schen dem Menschen als Person und seinem biologischen Organismus unter-
schieden werde, so miisse auch zwischen dem «Embryo als dem Anfangssta-

% J. Fischer: Die Schutzwiirdigkeit menschlichen Lebens in christlicher Sicht, in:
Anselm, Kortner: Streitfall Biomedizin (Anm. 7), 27-45. Vgl. ferner: ders., Wann
«etwas» zu «jemandem» wird, in: NZZ Fokus Nr. 21 vom August 2004, 55-57; ders.:
Medizin- und bioethische Perspektiven. Beitrige zur Urteilsbildung im Bereich von
Medizin und Biologie, Ziirich, 2002; sowie den Briefwechsel mit W. Hirle in Zeitzei-
chen 1-3/2002.

27 Fischer: Schutzwiirdigkeit (Anm. 26), 31.



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 7l

dium eines Organismus» und dem «Menschen, den dieser Embryo méglicher-
weise verkorpert»?8, unterschieden werden. Wihrend ein Organismus in die
Kategorie des «etwas» falle, sei ein Mensch «jemand». Nur als ¢emand» trete
der Mensch in der Perspektive zwischenmenschlicher Kommunikation, als
begegnendes «Du» in Erscheinung, und nur dem Menschen als jemand», als
Person, kommen die Pridikate der Menschenwiirde und Gottebenbildlich-
keit zu.?”’

Dem menschlichen Embryo werden diese Pradikate durch das Identitits-,
das Potentialitits- und das Kontinuumsargument von demjenigen Menschen
her zugeschrieben, zu dem er sich entwickelt. Dieses Vorgehen zielt darauf,
die besondere Schutzwiirdigkeit des Menschen auf den Embryo zu tibertra-
gen. Genau gegen dieses Vorgehen wehrt sich Fischer. Er weist darauf hin,
dass ein Embryo, der sich nicht entwickelt, kein Mensch im beschriebenen
Sinne wird, sondern immer «etwas anderes» bleibt — bezeichne man es als «Le-
bewesen», als «individuelles menschliches Leben» oder anders.*® Von der
Menschenwiirde eines Embryos zu sprechen beruht folglich fiir Fischer auf
einem «kategorialen Missverstindnis»*!

Aus diesen Ausfithrungen folgt nun fiir Fischer freilich nicht, dass die Per-
spektive eines «jemand», auf vorgeburtliches Leben angewendet, von vorn-
herein unangemessen wire. Die entscheidende Voraussetzung sei vielmehr
die Entwicklungsmédglichkeit des Embryos. Erst mit der Einnistung in die
Gebirmutter einer Frau seien die notwendigen dusseren Bedingungen gege-
ben fiir eine Entwicklung des Embryos von «etwas» hin zu einem «jemand»,
einer Person innerhalb der Gemeinschaft existierender Personen, als die er
wihrend der Schwangerschaft und schliesslich mit der Geburt endgiiltig in
Erscheinung tritt. Aus allem bisher Gesagten folgt fiir Fischer, «dass der Sta-
tus des vorgeburtlichen Lebens von der Beziehung abgleitet werden muss, in
der es zum geborenen Menschen steht: als das Leben einer sich zur Geburt hin
entwickelnden, werdenden menschlichen Person».*

Die fir Fischer fundamentale (guterethische) Unterscheidung zwischen
«menschlichem Leben» einerseits und «dem Menschen» andererseits fiihrt ihn
zu einer offeneren Haltung hinsichtlich der Frage, ob Forschung an humanen
embryonalen Stammzellen ethisch vertretbar sei, als dies bei den in Kapitel 2
erliuterten Positionen der Fall ist. Unter der Bedingung, dass dem Embryo
keine Méglichkeit der Entwicklung hin zu einem geborenen Menschen gege-
ben ist, hilt er seine Freigabe fiir die Forschung fiir ethisch vertretbar. Das
soll jedoch nicht heissen, dass mit diesem menschlichen Leben beliebig ver-

2 Aa.0. 33,
2% Ebd.

0 A0, 32,
31 Aa.0. 34.
7 Aa.0. 35,



72 Gabriela Brahier

fahren werden kénne. Obwohl sein Schutzanspruch niedriger sei, so komme
doch auch menschlichem Leben im Allgemeinen eine eigene Wiirde zu. Fiir
Fischer bedeutet dies zum Beispiel, dass nicht an menschlichen Embryonen
erforscht werden darf, was auch an nicht-menschlichen Embryonen erforscht
werden kann, und dass Embryonen nicht eigens zu Forschungszwecken her-
gestellt werden durfen. Da der Bezugspunkt der christlichen Liebe aber der
Mensch sei, habe der kranke Mensch Vorrang vor der keine Entwicklungs-
moglichkeiten besitzenden totipotenten Zelle. Daher sei die Forschung an
embryonalen Stammzellen auch aus christlicher Sicht, gerade im Interesse der
Krankheitsbekimpfung, zu befiirworten.

Anders als etwa bei Hirle oder Huber wird der Begriff der Menschenwiir-
de mit Blick auf vorgeburtliches menschliches Leben bei Fischer an das Vor-
handensein von Entwicklungsmoglichkeiten des Embryos und also an das
Vorhandensein gewisser zwischenmenschlicher Beziehungsstrukturen gebun-
den. Eine solche Argumentation setzt sich zumindest indirekt der Gefahr aus,
des latenten Relativismus’ bezichtigt zu werden. Noch deutlicher tritt diese
Problematik in der Argumentation von Klaus Tanner hervor.

3.3 Klaus Tanner: Die zentrale Bedeutung der Relationsstrukturen

Klaus Tanner, auch er Mitglied der Kammer fiir Offentliche Verantwortung
der EKD und gleichzeitig Mitverfasser des FAZ-Artikels, betont den relatio-
nalen Charakter des Menschen und seiner stets von aussen zugesprochenen
Wiirde noch stirker. Der Beginn des Lebens, so Tanner, vollziehe sich, ob-
wohl naturwissenschaftlich betrachtet immer wieder in der gleichen Form,
dennoch in einem nicht exakt definierbaren geschichtlichen Entstehungskon-
text.”* Die Rede von Freiheit und Wiirde des Menschen beziehe sich auf diese
Dimension der menschlichen Existenz und lasse sich nicht an biologischen
Daten festmachen. Die Verschmelzung von Ei- und Samenzelle sei wohl eine
grundlegende Voraussetzung fiir die Entstehung eines neuen Menschen, sie
stelle aber nur einen Aspekt eines komplexen Bedingungsgefiiges dar und sei
nie identisch mit individuellem menschlichen Leben im umfassenden Sinn.
Insofern sei eine Gleichsetzung des Beginns eines individuellen menschli-
chen Lebens mit dem biologischen Datum der Verschmelzung von Ei und Sa-
menzelle ein Reduktionismus. Das Argument, die befruchtete Eizelle habe
das Potential, sich selbstindig zu einem Menschen zu entwickeln, verkenne
nicht nur die Bedeutsamkeit der Mutter fiir die Entwicklung des Kindes, son-
dern stehe auch in Spannung zu christlichen Deutungen des menschlichen Le-
bens, in denen Beziehungsstrukturen eine zentrale Rolle spielen. Christliche

33 K. Tanner: Thesen zur ethischen Argumentation in Fragen der Biomedizin, in: R.
Weth (Hg.): Der machbare Mensch. Theologische Anthropologie angesichts der bio-
technischen Herausforderung, Neukirchen-Vluyn 2004, 101-111 (110).



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 73

Werte wie Liebe und Vertrauen, aber auch die Rede von der Gottebenbild-
lichkeit bringen, wie Tanner betont, Beziehungsphinomene zum Ausdruck.
Sie sind also keine intrinsisch angelegten, verobjektivierbaren Gréssen oder
etwa gar biologische Eigenschaften. Da sich das Menschsein offensichtlich je-
dem abschliessenden definitorischen Zugriff entziehe, dirfe christliche Ethik
tiber der notwendigen Tatsache allgemeiner Strukturen, Regeln und Institu-
tionen nicht die Sensibilitdt fiir das Individuelle vergessen und miisse versu-
chen, Konfliktlagen méglichst konkret und spezifisch zu erfassen.

Im Blick auf den Embryo bedeutet dies, dass jede Art von Statusdefinition
problematisch ist:

«Im Bemiihen um eine Definition des Status, die sich an den naturwissenschaftlich ob-
jektivierbaren, generalisierbaren Fakten> orientiert, verschwindet diese individuelle
Dimension und werden mdgliche Zukunft und faktische Lebensgeschichte gleichge-
setzt.»*

Die Kontexte, Bedingungen und Umstinde, ohne welche kein Embryo sein
Potential verwirklichen kdnne, wiirden so in den Hintergrund gedringt und
damit ein Grundsachverhalt des Lebens selbst verzerrt, nimlich, dass «Leben
.. nur in einem Beziehungsgeflige und in einer spezifischen Umwelt bzw.
Welt existieren [kann].»»

Diese Ausfithrungen, so Tanner, seien noch lange nicht gleichzusetzen mit
einem Plidoyer fiir einen abgestuften Embryonenschutz. In dem Bemtihen,
die Wiirde des Menschen moglichst umfassend zu schiitzen — auch am Lebens-
anfang -, konnten sich die christlichen Positionen nidmlich einig sein. Jedoch
sind fiir Tanner Bedingungen denkbar, welche Ausnahmen von den allgemei-
nen Regeln rechtfertigen oder gar nahe legen. Weil nimlich Potentialitit im-
mer auf Kontexte angewiesen sei, um ihre Moglichkeit in die Wirklichkeit
umzusetzen, mache es im Hinblick auf die Lebensmoglichkeiten einer be-
fruchteten Eizelle einen gravierenden Unterschied, ob ithre Umgebungsbedin-
gungen ein Nihrmedium in vitro, ein Gefrierschrank oder die Gebarmutter
einer Frau sind.*® Sind gedeihliche Entwicklungsméglichkeiten fir den Em-
bryo nicht gegeben, hat er mithin keine Aussicht darauf, sein Potential zu ver-
wirklichen und zu einem Menschen im umfassenden Sinne zu werden, so ist
seine Schutzwiirdigkeit nach Tanner eine andere als die eines Embryos, fiir
den die entsprechenden Bedingungen vorhanden sind. Die Bestimmung des
Menschen zur Gottebenbildlichkeit schliesse durch ihre zentrale Relation auf

3 K. Tanner: «... etwas an sich Unerforschbares». Die «Status des Embryos»-Argumen-
tationen haben in der ethischen Urteilsbildung nur eine begrenzte Kraft, ZEE 46
(2002) 58-60 (58).

¥ Aa0.59.

% K. Tanner: Vom Mysterium des Menschen. Ethische Urteilsbildung im Schnittfeld
von Biologie, Rechtswissenschaft und Theologie, in: Anselm, Kortner: Streitfall Bio-
medizin (Anm. 7), 135-158 (142).



74 Gabriela Brahier

das hin, was jenseits seiner selbst liegt, die Beziehung zum menschlichen
Gegeniiber, zum «Du», zur sozialen Gemeinschaft mit ein. Ohne die Gemein-
schaft der Menschen konne menschliches Leben nicht zum Menschen wer-
den. Fiir den Embryo ist aber gerade die Beziehung zu den Eltern, zunichst
der Mutter, zentral. In diesem Sinne bezieht sich Tanner auf Jiingel et al.,
wenn er sagt:

«Menschliches Leben ist nur dann menschliches Leben, wenn und insofern es ange-
nommenes Leben ist. Ein ethisch qualifizierter Schutz des Lebens muss deshalb unter
Einschluss der Bedingungen, die thm in diesem Sinne Leben ermdglichen, formuliert
werden [...]. Annahme und Anerkennung gehoren lebensnotwendig zum Leben eines
Menschen, besonders eines Kindes, wie der Atem, die Ernihrung oder die Durchblu-
tung.»”

Aufgrund dieser Uberlegungen kommt Klaus Tanner, dhnlich wie Johannes
Fischer, zu dem Schluss, dass in denjenigen Fillen, in denen ein Embryo keine
Entwicklungsmoglichkeiten hat, seine Freigabe fiir die Forschung ethisch
vertretbar ist. Dabei gilt fiir die Position Tanners in besonderer Weise, was
bei Johannes Fischer bereits angedeutet wurde: Wird die Wiirde vorgeburtli-
chen Lebens an das Vorhandensein zwischenmenschlicher Beziehungen ge-
bunden, droht die Idee der allgemeinen Menschenwiirde durch die Forderung
nach ihrer faktischen Aktualisierung durch die menschliche Gemeinschaft re-
lativiert zu werden. Insbesondere wire deshalb zu kliren, wie sich die absolu-
te Relationalitit des Menschen aufgrund der Zusprache Gottes zu seiner rela-
tiven Relationalitdt verhilt und wie dem menschlichen Individuum das Recht
auf Lebensschutz garantiert werden kann, wenn ithm seine Annahme und
Achtung von Seiten der Gesellschaft verwehrt bleibt.

Ohne auf weitere Aspekte dieser Diskussion eingehen zu kdnnen, sollen nun
abschliessend die gemachten Ausfiihrungen gebiindelt und diskutiert werden
und im Anschluss daran einige Bemerkungen zu den Polarisierungstendenzen
gemacht werden, die sich im Verlauf der Debatte ergeben haben.

7 E. Jiingel, E. Kisemann, J. Moltmann, D. Réssler: Annahme oder Abtreibung. The-

sen zur Diskussion iiber den § 218 StGB, zuerst in: EK 5 (1972) 452-454, zitiert nach:
Tanner: Vom Mysterium des Menschen (Anm. 36), 143.
Diese Ausfithrungen erinnern an den romischen Rechtssatz der patria potestas. Nach
romischem Recht galt das Kind erst als Rechtsperson bzw. als erbberechtigt, nachdem
der Vater es offiziell angenommen hatte. Vgl. dazu P. Veyne: Das Romische Reich, in:
Ph. Ariés, G. Duby (Hg.): Geschichte des privaten Lebens, Bd. 1: Vom Rémischen
Imperium zum Byzantinischen Reich, hg.v. P. Veyne, Frankfurt a.M. 1989, 19-228
(Von der Wiege bis zur Bahre, 23ff.).



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 75

4. Zu den Polarisierungstendenzen in der theologisch-ethischen Diskussion
um die Vertretbarkeit der Forschung an humanen embryonalen
Stammezellen in Deutschland: Zusammenfassung und Ausblick

Die nachgezeichnete Debatte ist vor allem durch zwei Komponenten geprigt:
einerseits durch die Einigkeit aller Beteiligten darin, dass die unverfiigbare
Wiirde und das Leben eines jeden Menschen zu achten und zu schiitzen sind,
und dass dieser Schutz bis in die allerersten Anfinge des Menschseins reichen
muss; andererseits durch die zentrale Differenz in der Frage, ob alle mensch-
lichen Embryonen als Menschen bzw. Personen anzusehen sind, bzw. ab
wann von einem Menschen mit Wiirde und Anspruch auf Schutz gesprochen
werden kann. Von der Beantwortung dieser Frage hingt in direkter Weise die
Beurteilung der ethischen Vertretbarkeit der Forschung an humanen em-
bryonalen Stammzellen ab.

Ist die eine Seite, zu der die offiziellen Stellungnahmen der EKD sowie die
EKD-Vertreter Wilfried Hirle, Wolfgang Huber aber auch Manfred Kock
u.a. gehoren, der Ansicht, das neue Menschenleben beginne zum Zeitpunkt
der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle, ab welchem sich der Embryo als
Mensch entwickle und mithin Wiirde durch die grundlegende Gottesrelation
besitze, so betont die andere Seite, zu welcher Johannes Fischer, Klaus Tanner
sowie die weiteren Mitverfasser des FAZ-Artikels zu zihlen sind, die Bedeu-
tung der dusseren Umstinde und Entwicklungsmoglichkeiten fur den Em-
bryo, der sich zum Menschen entwickle und dessen Wiirde erst durch mit-
menschliche Beziehungen realisiert werde. Fiir die erstgenannte Position
kommt eine Nutzung embryonaler Stammzellen zu Forschungszwecken aus
ethischen Griinden nicht in Frage. Die Vertreter der zweiten Position hinge-
gen kénnen sich unter der Bedingung, dass der Embryo keinerlei Moglichkei-
ten hat, sich zu einem geborenen Menschen zu entwickeln, seine Verwen-
dung zur Gewinnung embryonaler Stammzellen vorstellen.

Beide Sichtweisen geben Anlass zu Riickfragen. Im Blick auf die erste Po-
sition stellt sich die Frage, ob es plausibel ist, alle Embryonen - also auch
iiberzihlige iz vitro - als Personen mit Menschenwiirde und Gottebenbild-
lichkeit zu betrachten. Falls ja, wiren aus den gemachten Erlduterungen fer-
ner die praktischen Konsequenzen zu ziehen, sich von nidationshemmenden
Verhiitungsmethoden sowie von der Durchfithrung der In-Vitro-Fertilisation
wegen ihrer Folgeprobleme zu distanzieren.

Die zweite Position muss sich der Frage stellen, ob in ihr die Anerkennung
des Embryos als Person nicht von menschlicher Entscheidung abhingig ge-
macht und ob folglich nicht einer ungewollten Verfigbarmachung menschli-
chen Lebens Vorschub geleistet wird. Deshalb wire genauer zu untersuchen,
wie tragfahzg sich eine im beschriebenen Sinne soziokulturelle Argumentati-
on erweist und welche Probleme sie mit sich bringt. Dabei muss insbesondere



76 Gabriela Brahier

gefragt werden, wie im Rahmen der Ausdeutung des Beziehungsarguments
(sei es im Sinne einer autonomietheoretischen Entscheidung der Mutter/El-
tern tiber die gewollte Schwangerschaft bzw. im Sinne einer psychologisch zu
verstehenden Leibkommunikation zwischen Mutter/Eltern und Kind) mit
dem Huberschen Argument der slippery slope umgegangen werden kann.

Im Grunde genommen gehen beide Seiten von einer relationalen Bestim-
mung des Wiirdebegriffs aus. Die Menschenwtirde hat ihren Ursprung in ei-
nem von Gott her erdffneten Beziehungsgeschehen zwischen Gott und
Mensch. Durch die Verbindung des Wiirdebegriffs mit dem gattungstheoreti-
schen Argument, das Leben des Menschen beginne zum Zeitpunkt der Be-
fruchtung, wird in den Stellungnahmen der EKD wie auch bei Harle und bei
Huber die Relationalitit des Menschen jedoch aus einer substantialistischen
Perspektive gedeutet. Es ist zwar nicht zu bestreiten, dass dem Menschen
Wiirde unabhingig von seinen Leistungen zukommt. Es ist aber — und dies ge-
rade aus theologischer Perspektive - zu fragen, ob die Begriindung dieser
Wiirde einzig in der vollstindigen genetischen Ausstattung des Menschen und
damit in seiner Zugehdrigkeit zur Spezies «Mensch» liegen soll. Zwar richtet
sich Hirle auch dagegen, die Wiirde des Menschen aus seiner genetischen Aus-
stattung abzuleiten:

«Nicht aus der Ausstattung des Menschen resultiert seine Wiirde, die ihm mit der Be-
stimmung zur Gottebenbildlichkeit zugesprochen wird, sondern aus einer Bejahung,
von der er mit seinem Dasein immer schon herkommt.»

Es fillt jedoch schwer, diese Bejahung mit dem Zeitpunkt der Befruchtung -
und somit in gewisser Hinsicht eben doch mit der vollstindigen genetischen
Ausstattung des Menschen - zusammen zu denken.

Aus diesem Grund setzen sich die Autoren des FAZ-Artikels ein fiir eine
konsequent relational gedachte Bestimmung des Wiirdebegriffs. Dabei dro-
hen sie jedoch aus dem Blick zu verlieren, dass der Ursprung der Menschen-
wiirde in der Gottesrelation einen notwendigen und entscheidenden Wider-
stand gegen den Relativismus aller zwischenmenschlichen Beziehungen im-
pliziert. Zwar wird auch bei dieser Position die Zuerkennung von Menschen-
wiirde nicht einzig von den jeweiligen Umweltfaktoren abhingig gemacht.
Die konkreten menschlichen Beziehungsgefiige werden nicht als hinreichen-
de, jedoch als notwendige Bedingung betrachtet, als Faktum sine quo non fiir
die letztgiiltige Zuschreibung des Personenstatus. Insofern sind die beiden Sei-
ten in ihrer Wahrnehmung und Bearbeitung der Problemlage in gewisser
Hinsicht komplementir. Zu kliren wire deshalb insbesondere die Frage, wie

3 . Hirle: Einbringungsvortrag auf der 7. Tagung der 9. Synode der EKD zum
Schwerpunktthema «Was ist der Mensch?», gehalten am 3.11.2002, abgedruckt in:
Texte zum Schwerpunktthema Was ist der Mensch? hg.v. Kirchenamt der Evangeli-
schen Kirche in Deutschland, Hannover 2002, 25-34 (28).



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 77

sich der empirische Akt zwischenmenschlicher Zuschreibung von Menschen-
wiirde zu der von Gott geschenkten transzendentalen Zuschreibung dersel-
ben verhilt, wenn es um den Schutzstatus vorgeburtlichen Lebens geht. Diese
Frage gewinnt ihre Brisanz aktuell gerade auch im Zusammenhang mit den
Diskussionen um die Bewertung der prinatalen genetischen Diagnostik und
die Zulassung der Priimplantationsdiagnostik.

Betrachtet man die Debatte als ganze, so fillt auf, dass sich im Grunde ge-
nommen auf beiden Seiten die Argumente auf der Basis kategorialer Alterna-
tiven biindeln: Einer apriorisch-ontologisch argumentierenden Position, die
letztlich auf den Begriff der Substanz bzw. einer «Substanzrelationalitit» zu-
riickgreift, steht eine aposteriorisch-soziologisch argumentierende Position
gegeniiber, die auf die konkreten menschlichen Beziehungen bzw. eine «Be-
ziehungsrelationalitit» rekurriert. Wihrend in der Linie von Wilfried Hirle
der Begriff der Person gattungstheoretisch gedacht wird und die allgemeinen
Strukturen des menschlichen Lebens in Anlehnung an die biologischen Er-
kenntnisse geltend gemacht werden, denkt die Autorengruppe um Johannes
Fischer und Klaus Tanner vom faktischen Individuum her und berticksichtigt
die Aktualitit zwischenmenschlicher Beziehungen, indem sie zwischen
menschlichem Leben und dem Leben eines Menschen als Person unterschei-
det.

Dass die einzelnen Autoren jeweils unterschiedlich argumentieren, ist fiir
eine ethische Debatte weiter nicht erstaunlich. Ebenso erstaunlich wie deu-
tungsbediirftig ist jedoch die starke Polarisierung, die in dieser Diskussion zu
beobachten ist. Allein schon die grosse Anzahl der publizierten EKD-Texte
zum Thema der Embryonenforschung fillt auf - dies umso mehr, als die Lei-
tungen der beiden grossen Kirchen in dieser Frage ein ungewohntes Mass an
Einigkeit demonstrierten.’” Dass mit der Publikation des FAZ-Artikels der
seltene Fall eintraf, dass eine Gruppe von Ethikern einen Text in gemeinsa-
mer Verantwortung herausgab, passt ins Bild. Doch es stellt sich die Frage
nach den Griinden solcher Gruppenbildungen.

Eine nahe liegende Deutungsmdglichkeit hingt mit der politischen Aktua-
litit der Frage zusammen. Nicht zufillig erfolgte die Veroffentlichung eines
Grossteils der Texte im unmittelbaren Umfeld der anstehenden Bundestags-
debatte. Die als politisch-polarisiert vorstrukturierte Situation, durch die die
Diskursteilnehmer gewissermassen gezwungen werden, ihre Argumentati-
onsvielfalt auf bestimmte Alternativen zu reduzieren, kénnte zu einer strate-
gischen Biindelung von Argumenten gefuhrt haben. Die folgende Aussage

3 Vgl. hierzu die Untersuchung der EKD-Stellungnahmen von S. Ernst: Zwischen Prin-
zipienmoral und Situationsethik. Konfessionelle Unterschiede in der christlichen
Bewertung aktueller bioethischer Fragen?, in: K. Hilpert, D. Mieth (Hg.): Kriterien
biomedizinischer Ethik. Theologische Beitrige zum gesellschaftlichen Diskurs, Frei-
burg 1.B. 2006, 313-336.



78 Gabriela Brahier

von Prises Manfred Kock scheint diese Deutung zu bestitigen. Im Blick auf
das okumenische Zusammengehen formulierte er fiir die evangelische Seite,
dass zwischen DBK und EKD «in der Frage der Embryonenforschung kein
Blatt passt.»*° Seit 1990 geben die EKD und die DBK sog. «Gemeinsame Tex-
te» heraus. Die meisten Verdffentlichungen beziehen sich auf bioethische Fra-
gen, eine zweite Gruppe von Texten behandelt sozialethische Themen. Ob-
wohl sich die katholischen und evangelischen Argumentationsweisen oft
deutlich voneinander unterscheiden, bemiihen sich die beiden Gremien dar-
um, zu einer gemeinsamen Position zu kommen. Damit wollen sie der Stim-
me der Kirchen mehr Kraft verleihen:

«Die Chance der Christen, im gesamtgesellschaftlichen Kontext Gehor zu finden ist
grosser, wenn sie gemeinsam wahrgenommen wird.»*!

Das mag wohl richtig sein. Es miisste jedoch zumindest tiberlegt werden, in-
wieweit eine solche Politisierung auch eine gewisse Entwissenschaftlichung
des Diskurses mit sich bringt.

Eine dhnliche Absicht verbirgt sich moglicherweise hinter der nach aussen
hin einheitlichen Haltung der EKD trotz im Einzelnen unterschiedlicher Po-
sitionen. Zu iiberlegen ist jedoch auch, ob es weniger der politische Druck als
vielmehr die Totungsfrage selbst ist, die eine solche Polarisierung erzwingt.
Die Frage, ob ein menschlicher Embryo fiir Forschungszwecke verwendet
und dazu getotet werden darf, fordert als Antwort nichts weniger als ein Ja
oder ein Nein. Dass diese Grundalternative letztlich ausschlaggebend ist fiir
die Argumentation, legt im Grunde Hubers Forderung nach einer Risikomi-
nimierung nahe.

Uber eine abweichende Haltung in Anwendungsfragen hinaus wenden
sich die Verfasser des FAZ-Artikels auf einer metaethischen Ebene aber auch
gegen das zentrale Anliegen der EKD - das in ithrem Zusammengehen mit der
DBK noch vertieft wird -, in der Offentlichkeit eine einheitliche Meinung zu
vertreten. Die Tatsache, dass in der Diskussion um die Embryonenforschung
verschiedene Positionen vertreten werden, diirfe nicht einfach beiseite ge-
schoben werden, sondern sie selber sei von ethischer Relevanz, da ein ethi-
scher Pluralismus gerade ein Spezifikum, sozusagen ein «Markenzeichen» des
Protestantismus sei. Inhaltlich wenden sich die Autoren folglich gegen eine
generalisierende Betrachtungsweise und pladieren fiir eine «<Hinwendung zur
Lebenswirklichkeit des einzelnen Menschen»* und fiir ein «Bemiithen um
Differenzierung und Abwigung von Handlungsalternativen.»*

% Vgl. Rheinischer Merkur vom 16.3.2001.

# H. Schlsgel: Situationsanalyse und Zeitdiagnostik. Zu den gemeinsamen ethischen
Texten von EKD und DBK, ZEE 45 (2001) 86-94 (92).

#  Anselm, Kortner, Streitfall Biomedizin (Anm. 7), 206.

£ AaO. 208.



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 79

Es sieht fast so aus, als ob in der Debatte um die Embryonenforschung
zwei unterschiedliche Auffassungen davon, was es heisst, Ethik zu betreiben,
in exemplarischer Weise aufeinander treffen. Wihrend die EKD zu suggerie-
ren versucht, es gebe in der Embryonen-Frage eine einheitliche Meinung, se-
hen die Verfasser des FAZ-Artikels gerade dadurch ein Grundgut protestanti-
scher Ethik gefihrdet.** Dieses besteht spitestens seit Schleiermacher in ei-
nem ethischen Pluralismus, dessen Aufgabe es ist, das Individuum zur eigenen
Meinungsbildung zu befihigen. Die Aufgabe protestantischer Ethik kann es
deshalb gerade nicht sein, sich mit einer moglichst einheitlichen Meinung in
einer Debatte Gehor zu verschaffen, sondern durch das Aufzeigen der ver-
schiedenen Méglichkeiten allenfalls zur Meinungsbildung zu verhelfen. Die-
ser Auffassung wird der Band «Streitfall Biomedizin» gerecht, der zwar von
einer Gruppe von Autoren herausgegeben ist, jedoch eine Zusammenstellung
unterschiedlicher Einzelbeitrige darstellt.

An diese Uberlegungen schliesst sich die grundsitzliche Frage nach Bedeu-
tung und Leistungskraft ethischer Politikberatung an. Gehort es zu threr Auf-
gabe, zu einem spezifischen Positionsbezug anzuleiten, oder ist sie vielmehr
dazu verpflichtet, die Vielzahl bestehender Argumentationsméglichkeiten
aufzuzeigen? Darin, dass in der dargestellten Diskussion die Problemlage ge-
wissermassen im Diskurs selbst abgebildet wird, kann ein Spezifikum prote-
stantischer Ethik gesehen werden. Mit einem Blick in die Theologiegeschich-
te kann nimlich gefragt werden, ob theologische Ethik angesichts politischer
Themen zumindest in der Moderne nicht immer schon zur Herausbildung
verschiedener Meinungsgruppen tendiert hat. Dass und wie die religise Par-
teibildung mit der politischen zusammenhingt, hat Friedrich Wilhelm Graf
in seiner Dissertation von 1978 anhand des Beispiels des Deutschkatholizis-
mus zu zeigen versucht.* Auch wenn man seiner These, alle Theologie sei im
Kern politische Theologie, nicht folgen will, so ist doch die Beobachtung ei-
ner latenten Politisierung - und dadurch auch einer Polarisierung - moderner
Ethik eine Uberlegung wert. Die Sozialethik der 1920er Jahre etwa lisst eben-

#  Diese Vermutung wird auch gestiitzt durch den Artikel von T. Rendtorff: Grundkon-
sens im Dissens? Zur Argumentationshilfe der EKD fiir medizin- und bioethische Fra-
gen, ZEE 46 (2002) 242-244. Darin begriisst Rendtorff zwar den Fortgang der
ethischen Debatte nach dem Bundestagsentscheid durch die Darstellung der herr-
schenden Dissense in dem EKD-Papier vom 13.8.2002. In Abgrenzung zur Auffassung
der EKD betont er jedoch, dass der Dissens tiber blosse Anwendungsfragen im medi-
zinischen Kontext hinausreiche und die Kontroverse im Bereich der Begriindungs-
ethik selbst liege. Die Reorganisation ethischer Grundbegriffe, wie sie Ernst Troeltsch
bereits 1902 gefordert hat (Grundprobleme der Ethik), sei fir die theologische Ethik
alles andere als abgeschlossen.

4 F.W. Graf: Die Politisierung des religidsen Bewusstseins. Die biirgerlichen Religions-
parteien im deutschen Vormirz: Das Beispiel des Deutschkatholizismus (Neuzeit im
Aufbau 5), Stuttgart-Bad Cannstatt 1978.



80 Gabriela Brahier

solche Gruppierungseffekte nach der Logik eines links-rechts-Schemas erken-
nen wie die Theologie der spaten 1960er Jahre.* Verfolgt man also das Phi-
nomen der Gruppenbildung im Sinne politischer Polarisierungstendenzen
ethischer Diskurse zuriick, so zeigt sich, dass die innerprotestantische Diffe-
renz in der Debatte um die Embryonenforschung durchaus theologiege-
schichtliche Entsprechungen aufweist. Angesichts dieser Tatsache tut ethi-
sche Politikberatung gut daran, sich die Meinungsvielfalt zu bewahren, die
unterschiedlichen Positionen transparent zu entwickeln, die eigenen Schwi-
chen offen darzulegen und die Meinung anderer zu respektieren — zumindest
wenn sie sich der modernen liberalen Tradition verschreibt.

Abstract

Die Frage nach der ethischen Vertretbarkeit von Forschung an humanen embryonalen
Stammzellen hat in den letzten Jahren fir heftige Diskussionen gesorgt. Der vorliegende
Beitrag beschiftigt sich mit der theologisch-ethischen Stammzellendebatte im Umfeld der
Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) rund um die Abstimmung des Deutschen
Bundestages zum Stammzellgesetz vom 25. April 2002. Dabei steht ein doppeltes Interesse
im Zentrum: Zum einen werden die Argumentationsweisen — sowie deren Absichten und
Konsequenzen - prominenter Diskursteilnehmer analysiert; zum anderen ldsst der be-
schriebene Verlauf der Debatte gewisse Polarisierungstendenzen erkennen, die aus ethisch-
normativer Perspektive diskutiert werden. Die eingangs gestellte Frage nach dem Beginn
des Lebens eines Menschen als Person und somit nach dem Zeitpunkt, ab welchem dem
Einzelnen Wiirde und unbedingter Schutz zukommen, wird dadurch verschoben hin zu
der Frage nach dem Proprium protestantischer Ethik und der Aufgabe ethischer Politik-
beratung.

The ethics of research on human embryonic stem cells has been fiercely debated during the
past few years. This article examines the theological-ethical deliberations of the German
Protestant Church surrounding the vote of the country’s Bundestag (Lower House of Par-
liament) on the law on embryonic stem cells of 25 April, 2002. Two considerations are of
fundamental interest: firstly, the argumentation of participants prominent in the discour-
se, as well as their intentions and the respective consequences; secondly, certain polarising
tendencies, which are considered from a normative-ethical perspective. Thus, the initial
question as to the beginning of human life as personal life, and therefore a life deserving
dignity and unconditional protection, shifts to that of the specific requirements of Prote-
stant ethics and the assignment of ethical policy advice.

Gabriela Brahier, Basel

% Vgl. hierzu T. Rendtorff, H.E. Tédt: Theologie der Revolution. Analysen und Mate-
rialien, Frankfurt a.M. 31969.



	Ist der menschliche Embryo schon Mensch? : Die theologisch-ethische Stammzellendebatte in Deutschland als Paradigma ethischer Polarisierungstendenzen

