
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 1

Artikel: Ist der menschliche Embryo schon Mensch? : Die theologisch-ethische
Stammzellendebatte in Deutschland als Paradigma ethischer
Polarisierungstendenzen

Autor: Brahier, Gabriela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist der menschliche Embryo schon Mensch?

Die theologisch-ethische Stammzellendebatte in Deutschland als

Paradigma ethischer Polarisierungstendenzen

Im Umfeld der Abstimmung des Deutschen Bundestages zum Stammzellgesetz

vom 25. April 2002 entbrannte in Deutschland gerade auch von theologischer

Seite her eine heftige Debatte über die ethische Vertretbarkeit von
Forschung an humanen embryonalen Stammzellen und deren Schutzwürdigkeit.1

Im Zentrum der Diskussionen stand in erster Linie die im Grunde
statustheoretische Frage nach dem Beginn des Lebens eines Menschen als Person
und somit nach dem Zeitpunkt, ab welchem dem Einzelnen Würde und also

unbedingter Schutz zukommen. Ist dies die Geburt, bereits die Befruchtung
oder ein anderer Zeitpunkt im Verlauf der embryonalen Entwicklung? Darf
menschliches Leben vor dem betreffenden Zeitpunkt zu Forschungszwecken
verwendet und so gleichsam verdinglicht werden? Die folgenden Ausführungen

beleuchten in exemplarischer Weise einen Ausschnitt aus der innertheologischen

Kontroverse.
Wissenschaftliche Ethik erzeugt in den seltensten Fällen Konsensbildung,

viel häufiger sieht sie sich mit einer grossen Meinungspluralität konfrontiert.
In Anbetracht dieser Tatsache sind die Polarisierungstendenzen bemerkenswert,

die in der zu beschreibenden Debatte zu beobachten sind. Fragen wie
diejenige, ob es sich beim Beginn des Lebens eines Menschen um einen
konkreten Zeitpunkt in der Embryonalentwicklung handelt oder vielmehr um
einen Prozess, der individuell verläuft und dem menschlichen Zugriff deshalb

entzogen bleibt, haben zu unterschiedlichen Schulterschlüssen zwischen
Ethikern geführt, deren Absichten und Argumentationsweisen untersucht
und auf die jeweiligen Konsequenzen hin befragt werden sollen. Nach einem
einführenden Uberblick über den Verlauf der theologischen Debatte in
Deutschland (1.) soll dies einerseits anhand verschiedener Stellungnahmen der
Evangelischen Kirche in Deutschland (2.1) und vertieft anhand zweier ihrer
Vertreter - Wilfried Härle (2.2) und Wolfgang Huber (2.3) - geschehen.
Andererseits soll ein Artikel aus der Frankfurter Allgemeinen Zeitung untersucht

werden, der von einer Gruppe theologischer Ethiker veröffentlicht
wurde und sich von der offiziellen Haltung der EKD distanziert (3.1). Zur

1 In Anlehnung an die wissenschaftliche Terminologie spreche ich von «Forschung an
embryonalen Stammzellen» und nicht von «Forschung mit embryonalen Stammzellen»;

ebenso von «Forschung an Embryonen» anstatt von «Forschung mit Embryonen»,

da nicht der Embryo als ganzer Organismus Gegenstand der Forschung ist,
sondern einzelne seiner Zellen. Dies ändert nichts an der ethischen Relevanz der
Frage, sorgt aber für begriffliche Klarheit und Trennschärfe.

ThZ 1/65 (2009) S. 58-80



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 59

Vertiefung dient hier die Darstellung der Positionen von Johannes Fischer
(3.2) und Klaus Tanner (3.3) als zweier Vertreter dieser Gruppe. Die Diskussion

der einzelnen Positionen wird in den wichtigsten Punkten jeweils
angedeutet und im Gesamtzusammenhang im Schlussabschnitt geführt (4).

Am Beispiel dieser Debatte kann einerseits gezeigt werden, wie zentrale
Argumentationslinien der evangelischen Diskussion um die Embryonenforschung

in der deutschsprachigen Theologie verlaufen. Andererseits kann mit
der zu beobachtenden Polarisierung auf einen Sachverhalt aufmerksam
gemacht werden, der selbst der Beachtung und Reflexion durch die Ethik
bedarf. Insofern werden neben einem metaethischen2 Interesse am Verlauf der
Debatte in der vorliegenden Untersuchung auch normativ ethische Interessen
verfolgt.

1. Überblick über den Verlaufder theologisch-ethischen Debatte in Deutschland

Die Personalität des Menschen - und damit seine Würde und sein daraus
resultierender Anspruch auf Lebensschutz - gründen nach christlicher
Uberzeugung in der vorbehaltlosen Anerkennung des Menschen durch Gott. Es

sind weder bestimmte Eigenschaften oder Fähigkeiten des Menschen noch
seine biologische Ausstattung, die ihn als Person auszeichnen, sondern einzig
und allein die Beziehung, die Gott mit dem Menschen eingegangen ist. Erst
dieses von Gott her eröffnete Beziehungsgeschehen ermöglicht dem
Menschen auch die Beziehung zu sich selbst, zu seinen Mitmenschen und zu seiner
Umwelt. Dabei kann menschliche Würde weder aufgrund von Leistungen
erlangt werden noch im Laufe eines Lebens verloren gehen. Vielmehr ist sie

dem Menschen von Gott geschenkt und als solche dem menschlichen Zugriff
entzogen.3 Insbesondere evangelische Theologie betont einen solchen relatio-

2 Der Begriff «Metaethik» wird hier im engeren Sinne der Beschreibung des Verlaufs
einer materialethischen Debatte gebraucht.

3 Zwar wird von theologischer Seite immer wieder betont, dass Personsein und
Menschenwürde nicht in menschlichen Eigenschaften und Fähigkeiten begründet
sind. Jedoch wird aus der vorbehaltlosen Anerkennung des Menschen durch Gott
auch eine Verpflichtung zu wechselseitiger Anerkennung der Menschen untereinander

und zum Leben in Beziehungsgefügen abgeleitet. Bei allen Vorteilen, die diese

Argumentation hat, indem sie alle auf rein biologische Begebenheiten und spezifische
Eigenschaften beschränkten Begründungsweisen ablehnt, gerät sie dennoch in eine
Zwickmühle. Wie kann Würde in Bezug auf diejenigen Menschen gedacht werden,
die keine Beziehungen eingehen können, folglich auch der Verpflichtung zu gegenseitiger

Achtung nicht nachkommen und in diesem Sinne der Anrede Gottes nicht
antwortend entsprechen können (zu denken ist etwa an Säuglinge, geistig behinderte
oder komatöse Menschen)? Mit dem Verweis auf das grundsätzliche Angenommensein

aller Menschen durch Gott will christliche Theologie einer Beschränkung der



60 Gabriela Brahier

nalen Charakter der Person. Gerade die Frage, ab wann von menschlichem
Leben als von dem Leben eines Menschen gesprochen werden kann, wann
dem Einzelnen also Personalität und somit Menschenwürde und Schutzwürdigkeit

zukommen - eine Frage, die im Blick auf vorgeburtliches Leben
immer von der bereits bestehenden menschlichen Gemeinschaft her beantwortet

werden muss -, wird jedoch unterschiedlich ausgelegt. In der zu
untersuchenden Debatte fand sie insbesondere zwei einander entgegen gesetzte
Ausformulierungen, die wiederum tendenziell gegensätzliche Auswirkungen auf
die Beurteilung der Forschung an menschlichen Embryonen zur Folge hatten.

Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) hielt in verschiedenen
Stellungnahmen und Kundgebungen ihrer Synode zu den aufkommenden
Fragen extrakorporaler Befruchtung, der Fremdschwangerschaft und der
vorgeburtlichen genetischen Beratung bereits Mitte der 1980er Jahre fest, dass

von der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle an das Leben eines Menschen
gegeben sei, welches geschützt werden müsse und nicht für fremdnützige
Zwecke verwendet werden dürfe.4 In den folgenden Jahren machte die
Forschung erhebliche Fortschritte. 1998 war es erstmals möglich, unter Zerstörung

des Embryos aus der Blastozyste embryonale Stammzellen zu gewinnen.
Diese veränderte Situation liess Fragen zu Embryonenschutz und Menschenwürde

in ganz neuem Mass aktuell werden. Da die EKD insbesondere eine
allmähliche Aufweichung des Embryonenschutzgesetzes von 1990 befürchtete,
trat sie vor allem im Vorfeld der Diskussionen im Deutschen Bundestag über
die Zulässigkeit des Imports embryonaler Stammzellen zu Forschungszwek-
ken vom 30. Januar 2002 wieder an die Öffentlichkeit. In einem gemeinsamen
Brief an die Abgeordneten des Deutschen Bundestages erinnerten Präses Manfred

Kock (Ratsvorsitzender der EKD von 1997-2003) und Karl Kardinal
Lehmann (Vorsitzender der Deutschen Bischofskonferenz [DBK] von 1987—

2008) die Parlamentarier an die Position der Kirchen hinsichtlich des Schutzes

vorgeburtlichen Lebens und forderten auf zu einem «Votum für die Würde
und den Schutz des Menschen von Anfang an»5, wobei dieser Anfang als mit
der Befruchtung gegeben gedacht wird.

Doch innerhalb der evangelischen Kirche herrschte, was die Vertretbarkeit

der Forschung an embryonalen Stammzellen angeht, kein Konsens. In

Menschenwürde entgegen wirken. Ob und wie dies letztlich hinreichend gelingt, ist
eine der zentralen Fragen in der Diskussion um die Embryonenforschung.

4 Von der Würde werdenden Lebens: EKD-Texte 11, 1985; Zur Achtung vor dem
Leben, Kundgebung der Synode der EKD: EKD-Texte 20, 1987; Gott ist ein Freund
des Lebens: Gemeinsame Erklärung des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland

und der Deutschen Bischofskonferenz, 1989.
5 Brief an die Abgeordneten des Deutschen Bundestages vom 17.1.2002, abgedruckt in:

epd-Dokumentation 4/2002, 67.



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 61

Abgrenzung zur offiziellen Haltung der EKD veröffentlichten neun evangelische

Ethiker - darunter mit Johannes Fischer und Klaus Tanner
bemerkenswerterweise zwei Mitglieder der EKD-Kammer für Öffentliche Verantwortung

- am 23. Januar 2002 in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung in gemeinsamer

Verantwortung einen Artikel mit der Uberschrift «Pluralismus als

Markenzeichen. Eine Stellungnahme evangelischer Ethiker zur Debatte um
die Embryonenforschung»6. Diese Stellungnahme gelangte aufgrund noch zu
untersuchender theologischer Argumente zu einer von der Haltung von EKD
und DBK abweichenden Sichtweise. Sie hielt aus christlicher Verantwortung
die Differenzierung und Abwägung von alternativen Handlungsweisen für
geboten und sah die Embryonenforschung unter gewissen Voraussetzungen
als ethisch vertretbar an. Als Nachgang zu diesem Artikel veröffentlichten
dieselben neun evangelischen Ethiker im Jahr 2003 einen Sammelband unter
dem Titel «Streitfall Biomedizin. Urteilsfindung in christlicher Verantwortung»7.

Der Bundestag beschloss schliesslich, den Import humaner embryonaler
Stammzellen grundsätzlich zu verbieten, ihn aber ausnahmsweise und unter
strengen Auflagen zuzulassen. Aus diesem Beschluss resultierte das

Stammzellgesetz (StZG), welches am 1. Juli 2002 in Kraft trat. In der Folge veröffentlichte

die EKD am 13. August 2002 den für den weiteren Verlauf der Debatte
zentralen Kammertext zu Medizin- und Bioethik «Im Geist der Liebe mit dem
Leben umgehen»8. Erarbeitet wurde er von der Kammer für Öffentliche
Verantwortung der EKD, unter dem Vorsitz von Wilfried Härle und unter der
Mitarbeit u.a. von Johannes Fischer und Klaus Tanner. Ziel dieses Textes war
es, die beiden verschiedenen Grundpositionen innerhalb der EKD in der Frage,

wann das personale Menschsein beginne und ob folglich die Forschung an
menschlichen Embryonen ethisch vertretbar sei oder nicht, offen zu benennen:

Die Gemeinsamkeiten wurden herausgearbeitet und die Differenzen
einander gegenübergestellt. Obwohl der Rat der EKD sich nur eine der beiden
dargestellten Argumentationslinien zu Eigen machen konnte, stimmte er der
Veröffentlichung des Textes zu - um die bestehenden Dissense nicht zu
verschleiern und gerade dadurch einen Beitrag zu einer möglichst offenen
argumentativen Auseinandersetzung innerhalb der evangelischen Kirche zu
leisten.

Die Kontroverse war freilich mit der Veröffentlichung dieses Textes und

6 R. Anselm, J. Fischer u.a.: Pluralismus als Markenzeichen. Eine Stellungnahme evan¬

gelischer Ethiker zur Debatte um die Embryonenforschung, in: FAZ vom 23.1.2002.
7 R. Anselm, U.H.J. Körtner (Hg.): Streitfall Biomedizin. Urteilsfindung in christlicher

Verantwortung, Göttingen 2003.
8 Im Geist der Liebe mit dem Leben umgehen. Argumentationshilfe für aktuelle medi-

zin- und bioethische Fragen: EKD-Texte 71, hg.v. Kirchenamt der Evangelischen Kirche

in Deutschland, Hannover 2002.



62 Gabriela Brahier

der Benennung der Differenzen nicht beendet. Vorher wie nachher wurde die
Diskussion in zahlreichen Artikeln geführt bzw. weitergeführt, wobei die
Grundpositionen der beiden entstandenen Gruppierungen, die es im Folgenden

zu analysieren gilt, im Wesentlichen die gleichen blieben.

2. Gegen verbrauchende Nutzung menschlicher Embryonen zu
Forschungszwecken

2.1 Die konstitutive Bedeutung der Befruchtung: Zur Argumentation der
EKD

Bereits 1985 formulierte die EKD:

«Im werdenden menschlichen Leben ist von dem Augenblick an, in dem sich Samen
und Ei vereinen, eine künftige Person angelegt. Schon der Embryo ist zum unverwechselbaren

Individuum bestimmt. Auch im Stadium der ersten Zellteilung besitzt er
schon die gleiche ethische Qualität wie ein Fötus in der vorgerückten Schwangerschaft.»9

Daraus ergibt sich, dass vom Zeitpunkt der Befruchtung an ein neuer Mensch
mit eigener Identität und Würde gegeben ist, der sich als Mensch zur Geburt
hin und darüber hinaus entwickelt. Im Blick auf die Bewertung der
Embryonenforschung bedeutet dies - bei grundsätzlicher Bejahung medizinischer
Forschung und technischer Weiterentwicklung - die Ablehnung jedweder
verbrauchenden Nutzung von Embryonen zur Gewinnung embryonaler
Stammzellen.10 Dieser Haltung blieb die EKD von ihren ersten Stellungnahmen

an bis hin zu den jüngsten Veröffentlichungen zur Thematik treu. Für
die Stammzellforschung heisst das konkret, dass nur mit adulten Stammzellen11

geforscht werden darf. Selbst eine an Forschungszwecke gebundene Freigabe

überzähliger Embryonen, welche aus verschiedenen Gründen (z.B.
aufgrund zu langer Aufbewahrung) geschädigt sind und deshalb für eine Uber-
tragung in den Mutterleib nicht mehr in Frage kommen, lehnt die EKD ab.

9 Würde werdenden Lebens (Anm. 4), 9.
10 Vgl. Im Geist der Liebe (Anm. 8), 30. Auch: Gott ist ein Freund des Lebens (Anm. 4),

65 u.a.
11 Als adulte Stammzellen werden Stammzellen bezeichnet, die in der Nabelschnur von

Neugeborenen und allgemein im menschlichen Körper nach der Geburt vorhanden
sind. Nach dem derzeitigen, jedoch nicht unumstrittenen Wissensstand können sie
sich im Unterschied zu embryonalen Stammzellen lediglich noch zu allen vorkommenden

Zellen innerhalb ihres eigenen Gewebes ausbilden. Unlängst ist es Forschern
jedoch gelungen, Flautzellen durch das Einschleusen von Genen so zurück zu
programmieren, dass sie Eigenschaften embryonaler Stammzellen aufweisen (Cell 131 [5],
30.11.2007). Dieser Schritt könnte einen Meilenstein in der Stammzellforschung
bedeuten und die ethische Debatte weitgehend entschärfen.



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 63

Auch geschädigte Embryonen hätten an der Schutzwürdigkeit allen menschlichen

Lebens teil und dürften deshalb nicht zu einem blossen Objekt und
zum Mittel für fremde Zwecke gemacht werden. Hingegen hält es die EKD
für ethisch vertretbar, solche überzähligen Embryonen absterben zu lassen.12

Soweit den Stellungnahmen zu entnehmen ist, liegt die Absicht der EKD,
den Beginn des Menschseins in der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle zu
sehen, darin, die Schutzstandards für menschliche Embryonen - in vivo wie
auch in vitro - möglichst hoch anzusetzen. Mit der Befruchtung wird der
Beginn des Menschseins zum frühest möglichen Zeitpunkt in der
Embryonalentwicklung festgesetzt und somit sichergestellt, dass werdendes Leben in
jeder Phase menschlicher Verfügung entzogen bleibt.

Die Argumentation schliesst sich dabei Kant und seiner Betonung der kategorischen
Selbstzwecklichkeit des Menschen an. Diese verbiete es, den Menschen zum Objekt von
Güterabwägungen zugunsten fremdnütziger Zwecke zu machen. Allerdings ist anzumerken,

dass von verschiedensten Seiten - so auch von den Vertretern entgegen gesetzter
Positionen - auf die entsprechenden Stellen in Kants Werk, insbesondere in seiner «Grundlegung

zur Metaphysik der Sitten»13, Bezug genommen wird. Aus den dort gemachten
Ausführungen zur Sittlichkeit und Autonomie des Menschen - im Sinne seiner Fähigkeit zur
Selbstgesetzgebung - als letztem Grund seiner Würde geht nämlich keineswegs klar
hervor, ob diese aktual realisiert sein muss oder nicht. Ist die Fähigkeit zur Autonomie der
letzte Grund der Würde des Menschen, so kann daraus geschlossen werden, dass Würde
nur denjenigen Menschen zukommt, die solcher Autonomie und Sittlichkeit aktual fähig
sind. Menschliche Embryonen - die Kant natürlich noch nicht im Blick haben konnte -,
aber im Extremfall auch Komatöse oder behinderte Menschen, gehörten dann nicht dazu.
Anders sieht es aus, wenn, ad bonam partem, die Fähigkeit zur Sittlichkeit bei Kant als eine

Gattungseigenschaft betrachtet wird, die nicht unbedingt aktual realisiert sein muss. Wird
Kant so gelesen, kommt der Menschenwürde ein eigener normativer Gehalt zu und gilt sie

apriorisch für alle Menschen. Auch die umstrittenen Ausführungen Kants zur transzendentalen

Einheit der Apperzeption in seiner «Kritik der reinen Vernunft» können in dieser

Richtung gedeutet werden.14 Ob menschliche Embryonen als Menschen anzusehen sind,
ist freilich der zentrale Streitpunkt in der Debatte. Diese knappen Ausführungen haben
aber gezeigt, dass es nicht unproblematisch ist, Kant unter den Bedingungen moderner
bioethischer Debatten als Kronzeugen für die Selbstzwecklichkeit des Menschen heranzuziehen.

Das entscheidende Argument, auf das die EKD für die Begründung ihrer
Position zurückgreift, ist ein sog. Kontinuumsargument. Es besagt, dass es
zwischen der Keimzellenverschmelzung und dem Ende der irdischen Existenz
menschlichen Lebens keine Zäsur gebe, die mit guten Gründen als Beginn des

12 Im Geist der Liebe (Anm. 8), 30.
13 I. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: W. Weischedel (Hg.): Immanuel

Kant. Werkausgabe Bd. VII, Frankfurt a.M. 1974, 11-102, zweiter Abschnitt: 33-80
(BA 25-96).

14 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, in: W. Weischedel (Hg.): Immanuel Kant. Werk¬
ausgabe Bd. III, Frankfurt a.M. 1974, § 16: 136-138 (B 132-136).



64 Gabriela Brahier

Menschseins betrachtet werden könne. Gestützt auf biologische und medizinische

Erkenntnisse, wird der entscheidende Einschnitt, bei welchem
menschliches Leben entsteht, folglich in der Befruchtung gesehen. Nidation
sowie Geburt werden lediglich als Stationen in der Entwicklung als Mensch
betrachtet.

Mit dem Kontinuumsargument hängt in der Argumentation der EKD eine
Reihe weiterer Argumente zusammen: zunächst ein Speziesargument,
welches betont, dass schon der Embryo als Mitglied der Gattung Mensch und
daher als Träger von Gottebenbildlichkeit und Menschenwürde angesehen werden

müsse; sodann ein Identitätsargument, das dem Embryo bereits im Stadium

der ersten Zellteilung dieselbe ethische Qualität zuspricht wie später dem
Fötus bzw. dem geborenen Menschen; und schliesslich ein Potentialitätsargu-
ment, das besagt, dass menschliche Embryonen grundsätzlich das Potential
hätten, geborene Menschen zu werden, und dass dieses Potential
uneingeschränkt schützenswert sei.

Sehe ich richtig, so steht hinter dieser Argumentation eine Sicht auf den
Menschen, die diesen überwiegend aus biologischer Perspektive betrachtet.
Auf Ergebnisse der embryologischen Forschung zurückgreifend, betont die

EKD, dass «von der Verschmelzung von Eizelle und Samenzelle an ein
Lebewesen vorliegt, das, wenn es sich entwickelt, gar nichts anderes werden kann
als ein Mensch»15. Es stellt sich allerdings die Frage, ob sich dieses Lebewesen
denn entwickeln wird bzw. entwickeln kann. Dementsprechend muss überlegt

werden, ob eine Argumentation aufgrund biologischer Erkenntnisse
nicht in Widerspruch steht zu einer genuin evangelischen Sichtweise des

Menschen, die das Spezifikum des Menschen in seiner Gottesrelation und somit in
einem Beziehungsgeschehen sieht.

Reiner Anselm etwa, einer der Mitverfasser des FAZ-Artikels, hat davor gewarnt, die
Menschenwürde direkt aus der Vorstellung der Gottebenbildlichkeit abzuleiten und daraus

die grundsätzliche Heiligkeit jeden menschlichen Lebens zu folgern. Seine zentrale Kritik

an den kirchlichen Stellungnahmen lautet, dass sie eben dies tun.16 Im Gegensatz dazu
erinnert er daran, dass Menschenwürde auf dem Gedanken gegenseitiger Zuschreibung
beruhe, und plädiert dafür, gerade auf der Grundlage der christlichen Tradition die Idee der
Menschenwürde verstärkt von der Rechtfertigungslehre her zu interpretieren. Durch die

Bindung der Menschenwürde an die Liebe Gottes und ihre rechtfertigende Wirkung für
den Menschen werde deutlich, dass Würde dem Menschen nicht von Natur aus eigen sei,

sondern ihm stets durch die Anerkennung Gottes und in der Folge durch deren Aktualisierung

in der gegenseitigen Anerkennung der Menschen untereinander zugesprochen werde.

An die Stelle von bestimmten «Wesensmerkmalen» des Menschen treten nach dieser

Auffassung «Beziehungen», wobei hier nicht von einem «ontologischen Beziehungsbegriff»

(vgl. Härle) ausgegangen wird, sondern von einem «dynamischen Beziehungsgesche-

15 Gott ist ein Freund des Lebens (Anm. 4), 43.
16 R. Anselm: Rechtfertigung und Menschenwürde, in: E. Herms (Hg.): Menschenbild

und Menschenwürde, Gütersloh 2001, 471-481 (474).



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 65

hen». Nur wenn Menschenwürde konsequent als so bestimmter Relationalbegriff aufge-
fasst werde, könne ersichtlich gemacht werden, dass sich Würde aus dem gnädigen Handeln

Gottes ergebe, dem Menschen stets «von aussen zugeschrieben» werde und ihm nicht
intrinsisch eigen sei.17

Tatsächlich scheint die Frage nach der Relationalität des Menschen und ihrer inhaltlichen

Bestimmung im Kern der theologisch-ethischen Stammzellendebatte zu stehen. Die
verschiedenen Möglichkeiten, diese Frage zu beantworten, sollen nach der Darstellung der

Einzelpositionen gebündelt zur Diskussion gestellt werden.

2.2 Wilfried Härle: Für den grösstmöglichen Schutz beginnenden Lebens

Wilfried Härle ist einer der Wortführer der EKD in der Debatte um den
Embryonenschutz. Er war Vorsitzender der Kammer für Öffentliche
Verantwortung und massgeblich verantwortlich für die Erarbeitung des Textes «Im
Geist der Liebe mit dem Leben umgehen» von 2002. Auf der Synode der EKD
vom 3.-8. November 2002 zum Schwerpunktthema «Was ist der Mensch?»
hielt er ein einführendes Referat, in dem er die für die Debatte grundlegende
Unterscheidung ausführte: erstens, was der Mensch sei, und zweitens, wer als

solcher Mensch zu gelten habe. Im Hinblick auf die erste Frage betont Härle
die grundlegende Bedeutung von Beziehungen für das Sein eines Menschen.
Für die Beantwortung der zweiten Frage bezieht er sich jedoch auf den bereits

besprochenen Zeitpunkt der Befruchtung, mit dem das Leben eines
Menschen beginne, und rekurriert so letztlich auf ein biologisches Argument. Es

stellt sich also die Frage, wie eine solche Argumentation, die eine klar
ablehnende Haltung gegenüber jeder Art von Embryonenforschung zur Folge hat,
mit der Bestimmung des Menschen als eines grundlegend relationalen Wesens

zusammen zu denken ist.
Den auf den ersten Blick als Widerspruch anmutenden Sachverhalt

versucht Härle aufzulösen, indem er sagt, Menschsein bedeute «durch die
Abstammungsrelation zur Spezies Mensch [zu] gehören»18. Somit verbindet er
den Lebensschutzgedanken, welcher dem relational bestimmten Menschen
zukommt, mit einem ontologischen Argument und nennt sein Modell ein
«relationsontologisches»19. Da das Sein-in-Relationen für den Menschen
konstitutiv sei, hält er die Vorstellung, dass ein menschliches Wesen erst sekundär
in Relationen eintrete, für eine Verzeichnung der menschlichen Realität.
Durch eine Unterscheidung zwischen «innergeschöpflichen Ursprungsrelationen»

und der «transzendentalen Ursprungsrelation» gelangt er zu der Ein-

17 Vgl. R. Anselm: Die Würde des gerechtfertigten Menschen. Zur Hermeneutik des

Menschenwürdearguments aus der Perspektive der evangelischen Ethik, ZEE 43

(1999) 123-136.
18 W. Härle: Menschsein in Beziehungen. Studien zur Rechtfertigungslehre und Anthro¬

pologie, Tübingen 2005, 319.
19 A.a.O. 318.



66 Gabriela Brahier

sieht, dass «[d]urch den weitgehenden oder vollständigen Ausfall gewählter
Beziehungen das ihnen zugrundeliegende Bezogensein nicht aufgehoben, ja
nicht einmal in Frage gestellt [wird].»20 Im transzendentalen Ursprung des

Menschen liegen laut Härle die Bestimmung und die Würde des Menschseins

begründet, welche dem Menschen - unabhängig von seinen Fähigkeiten oder
Eigenschaften - mit seinem blossen Dasein gegeben sind. Von daher erweist
sich die Zugehörigkeit des Menschen zur Spezies homo sapiens als ethisch
relevant. Dieser Spezies gehören alle menschlichen Individuen an, auch auf
ihrer frühesten Entwicklungsstufe. Aufgrund dieser Tatsache ist jedes von
Menschen abstammende Wesen vom ersten bis zum letzten Augenblick seines
Daseins Mensch im umfassenden Sinne, und Menschsein erweist sich als spezifisches,

d.h. der Spezies eigenes, In-Beziehung-Sein.
Menschenwürde wird bei Härle also letztlich nicht als relationale Zu-

schreibung, sondern ontologisch verstanden. Dass er damit in gewisser
Hinsicht einen ethisch relevanten Speziesismus vertritt, bekennt Härle offen. Dabei

schliesst er sich dem Anliegen der Interpretation der Menschenwürde von
der Rechtfertigungslehre her durchaus an - doch, wie gezeigt wurde, durch
eine von Anselm abweichende Art der Auslegung.

Es bleibt jedoch ein Doppeltes zu fragen: erstens, ob durch eine solche

Argumentation eine Verbindung von Relations- und Gattungsargument
befriedigend hergestellt werden kann; und damit zusammenhängend zweitens, ob
die spezifische Gedoppeltheit menschlicher Relationalität dabei ausreichend
in den Blick kommt. Zwar ist Würde, wie Härle zu Recht betont, nicht einzig
von ihrer Zuschreibung durch die menschliche Gemeinschaft abhängig zu
machen und auch nicht auf aktive Bewusstseinsleistungen zu beschränken.
Doch die Differenzierung zwischen dem Leben eines Menschen als Person
und anderen Formen des Lebens beruht zu einem wesentlichen Teil darauf,
dass die Person «auf die Unterscheidung von Eigen- und Fremdperspektivität
hin angelegt» und damit auch «an die Teilnahme an der Anerkennungsgemeinschaft

aller individuellen Personen gebunden» ist.21

2.3 Wolfgang Huber: Die Befruchtung als voraussetzungsärmster Zeitpunkt

Wolfgang Huber, von 2001 bis 2003 Mitglied des Deutschen Nationalen
Ethikrates und seit November 2003 Ratsvorsitzender der EKD, hat seine
Position in seinem Buch «Der gemachte Mensch. Christlicher Glaube und Bio-

20 A.a.O. 325f.
21 Vgl. G. Pfleiderer: «Principium individuationis». Theologisch-ethische Anmerkungen

zu einigen grundsätzlichen Fragen der Gentechnologie, in: U. Gerber, H. Meisinger
(Hg.): Das Gen als Mass aller Menschen? Menschenbilder im Zeitalter der Gene,
Frankfurt a.M. 2004, 135-154 (145f.).



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 67

technik»22 ausführlich dargelegt. Huber bejaht grundsätzlich die Freiheit der

Forschung, sieht ihre Grenzen aber dort, wo die Würde des Menschen in Frage

gestellt wird. Eingriffe in das Recht auf Leben, welches jedem Menschen in
gleicher Weise zukomme, könnten nur dann in Betracht kommen, wenn sie

zur Erhaltung von Leben unbedingt nötig seien - wie etwa in gewissen Fällen
des Schwangerschaftsabbruches. Das Anliegen, menschliche Embryonen zu
Forschungszwecken zu verwenden, überschreite jedoch diese Grenze.

Huber weist darauf hin, dass der Beginn menschlichen Lebens als ein

grundsätzlich offener Prozess anzusehen ist. Die Existenz des Menschen als

eines Beziehungswesens hat einen offenen Anfang. Wer die unverfügbare Würde

des Menschen achtet, sollte nach Huber deshalb darauf verzichten,
verschiedene Stufen in der Entwicklung menschlichen Lebens zu unterscheiden
und diesen unterschiedliche Schutzwürdigkeit zuzuschreiben (sog. abgestufter

Lebensschutz). Jeder Grenzsetzung innerhalb der organischen Entwicklung

des Embryos hafte nämlich ein grosses Willkürrisiko an. Aus diesem
Grund plädiert Huber für «eine möglichst willkürarme Grenzsetzung» und
sieht diese «am ehesten in der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle»
gegeben.23 Bereits nach dieser Verschmelzung enthalte der Embryo die volle Po-
tentialität zur Entwicklung einer individuellen menschlichen Person, wobei
diese Entwicklung zugleich den Kriterien der Identität und der Kontinuität
entspreche.

Mit diesen Ausführungen wendet sich Huber gegen jede Abstufung des

Lebensschutzes und in der Folge gegen die Verwendung von menschlichen
Embryonen zu Forschungszwecken. Seine Position beruht grundsätzlich auf
einer slippery-slope-Argumentation, die folgendermassen nachgezeichnet werden

kann: Der Begriff «Mensch» ist ein absoluter Begriff, der als solcher kein
«mehr» oder «weniger» zulässt; einem Menschen kommt Würde zu oder
nicht. Die Entwicklung menschlicher Lebewesen zu Menschen im Sinne von
Personen, denen Würde zukommt, ist ein gradueller Prozess. Folglich muss
es einen Entscheidungspunkt geben, von dem an von einer Person gesprochen
werden kann. Doch da jeder Entscheidungspunkt bis zu einem gewissen Grad
willkürlich ist und es in so bedeutsamen Fragen wie derjenigen nach der
Menschenwürde keine willkürlichen Entscheidungen geben darf, muss
menschlichen Lebewesen schon zu Beginn ihrer Entwicklung Würde garantiert

sein. Andernfalls besteht die Gefahr, auf eine schiefe Ebene zu geraten,
die mit ungewollten Folgen verbunden sein kann - etwa aufgrund einer
unabsehbaren Weiterentwicklung der Forschung und im Hinblick auf die
Möglichkeit, dass Menschen die Würde abgesprochen wird, denen sie eigentlich
zukommen müsste. Dass dem menschlichen Embryo ab dem Zeitpunkt der

22 W. Huber: Der gemachte Mensch. Christlicher Glaube und Biotechnik, Berlin 2002.
23 Vgl. W. Huber: Was ist heute noch heilig? Grenzen der Forschungsfreiheit in einer

säkularen Gesellschaft, in: epd-Dokumentation 9/2002, 55-58 (57).



68 Gabriela Brahier

Befruchtung Menschenwürde zukommt, ist also ein Postulat mit dem Ziel,
eine Abstufung des Lebensschutzes aufgrund willkürlicher Entscheidungen
und ihre unabsehbaren Folgen, wie etwa eine Aufweichung der geltenden
Schutzstandards für Embryonen, auszuschliessen. Ist die Embryonenforschung

erst einmal in Gang gekommen, so die Befürchtung, werde bald nach
weiteren und besseren Embryonen für die Forschung verlangt und damit eine

Entwicklungsdynamik ausgelöst, die bis hin zur gezielten Herstellung von
Embryonen zu Forschungszwecken führen könnte. Von den möglichen
negativen Folgen der Embryonenforschung her argumentierend, plädiert Huber

daher für einen möglichst umfassenden Schutz auch des vorgeburtlichen
Lebens.

Hubers Befürchtungen einer allmählichen Aufweichung des Embryonenschutzes

sind sicher nicht unberechtigt. Wissenschaftlern ist es bereits gelungen,

massgeschneiderte embryonale Stammzellen zu klonen, und die
Forschung wird in ihrer Entwicklung nicht halt machen. Auch mit seinem Hinweis

auf die grundsätzliche Offenheit des Beginns menschlicher Existenz und
dessen definitorischer Festlegung durch menschliche Entscheidung bringt
Huber etwas Wesentliches zur Sprache. Es bleibt aber die Frage, ob wirklich
jeder Entscheidungspunkt, ab welchem von einem Menschen als einer Person
mit Würde gesprochen wird, als willkürlich anzusehen ist, und ob ein absoluter

Begriff wie der des «Menschen» einen solchen definitiven Entscheidungspunkt

überhaupt fordert - gerade weil der biologische Befund im Blick auf
den Beginn des Menschseins nicht eindeutig ist. Nikolaus Knoepffler hat darauf

hingewiesen, dass, wer den Beginn des Menschseins aus Angst vor einer
willkürlichen Setzung und deren unabsehbaren Folgen möglichst weit nach

vorne schiebt, sich wichtiger moralischer Optionen beraubt.24 Die konse-

quentialistische Argumentation Hubers, die aus der Ungewissheit über den

Beginn des Menschseins heraus für den Embryo den grösstmöglichen Schutz

zum frühest möglichen Zeitpunkt fordert, verliere leicht aus dem Blick, dass

der konkrete Mensch sich in konkreten Beziehungen befinde. Diese müssen
in der Reflexion mitbedacht werden, wenn die Menschenwürde nicht als

Schutzwall gegen noch unbekannte Folgen ins Feld geführt werden soll.

3. Der Mensch in seinen Beziehungsgefügen: Die Formulierung einer
Gegenposition

3.1 Pluralismus als Markenzeichen

Im gemeinsam verantworteten FAZ-Artikel «Pluralismus als Markenzeichen»

und in dem aus weiteren intensiven Diskussionen der Autorengruppe

24 N. Knoepffler: Menschenwürde in der Bioethik, Heidelberg 2004, 79.



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 69

hervorgegangenen Band «Streitfall Biomedizin» versuchen Reiner Anselm,
Christofer Frey, Hartmut Kreß, Ulrich H.J. Körtner, Christian Schwarke,
Trutz Rendtorff, Dietrich Rössler, Klaus Tanner und Johannes Fischer eine
differenzierte Gegenposition zu der kirchenoffiziellen Haltung der EKD zu
formulieren. Gleich zu Beginn ihrer Stellungnahme betonen die Autoren,
dass gerade die protestantische Tradition - über eine Einstimmigkeit in
Grundfragen des Glaubens hinaus - in Fragen der Lebensgestaltung und der
Ethik einen Pluralismus zulasse, der zumal in den Diskussionen um die
Embryonenforschung wieder in Erinnerung gerufen werden müsse. Als gemeinsame

Grundlage des christlichen Glaubens führt die Stellungnahme die
prinzipielle Schutzwürdigkeit des individuellen menschlichen Lebens in allen
Entwicklungsstadien an. Es sei unbestritten, dass Menschen nicht für noch so

hochrangige Forschungs- und Heilungsziele getötet werden dürften. Strittig
sei jedoch im Blick auf die Embryonenforschung, ab welchem Zeitpunkt in
der Entwicklung neuen menschlichen Lebens von einem Menschen gesprochen

werden könne, dem solch besonderer Schutz zukomme.
Die Autoren lehnen sowohl die Forderung nach unbedingtem Schutz des

Embryos wie auch diejenige nach uneingeschränkten Forschungsmöglichkeiten
ab. Sie plädieren vielmehr für einen Mittelweg. Hierbei gilt die prinzipielle

Schutzwürdigkeit des Embryos von der Befruchtung an, während ein
unbedingter Schutz erst ab dem Zeitpunkt der Nidation gefordert wird. Ein
solch abgestufter Embryonenschutz entspreche nicht nur der Rede von der
Gottebenbildlichkeit und Würde des Menschen besser als die Forderung eines
absoluten Schutzes von der Befruchtung an; auch die praktizierte Wirklichkeit

von Schwangerschaftsabbrüchen und nidationshemmenden Massnahmen

könne durch einen abgestuften Embryonenschutz besser eingeholt werden.

Für den Zeitpunkt der Nidation als Beginn der unbedingten Schutzwürdigkeit

des Embryos sprächen auch Ergebnisse der biologischen Forschung,
welche durch Ausschluss der Mehrlingsbildung u.ä. in der Nidation einen
wichtigen Einschnitt in der Entwicklung des Embryos sehen. Vor allem aber
betonen die Autoren die Bedeutung der mütterlichen Umgebung für die
Entwicklung des Kindes. Gottebenbildlichkeit und Menschenwürde komme
nämlich «allein dem Menschen zu, sei es dem existierenden oder dem werdenden

Menschen. Vom Werden eines Menschen aber kann nur dort gesprochen
werden, wo die äusseren Entwicklungsmöglichkeiten hin zum existierenden
Menschen gegeben sind.»25 Dies sei im Falle einer In-Uhro-Fertilisation ohne
folgende Übertragung des Embryos in den Mutterleib nicht der Fall.

Das Potentialitätskonzept, das die Autoren vertreten, schreibt also im
Gegensatz zu demjenigen der EKD dem Embryo die Möglichkeit der Entwicklung

hin zu einem geborenen Menschen nicht schon per se zu, sondern betont

25 Anselm, Körtner: Streitfall Biomedizin (Anm. 7), 200.



70 Gabriela Brahier

die Notwendigkeit, dass äussere Entwicklungsmöglichkeiten vorhanden sind.
Andernfalls könne vor der Nidation der Schutz des Embryos in Konkurrenz
treten zu der ebenfalls vorhandenen Pflicht, Leiden zu lindern, und mit
diesem Ziel therapeutisch begründete Embryonenforschung zu betreiben. Sie

gewinnt von diesem Gedanken her gerade ihre moralische Rechtfertigung. So

verweisen die Autoren auf die doppelte Bedeutung der Menschenwürde, die
einerseits eine das menschliche Handeln begrenzende Funktion hat, andererseits

aber auch zum Handeln aus Freiheit und Verantwortung aufruft. Aus all
diesen Überlegungen folgt, dass die Autoren den Kompromiss vertreten,
Forschung an überzähligen Embryonen und an bereits existierenden Stammzelllinien

zuzulassen, die Herstellung von Embryonen zu Forschungszwecken
jedoch abzulehnen.

3.2 Johannes Fischer: Zur Differenzierung zwischen «menschlichem Leben»
und «Menschsein»

Johannes Fischer ist Mitverfasser des FAZ-Artikels. Gleichzeitig war er als

Mitglied der Kammer für Öffentliche Verantwortung der EKD an der
Erarbeitung des Textes «Im Geist der Liebe mit dem Leben umgehen» beteiligt.
Als Grundlage seiner Ausführungen hält er ganz zu Beginn seines Beitrages
«Die Schutzwürdigkeit menschlichen Lebens in christlicher Sicht»26 im
Anschluss an Luther fest, dass die Fragerichtung christlicher Ethik durch ihre
Orientierung auf den Nächsten hin nicht die des Warum, sondern die des

Woraußin sei. Der Status des menschlichen Lebens bestimme sich immer
vom Bezugsobjekt her, dem Liebe und Achtung geschuldet sind. Von dieser

Blickrichtung her untersucht Fischer die Schutzwürdigkeit des menschlichen
Lebens, insbesondere am Lebensanfang. Dabei unterscheidet er zwischen
«menschlichem Leben» als solchem, das auch jede einzelne Körperzelle ist,
und dem «konkreten Leben eines Menschen». Da sich christliche Liebe nicht
auf das menschliche Leben als solches, sondern auf den konkreten Menschen
beziehe, sei «menschliches Leben nicht an sich und um seiner selbst willen
schutzwürdig, sondern um des Menschen willen, dessen Leben es ist.»27 Im
Blick auf den menschlichen Embryo hält Fischer im Folgenden fest, dass der

Begriff «Mensch» nicht direkt auf ihn angewendet werden könne. So wie
zwischen dem Menschen als Person und seinem biologischen Organismus
unterschieden werde, so müsse auch zwischen dem «Embryo als dem Anfangssta-

26 J. Fischer: Die Schutzwürdigkeit menschlichen Lebens in christlicher Sicht, in:
Anselm, Körtner: Streitfall Biomedizin (Anm. 7), 27-45. Vgl. ferner: ders., Wann
«etwas» zu «jemandem» wird, in: NZZ Fokus Nr. 21 vom August 2004, 55-57; ders.:

Medizin- und bioethische Perspektiven. Beiträge zur Urteilsbildung im Bereich von
Medizin und Biologie, Zürich, 2002; sowie den Briefwechsel mit W. Härle in Zeitzeichen

1-3/2002.
27 Fischer: Schutzwürdigkeit (Anm. 26), 31.



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 71

dium eines Organismus» und dem «Menschen, den dieser Embryo möglicherweise

verkörpert»28, unterschieden werden. Während ein Organismus in die

Kategorie des «etwas» falle, sei ein Mensch «jemand». Nur als «jemand» trete
der Mensch in der Perspektive zwischenmenschlicher Kommunikation, als

begegnendes «Du» in Erscheinung, und nur dem Menschen als «jemand», als

Person, kommen die Prädikate der Menschenwürde und Gottebenbildlich-
keit zu.29

Dem menschlichen Embryo werden diese Prädikate durch das Identitäts-,
das Potentialitäts- und das Kontinuumsargument von demjenigen Menschen
her zugeschrieben, zu dem er sich entwickelt. Dieses Vorgehen zielt darauf,
die besondere Schutzwürdigkeit des Menschen auf den Embryo zu übertragen.

Genau gegen dieses Vorgehen wehrt sich Fischer. Er weist darauf hin,
dass ein Embryo, der sich nicht entwickelt, kein Mensch im beschriebenen
Sinne wird, sondern immer «etwas anderes» bleibt - bezeichne man es als

«Lebewesen», als «individuelles menschliches Leben» oder anders.30 Von der
Menschenwürde eines Embryos zu sprechen beruht folglich für Fischer auf
einem «kategorialen Missverständnis»31.

Aus diesen Ausführungen folgt nun für Fischer freilich nicht, dass die
Perspektive eines «jemand», auf vorgeburtliches Leben angewendet, von
vornherein unangemessen wäre. Die entscheidende Voraussetzung sei vielmehr
die Entwicklungsmöglichkeit des Embryos. Erst mit der Einnistung in die
Gebärmutter einer Frau seien die notwendigen äusseren Bedingungen gegeben

für eine Entwicklung des Embryos von «etwas» hin zu einem «jemand»,
einer Person innerhalb der Gemeinschaft existierender Personen, als die er
während der Schwangerschaft und schliesslich mit der Geburt endgültig in
Erscheinung tritt. Aus allem bisher Gesagten folgt für Fischer, «dass der Status

des vorgeburtlichen Lebens von der Beziehung abgleitet werden muss, in
der es zum geborenen Menschen steht: als das Leben einer sich zur Geburt hin
entwickelnden, werdenden menschlichen Person».32

Die für Fischer fundamentale (güterethische) Unterscheidung zwischen
«menschlichem Leben» einerseits und «dem Menschen» andererseits führt ihn
zu einer offeneren Haltung hinsichtlich der Frage, ob Forschung an humanen
embryonalen Stammzellen ethisch vertretbar sei, als dies bei den in Kapitel 2
erläuterten Positionen der Fall ist. Unter der Bedingung, dass dem Embryo
keine Möglichkeit der Entwicklung hin zu einem geborenen Menschen gegeben

ist, hält er seine Freigabe für die Forschung für ethisch vertretbar. Das
soll jedoch nicht heissen, dass mit diesem menschlichen Leben beliebig ver-

28 A.a.O. 33.
29 Ebd.
30 A.a.O. 32.
31 A.a.O. 34.
32 A.a.O. 35.



72 Gabriela Brahier

fahren werden könne. Obwohl sein Schutzanspruch niedriger sei, so komme
doch auch menschlichem Leben im Allgemeinen eine eigene Würde zu. Für
Fischer bedeutet dies zum Beispiel, dass nicht an menschlichen Embryonen
erforscht werden darf, was auch an nicht-menschlichen Embryonen erforscht
werden kann, und dass Embryonen nicht eigens zu Forschungszwecken
hergestellt werden dürfen. Da der Bezugspunkt der christlichen Liebe aber der
Mensch sei, habe der kranke Mensch Vorrang vor der keine Entwicklungsmöglichkeiten

besitzenden totipotenten Zelle. Daher sei die Forschung an
embryonalen Stammzellen auch aus christlicher Sicht, gerade im Interesse der
Krankheitsbekämpfung, zu befürworten.

Anders als etwa bei Härle oder Huber wird der Begriff der Menschenwürde

mit Blick auf vorgeburtliches menschliches Leben bei Fischer an das
Vorhandensein von Entwicklungsmöglichkeiten des Embryos und also an das

Vorhandensein gewisser zwischenmenschlicher Beziehungsstrukturen gebunden.

Eine solche Argumentation setzt sich zumindest indirekt der Gefahr aus,
des latenten Relativismus' bezichtigt zu werden. Noch deutlicher tritt diese

Problematik in der Argumentation von Klaus Tanner hervor.

3.3 Klaus Tanner: Die zentrale Bedeutung der Relationsstrukturen

Klaus Tanner, auch er Mitglied der Kammer für Öffentliche Verantwortung
der EKD und gleichzeitig Mitverfasser des FAZ-Artikels, betont den relationalen

Charakter des Menschen und seiner stets von aussen zugesprochenen
Würde noch stärker. Der Beginn des Lebens, so Tanner, vollziehe sich,
obwohl naturwissenschaftlich betrachtet immer wieder in der gleichen Form,
dennoch in einem nicht exakt definierbaren geschichtlichen Entstehungskontext.33

Die Rede von Freiheit und Würde des Menschen beziehe sich auf diese

Dimension der menschlichen Existenz und lasse sich nicht an biologischen
Daten festmachen. Die Verschmelzung von Ei- und Samenzelle sei wohl eine
grundlegende Voraussetzung für die Entstehung eines neuen Menschen, sie

stelle aber nur einen Aspekt eines komplexen Bedingungsgefüges dar und sei

nie identisch mit individuellem menschlichen Leben im umfassenden Sinn.
Insofern sei eine Gleichsetzung des Beginns eines individuellen menschlichen

Lebens mit dem biologischen Datum der Verschmelzung von Ei und
Samenzelle ein Reduktionismus. Das Argument, die befruchtete Eizelle habe
das Potential, sich selbständig zu einem Menschen zu entwickeln, verkenne
nicht nur die Bedeutsamkeit der Mutter für die Entwicklung des Kindes,
sondern stehe auch in Spannung zu christlichen Deutungen des menschlichen
Lebens, in denen Beziehungsstrukturen eine zentrale Rolle spielen. Christliche

33 K. Tanner: Thesen zur ethischen Argumentation in Fragen der Biomedizin, in: R.
Weth (Hg.): Der machbare Mensch. Theologische Anthropologie angesichts der
biotechnischen Herausforderung, Neukirchen-Vluyn 2004, 101-111 (110).



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 73

Werte wie Liebe und Vertrauen, aber auch die Rede von der Gottebenbildlichkeit

bringen, wie Tanner betont, Beziehungsphänomene zum Ausdruck.
Sie sind also keine intrinsisch angelegten, verobjektivierbaren Grössen oder
etwa gar biologische Eigenschaften. Da sich das Menschsein offensichtlich
jedem abschliessenden definitorischen Zugriff entziehe, dürfe christliche Ethik
über der notwendigen Tatsache allgemeiner Strukturen, Regeln und Institutionen

nicht die Sensibilität für das Individuelle vergessen und müsse versuchen,

Konfliktlagen möglichst konkret und spezifisch zu erfassen.

Im Blick auf den Embryo bedeutet dies, dass jede Art von Statusdefinition
problematisch ist:

«Im Bemühen um eine Definition des Status, die sich an den naturwissenschaftlich
objektivierbaren, generalisierbaren <Fakten> orientiert, verschwindet diese individuelle
Dimension und werden mögliche Zukunft und faktische Lebensgeschichte gleichgesetzt.»34

Die Kontexte, Bedingungen und Umstände, ohne welche kein Embryo sein
Potential verwirklichen könne, würden so in den Hintergrund gedrängt und
damit ein Grundsachverhalt des Lebens selbst verzerrt, nämlich, dass «Leben

nur in einem Beziehungsgefüge und in einer spezifischen Umwelt bzw.
Welt existieren [kann].»35

Diese Ausführungen, so Tanner, seien noch lange nicht gleichzusetzen mit
einem Plädoyer für einen abgestuften Embryonenschutz. In dem Bemühen,
die Würde des Menschen möglichst umfassend zu schützen - auch am Lebensanfang

-, könnten sich die christlichen Positionen nämlich einig sein. Jedoch
sind für Tanner Bedingungen denkbar, welche Ausnahmen von den allgemeinen

Regeln rechtfertigen oder gar nahe legen. Weil nämlich Potentialität
immer auf Kontexte angewiesen sei, um ihre Möglichkeit in die Wirklichkeit
umzusetzen, mache es im Hinblick auf die Lebensmöglichkeiten einer
befruchteten Eizelle einen gravierenden Unterschied, ob ihre Umgebungsbedingungen

ein Nährmedium in vitro, ein Gefrierschrank oder die Gebärmutter
einer Frau sind.36 Sind gedeihliche Entwicklungsmöglichkeiten für den
Embryo nicht gegeben, hat er mithin keine Aussicht darauf, sein Potential zu
verwirklichen und zu einem Menschen im umfassenden Sinne zu werden, so ist
seine Schutzwürdigkeit nach Tanner eine andere als die eines Embryos, für
den die entsprechenden Bedingungen vorhanden sind. Die Bestimmung des

Menschen zur Gottebenbildlichkeit schliesse durch ihre zentrale Relation auf

34 K. Tanner: «... etwas an sich Unerforschbares». Die «Status des Embryos»-Argumen-
tationen haben in der ethischen Urteilsbildung nur eine begrenzte Kraft, ZEE 46

(2002) 58-60 (58).
35 A.a.O. 59.
36 K. Tanner: Vom Mysterium des Menschen. Ethische Urteilsbildung im Schnittfeld

von Biologie, Rechtswissenschaft und Theologie, in: Anselm, Könner: Streitfall
Biomedizin (Anm. 7), 135-158 (142).



74 Gabriela Brahier

das hin, was jenseits seiner selbst liegt, die Beziehung zum menschlichen
Gegenüber, zum «Du», zur sozialen Gemeinschaft mit ein. Ohne die Gemeinschaft

der Menschen könne menschliches Leben nicht zum Menschen werden.

Für den Embryo ist aber gerade die Beziehung zu den Eltern, zunächst
der Mutter, zentral. In diesem Sinne bezieht sich Tanner auf Jüngel et al.,

wenn er sagt:

«Menschliches Leben ist nur dann menschliches Leben, wenn und insofern es

angenommenes Leben ist. Ein ethisch qualifizierter Schutz des Lebens muss deshalb unter
Einschluss der Bedingungen, die ihm in diesem Sinne Leben ermöglichen, formuliert
werden [...]. Annahme und Anerkennung gehören lebensnotwendig zum Leben eines

Menschen, besonders eines Kindes, wie der Atem, die Ernährung oder die Durchblutung.»37

Aufgrund dieser Überlegungen kommt Klaus Tanner, ähnlich wie Johannes
Fischer, zu dem Schluss, dass in denjenigen Fällen, in denen ein Embryo keine
Entwicklungsmöglichkeiten hat, seine Freigabe für die Forschung ethisch
vertretbar ist. Dabei gilt für die Position Tanners in besonderer Weise, was
bei Johannes Fischer bereits angedeutet wurde: Wird die Würde vorgeburtlichen

Lebens an das Vorhandensein zwischenmenschlicher Beziehungen
gebunden, droht die Idee der allgemeinen Menschenwürde durch die Forderung
nach ihrer faktischen Aktualisierung durch die menschliche Gemeinschaft
relativiert zu werden. Insbesondere wäre deshalb zu klären, wie sich die absolute

Relationalität des Menschen aufgrund der Zuspräche Gottes zu seiner
relativen Relationalität verhält und wie dem menschlichen Individuum das Recht
auf Lebensschutz garantiert werden kann, wenn ihm seine Annahme und
Achtung von Seiten der Gesellschaft verwehrt bleibt.

Ohne auf weitere Aspekte dieser Diskussion eingehen zu können, sollen nun
abschliessend die gemachten Ausführungen gebündelt und diskutiert werden
und im Anschluss daran einige Bemerkungen zu den Polarisierungstendenzen
gemacht werden, die sich im Verlauf der Debatte ergeben haben.

37 E. Jüngel, E. Käsemann, J. Moltmann, D. Rössler: Annahme oder Abtreibung. The¬

sen zur Diskussion über den § 218 StGB, zuerst in: EK 5 (1972) 452-454, zitiert nach:
Tanner: Vom Mysterium des Menschen (Anm. 36), 143.

Diese Ausführungen erinnern an den römischen Rechtssatz der patria potestas. Nach
römischem Recht galt das Kind erst als Rechtsperson bzw. als erbberechtigt, nachdem
der Vater es offiziell angenommen hatte. Vgl. dazu P. Veyne: Das Römische Reich, in:
Ph. Ariès, G. Duby (Hg.): Geschichte des privaten Lebens, Bd. 1: Vom Römischen
Imperium zum Byzantinischen Reich, hg.v. P. Veyne, Frankfurt a.M. 1989, 19-228
(Von der Wiege bis zur Bahre, 23ff.).



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 75

4. Zu den Polarisierungstendenzen in der theologisch-ethischen Diskussion

um die Vertretbarkeit der Forschung an humanen embryonalen
Stammzellen in Deutschland: Zusammenfassung und Ausblick

Die nachgezeichnete Debatte ist vor allem durch zwei Komponenten geprägt:
einerseits durch die Einigkeit aller Beteiligten darin, dass die unverfügbare
Würde und das Leben eines jeden Menschen zu achten und zu schützen sind,
und dass dieser Schutz bis in die allerersten Anfänge des Menschseins reichen

muss; andererseits durch die zentrale Differenz in der Frage, ob alle menschlichen

Embryonen als Menschen bzw. Personen anzusehen sind, bzw. ab

wann von einem Menschen mit Würde und Anspruch auf Schutz gesprochen
werden kann. Von der Beantwortung dieser Frage hängt in direkter Weise die

Beurteilung der ethischen Vertretbarkeit der Forschung an humanen
embryonalen Stammzellen ab.

Ist die eine Seite, zu der die offiziellen Stellungnahmen der EKD sowie die
EKD-Vertreter Wilfried Härle, Wolfgang Huber aber auch Manfred Kock
u.a. gehören, der Ansicht, das neue Menschenleben beginne zum Zeitpunkt
der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle, ab welchem sich der Embryo als

Mensch entwickle und mithin Würde durch die grundlegende Gottesrelation
besitze, so betont die andere Seite, zu welcher Johannes Fischer, Klaus Tanner
sowie die weiteren Mitverfasser des FAZ-Artikels zu zählen sind, die Bedeutung

der äusseren Umstände und Entwicklungsmöglichkeiten für den
Embryo, der sich zum Menschen entwickle und dessen Würde erst durch
mitmenschliche Beziehungen realisiert werde. Für die erstgenannte Position
kommt eine Nutzung embryonaler Stammzellen zu Forschungszwecken aus
ethischen Gründen nicht in Frage. Die Vertreter der zweiten Position hingegen

können sich unter der Bedingung, dass der Embryo keinerlei Möglichkeiten
hat, sich zu einem geborenen Menschen zu entwickeln, seine Verwendung

zur Gewinnung embryonaler Stammzellen vorstellen.
Beide Sichtweisen geben Anlass zu Rückfragen. Im Blick auf die erste

Position stellt sich die Frage, ob es plausibel ist, alle Embryonen - also auch

überzählige in vitro - als Personen mit Menschenwürde und Gottebenbildlichkeit

zu betrachten. Falls ja, wären aus den gemachten Erläuterungen ferner

die praktischen Konsequenzen zu ziehen, sich von nidationshemmenden
Verhütungsmethoden sowie von der Durchführung der In-Vitro-Fertilisation
wegen ihrer Folgeprobleme zu distanzieren.

Die zweite Position muss sich der Frage stellen, ob in ihr die Anerkennung
des Embryos als Person nicht von menschlicher Entscheidung abhängig
gemacht und ob folglich nicht einer ungewollten Verfügbarmachung menschlichen

Lebens Vorschub geleistet wird. Deshalb wäre genauer zu untersuchen,
wie tragfähig sich eine im beschriebenen Sinne soziokulturelle Argumentation

erweist und welche Probleme sie mit sich bringt. Dabei muss insbesondere



76 Gabriela Brahier

gefragt werden, wie im Rahmen der Ausdeutung des Beziehungsarguments
(sei es im Sinne einer autonomietheoretischen Entscheidung der Mutter/Eltern

über die gewollte Schwangerschaft bzw. im Sinne einer psychologisch zu
verstehenden Leibkommunikation zwischen Mutter/Eltern und Kind) mit
dem Huberschen Argument der slippery slope umgegangen werden kann.

Im Grunde genommen gehen beide Seiten von einer relationalen Bestimmung

des Würdebegriffs aus. Die Menschenwürde hat ihren Ursprung in
einem von Gott her eröffneten Beziehungsgeschehen zwischen Gott und
Mensch. Durch die Verbindung des Würdebegriffs mit dem gattungstheoretischen

Argument, das Leben des Menschen beginne zum Zeitpunkt der
Befruchtung, wird in den Stellungnahmen der EKD wie auch bei Härle und bei
Huber die Relationalität des Menschen jedoch aus einer substantialistischen
Perspektive gedeutet. Es ist zwar nicht zu bestreiten, dass dem Menschen
Würde unabhängig von seinen Leistungen zukommt. Es ist aber - und dies
gerade aus theologischer Perspektive - zu fragen, ob die Begründung dieser
Würde einzig in der vollständigen genetischen Ausstattung des Menschen und
damit in seiner Zugehörigkeit zur Spezies «Mensch» liegen soll. Zwar richtet
sich Härle auch dagegen, die Würde des Menschen aus seiner genetischen
Ausstattung abzuleiten:

«Nicht aus der Ausstattung des Menschen resultiert seine Würde, die ihm mit der
Bestimmung zur Gottebenbildlichkeit zugesprochen wird, sondern aus einer Bejahung,
von der er mit seinem Dasein immer schon herkommt.»38

Es fällt jedoch schwer, diese Bejahung mit dem Zeitpunkt der Befruchtung -
und somit in gewisser Hinsicht eben doch mit der vollständigen genetischen
Ausstattung des Menschen - zusammen zu denken.

Aus diesem Grund setzen sich die Autoren des FAZ-Artikels ein für eine

konsequent relational gedachte Bestimmung des Würdebegriffs. Dabei drohen

sie jedoch aus dem Blick zu verlieren, dass der Ursprung der Menschenwürde

in der Gottesrelation einen notwendigen und entscheidenden Widerstand

gegen den Relativismus aller zwischenmenschlichen Beziehungen
impliziert. Zwar wird auch bei dieser Position die Zuerkennung von Menschenwürde

nicht einzig von den jeweiligen Umweltfaktoren abhängig gemacht.
Die konkreten menschlichen Beziehungsgefüge werden nicht als hinreichende,

jedoch als notwendige Bedingung betrachtet, als Faktum sine quo non für
die letztgültige Zuschreibung des Personenstatus. Insofern sind die beiden Seiten

in ihrer Wahrnehmung und Bearbeitung der Problemlage in gewisser
Hinsicht komplementär. Zu klären wäre deshalb insbesondere die Frage, wie

38 W. Härle: Einbringungsvortrag auf der 7. Tagung der 9. Synode der EKD zum
Schwerpunktthema «Was ist der Mensch?», gehalten am 3.11.2002, abgedruckt in:
Texte zum Schwerpunktthema Was ist der Mensch? hg.v. Kirchenamt der Evangelischen

Kirche in Deutschland, Hannover 2002, 25-34 (28).



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 77

sich der empirische Akt zwischenmenschlicher Zuschreibung von Menschenwürde

zu der von Gott geschenkten transzendentalen Zuschreibung derselben

verhält, wenn es um den Schutzstatus vorgeburtlichen Lebens geht. Diese

Frage gewinnt ihre Brisanz aktuell gerade auch im Zusammenhang mit den
Diskussionen um die Bewertung der pränatalen genetischen Diagnostik und
die Zulassung der Präimplantationsdiagnostik.

Betrachtet man die Debatte als ganze, so fällt auf, dass sich im Grunde
genommen auf beiden Seiten die Argumente auf der Basis kategorialer Alternativen

bündeln: Einer apriorisch-ontologisch argumentierenden Position, die
letztlich auf den Begriff der Substanz bzw. einer «Substanzrelationalität»
zurückgreift, steht eine aposteriorisch-soziologisch argumentierende Position
gegenüber, die auf die konkreten menschlichen Beziehungen bzw. eine «Be-

ziehungsrelationalität» rekurriert. Während in der Linie von Wilfried Härle
der Begriff der Person gattungstheoretisch gedacht wird und die allgemeinen
Strukturen des menschlichen Lebens in Anlehnung an die biologischen
Erkenntnisse geltend gemacht werden, denkt die Autorengruppe um Johannes
Fischer und Klaus Tanner vom faktischen Individuum her und berücksichtigt
die Aktualität zwischenmenschlicher Beziehungen, indem sie zwischen
menschlichem Leben und dem Leben eines Menschen als Person unterscheidet.

Dass die einzelnen Autoren jeweils unterschiedlich argumentieren, ist für
eine ethische Debatte weiter nicht erstaunlich. Ebenso erstaunlich wie
deutungsbedürftig ist jedoch die starke Polarisierung, die in dieser Diskussion zu
beobachten ist. Allein schon die grosse Anzahl der publizierten EKD-Texte
zum Thema der Embryonenforschung fällt auf - dies umso mehr, als die

Leitungen der beiden grossen Kirchen in dieser Frage ein ungewohntes Mass an
Einigkeit demonstrierten.39 Dass mit der Publikation des FAZ-Artikels der
seltene Fall eintraf, dass eine Gruppe von Ethikern einen Text in gemeinsamer

Verantwortung herausgab, passt ins Bild. Doch es stellt sich die Frage
nach den Gründen solcher Gruppenbildungen.

Eine nahe liegende Deutungsmöglichkeit hängt mit der politischen Aktualität

der Frage zusammen. Nicht zufällig erfolgte die Veröffentlichung eines
Grossteils der Texte im unmittelbaren Umfeld der anstehenden Bundestagsdebatte.

Die als politisch-polarisiert vorstrukturierte Situation, durch die die
Diskursteilnehmer gewissermassen gezwungen werden, ihre Argumentationsvielfalt

auf bestimmte Alternativen zu reduzieren, könnte zu einer
strategischen Bündelung von Argumenten geführt haben. Die folgende Aussage

39 Vgl. hierzu die Untersuchung der EKD-Stellungnahmen von S. Ernst: Zwischen Prin¬

zipienmoral und Situationsethik. Konfessionelle Unterschiede in der christlichen
Bewertung aktueller bioethischer Fragen?, in: K. Hilpert, D. Mieth (Hg.): Kriterien
biomedizinischer Ethik. Theologische Beiträge zum gesellschaftlichen Diskurs, Freiburg

i.B. 2006,313-336.



78 Gabriela Brahier

von Präses Manfred Kock scheint diese Deutung zu bestätigen. Im Blick auf
das ökumenische Zusammengehen formulierte er für die evangelische Seite,
dass zwischen DBK und EKD «in der Frage der Embryonenforschung kein
Blatt passt.»40 Seit 1990 geben die EKD und die DBK sog. «Gemeinsame Texte»

heraus. Die meisten Veröffentlichungen beziehen sich auf bioethische Fragen,

eine zweite Gruppe von Texten behandelt sozialethische Themen.
Obwohl sich die katholischen und evangelischen Argumentationsweisen oft
deutlich voneinander unterscheiden, bemühen sich die beiden Gremien
darum, zu einer gemeinsamen Position zu kommen. Damit wollen sie der Stimme

der Kirchen mehr Kraft verleihen:

«Die Chance der Christen, im gesamtgesellschaftlichen Kontext Gehör zu finden ist

grösser, wenn sie gemeinsam wahrgenommen wird.»41

Das mag wohl richtig sein. Es müsste jedoch zumindest überlegt werden,
inwieweit eine solche Politisierung auch eine gewisse Entwissenschaftlichung
des Diskurses mit sich bringt.

Eine ähnliche Absicht verbirgt sich möglicherweise hinter der nach aussen
hin einheitlichen Haltung der EKD trotz im Einzelnen unterschiedlicher
Positionen. Zu überlegen ist jedoch auch, ob es weniger der politische Druck als

vielmehr die Tötungsfrage selbst ist, die eine solche Polarisierung erzwingt.
Die Frage, ob ein menschlicher Embryo für Forschungszwecke verwendet
und dazu getötet werden darf, fordert als Antwort nichts weniger als ein Ja
oder ein Nein. Dass diese Grundalternative letztlich ausschlaggebend ist für
die Argumentation, legt im Grunde Hubers Forderung nach einer Risikomi-
nimierung nahe.

Uber eine abweichende Haltung in Anwendungsfragen hinaus wenden
sich die Verfasser des FAZ-Artikels auf einer metaethischen Ebene aber auch

gegen das zentrale Anliegen der EKD - das in ihrem Zusammengehen mit der
DBK noch vertieft wird -, in der Öffentlichkeit eine einheitliche Meinung zu
vertreten. Die Tatsache, dass in der Diskussion um die Embryonenforschung
verschiedene Positionen vertreten werden, dürfe nicht einfach beiseite
geschoben werden, sondern sie selber sei von ethischer Relevanz, da ein
ethischer Pluralismus gerade ein Spezifikum, sozusagen ein «Markenzeichen» des

Protestantismus sei. Inhaltlich wenden sich die Autoren folglich gegen eine

generalisierende Betrachtungsweise und plädieren für eine «Hinwendung zur
Lebenswirklichkeit des einzelnen Menschen»42 und für ein «Bemühen um
Differenzierung und Abwägung von Handlungsalternativen.»43

40 Vgl. Rheinischer Merkur vom 16.3.2001.
41 H. Schlögel: Situationsanalyse und Zeitdiagnostik. Zu den gemeinsamen ethischen

Texten von EKD und DBK, ZEE 45 (2001) 86-94 (92).
42 Anselm, Körtner, Streitfall Biomedizin (Anm. 7), 206.
43 A.a.O. 208.



Ist der menschliche Embryo schon Mensch? 79

Es sieht fast so aus, als ob in der Debatte um die Embryonenforschung
zwei unterschiedliche Auffassungen davon, was es heisst, Ethik zu betreiben,
in exemplarischer Weise aufeinander treffen. Während die EKD zu suggerieren

versucht, es gebe in der Embryonen-Frage eine einheitliche Meinung,
sehen die Verfasser des FAZ-Artikels gerade dadurch ein Grundgut protestantischer

Ethik gefährdet.44 Dieses besteht spätestens seit Schleiermacher in
einem ethischen Pluralismus, dessen Aufgabe es ist, das Individuum zur eigenen
Meinungsbildung zu befähigen. Die Aufgabe protestantischer Ethik kann es

deshalb gerade nicht sein, sich mit einer möglichst einheitlichen Meinung in
einer Debatte Gehör zu verschaffen, sondern durch das Aufzeigen der
verschiedenen Möglichkeiten allenfalls zur Meinungsbildung zu verhelfen. Dieser

Auffassung wird der Band «Streitfall Biomedizin» gerecht, der zwar von
einer Gruppe von Autoren herausgegeben ist, jedoch eine Zusammenstellung
unterschiedlicher Einzelbeiträge darstellt.

An diese Überlegungen schliesst sich die grundsätzliche Frage nach Bedeutung

und Leistungskraft ethischer Politikberatung an. Gehört es zu ihrer
Aufgabe, zu einem spezifischen Positionsbezug anzuleiten, oder ist sie vielmehr
dazu verpflichtet, die Vielzahl bestehender Argumentationsmöglichkeiten
aufzuzeigen? Darin, dass in der dargestellten Diskussion die Problemlage ge-
wissermassen im Diskurs selbst abgebildet wird, kann ein Spezifikum
protestantischer Ethik gesehen werden. Mit einem Blick in die Theologiegeschichte

kann nämlich gefragt werden, ob theologische Ethik angesichts politischer
Themen zumindest in der Moderne nicht immer schon zur Herausbildung
verschiedener Meinungsgruppen tendiert hat. Dass und wie die religiöse
Parteibildung mit der politischen zusammenhängt, hat Friedrich Wilhelm Graf
in seiner Dissertation von 1978 anhand des Beispiels des Deutschkatholizismus

zu zeigen versucht.45 Auch wenn man seiner These, alle Theologie sei im
Kern politische Theologie, nicht folgen will, so ist doch die Beobachtung
einer latenten Politisierung - und dadurch auch einer Polarisierung - moderner
Ethik eine Überlegung wert. Die Sozialethik der 1920er Jahre etwa lässt eben-

44 Diese Vermutung wird auch gestützt durch den Artikel von T. Rendtorff: Grundkon¬
sens im Dissens? Zur Argumentationshilfe der EKD für medizin- und bioethische

Fragen, ZEE 46 (2002) 242-244. Darin begrüsst Rendtorff zwar den Fortgang der
ethischen Debatte nach dem Bundestagsentscheid durch die Darstellung der
herrschenden Dissense in dem EKD-Papier vom 13.8.2002. In Abgrenzung zur Auffassung
der EKD betont er jedoch, dass der Dissens über blosse Anwendungsfragen im
medizinischen Kontext hinausreiche und die Kontroverse im Bereich der Begründungsethik

selbst liege. Die Reorganisation ethischer Grundbegriffe, wie sie Ernst Troeltsch
bereits 1902 gefordert hat (Grundprobleme der Ethik), sei für die theologische Ethik
alles andere als abgeschlossen.

45 F.W. Graf: Die Politisierung des religiösen Bewusstseins. Die bürgerlichen Religions¬
parteien im deutschen Vormärz: Das Beispiel des Deutschkatholizismus (Neuzeit im
Aufbau 5), Stuttgart-Bad Cannstatt 1978.



80 Gabriela Brahier

solche Gruppierungseffekte nach der Logik eines links-rechts-Schemas erkennen

wie die Theologie der späten 1960er Jahre.46 Verfolgt man also das

Phänomen der Gruppenbildung im Sinne politischer Polarisierungstendenzen
ethischer Diskurse zurück, so zeigt sich, dass die innerprotestantische Differenz

in der Debatte um die Embryonenforschung durchaus theologiegeschichtliche

Entsprechungen aufweist. Angesichts dieser Tatsache tut ethische

Politikberatung gut daran, sich die Meinungsvielfalt zu bewahren, die
unterschiedlichen Positionen transparent zu entwickeln, die eigenen Schwächen

offen darzulegen und die Meinung anderer zu respektieren - zumindest
wenn sie sich der modernen liberalen Tradition verschreibt.

Abstract

Die Frage nach der ethischen Vertretbarkeit von Forschung an humanen embryonalen
Stammzellen hat in den letzten Jahren für heftige Diskussionen gesorgt. Der vorliegende
Beitrag beschäftigt sich mit der theologisch-ethischen Stammzellendebatte im Umfeld der

Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) rund um die Abstimmung des Deutschen
Bundestages zum Stammzellgesetz vom 25. April 2002. Dabei steht ein doppeltes Interesse
im Zentrum: Zum einen werden die Argumentationsweisen - sowie deren Absichten und
Konsequenzen - prominenter Diskursteilnehmer analysiert; zum anderen lässt der
beschriebene Verlauf der Debatte gewisse Polarisierungstendenzen erkennen, die aus
ethischnormativer Perspektive diskutiert werden. Die eingangs gestellte Frage nach dem Beginn
des Lebens eines Menschen als Person und somit nach dem Zeitpunkt, ab welchem dem
Einzelnen Würde und unbedingter Schutz zukommen, wird dadurch verschoben hin zu
der Frage nach dem Proprium protestantischer Ethik und der Aufgabe ethischer
Politikberatung.

The ethics of research on human embryonic stem cells has been fiercely debated during the

past few years. This article examines the theological-ethical deliberations of the German
Protestant Church surrounding the vote of the country's Bundestag (Lower Flouse of
Parliament) on the law on embryonic stem cells of 25 April, 2002. Two considerations are of
fundamental interest: firstly, the argumentation of participants prominent in the discourse,

as well as their intentions and the respective consequences; secondly, certain polarising
tendencies, which are considered from a normative-ethical perspective. Thus, the initial
question as to the beginning of human life as personal life, and therefore a life deserving
dignity and unconditional protection, shifts to that of the specific requirements of Protestant

ethics and the assignment of ethical policy advice.

Gabriela Brahier, Basel

46 Vgl. hierzu T. Rendtorff, H.E. Tödt: Theologie der Revolution. Analysen und Mate¬

rialien, Frankfurt a.M. 31969.


	Ist der menschliche Embryo schon Mensch? : Die theologisch-ethische Stammzellendebatte in Deutschland als Paradigma ethischer Polarisierungstendenzen

