Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 1

Artikel: Person aus Glauben oder schon als Geschopf? : Ein Grundproblem der
evangelischen Anthropologie

Autor: Boomgaarden, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877631

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Person aus Glauben oder schon als Geschopt?

Ein Grundproblem der evangelischen Anthropologie

L. Einleitung

Der Begriff der Person hat in der Philosophie eine Renaissance erfahren.! Galt
er einem streng analytischen Denken als zu liberladen mit metaphysischen
Implikationen, so wird er nun zunehmend als ein Begriff gewtirdigt, der fiir
die Erfassung des spezifisch Menschlichen unhintergehbar ist. Im Zuge dieser
Renaissance werden auch die historischen Positionen zum Personbegriff, wie
sie vor allem bei Hume und Locke, aber auch be1 Kant zu finden sind, neu
bewertet. Wihrend man in der Erkenntnislehre von der Uberwindung der
vorkritischen Positionen eines Hume oder Leibniz’ spricht, werden in der
Anthropologie einerseits die Position von Hume mit ihrer Bindung des Per-
sonpradikats an das Phinomen menschlichen Bewusstseins und andererseits
die kantische Orientierung des Personbegriffs an der Moralitit als zwet in der
aktuellen Diskussion gleichrangige Positionen behandelt. Demgegeniiber
steht wiederum eine lange Tradition katholischer Theologie und Philosophie,
die vor allem an dem Substanzbegriff zur Beschreibung des Personalen ange-
kniipft hat.

Auch die evangelische Tradition ist reich an Aussagen zur Personalitit des
Menschen. Schon bei Luther wird durch eine Neuinterpretation des Person-
begriffs die Grundlage einer eigenstindigen evangelischen Anthropologie ge-
legt.2 Luther hat fiir das Personsein des Menschen den Christusbezug, vermit-
telt durch Wort und Glaube, als konstitutiv angesehen. Damit wurde ein vom
Substanzbegriff her entwickeltes Personverstindnis durch ein an der Relation

! Vgl. dazu M. Frank: Die Unhintergehbarkeit von Individualitit. Reflexionen iiber
Subjekt, Person und Individuum aus Anlaf} ihrer «postmodernen> Toterklirung,
Frankfurt a.M. 52006; D. Sturma: Philosophie der Person. Die Selbstverhiltnisse von
Subjektivitit und Moralitit, Paderborn 1997; S. Ausborn-Brinker: Person und Perso-
nalitit. Versuch einer Begriffsklirung (Philosophische Untersuchungen 8), Tiibingen
1999; R. Kather: Person. Die Begriindung menschlicher Identitit, Darmstadt 2007; M.
Quante, Person, Berlin/New York 2007.

2 G. Ebeling meint zu Luthers Auseinandersetzung mit dem traditionellen scholasti-
schen Personbegriff, dass der Reformator wohl nicht zu einer definitiven Neuprigung
gekommen sei, aber seine Offnung des innertrinitarischen Personbegriffs zur
geschichtlichen Personbegegnung und die Hineinnahme jeder menschlichen Person in
das innere Geschehen der Person des Gottmenschen schon von ihm selbst zu Recht
als eine theologische Wende empfunden wurde (Lutherstudien II/3, Tiibingen 1989,
186.206f.).

ThZ 1/65 (2009) S. 43-57



44 Jirgen Boomgaarden

orientiertes abgel6st. Die Relation zu Gott ist dem Menschen nichts Ausser-
liches, sondern der Mensch ist geradezu diese Relation, weil er sein Personsein
im Sinne des extra nos ausser sich in Christus hat. Im Glaubensbezug allein
existiert die Person, so dass Luther in seiner Disputatio de iustificatione (1537)
kurz sagen kann: fides facit personam.?> Dass der Mensch durch den Glauben
gerechtfertigt wird, definiert ihn.* Dieses Personverstindnis ist die Konse-
quenz aus der Rechtfertigungslehre. Einer der eigentimlichsten Zige an Lu-
thers Rechtfertigungslehre ist die radikale Neuwerdung des Menschen durch
Gottes Gnade. Luther kann sagen, dass im Rechtfertigungsgeschehen nicht
die Siinde am Menschen, sondern der Mensch an der Siinde abstirbt und da-
mit die Siinde ihre Macht verliert.> Der durch Gottes Verheissungswort ins
Leben gerufene neue Mensch trigt den als Glaube, Liebe und Hoffnung qua-
lifizierten Gottesbezug als sein Wesensmerkmal. Er macht ihn zur Person.

Mit der Frage nach der Personalitdt des Menschen ist in der neueren Dis-
kussion die Frage nach dem spezifisch Humanen bzw. die Frage nach dem
Wesen, der Definition> des Menschen befasst, so wie es auch bei den entspre-
chenden lutherischen Formulierungen anklingt. In dieser Perspektive, die in
der Theologie dann auch zum Geschopfbegriff hinfthrt, ist im weiteren der
hier verwendete Personbegriff zu verstehen.

Im Ausgang von der lutherischen Position einer exklusiven Begrindung
der Person aus dem Glauben soll der Problematik eines allgemeinen, im Ge-
schopfsein ruhenden Personbegriffs nachgegangen werden. Dazu werden die
Antworten von Karl Barth und Wolfhart Pannenberg kritisch gewiirdigt und
zum Schluss eigene Uberlegungen zu diesem Problem vorgestellt, die beson-
ders auf Einsichten Hegels zuriickgreifen.

II. Relationaler und substantialer Personbegriff

Das relationale Personverstandnis Luthers wurde im 20. Jahrhundert wieder
neu ins Zentrum der evangelischen Anthropologie gertickt; es schien auf den
ersten Blick dem katholischen iiberlegen zu sein.® Die Orientierung an dem

3 WA 39,1; 282,71.

WA 39,1; 176,33ff.

5 «Et ideo lex est lex peccati ..., cui non moritur, nisi qui peccato moritur. Homine autem
a peccato mortificato et ablato iam et peccatum pulcherrime est ablatum et mortuum»
(WA 56,335,6ff.). Vgl. dazu auch W. Joest: Ontologie der Person bei Luther, Erlangen
1967, 250ff.

6 Zur interkonfessionellen Diskussion in der ersten Hilfte des 20 Jh. siehe Joest: Onto-
logie (Anm. 5), 21-36; vgl. auch B. Langemeyer: Der dialogische Personalismus in der
evangelischen und katholischen Theologie der Gegenwart, Paderborn 1963; H. Miih-
len: Das Vorverstindnis von Person und die evangelisch-katholische Differenz,

Cath(M) 19 (1965) 108-142.



Person aus Glauben oder schon als Geschopf? 45

Substanzbegriff besass statische Ziige und schien der Sozialitit des Menschen
nicht gerecht zu werden. Dagegen konnte die evangelische Theologie den
Menschen als Beziehungswesen prisentieren und unter Verweis auf die Dia-
logphilosophie zeitweise an den neuesten Denkstromungen Anteil nehmen.
Doch dieser Befund ist heute so nicht mehr giiltig. Es zeigte sich, dass die ka-
tholische Theologie ebenfalls den dialogischen Ansatz in ihr Personverstind-
nis zu integrieren vermochte.”

Reprisentativ fiir die Integration des relational-personalistischen in das
substanzhafte Verstindnis des Menschen ist der Artikel <Der Mensch als Per-
son> in dem Opus Mysterium salutis.® Das Personverstindnis wird ganz aus
dem dialogischen Gegeniiberstehen der Menschen gewonnen, das zuerst jede
substanzhafte Ansetzung eines Personkerns oder Ahnliches vermissen lisst.’

Aber auch hinsichtlich des klassischen Substanzbegriffs wird dessen dyna-
mischer und fiir interpersonale Verhiltnisse offener Charakter - nicht zuletzt
bei Thomas - neu in den Vordergrund gertickt. Die Person als individuelle,
vernunftbegabte Substanz vervollkommnet sich in der Liebe zur anderen Per-
son und in letzter Perspektive zur Gottesperson. «Die Person ist also in dem,
was in thr am grundlegendsten ist, autonom, unabhingig; und sie ist dnterper-
sonalitit> in ihrer letzten Vollendung, in ihrer eigentlichen Zielsetzungy».1
Mit dem Hinweis auf Grund und Ziel personaler Wirklichkeit fiigt sich schon
bei Thomas der moderne Gegensatz zwischen aktual-personalistischem und
substantialem Denken zusammen. Die Zielgerichtetheit menschlicher Sub-
stantialitit schliesst den interpersonalen Gedanken in gebithrender Weise mit

7 Der Personbegriff in der katholischen Theologie hat vor allem durch das 2. Vatica-
num und das Konzilsdokument Gaudium et spes wesentliche Impulse erhalten. Zur
neueren Geschichte des Personbegriffs in der katholischen Theologie sieche H. Schmi-
dinger: Der Mensch ist Person. Ein christliches Prinzip in theologischer und philoso-
phischer Sicht, Innsbruck/Wien 1994. Zum Personbegriff in der neueren katho-
lischen Philosophie und Theologie siehe S. Angelo u.a.: Die menschliche Person. Eine
theologische Anthropologie, Paderborn 2005; V. Berning: Die Idee der Person in der
Philosophie, Paderborn 2007. Zu einer kritischen Wiirdigung aus evangelischer Sicht
siehe J. Boomgaarden: Eudimonie und Liebe. Eine Auseinandersetzung mit der Philo-
sophie Robert Spaemanns, FZPhTh 52 (2005) 262-277.

§  Ch. Schiitz, R. Sarach: Der Mensch als Person, in: Mysterium Salutis Bd. 2: Die Heils-
geschichte vor Christus, hg.v. ]. Feiner u. M. Lshrer, Einsiedeln u.a. 1967, 637-656.

® Die Autoren sprechen dann von einem Seinshintergrund der sich aktuell vollziehen-
den Person, mit dem sie sich explizit von protestantischen Autoren wie Brunner
absetzen wollen (Schiitz, Sarach: Mensch als Person [Anm. 8], 648). Dieser Seinshin-
tergrund wird aber auch als ein relativer gefasst. Das ontologische Sein der Person
wird als ein seinsmissiges In-Beziehung-stehen zum Du vorgestellt. Es ist das Sein aus
dem Schépfungsanruf Gottes.

10 M.D. Philippe: Person und Interpersonalitit. Sein und Geist, in: N.A. Luyten (Hg.):
Das Menschenverstindnis nach Thomas von Aquin, Freiburg (CH) 1976, 83-111
(104).



46 Jiirgen Boomgaarden

ein.

Aber wie steht es um die Integration des Seins- und Subjektbegriffs in die
evangelische Lehre von der Person? Der Seinsbegriff erfiillt im Verstindnis
der Person als der vollkommensten Seinsweise eine wichtige Funktion in der
katholischen Theologie. Er sichert die Kontinuitit der Person von ihrem na-
tiirlichen, geschopflichen Status bis hin zum Gnadenstand. Genau hier liegen
nun die Probleme evangelischer Theologie.

In dem oben genannten Artikel aus Mysterium salutis wird bemerkt, dass
in der protestantischen Theologie der Personbegriff nicht bei der Schépfung,
sondern beim Offenbarungswort Gottes ansetzt.!! Das trifft auf unterschied-
liche Weise sowohl fiir die lutherische Theologie als auch die Theologie im
Gefolge Karl Barths zu. Der Ansatz beim Wort Gottes macht die intersubjek-
tive Begriindung des Menschen einsichtig, weil aus der Gottesbeziehung her-
aus der Mensch sein Personsein empfingt.!?

Welcher Status kommt dann aber dem nichtglaubenden Menschen zu? Ist

11 Schiitz, Sarach: Der Mensch als Person (Anm. 8), 648.

12 G. Ebeling schreibt, dass fiir die Scholastik im Unterschied zum Mysterium des Per-
sonseins Christi das Personsein des Menschen banal gewesen sei (Lutherstudien
[Anm. 2], 183). Wenn Luther nun das Personsein des Menschen in das gottliche
Mysterium miteinbezieht, kénnte man fragen, ob damit nicht eine gewisse Leerstelle
zuriickbleibt. Das diirfte fiir Luthers Zeit noch nicht der Fall gewesen sein, weil er
wiederum von der theologischen Neubewertung aus die Unterscheidung zwischen
persona privata und persona publica neu interpretieren und damit sein neues Person-
verstindnis fiir den weltlichen Bereich fruchtbar machen konnte.

Man kénnte auch fragen, ob nicht bei Luther die Vernunft den Menschen zur natiirli-
chen Person im allgemeinen Sinne macht, wenn er in ihr den Wesensunterschied zwi-
schen Mensch und Tier bzw. Ding sieht. Aber Luther legt die Vernunft vornehmlich
im Sinne eines Mittels und eines usus seitens des Menschen aus. Der Mensch wird mit
ihr nicht in seiner Einheit angesprochen, so wie es bei dem Personbegriff der Fall ist.
Weil Luther die Vernunft nicht als solche, sondern wegen des ihr von Gott zugespro-
chenen Auftrags wiirdigt (Ebeling: Lutherstudien II/2, Tiibingen 1982, 299), kommt
von ihr her schwerlich der Mensch in seiner Eigenstindigkeit in den Blick, die in der
Moderne jedem Menschen aufgrund seines Personseins gebiihrt. Eine Sonderstellung
des personalen Lebens - etsi deus non daretur - im Unterschied zu allem anderen ist im
Ausgang von den Lutherischen Aussagen zum Menschen schwerlich fiir unsere
moderne Welt zu begriinden.

Ganz anders liegt der Befund bei Thomas, der zuerst einen metaphysischen Personbe-
griff fiir den Menschen entwickelt und ithn dann auf seine Anwendbarkeit fiir Gott
hin befragt (vgl. Phlhppe Person und Interpersonalitit [Anm. 10], 93) Damit wird
dem Menschen eine personale Eigenstindigkeit zugeschrieben, die in ihrer Begriin-
dung nicht zuerst vom Gottesbezug abhingt. Zu der dafiir historisch bedeutsamen
Aufnahme der incommunicabilitas unter die konstitutiven Elemente der Person siehe
E.J. Bauer: Das Personverstindnis bei Thomas v. Aquin, dargestellt am Problem von
intellectus und ratio, in: W.M Neidl, F. Hartel (Hg.): Person und Funktion, FS Jakob
Hommes, Regensburg 1998, 121-146.



Person aus Glauben oder schon als Geschdpf? 47

er keine Person im strengen Sinne oder Person in einem anderen Sinne oder
weiss er nur nicht um die wahre Begriindung seines Personseins in der Offen-
barung? Nimmt man die Aussagen Luthers ernst, dann erkennt sich der
Mensch im offenbarungsbezogenen Glauben nicht in einem besonderen Sinn
als Person, sondern er wird erst dort Person im eigentlichen Sinne. Diese Deu-
tung ergibt sich aus der Neuwerdung des Menschen durch den Glauben, der
sein ginzliches Stindersein am Kreuz Christi lasst. Eine «positive> Kontinuitit
zwischen dem nichtglaubenden Siinder und dem neugewordenen Menschen
in Christus, wie sie durch einen gegeniiber dem Heilsgeschehen <eutralens
Personbegriff ausgedriickt werden konnte, wiirde die v6llige Stindhaftigkeit
des <lten> Menschen in Frage stellen. Wie konnen diese theologischen
Grundlegungen mit der Erfordernis eines umfassenden Personbegriffs fiir un-
sere heutige Zeit in Einklang gebracht werden? So vergleichsweise eindeutig
evangelische Theologie tber die im Glauben gerechtfertigte Person sprechen
kann, so vielstimmig und disparat ist sie im Hinblick auf die Grundlegung na-
tiirlicher Personhaftigkeit. Im Folgenden sollen mit den Entwiirfen von Karl
Barth und Wolthart Pannenberg zwei neuere Konzeptionen zu diesem The-
ma kritisch gewiirdigt werden.

11 Zum Personverstindnis bei K. Barth und W. Pannenberg

Karl Barth hat wesentliche Merkmale des modernen Personbegriffs unter der
Frage nach der Humanitit des Menschen behandelt.® Er spricht von «gewis-
sen Phinomenen des Menschlichens, die der Mensch in der Besinnung auf sich
selbst eruieren kann. Der Mensch kann fiir sich zur durchaus richtigen Fest-
stellung eines autonomen Selbstverstindnisses kommen, ohne jedoch damit
ein abgerundetes, definitives Bild seiner selbst entwerfen zu kénnen.' Diese
«personalen Merkmale> sind gleichsam in eine Klammer gesetzt, ausserhalb
derer Gott steht, durch den wiederum diesen einzelnen personalen Merkma-
len des Menschen in der Klammer erst ihre wahre Bedeutung verliehen
wird.'> Im umfassenden Sinne kann Menschsein nichts anderes bedeuten, als
mit Gott zusammen zu sein. In seiner Selbstindigkeit, die der Mensch als ihm
zugehoriges Phinomen aus sich selbst heraus eruieren kann, gehért er Gott,
und von thm her erschliesst sich dann auch der wahre Sinn seiner Selbstindig-
keit." Damit hat Barth in seiner Konzeption einem von der Offenbarung
Gottes unabhingigen Versuch, die Personalitit des Menschen zu ermitteln,

13 Zu Barths kritischer Reserve gegeniiber den Bezeichnungen Person> oder <Persénlich-
keit> s. KD II1/2, 109f.

KD ITI/2, 144.

1> KD II1/2, 145.

6 Vgl KD III/2, 170.



48 Jiirgen Boomgaarden

Raum gelassen, ohne einem solchen freilich letztgiiltigen und definitiven
Rang zuzugestehen.

Es stellt sich nun die Frage, inwieweit diese Personalitdt des Menschen der
Siinde unterworfen ist und ob sie durch die Heilstat Gottes neu wiederherge-
stellt wird. Barth bestreitet nicht eine gewisse Neuheit des gottlichen Verhal-
tens gegeniiber dem Menschen in Christi Offenbarung, aber dieses neue Ver-
halten ist eingebettet in eine Kontinuitit des Menschlichen, die in ihrer Struk-
tur durch die Siinde nicht beeintrichtigt ist. Das Heilshandeln Gottes findet
im Rahmen bestimmter Verhiltnisse des menschlichen Seins statt, «die zwar
alle durch die Siinde bestimmt, in ithrer Struktur aber durch diese nicht veran-
dert sind»V. Damit zieht sich die Geschopflichkeit des Menschen strukturell
unbeeintrichtigt vom Siindenfall bis zur Vollendung des Menschen durch.
Barth hat sich damit bewusst von jenen - lutherischen - Theologen abgesetzt,
welche «die menschliche Natur zunichst moglichst tief herunter ... driicken,
um thr dann das, was durch Gottes Gnade aus dem Menschen wird, um so
wirksamer gegeniiberstellen zu kénnen»!8. Es ist deutlich, dass Barth das ge-
schopfliche Verstindnis des Menschen und damit den Ansatz fiir einen natiir-
lichen Personbegriff dadurch gewinnt, dass er menschliche Strukturen abstra-
hiert, die von Siinde und Heilsgeschehen unberiihrt sein sollen.! Es ist aber
zu fragen, ob damit die auch von Barth getroffene Aussage aufrechterhalten
werden kann, dass der Mensch als ganzer Siinder sei. Wie kann von einer ra-
dikalen und totalen Verkehrung und Verderbnis des menschlichen Wesens
gesprochen werden,?® wenn sich doch eine noch radikalere Verderbnis des

7 KD III/2, 46 (Hervorhebung durch Barth). Die damit verbundene Gefahr einer Tren-
nung von Schépfung und Heilsgeschichte ist immer wieder gesehen worden. Sie wird
deutlich in Barths bekannter Aufnahme der Metapher von der Welt als theatrum glo-
riae Dei, bei der er scharf zwischen der kosmischen Bithne der Schépfung und dem auf
ihr sich abspielenden Drama unterscheidet. «Wird das Theater lediglich zum Hinter-
grund> und <Rahmen> fiir jenes Drama erklirt, dann droht die Geschichte - entgegen
Barths Intention - der Schépfung zuletzt doch nur duflerlich zu bleiben» (Ch. Link:
Schopfung [HST 7/1], Giitersloh 1991, 327).

18 KD III/2, 330.

19 Der Ansatzpunkt dafiir ist freilich der Mensch Jesus selbst. Daher kann die Anthropo-
logie Barths «ihre Inhalte nur so gewinnen, daf} sie die Weise, in der Jesus aufgrund
seiner Einheit mit dem Sohne Gottes in der Hingabe stellvertretenden Gehorsams das
menschliche Sein existiert, von seiner nicht durch die Siinde und durch Gottes Uber-
windung der Siinde bedingten Gestalt unterscheidet» (K. Stock: Anthropologie der
Verheiflung. Karl Barths Lehre vom Menschen als dogmatisches Problem, Miinchen
1980, 20f.). Diese Vorgehensweise ist der Ermittlung des Personalen in dem genann-
ten Artikel aus Mysterium salutis verwandt. Nur dass dort nicht wie bei Barth das
heilsgeschichtliche Sein bei Jesus ausgeklammert wird, sondern das siindige Sein beim
Menschen tberhaupt, um «die Strukturierung des heilen Personseins und -Werdens
besser sehen» zu kénnen (Schiitz, Sarach: Der Mensch als Person [Anm. 8], 650).

© KD /2, 32.



Person aus Glauben oder schon als Geschopf? 49

Menschen - namlich in seiner Struktur - denken lisst, ja vielmehr gerade das
menschliche Wesen ginzlich unverderbt bleibt??! Barth selbst formuliert den
sich hier ergebenden Widerspruch zwischen Wesen-Unwesen, Natur-Unna-
tur des Menschen,? aber dessen Transformierung in den Unterschied von
Struktur und dnhalt ist problematisch.

Eine andere Konzeption menschlicher Personalitit hat Wolfhart Pannen-
berg vorgelegt.? Der Personbegriff wird grundsitzlich im aktualistischen Sin-
ne verstanden und ist am Selbstsein des Menschen orientiert.?* Das gegenwir-
tige Selbstsein des Menschen besitzt personalen Charakter, greift aber darin
zugleich liber den gegenwirtigen Augenblick hinaus, weil die Selbstbildung
des Menschen im jeweiligen Augenblick noch nicht abgeschlossen ist. Wenn
der Mensch nun seiner selbst in seinem personalen Charakter gegenwirtig
wird, dann hat er schon auf die Ganzheit seines lebensgeschichtlichen Selbst-
seins vorweggegriffen und sie auf sich bezogen. Mit dem Personbegriff wird
der Prozess der Identitdtsbildung beschrieben, wie er sich im jeweiligen Au-
genblick des Menschen vollzieht. Diese Identitit in threr Besonderheit bildet
sich im Gegentiber zu anderen Menschen. Hier zeigt sich eine urspriingliche
Zusammengehorigkeit mit dem Anderen, aus der heraus erst der Mensch sein
individuelles Personsein bildet. Seine eigene Endlichkeit erschliesst sich durch
ein Bewusstsein von Unendlichkeit, das der Formung der eigenen Endlichkeit
immer schon vorausliegt. Pannenberg spricht von der «Unendlichkeit des Le-
bensgefiihls, das der Differenz von Subjekt und Objekt im Bewusstsein vor-
ausliegt und sie darum auch in jeder Lebenssituation {ibersteigt»?. Diese Un-
terscheidung seiner selbst von der Mannigfaltigkeit der Welt besitzt darin eine
tiefere religiose Fundierung, dass der Mensch «in der Wahrnehmung der An-
dersheit des Anderen teil [hat] an der Selbstunterscheidung des ewigen Sohnes
vom Vater, durch die er nicht nur mit dem Vater vereint, sondern auch Prin-
zip alles geschopflichen Daseins in seiner Besonderheit ist»?. Daher ist Perso-
nalitdt letztlich dem Wirken des gottlichen Geistes im Menschen geschuldet.?
Aber Pannenberg hat mit seiner christlichen Begriindung menschlicher Per-

21 Stock hat herausgearbeitet, dass Barth deshalb das Pridikat <neu> nicht erst dem durch
Christus erlésten Menschen zuschreibt; «mneuw ist vielmehr schon die dem geschdpf-
lichen Dasein des Menschen von Gott her zukommende Bestimmung fiir Gott»
(Stock: Anthropologie [Anm. 19], 42).

2 KD /2, 33.

2 Zum Vergleich zwischen Barth und Pannenberg in dieser Frage siche F. LeRon
Shults: Constitutive Relationality in Anthropology and Trinity. The Shaping of the
Imago Dei in Barth and Pannenberg, NZSTh 39 (1997) 304-322.

24+ W. Pannenberg: Anthropologie in theologischer Perspektive, Gottingen 1983, 233ff.;
ders.: Systematische Theologie 2, Gottingen 1991, 230f.

25 Pannenberg: Systematische Theologie 2 (Anm. 24), 225.

% Pannenberg: Systematische Theologie 2 (Anm. 24), 226.

¥ Pannenberg: Systematische Theologie 2 (Anm. 24), 227.



50 Jiirgen Boomgaarden

sonalitit diese zugleich fiir andere Wahrheitsanspriiche offengehalten, weil
das Personsein jedes Menschen noch im Werden ist, solange er noch nicht die
Ganzheit seines Lebens durchschritten und erfasst hat. Weil aber in der Un-
endlichkeit des Lebensgefiihls jedem Menschen schon das unbestimmt Un-
endliche im Bewusstsein prisent ist, kann es in der Reflexion zum Gedanken
des unendlich Einen erhoben und durch die geschichtliche Offenbarung Jesu
Christi als «Teilnahme am Sohnesverhiltnis Jesu zum Vater» oder - in der
Siinde - als «<Emanzipation von thm»?® gedeutet werden.

Pannenberg hat somit wie Barth einem «natiirlichen, auf die Offenbarung
Christi nicht explizit Bezug nehmenden Personbegriff Raum gelassen, der al-
lerdings nicht in einer geschichtslosen Struktur wurzelt, sondern in einer ge-
schichtlich werdenden Interpretation des Menschen seinen Ort hat, die wie-
derum in dem Christusereignis ihre Mitte besitzt.? Die Vergeschichtlichung
des Personalititsgedankens liegt darin begriindet, dass der Mensch sich iiber-
haupt in der Geschichte auf dem Weg seiner Vollendung befindet und in sei-
nem Wesen nicht auf eine urspriingliche Natiirlichkeit zu fixieren ist. Auf die-
sen Weg ist nicht nur der Glaubende, sondern jeder Mensch gesetzt.*® Diese
These muss eine Abschwichung des reformatorischen Gedankens iiber die
Totalitit der Siinde nach sich ziehen, damit auch der nicht von der Offenba-
rung Christi betroffene Mensch an dieser Entwicklung seiner selbst teilhaben
kann. Die Stinde konnte dem Menschen nicht die «Wahrnehmung der An-
dersheit des Anderen»’! und damit die Teilhabe an der Struktur der Selbstun-
terscheidung des Sohnes vom Vater nehmen.

IV. Das Problem von Abstraktheit und Konkretheit personaler Geschapflichkeit

Mit dem anthropologischen Faktum der Wahrnehmung der Andersheit des
Anderen scheint auch bei Pannenberg eine sich durch die Geschichte durch-
ziehende natiirlich-geschopfliche Struktur gegeben zu sein, die in ihrer tiefe-

2 Pannenberg: Systematische Theologie 2 (Anm. 24), 229.

#  Christine Axt-Piscalar hat zu Recht betont, dass die anthropologischen Beschreibun-
gen in Pannenbergs Theologie keinen Begriindungszusammenhang, sondern lediglich
einen Verweiszusammenhang auf die Eschatologie hin bilden. «Diesem Verweiszu-
sammenhang kommt dabei die Funktion zu, die eschatologische Thematik nicht als
Fremdbestimmung gegeniiber dem Menschsein des Menschen, vielmehr als plausibel
von diesem her erscheinen zu lassen.» (Ch. Axt-Piscalar: Die Eschatologie in ihrer
Funktion und Bedeutung fiir das Ganze der Systematischen Theologie Wolfthart Pan-
nenbergs, KuD 45 [1999] 130-142 [136]).

30 Vgl. Pannenbergs Diskussion des exegetischen Befundes in ders.: Systematische Theo-
logie 2 (Anm. 24), 239.

31 Pannenberg: Systematische Theologie 2 (Anm. 24), 226.



Person aus Glauben oder schon als Geschopf? 51

ren Bedeutung dem Menschen erst im geschichtlichen Fortschritt bewusst
werden kann.

Die Konzeptionen von Barth und Pannenberg stehen in der Gefahr, die
Geschopflichkeit des Menschen auf eine Struktur depotenzieren zu miissen,
die aus dem Offenbarungsgeschehen abgeleitet wurde. Das kann auch gar
nicht anders sein, will man dem Offenbarungsgeschehen selbst seine gebuh-
rende Bedeutung lassen. Hat man einmal die Schere zwischen einer besonde-
ren Personbegriindung und -erkenntnis in der Christusoffenbarung und ei-
nem davon abgeleiteten Verstindnis allgemeiner geschopilicher Personhaftig-
keit des Menschen gedfinet, kann sie trotz Verweis auf die Einheit im Gott-
menschen oder die Einheit im geschichtlichen Prozess nur schwer wieder
geschlossen werden. Die allgemeine Personhaftigkeit des Menschen bleibt ab-
strakt, auch wenn es anders intendiert wird.

Barth fithrt sein Verstindnis des menschlichen Geschopiseins als Zusam-
mensein mit Gott in der Weise aus, dass «jeder Mensch als solcher der Mit-
mensch Jesu ist»’2. Diese Aussage Barths bleibt abstrakt, solange der jeweilige
Mensch von dieser Botschaft nicht wirklich erreicht wird. Daran dndert auch
nichts, dass dieses gottliche Gegeniiber des Menschen keine «in abstrakten Be-
griffen zu beschreibende Gottheit»* meint, sondern eben den konkreten
Menschen Jesus. Barth ist wohl im Recht, wenn er in der biblischen Botschaft
an den Menschen einen «ontologischen Unterton»** vernommen hat, aber es
ist zu fragen, ob diese Ontologie des Menschen nicht konstitutiv mit ihrem
Anspruch an den Menschen verkniipft ist. Dass der Mensch sich in seiner Siin-
de von Gott abgewandt hat, setzt das gottliche Gegeniiber zum Menschen si-
cher nicht ausser Kraft, lisst aber den Menschen nicht mehr Gott gegeniiber
sein. Wo der Mensch hingegen diese Botschaft vernimmt, steht auch er Gott
gegeniiber. Wenn man diesen in sich gegensitzlichen Sachverhalt zugunsten
eines Vorrangs des bestehen bleibenden gottlichen Gegentibers abzumildern
versucht, der die Abwendung des Menschen von Gott relativiert, wird
zwangslaufig auch das behauptete konkrete Gegeniibersein Gottes zum Men-
schen relativiert. Gott scheint jedem Menschen dann doch nicht konkret in
Jesus gegentiber zu stehen, sondern es handelt sich hierbei um die Struktur be-
stimmter Verhiltnisse des menschlichen Seins, die als geschopfliches, von
Siinde und Gnade unberiithrtes Wesen des Menschen geltend gemacht wer-
den.” Aber lebt der Mensch als Geschopf nicht vor allem von der in der Ver-
sohnung und Erlosung dargebrachten Liebe Gottes, eben dem konkreten
Gegeniibersein Gottes in Jesus? Dann muss aber die Geschopflichkeit des
Menschen mehr bedeuten als nur eine unverinderliche Struktur des Men-

2 KD III/2, 159.
3 KD III/2, 160.
# KD III/2, 160.
% KD IIL/2, 46.



52 Jiirgen Boomgaarden

schen und muss von der Stinde mitbetroffen sein.

Bei Pannenberg wird durch die Rede von der Bestimmung des Menschen
zur Gemeinschaft mit Gott> die auf jeden Menschen zutreffende Personalitit
erliutert. Das besondere Verhiltnis jedes Menschen zu Gott besteht «entwe-
der (wie Jesus) in Offenheit fiir die Gemeinschaft mit Gott, oder aber in Ver-
schlossenheit gegen diese seine Bestimmung»*. Der Mensch ist also wesent-
lich durch seine Bestimmung zur Gemeinschaft Person und nicht etwa durch
eine wirkliche Gemeinschaft mit Gott. Offenheit und Verschlossenheit sind
dann nur relative Haltungen bezliglich seiner eigenen Bestimmung. Miisste
aber hier nicht vielmehr betont werden, dass der Christ (wie Jesus damals)
nicht nur in Offenheit fiir die Gemeinschaft mit Gott, sondern eben in Ge-
meinschaft mit Gott lebt, so wie der Verschlossene eben keine Gemeinschaft
hat? Dieser meines Ermessens entscheidende Unterschied wird durch den An-
satz bei der - zukiinftigen - Bestimmung des Menschen nicht mehr ausrei-
chend sichtbar.

Sowohl Barth als auch Pannenberg versuchen, angeleitet durch die Offen-
barungserkenntnis in Jesus Christus, geschdpfliche Strukturen aus dem siin-
digen Dasein des Menschen zu heben, an denen sich auch ein von der Offen-
barung absehender Personbegriff festmachen kann. Diese Vorgehensweise
muss zwangsliufig eine Relativierung der reformatorischen Aussagen zur
Siinde bzw. zum exklusiven Personsein des Menschen aus dem Glauben nach
sich ziehen.

Es muss problematisch erscheinen, zur Ermittlung eines <natiirlichen», all-
gemeinmenschlichen Personbegriffs aus dem gegebenen Menschsein Struktu-
ren zu erheben und als geschopflich gegeben zu erkliren. Auch die Offenba-
rungserkenntnis ermdglicht dies nicht. Der Grund dafiir liegt in der wesen-
haften Konkretion der Gott-Mensch-Beziehung. Wenn das urspriinglich in-
tendierte Verhiltnis zwischen Gott und Mensch in Liebe und Gemeinschaft
seinen Grund hat und diese Liebe und Gemeinschaft in der Siinde gebrochen
sind, dann bleibt nicht eine - geschépfliche - Struktur von Liebe in Form ei-
ner Bezogenheit oder einer Gemeinschaft iibrig, sondern da ist die Beziehung
gebrochen und die Gemeinschaft zerstort. Diese Konsequenz wird m.E. so-
wohl bei Pannenberg als auch Barth nicht im ausreichenden Masse gezogen.

Das tiefergehende Problem bei der Eruierung genuin geschopflicher Ver-
hiltnisse liegt wohl darin, dass Begriffe wie Liebe, Glaube und Gemeinschaft,
die das grundlegende Verhiltnis zwischen Menschen und Gott beschreiben,
in einer eigentiimlichen Weise «Ganzheitsbegriffe> darstellen, die zwar in Ab-
stufungen denkbar sind, aber darin stets ihren umfassenden Charakter wah-
ren. Man kann einen Menschen oder Gott nicht nur <ein bisschen> lieben, son-
dern man liebt ihn oder liebt ihn nicht. Doch diese Liebe kann sich intensi-

36 Pannenberg: Systematische Theologie 2 (Anm. 24), 229 (mit Verweis auf H. Miihlen).



Person aus Glauben oder schon als Geschopf? 53

vieren oder abschwichen. Deshalb kann eine blosse Beziehung zu Gott oder
eine Bestimmung zur Gemeinschaft nicht als geschopfliche Grundlage fir
eine wirkliche Liebesbeziehung oder ein Sein in Gemeinschaft im Heilsge-
schehen dienen, weil erst mit Liebe und Glaube sich eine wirkliche Beziehung
oder ein Sein in Gemeinschaft ergibt. Ebenso entziehen sich diese Bestim-
mungen des Gott-Mensch-Verhiltnisses einer Beschreibung im Sinne der Un-
terscheidung von Struktur und Inhalt. Wo eine «trukturelles Beziehung sich
zur Liebesbeziehung <usfiillts oder aus einer Bestimmung zur Gemeinschaft
wirkliche Gemeinschaft wird, ereignet sich etwas ganz Neues. Wo umgekehrt
die konkrete Liebe und der Glaube an den bestimmten Gott verloren gegan-
gen sind, da konnen dann auch Beziehung und Gemeinschaft nur ganz gebro-
chen sein.

Damit ist nicht in Abrede gestellt, dass Gott alle Menschen zur Gemein-
schaft mit sich bestimmt hat und seine Beziehung zu jedem Menschen weiter-
besteht. Aber diese Wahrheit relativiert nicht oder begrenzt nicht die den gan-
zen Menschen betreffende Siinde. Fiir den Personbegriff bedeutet das: Wenn
Gemeinschaft mit und Liebe bzw. Vertrauen zu Gott nach christlichem Ver-
standnis fiir den Menschen als Person entscheidend sind, dann ist aufgrund de-
ren ganzheitlichen Charakters ein exklusives christliches Personverstindnis
unausweichlich. Der Weg, die Personalitit des Menschen tiber die Eruierung
geschopflicher, nicht durch die Stinde pervertierter Strukturen festzustellen,
ist nicht gangbar. Die Person des Menschen wird erst durch Rechtfertigung
und Glaube.

Aber wie kann dann noch das Gesprich mit dem philosophischen Bemii-
hen um den Personbegriff gelingen, will man sich nicht auf eine unfruchtbare
Behauptung exklusiver Offenbarungserkenntnis zuriickziehen? In den fol-
genden Uberlegungen soll versucht werden, jene reformatorischen Aussagen
zum exklusiven Personsein im Glauben zugleich mit einem allgemeinen,
nicht allein christlich gebundenen Personverstindnis in Beziehung zu setzen.

V. Zusammenhang und Differenz von neuzeitlichem und

christlichem Personbegriff

Zuerst ist auf das geschichtliche Gewordensein des Persongedankens zuriick-
zukommen. Nicht jeder Mensch ist immer schon als Person anerkannt wor-
den; erst in der modernen biirgerlichen Gesellschaft kommt jedem Menschen
der Personstatus zu - im Unterschied etwa zum historischen rémischen
Recht, wo die Person noch einen besonderen Stand bezeichnete.?” Keiner hat
das in seiner Bedeutung klarer gesehen als Hegel: «Es gehort zur Bildung, dem

3 Die schwierige Frage nach dem Embryonenstatus soll hier ausgeklammert bleiben.



54 Jiirgen Boomgaarden

Denken als Bewusstsein des Einzelnen in Form der Allgemeinheit, dass Ich als
allgemeine Person aufgefasst werde, worin Alle identisch sind. Der Mensch gilt
so, weil er Mensch ist, nicht weil er Jude, Katholik, Protestant, Deutscher, Ita-
liener usf. ist. Dies Bewusstsein, dem der Gedanke gilt, ist von unendlicher
Wichtigkeit»?. Dass der moderne Mensch sich als Person versteht, ist in der
biirgerlichen Gesellschaft nichts Ausserliches, das der Mensch erst einmal an
sich feststellen muss, sondern in seinem Ich-Bewusstsein ist er zugleich allge-
meine Person. Sein Personsein ist unhintergehbar wie sein Ich-Bewusstsein.?
Damit ist zugleich der Einwand abgewiesen, es ginge bei Hegel nur um eine
geschichtliche Form des Personbegriffs, nicht um jenes zeitlos allgemeingiilti-
ge Personsein, um das sich in jener Suche nach geschopflichen Strukturen ge-
miiht wird. Jene angebliche geschopfliche Struktur wird nur der Spiegel des-
sen sein konnen, als was sich der biirgerliche Mensch von sich aus schon ver-
steht.

Wenn etwa die Freiheit des Menschen oder die Wahrnehmung der An-
dersheit des Anderen als geschopfliche Konstanten herausgestellt werden,
dann sind dies die Merkmale des biirgerlichen Personverstindnisses. Der
Mensch in der biirgerlichen Gesellschaft ist als Einzelner zugleich eine Gestalt
des allgemeinen Bewusstseins, das sich durch die Einzelnen selbst bestimmt.
Die Besonderheit jedes Menschen besteht nicht in einem unvermittelten, zu-
sammenhanglosen dusserlichen Anderssein, sondern sie hat durch die Ver-
nunft in der unendlich fur sich seienden, freien Subjektivitdt jedes Menschen
eine allgemeine Gestalt erlangt. Mit dem unendlichen Fursichsein des Men-
schen ist seine Freiheit, «dies Wurdigste und Heiligste im Menschen»*, be-
schrieben. Als allgemeiner freier Wille ist die Freiheit jedes Menschen zu-
gleich in einem Gleichheitsverhiltnis zu Anderen bestimmt. Aussere Un-
gleichheit kann die durch die allgemeine Vernunft hervorgebrachte Gleich-
heit nicht mehr stéren, und der Mensch erkennt in dem Anderen einen
wesenhaft Seinesgleichen, der aber durch das jedem zugehorende freiheitliche
Fiirsichsein zugleich der wesenhaft Andere ist. Personale Merkmale wie Frei-
heit und Intersubjektivitit sind in ihrer allgemein-menschlichen Bedeutung

% G.W.F. Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, Werke Bd. 7, hg.v. E. Mol-
denhauer u. K.M. Michel, Frankfurt a.M. 1986, § 209, 360f. Zum Personbegriff
Hegels, dem 1n seiner spekulativen Begriindung hier allerdings nicht gefolgt wird, vgl.
G. Mohr: Der Begriff der Person bei Kant, Fichte und Hegel, in: D. Sturma (Hg.),
Person. Philosophiegeschichte - Theoretische Philosophie - Praktische Philosophie,
Paderborn 2001, 131-137. Zum Personverstindnis in der Rechtsphilosophie siehe
auch D. Klesczewski: Die Rolle der Strafe in Hegels Theorie der biirgerlichen Gesell-
schaft (Hamburger Rechtsstudien 81), Berlin 1991.

Fiir Hegel ist Selbstbewusstsein notwendig im personalen Sinne zu denken; vgl. L.
Siep: Personbegriff und praktische Philosophie bei Locke, Kant und Hegel, in: ders.:
Praktische Philosophie im Deutschen Idealismus, Frankfurt a.M. 1992, 981.

% Hegel: Philosophie des Rechts (Anm. 38), § 215, 368.

39



Person aus Glauben oder schon als Geschopf? 55

Errungenschaften der modernen biirgerlichen Gesellschaft. Der alternative
Rekurs auf einen urgeschopflichen Zustand des Menschen, ein natiirliches
Personsein muss der Hegelschen Kritik verfallen. Die freie Personlichkeit ist
das Gegenteil der Naturbestimmung.*! Eine unverderbte Natur, eine ge-
schopfliche Struktur des Menschen ldsst sich nicht von dem konkreten Men-
schen abstrahieren. Auch der Mensch Jesus bietet dazu keinen Anhaltspunkt.
Wie das mit ihm gebrachte neue Menschsein von einem gleichgebliebenen ge-
schopflichen Menschsein an thm unterschieden werden soll, ist nicht einsich-
tig. Das neue Menschsein umfasst den ganzen Menschen und sitzt nicht einer
geschichtslosen geschdpflichen Struktur auf.

Aber es stellt sich die Frage, ob das mit Jesus Christus offenbarte neue
Menschsein im biirgerlichen Personverstindnis seiner Erfiillung nahe
kommt. Ist die Aussage, dass der Mensch so gilt, weil er Mensch und nicht
weil er Jude, Katholik, Protestant, Deutscher oder Italiener ist, nicht die Fort-
schreibung des paulinischen Gedankens, dass hier weder Jude noch Grieche,
weder Knecht noch Freier, weder Mann noch Frau, sondern alle einer in
Christus Jesus sind (Gal 3,28)? Es ist nicht zu bestreiten, dass das biirgerliche
Personverstindnis von der christlichen Anthropologie massgeblich mitge-
prigt wurde. Hegel hat zu Recht fiir das Prinzip der selbstindigen, in sich un-
endlichen Personlichkeit des Einzelnen zwei Wurzeln benannt. Es ist «inner-
lich in der christlichen Religion und duflerlich, daher mit der abstrakten All-
gemeinheit verkniipft, in der rdmischen Welt aufgegangen»*. Dass der
Mensch in seinem Menschsein durch dusserliche Gegebenheiten weder beein-
trichtigt noch héhergestellt werden kann, ist ein wahrhaft christlicher Ge-
danke und verpflichtet den Christen auf die biirgerliche Rechtsordnung und
das dieser zugrundeliegende Personverstindnis.

Aber die Begriindung dieser Gleichheit im biirgerlichen Personverstind-
nis weicht entscheidend von der paulinischen ab. Im modernen allgemeinen
Personverstindnis hat sich aufgrund des neuzeitlichen Bildungsprozesses das
Bewusstsein des Einzelnen so in die Form der Allgemeinheit gewandelt, «daf}
Ich als allgemeine Person aufgefasst werde, worin A/le identisch sind»**. Im ge-
nuin christlichen Verstindnis ist es nicht die Entwicklung der Vernunft, son-
dern die Offenbarung der Liebe Gottes, die nicht mich, sondern Christus zu

41 Vgl. dazu Hegels Auseinandersetzung mit dem Naturrechtsbegriff in: Enzyklopidie
1817 (G.W.F. Hegel, Gesammelte Werke 13), Hamburg 2000, § 415, 228.

42 Hegel: Philosophie des Rechts (Anm. 38), § 185, 342. Hegel selbst hat die christliche
Wurzel des modernen Personbegriffs wesentlich im Freiheitsgedanken gesehen, der
dem im folgenden herausgestellten Gleichheitsgedanken freilich verbunden ist. «Es ist
wohl an die anderthalbtausend Jahre, dass die Freibeit der Person durch das Christen-
tum zu erblithen angefangen hat und unter einem iibrigens kleinen Teile des Men-
schengeschlechts allgemeines Prinzip geworden ist» (a.2.0. § 62, 133).

4 Hegel: Philosophie des Rechts (Anm. 38), § 209, 360.



56 Jiirgen Boomgaarden

einer allgemeinen Person macht, in der alle identisch sind. Die Menschen blei-
ben nicht fir sich; indem sie sich Christus hingeben, der sich fiir sie hinge-
geben hat, geben sie sich zugleich einander hin. Die biirgerliche Auffassung
des Ich als allgemeine Person bedeutet hingegen zugleich die Auffassung jedes
Menschen als ein Fiirsichsein, bei dem jeder sich Zweck ist, «alles andere ist
thm nichts»*. Jeder ist sich selbst der Nichste und der Andere Mittel zum
Zweck. Um seinen selbstbezogenen Zweck jedoch zu erreichen, bedarf der
Mensch des Anderen, so dass sich ein «System allseitiger Abhingigkeit» aus-
bildet. Damit beférdert das biirgerliche Personverstindnis einerseits die
sindhafte Selbstbezogenheit des Menschen, aber andererseits vermag es sie in
ithren Folgen zu minimieren.

Hegel hat freilich selbst den dieblosen> Charakter der biirgerlichen Gesell-
schaft gesehen und das Wesen der Liebe im Rahmen der Familie im Sinne ei-
ner Empfindung verortet, der die Vernunft noch abgeht. Zur wahrhaften Lie-
be als «dem ungeheuersten Widerspruch, den der Verstand nicht 16sen kanns,
gehort es dann, «dass ich keine selbstindige Person fiir mich sein will ... und
ich mich in einer anderen Person gewinne, dass ich in ihr gelte, was sie wie-
derum in mir erreicht»*. Dass die biirgerliche Gesellschaft in ihrer Vernunft-
gestalt sich zu dieser Liebe untereinander fortentwickle, wird wohl nach den
Ereignissen im letzten Jahrhundert keiner ernsthaft behaupten wollen. Aber
Hegel hat mit seiner Interpretation des Liebesbegriffs ein Geschehen beschrie-
ben, das nach christlichem Verstindnis der Mensch in der Begegnung mit
Christus erfahrt. Hier findet der Mensch zu seinem wirklichen und wesenhaf-
ten Menschsein, das mit dem Begriff der Person bezeichnet zu werden ver-
dient.

Zugleich ist aber zu sehen, wie im Gleichheitsgedanken das allgemein-mo-
derne Personverstindnis Anteil an dem christlichen hat. Gerade in seiner
Selbstbezogenheit, welche Kennzeichen der Siinde ist und in der biirgerlichen
Gesellschaft im Unterschied zur vorangegangenen Zeit nur in neuer Gestalt
auftritt, muss der moderne biirgerliche Mensch tiber alle Unterschiede hin-
weg den anderen Selbstbezogenen als ihm Gleichen achten. Damit ist das ex-
klusiv christliche Personverstindnis, wie es durch Rechtfertigung und Glaube
begriindet ist, dem allgemeinen burgerlichen Personverstindnis unaufloslich
verbunden, weil in diesem etwas zur Anschauung kommt, was jenem selbst
eigen und aus ihm entwachsen ist. Zugleich ist das christliche Personverstind-
nis von dem allgemein modernen unterschieden, weil in ihm der Mensch
nicht durch das der allgemeinen Vernunft geschuldete Fiirsichsein seine Frei-
heit hat, sondern durch die gliubige Hingabe an die Christusperson.*® Hier in

#  Hegel: Philosophie des Rechts (Anm. 38), § 182, 339.

4 Hegel: Philosophie des Rechts (Anm. 38), § 158, 308.

% Gegeniiber dem hier vorgetragenen Verstindnis von Verbundenheit und Differenz
zwischen allgemein-modernem und christlichem Personverstindnis betont M. Welker



Person aus Glauben oder schon als Geschopf? 57

der Verkiindigung und Annahme dieser Botschaft und nicht in einem dem
Heilsgeschehen in Christus schon vorgangig bestehenden oder erst geschicht-
lich sich entwickelnden Sein des Menschen hat der Gedanke der Geschopf-
lichkeit des Menschen seinen Ort.*” Die in der Siinde verlorengegangene Ge-
schopflichkeit wird durch Christus dem an ihn Glaubenden in neuer Weise
zugeeignet.*

So ergreift das christliche Personverstindnis von seiner exklusiven Be-
grindung im Heilsgeschehen Christi aus Partei im neuzeitlichen Ringen um
das allgemeine Personverstindnis, ohne das geschichtlich gewachsene Ver-
standnis der Person durch den Geschopigedanken in einer geschichtslosen
oder erst durch die Geschichte sich zeigenden Ontologie des Menschen tiefer
zu griinden. Es bewahrt so seine Exklusivitit, um dann um so dezidierter auf
das relative Recht anderer Personkonzeptionen hinzuweisen.

Abstract

The article deals with the foundation of human personality in Protestant theology. Star-
ting from Luther’s understanding that personality is founded in faith, the article critically
examines the attempts of Karl Barth and Wolfhart Pannenberg, who base the concept of
the person on man as being part of (the general) creation.

The attempts either to justify a created structure that runs through all time or to de-
monstrate a personal creation that only shows itself in history are difficult to reconcile
with the idea of the complete sinfulness of men. It also becomes clear that a theological
concept of the person remains abstract as long as it does not also refer to faith. How then
is a dialogue of a Lutheran shaped anthropology with other interpretations of the person
possible? With the interpretation of the person in Hegel’s philosophy of law it will be
shown how the Christian understanding of the person can subtly differentiated comment
on the modern concept of the person.

Jiirgen Boomgaarden, Koblenz-Landau

vor allem die Gegensitzlichkeit zwischen beiden (Die autonome Person der europii-
schen Moderne und die Konstitution der Person aus Glauben, in: M. Roth: Glauben -
Lieben - Hoffen, FS Konrad Stock, Miinster u.a. 2001, 108-119).

4 Ebenfalls im Unterschied zum hier Dargelegten vertritt E. Herms die These, dass in
der Soteriologie «nicht die Schatfung des menschlichen Personseins beschrieben wer-
den [kann], sondern nur die Offenbarung der Treue des Schdpfers» gegeniiber dem an
thm schuldig gewordenen Geschopf (E. Herms: Zur Systematik des Personbegriffs in
reformatorischer Tradition, NZSTh 50 [2007] 377-413, 402).

#  Wie im Glauben nun auch die Geschopflichkeit des Menschen in seiner ginzlichen
Stindhaftigkeit ausgesagt werden kann, hat D. Bonhoeffer in seinem systematischen
Grundriss von <Akt und Sein> dargelegt. Siehe dazu mein Buch: Das Verstindnis der
Wirklichkeit. Dietrich Bonhoeffers systematische Theologie und ihr philosophischer
Hintergrund in <Akt und Sein>, Giitersloh 1999, 516-526.



	Person aus Glauben oder schon als Geschöpf? : Ein Grundproblem der evangelischen Anthropologie

