
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 1

Artikel: Person aus Glauben oder schon als Geschöpf? : Ein Grundproblem der
evangelischen Anthropologie

Autor: Boomgaarden, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Person aus Glauben oder schon als Geschöpf?

Ein Grundproblem der evangelischen Anthropologie

I. Einleitung

Der Begriff der Person hat in der Philosophie eine Renaissance erfahren.1 Galt
er einem streng analytischen Denken als zu überladen mit metaphysischen
Implikationen, so wird er nun zunehmend als ein Begriff gewürdigt, der für
die Erfassung des spezifisch Menschlichen unhintergehbar ist. Im Zuge dieser
Renaissance werden auch die historischen Positionen zum Personbegriff, wie
sie vor allem bei Hume und Locke, aber auch bei Kant zu finden sind, neu
bewertet. Während man in der Erkenntnislehre von der Uberwindung der
vorkritischen Positionen eines Hume oder Leibniz' spricht, werden in der

Anthropologie einerseits die Position von Hume mit ihrer Bindung des

Personprädikats an das Phänomen menschlichen Bewusstseins und andererseits
die kantische Orientierung des Personbegriffs an der Moralität als zwei in der
aktuellen Diskussion gleichrangige Positionen behandelt. Demgegenüber
steht wiederum eine lange Tradition katholischer Theologie und Philosophie,
die vor allem an dem Substanzbegriff zur Beschreibung des Personalen
angeknüpft hat.

Auch die evangelische Tradition ist reich an Aussagen zur Personalität des

Menschen. Schon bei Luther wird durch eine Neuinterpretation des Personbegriffs

die Grundlage einer eigenständigen evangelischen Anthropologie
gelegt.2 Luther hat für das Personsein des Menschen den Christusbezug, vermittelt

durch Wort und Glaube, als konstitutiv angesehen. Damit wurde ein vom
Substanzbegriff her entwickeltes Personverständnis durch ein an der Relation

1 Vgl. dazu M. Frank: Die Unhintergehbarkeit von Individualität. Reflexionen über
Subjekt, Person und Individuum aus Anlaß ihrer <postmodernen> Toterklärung,
Frankfurt a.M. 52006; D. Sturma: Philosophie der Person. Die Selbstverhältnisse von
Subjektivität und Moralität, Paderborn 1997; S. Ausborn-Brinker: Person und
Personalität. Versuch einer Begriffsklärung (Philosophische Untersuchungen 8), Tübingen
1999; R. Kather: Person. Die Begründung menschlicher Identität, Darmstadt 2007; M.
Quante, Person, Berlin/New York 2007.

2 G. Ebeling meint zu Luthers Auseinandersetzung mit dem traditionellen scholasti¬
schen Personbegriff, dass der Reformator wohl nicht zu einer definitiven Neuprägung
gekommen sei, aber seine Öffnung des innertrinitarischen Personbegriffs zur
geschichtlichen Personbegegnung und die Hineinnahme jeder menschlichen Person in
das innere Geschehen der Person des Gottmenschen schon von ihm selbst zu Recht
als eine theologische Wende empfunden wurde (Lutherstudien II/3, Tübingen 1989,
186.206L).

ThZ 1/65 (2009) S. 43-57



44 Jürgen Boomgaarden

orientiertes abgelöst. Die Relation zu Gott ist dem Menschen nichts Äusser-

liches, sondern der Mensch ist geradezu diese Relation, weil er sein Personsein
im Sinne des extra nos ausser sich in Christus hat. Im Glaubensbezug allein
existiert die Person, so dass Luther in seiner Disputatio de iustificatione (1537)
kurz sagen kann: fides fiacit personam? Dass der Mensch durch den Glauben
gerechtfertigt wird, definiert ihn.4 Dieses Personverständnis ist die Konsequenz

aus der Rechtfertigungslehre. Einer der eigentümlichsten Züge an
Luthers Rechtfertigungslehre ist die radikale Neuwerdung des Menschen durch
Gottes Gnade. Luther kann sagen, dass im Rechtfertigungsgeschehen nicht
die Sünde am Menschen, sondern der Mensch an der Sünde abstirbt und
damit die Sünde ihre Macht verliert.5 Der durch Gottes Verheissungswort ins
Leben gerufene neue Mensch trägt den als Glaube, Liebe und Hoffnung
qualifizierten Gottesbezug als sein Wesensmerkmal. Er macht ihn zur Person.

Mit der Frage nach der Personalität des Menschen ist in der neueren
Diskussion die Frage nach dem spezifisch Humanen bzw. die Frage nach dem
Wesen, der <Definition> des Menschen befasst, so wie es auch bei den
entsprechenden lutherischen Formulierungen anklingt. In dieser Perspektive, die in
der Theologie dann auch zum Geschöpfbegriff hinführt, ist im weiteren der
hier verwendete Personbegriff zu verstehen.

Im Ausgang von der lutherischen Position einer exklusiven Begründung
der Person aus dem Glauben soll der Problematik eines allgemeinen, im
Geschöpfsein ruhenden Personbegriffs nachgegangen werden. Dazu werden die
Antworten von Karl Barth und Wolfhart Pannenberg kritisch gewürdigt und
zum Schluss eigene Überlegungen zu diesem Problem vorgestellt, die besonders

auf Einsichten Hegels zurückgreifen.

II. Relationaler und substantialer Personbegrijfi

Das relationale Personverständnis Luthers wurde im 20. Jahrhundert wieder
neu ins Zentrum der evangelischen Anthropologie gerückt; es schien auf den

ersten Blick dem katholischen überlegen zu sein.6 Die Orientierung an dem

3 WA 39,1; 282,7f.
4 WA 39,1; 176,33ff.
5 «Et ideo lex est lexpeccati..., cui non moritur, nisi qui peccato moritur. Homine autem

a peccato mortificato et ablato iam et peccatum pulcherrime est ablatum et mortuum»
(WA 56,335,6ff.). Vgl. dazu auch W. Joest: Ontologie der Person bei Luther, Erlangen
1967, 250ff.

6 Zur interkonfessionellen Diskussion in der ersten Hälfte des 20 Jh. siehe Joest: Onto¬
logie (Anm. 5), 21-36; vgl. auch B. Langemeyer: Der dialogische Personalismus in der
evangelischen und katholischen Theologie der Gegenwart, Paderborn 1963; H. Mühlen:

Das Vorverständnis von Person und die evangelisch-katholische Differenz,
Cath(M) 19 (1965) 108-142.



Person aus Glauben oder schon als Geschöpf? 45

Substanzbegriff besass statische Züge und schien der Sozialität des Menschen
nicht gerecht zu werden. Dagegen konnte die evangelische Theologie den
Menschen als Beziehungswesen präsentieren und unter Verweis auf die
Dialogphilosophie zeitweise an den neuesten Denkströmungen Anteil nehmen.
Doch dieser Befund ist heute so nicht mehr gültig. Es zeigte sich, dass die
katholische Theologie ebenfalls den dialogischen Ansatz in ihr Personverständnis

zu integrieren vermochte.7
Repräsentativ für die Integration des relational-personalistischen in das

substanzhafte Verständnis des Menschen ist der Artikel <Der Mensch als

Person) in dem Opus Mysterium salutis.8 Das Personverständnis wird ganz aus
dem dialogischen Gegenüberstehen der Menschen gewonnen, das zuerst jede
substanzhafte Ansetzung eines Personkerns oder Ahnliches vermissen lässt.9

Aber auch hinsichtlich des klassischen Substanzbegriffs wird dessen
dynamischer und für interpersonale Verhältnisse offener Charakter - nicht zuletzt
bei Thomas - neu in den Vordergrund gerückt. Die Person als individuelle,
vernunftbegabte Substanz vervollkommnet sich in der Liebe zur anderen Person

und in letzter Perspektive zur Gottesperson. «Die Person ist also in dem,
was in ihr am grundlegendsten ist, autonom, unabhängig; und sie ist Jnterper-
sonalität> in ihrer letzten Vollendung, in ihrer eigentlichen Zielsetzung».10
Mit dem Hinweis auf Grund und Ziel personaler Wirklichkeit fügt sich schon
bei Thomas der moderne Gegensatz zwischen aktual-personalistischem und
substantialem Denken zusammen. Die Zielgerichtetheit menschlicher Sub-
stantialität schliesst den interpersonalen Gedanken in gebührender Weise mit

7 Der Personbegriff in der katholischen Theologie hat vor allem durch das 2. Vatica¬

num und das Konzilsdokument Gaudium et spes wesentliche Impulse erhalten. Zur
neueren Geschichte des Personbegriffs in der katholischen Theologie siehe H.
Schmidinger: Der Mensch ist Person. Ein christliches Prinzip in theologischer und
philosophischer Sicht, Innsbruck/Wien 1994. Zum Personbegriff in der neueren
katholischen Philosophie und Theologie siehe S. Angelo u.a.: Die menschliche Person. Eine
theologische Anthropologie, Paderborn 2005; V. Berning: Die Idee der Person in der

Philosophie, Paderborn 2007. Zu einer kritischen Würdigung aus evangelischer Sicht
siehe J. Boomgaarden: Eudämonie und Liebe. Eine Auseinandersetzung mit der
Philosophie Robert Spaemanns, FZPhTh 52 (2005) 262-277.

8 Ch. Schütz, R. Sarach: Der Mensch als Person, in: Mysterium Salutis Bd. 2: Die Heils¬

geschichte vor Christus, hg.v. J. Feiner u. M. Löhrer, Einsiedeln u.a. 1967, 637-656.
9 Die Autoren sprechen dann von einem Seinshintergrund der sich aktuell vollziehen¬

den Person, mit dem sie sich explizit von protestantischen Autoren wie Brunner
absetzen wollen (Schütz, Sarach: Mensch als Person [Anm. 8], 648). Dieser Seinshintergrund

wird aber auch als ein relativer gefasst. Das ontologische Sein der Person
wird als ein seinsmässiges In-Beziehung-stehen zum Du vorgestellt. Es ist das Sein aus
dem Schöpfungsanruf Gottes.

10 M.D. Philippe: Person und Interpersonalität. Sein und Geist, in: N.A. Luyten (Hg.):
Das Menschenverständnis nach Thomas von Aquin, Freiburg (CH) 1976, 83-111
(104).



46 Jürgen Boomgaarden

ein.
Aber wie steht es um die Integration des Seins- und Subjektbegriffs in die

evangelische Lehre von der Person? Der Seinsbegriff erfüllt im Verständnis
der Person als der vollkommensten Seinsweise eine wichtige Funktion in der
katholischen Theologie. Er sichert die Kontinuität der Person von ihrem
natürlichen, geschöpflichen Status bis hin zum Gnadenstand. Genau hier liegen
nun die Probleme evangelischer Theologie.

In dem oben genannten Artikel aus Mysterium salutis wird bemerkt, dass

in der protestantischen Theologie der Personbegriff nicht bei der Schöpfung,
sondern beim Offenbarungswort Gottes ansetzt.11 Das trifft auf unterschiedliche

Weise sowohl für die lutherische Theologie als auch die Theologie im
Gefolge Karl Barths zu. Der Ansatz beim Wort Gottes macht die intersubjektive

Begründung des Menschen einsichtig, weil aus der Gottesbeziehung heraus

der Mensch sein Personsein empfängt.12
Welcher Status kommt dann aber dem nichtglaubenden Menschen zu? Ist

11 Schütz, Sarach: Der Mensch als Person (Anm. 8), 648.
12 G. Ebeling schreibt, dass für die Scholastik im Unterschied zum Mysterium des Per¬

sonseins Christi das Personsein des Menschen banal gewesen sei (Lutherstudien
[Anm. 2], 183). Wenn Luther nun das Personsein des Menschen in das göttliche
Mysterium miteinbezieht, könnte man fragen, ob damit nicht eine gewisse Leerstelle
zurückbleibt. Das dürfte für Luthers Zeit noch nicht der Fall gewesen sein, weil er
wiederum von der theologischen Neubewertung aus die Unterscheidung zwischen

persona privata und persona publica neu interpretieren und damit sein neues
Personverständnis für den weltlichen Bereich fruchtbar machen konnte.
Man könnte auch fragen, ob nicht bei Luther die Vernunft den Menschen zur natürlichen

Person im allgemeinen Sinne macht, wenn er in ihr den Wesensunterschied
zwischen Mensch und Tier bzw. Ding sieht. Aber Luther legt die Vernunft vornehmlich
im Sinne eines Mittels und eines usus seitens des Menschen aus. Der Mensch wird mit
ihr nicht in seiner Einheit angesprochen, so wie es bei dem Personbegriff der Fall ist.
Weil Luther die Vernunft nicht als solche, sondern wegen des ihr von Gott zugesprochenen

Auftrags würdigt (Ebeling: Lutherstudien II/2, Tübingen 1982, 299), kommt
von ihr her schwerlich der Mensch in seiner Eigenständigkeit in den Blick, die in der
Moderne jedem Menschen aufgrund seines Personseins gebührt. Eine Sonderstellung
des personalen Lebens - etsi deus non daretur - im Unterschied zu allem anderen ist im
Ausgang von den Lutherischen Aussagen zum Menschen schwerlich für unsere
moderne Welt zu begründen.
Ganz anders liegt der Befund bei Thomas, der zuerst einen metaphysischen Personbegriff

für den Menschen entwickelt und ihn dann auf seine Anwendbarkeit für Gott
hin befragt (vgl. Philippe: Person und Interpersonalität [Anm. 10], 93). Damit wird
dem Menschen eine personale Eigenständigkeit zugeschrieben, die in ihrer Begründung

nicht zuerst vom Gottesbezug abhängt. Zu der dafür historisch bedeutsamen
Aufnahme der incommunicabilitas unter die konstitutiven Elemente der Person siehe

E.J. Bauer: Das Personverständnis bei Thomas v. Aquin, dargestellt am Problem von
intellectus und ratio, in: W.M Neidl, F. Härtel (Hg.): Person und Funktion, FS Jakob
Hommes, Regensburg 1998, 121-146.



Person aus Glauben oder schon als Geschöpf? 47

er keine Person im strengen Sinne oder Person in einem anderen Sinne oder
weiss er nur nicht um die wahre Begründung seines Personseins in der
Offenbarung? Nimmt man die Aussagen Luthers ernst, dann erkennt sich der
Mensch im offenbarungsbezogenen Glauben nicht in einem besonderen Sinn
als Person, sondern er wird erst dort Person im eigentlichen Sinne. Diese Deutung

ergibt sich aus der Neuwerdung des Menschen durch den Glauben, der
sein gänzliches Sündersein am Kreuz Christi lässt. Eine <positive> Kontinuität
zwischen dem nichtglaubenden Sünder und dem neugewordenen Menschen
in Christus, wie sie durch einen gegenüber dem Heilsgeschehen <neutralen>

Personbegriff ausgedrückt werden könnte, würde die völlige Sündhaftigkeit
des <alten> Menschen in Frage stellen. Wie können diese theologischen
Grundlegungen mit der Erfordernis eines umfassenden Personbegriffs für
unsere heutige Zeit in Einklang gebracht werden? So vergleichsweise eindeutig
evangelische Theologie über die im Glauben gerechtfertigte Person sprechen
kann, so vielstimmig und disparat ist sie im Hinblick auf die Grundlegung
natürlicher Personhaftigkeit. Im Folgenden sollen mit den Entwürfen von Karl
Barth und Wolfhart Pannenberg zwei neuere Konzeptionen zu diesem Thema

kritisch gewürdigt werden.

III. Zum Personverständnis bei K. Barth und W. Pannenberg

Karl Barth hat wesentliche Merkmale des modernen Personbegriffs unter der
Frage nach der Humanität des Menschen behandelt.13 Er spricht von gewissen

Phänomenen des Menschlichem, die der Mensch in der Besinnung auf sich
selbst eruieren kann. Der Mensch kann für sich zur durchaus richtigen
Feststellung eines autonomen Selbstverständnisses kommen, ohne jedoch damit
ein abgerundetes, definitives Bild seiner selbst entwerfen zu können.14 Diese
<personalen Merkmale> sind gleichsam in eine Klammer gesetzt, ausserhalb
derer Gott steht, durch den wiederum diesen einzelnen personalen Merkmalen

des Menschen in der Klammer erst ihre wahre Bedeutung verliehen
wird.15 Im umfassenden Sinne kann Menschsein nichts anderes bedeuten, als

mit Gott zusammen zu sein. In seiner Selbständigkeit, die der Mensch als ihm
zugehöriges Phänomen aus sich selbst heraus eruieren kann, gehört er Gott,
und von ihm her erschliesst sich dann auch der wahre Sinn seiner Selbständigkeit.16

Damit hat Barth in seiner Konzeption einem von der Offenbarung
Gottes unabhängigen Versuch, die Personalität des Menschen zu ermitteln,

13 Zu Barths kritischer Reserve gegenüber den Bezeichnungen <Person> oder Persönlich¬
keit s. KD III/2, 109f.

14 KDIII/2, 144.
15 KD III/2, 145.
16 Vgl. KD III/2, 170.



48 Jürgen Boomgaarden

Raum gelassen, ohne einem solchen freilich letztgültigen und definitiven
Rang zuzugestehen.

Es stellt sich nun die Frage, inwieweit diese Personalität des Menschen der
Sünde unterworfen ist und ob sie durch die Heilstat Gottes neu wiederhergestellt

wird. Barth bestreitet nicht eine gewisse Neuheit des göttlichen Verhaltens

gegenüber dem Menschen in Christi Offenbarung, aber dieses neue
Verhalten ist eingebettet in eine Kontinuität des Menschlichen, die in ihrer Struktur

durch die Sünde nicht beeinträchtigt ist. Das Heilshandeln Gottes findet
im Rahmen bestimmter Verhältnisse des menschlichen Seins statt, «die zwar
alle durch die Sünde bestimmt, in ihrer Struktur aber durch diese nicht verändert

sind»17. Damit zieht sich die Geschöpflichkeit des Menschen strukturell
unbeeinträchtigt vom Sündenfall bis zur Vollendung des Menschen durch.
Barth hat sich damit bewusst von jenen - lutherischen - Theologen abgesetzt,
welche «die menschliche Natur zunächst möglichst tief herunter drücken,
um ihr dann das, was durch Gottes Gnade aus dem Menschen wird, um so
wirksamer gegenüberstellen zu können»18. Es ist deutlich, dass Barth das

geschöpfliche Verständnis des Menschen und damit den Ansatz für einen
natürlichen Personbegriff dadurch gewinnt, dass er menschliche Strukturen abstrahiert,

die von Sünde und Heilsgeschehen unberührt sein sollen.19 Es ist aber

zu fragen, ob damit die auch von Barth getroffene Aussage aufrechterhalten
werden kann, dass der Mensch als ganzer Sünder sei. Wie kann von einer
radikalen und totalen Verkehrung und Verderbnis des menschlichen Wesens

gesprochen werden,20 wenn sich doch eine noch radikalere Verderbnis des

17 KD III/2, 46 (Hervorhebung durch Barth). Die damit verbundene Gefahr einer Tren¬

nung von Schöpfung und Heilsgeschichte ist immer wieder gesehen worden. Sie wird
deutlich in Barths bekannter Aufnahme der Metapher von der Welt als theatrum glo-
riae Dei, bei der er scharf zwischen der kosmischen Bühne der Schöpfung und dem auf
ihr sich abspielenden Drama unterscheidet. «Wird das Theater lediglich zum <Hinter-
grund> und <Rahmen> für jenes Drama erklärt, dann droht die Geschichte - entgegen
Barths Intention - der Schöpfung zuletzt doch nur äußerlich zu bleiben» (Ch. Link:
Schöpfung [HST 7/1], Gütersloh 1991, 327).

18 KD m/2, 330.
19 Der Ansatzpunkt dafür ist freilich der Mensch Jesus selbst. Daher kann die Anthropologie

Barths «ihre Inhalte nur so gewinnen, daß sie die Weise, in der Jesus aufgrund
seiner Einheit mit dem Sohne Gottes in der Hingabe stellvertretenden Gehorsams das

menschliche Sein existiert, von seiner nicht durch die Sünde und durch Gottes
Überwindung der Sünde bedingten Gestalt unterscheidet» (K. Stock: Anthropologie der
Verheißung. Karl Barths Lehre vom Menschen als dogmatisches Problem, München
1980, 20f.). Diese Vorgehensweise ist der Ermittlung des Personalen in dem genannten

Artikel aus Mysterium salutis verwandt. Nur dass dort nicht wie bei Barth das

heilsgeschichtliche Sein bei Jesus ausgeklammert wird, sondern das sündige Sein beim
Menschen überhaupt, um «die Strukturierung des heilen Personseins und -Werdens
besser sehen» zu können (Schütz, Sarach: Der Mensch als Person [Anm. 8], 650).

20 KDIII/2,32.



Person aus Glauben oder schon als Geschöpf? 49

Menschen - nämlich in seiner Struktur - denken lässt, ja vielmehr gerade das

menschliche Wesen gänzlich unverderbt bleibt?21 Barth selbst formuliert den
sich hier ergebenden Widerspruch zwischen Wesen-Unwesen, Natur-Unnatur

des Menschen,22 aber dessen Transformierung in den Unterschied von
Struktur und <Inhalt> ist problematisch.

Eine andere Konzeption menschlicher Personalität hat Wolfhart Pannenberg

vorgelegt.23 Der Personbegriff wird grundsätzlich im aktualistischen Sinne

verstanden und ist am Selbstsein des Menschen orientiert.24 Das gegenwärtige

Selbstsein des Menschen besitzt personalen Charakter, greift aber darin
zugleich über den gegenwärtigen Augenblick hinaus, weil die Selbstbildung
des Menschen im jeweiligen Augenblick noch nicht abgeschlossen ist. Wenn
der Mensch nun seiner selbst in seinem personalen Charakter gegenwärtig
wird, dann hat er schon auf die Ganzheit seines lebensgeschichtlichen Selbstseins

vorweggegriffen und sie auf sich bezogen. Mit dem Personbegriff wird
der Prozess der Identitätsbildung beschrieben, wie er sich im jeweiligen
Augenblick des Menschen vollzieht. Diese Identität in ihrer Besonderheit bildet
sich im Gegenüber zu anderen Menschen. Hier zeigt sich eine ursprüngliche
Zusammengehörigkeit mit dem Anderen, aus der heraus erst der Mensch sein
individuelles Personsein bildet. Seine eigene Endlichkeit erschliesst sich durch
ein Bewusstsein von Unendlichkeit, das der Formung der eigenen Endlichkeit
immer schon vorausliegt. Pannenberg spricht von der «Unendlichkeit des

Lebensgefühls, das der Differenz von Subjekt und Objekt im Bewusstsein
vorausliegt und sie darum auch in jeder Lebenssituation übersteigt»25. Diese
Unterscheidung seiner selbst von der Mannigfaltigkeit der Welt besitzt darin eine
tiefere religiöse Fundierung, dass der Mensch «in der Wahrnehmung der An-
dersheit des Anderen teil [hat] an der Selbstunterscheidung des ewigen Sohnes

vom Vater, durch die er nicht nur mit dem Vater vereint, sondern auch Prinzip

alles geschöpflichen Daseins in seiner Besonderheit ist»26. Daher ist
Personalität letztlich dem Wirken des göttlichen Geistes im Menschen geschuldet.27
Aber Pannenberg hat mit seiner christlichen Begründung menschlicher Per-

21 Stock hat herausgearbeitet, dass Barth deshalb das Prädikat <neu> nicht erst dem durch
Christus erlösten Menschen zuschreibt; «<neu> ist vielmehr schon die dem geschöpflichen

Dasein des Menschen von Gott her zukommende Bestimmung für Gott»
(Stock: Anthropologie [Anm. 19], 42).

22 KD DI/2, 33.
23 Zum Vergleich zwischen Barth und Pannenberg in dieser Frage siehe F. LeRon

Shults: Constitutive Relationality in Anthropology and Trinity. The Shaping of the
Imago Dei in Barth and Pannenberg, NZSTh 39 (1997) 304-322.

24 W. Pannenberg: Anthropologie in theologischer Perspektive, Göttingen 1983, 233ff.;
ders.: Systematische Theologie 2, Göttingen 1991, 230f.

25 Pannenberg: Systematische Theologie 2 (Anm. 24), 225.
26 Pannenberg: Systematische Theologie 2 (Anm. 24), 226.
27 Pannenberg: Systematische Theologie 2 (Anm. 24), 227.



50 Jürgen Boomgaarden

sonalität diese zugleich für andere Wahrheitsansprüche offengehalten, weil
das Personsein jedes Menschen noch im Werden ist, solange er noch nicht die
Ganzheit seines Lebens durchschritten und erfasst hat. Weil aber in der
Unendlichkeit des Lebensgefühls jedem Menschen schon das unbestimmt
Unendliche im Bewusstsein präsent ist, kann es in der Reflexion zum Gedanken
des unendlich Einen erhoben und durch die geschichtliche Offenbarung Jesu
Christi als «Teilnahme am Sohnesverhältnis Jesu zum Vater» oder - in der
Sünde - als «Emanzipation von ihm»28 gedeutet werden.

Pannenberg hat somit wie Barth einem <natürlichen>, auf die Offenbarung
Christi nicht explizit Bezug nehmenden Personbegriff Raum gelassen, der
allerdings nicht in einer geschichtslosen Struktur wurzelt, sondern in einer
geschichtlich werdenden Interpretation des Menschen seinen Ort hat, die
wiederum in dem Christusereignis ihre Mitte besitzt.29 Die Vergeschichtlichung
des Personalitätsgedankens liegt darin begründet, dass der Mensch sich
überhaupt in der Geschichte auf dem Weg seiner Vollendung befindet und in
seinem Wesen nicht auf eine ursprüngliche Natürlichkeit zu fixieren ist. Auf diesen

Weg ist nicht nur der Glaubende, sondern jeder Mensch gesetzt.30 Diese
These muss eine Abschwächung des reformatorischen Gedankens über die
Totalität der Sünde nach sich ziehen, damit auch der nicht von der Offenbarung

Christi betroffene Mensch an dieser Entwicklung seiner selbst teilhaben
kann. Die Sünde konnte dem Menschen nicht die «Wahrnehmung der An-
dersheit des Anderen»31 und damit die Teilhabe an der Struktur der
Selbstunterscheidung des Sohnes vom Vater nehmen.

IV Das Problem von Abstraktheit und Konkretheit personaler Geschöpflichkeit

Mit dem anthropologischen Faktum der Wahrnehmung der Andersheit des

Anderen scheint auch bei Pannenberg eine sich durch die Geschichte
durchziehende natürlich-geschöpfliche Struktur gegeben zu sein, die in ihrer tiefe-

28 Pannenberg: Systematische Theologie 2 (Anm. 24), 229.
29 Christine Axt-Piscalar hat zu Recht betont, dass die anthropologischen Beschreibun¬

gen in Pannenbergs Theologie keinen Begründungszusammenhang, sondern lediglich
einen Verweiszusammenhang auf die Eschatologie hin bilden. «Diesem
Verweiszusammenhang kommt dabei die Funktion zu, die eschatologische Thematik nicht als

Fremdbestimmung gegenüber dem Menschsein des Menschen, vielmehr als plausibel
von diesem her erscheinen zu lassen.» (Ch. Axt-Piscalar: Die Eschatologie in ihrer
Funktion und Bedeutung für das Ganze der Systematischen Theologie Wolfhart
Pannenbergs, KuD 45 [1999] 130-142 [136]).

30 Vgl. Pannenbergs Diskussion des exegetischen Befundes in ders.: Systematische Theo¬

logie 2 (Anm. 24), 239.
31 Pannenberg: Systematische Theologie 2 (Anm. 24), 226.



Person aus Glauben oder schon als Geschöpf? 51

ren Bedeutung dem Menschen erst im geschichtlichen Fortschritt bewusst
werden kann.

Die Konzeptionen von Barth und Pannenberg stehen in der Gefahr, die

Geschöpflichkeit des Menschen auf eine Struktur depotenzieren zu müssen,
die aus dem Offenbarungsgeschehen abgeleitet wurde. Das kann auch gar
nicht anders sein, will man dem Offenbarungsgeschehen selbst seine gebührende

Bedeutung lassen. Hat man einmal die Schere zwischen einer besonderen

Personbegründung und -erkenntnis in der Christusoffenbarung und
einem davon abgeleiteten Verständnis allgemeiner geschöpflicher Personhaftig-
keit des Menschen geöffnet, kann sie trotz Verweis auf die Einheit im
Gottmenschen oder die Einheit im geschichtlichen Prozess nur schwer wieder
geschlossen werden. Die allgemeine Personhaftigkeit des Menschen bleibt
abstrakt, auch wenn es anders intendiert wird.

Barth führt sein Verständnis des menschlichen Geschöpfseins als
Zusammensein mit Gott in der Weise aus, dass «jeder Mensch als solcher der
Mitmenschjesu ist»32. Diese Aussage Barths bleibt abstrakt, solange der jeweilige
Mensch von dieser Botschaft nicht wirklich erreicht wird. Daran ändert auch

nichts, dass dieses göttliche Gegenüber des Menschen keine «in abstrakten
Begriffen zu beschreibende Gottheit»33 meint, sondern eben den konkreten
Menschen Jesus. Barth ist wohl im Recht, wenn er in der biblischen Botschaft
an den Menschen einen «ontologischen Unterton»34 vernommen hat, aber es

ist zu fragen, ob diese Ontologie des Menschen nicht konstitutiv mit ihrem
Anspruch an den Menschen verknüpft ist. Dass der Mensch sich in seiner Sünde

von Gott abgewandt hat, setzt das göttliche Gegenüber zum Menschen
sicher nicht ausser Kraft, lässt aber den Menschen nicht mehr Gott gegenüber
sein. Wo der Mensch hingegen diese Botschaft vernimmt, steht auch er Gott
gegenüber. Wenn man diesen in sich gegensätzlichen Sachverhalt zugunsten
eines Vorrangs des bestehen bleibenden göttlichen Gegenübers abzumildern
versucht, der die Abwendung des Menschen von Gott relativiert, wird
zwangsläufig auch das behauptete konkrete Gegenübersein Gottes zum
Menschen relativiert. Gott scheint jedem Menschen dann doch nicht konkret in
Jesus gegenüber zu stehen, sondern es handelt sich hierbei um die Struktur
bestimmter Verhältnisse des menschlichen Seins, die als geschöpfliches, von
Sünde und Gnade unberührtes Wesen des Menschen geltend gemacht
werden.35 Aber lebt der Mensch als Geschöpf nicht vor allem von der in der
Versöhnung und Erlösung dargebrachten Liebe Gottes, eben dem konkreten
Gegenübersein Gottes in Jesus? Dann muss aber die Geschöpflichkeit des

Menschen mehr bedeuten als nur eine unveränderliche Struktur des Men-

32 KD m/2,159.
33 KD III/2, 160.
34 KD III/2, 160.
35 KDIII/2,46.



52 Jürgen Boomgaarden

sehen und muss von der Sünde mitbetroffen sein.

Bei Pannenberg wird durch die Rede von der Bestimmung des Menschen

zur Gemeinschaft mit Gott> die auf jeden Menschen zutreffende Personalität
erläutert. Das besondere Verhältnis jedes Menschen zu Gott besteht «entweder

(wie Jesus) in Offenheit für die Gemeinschaft mit Gott, oder aber in
Verschlossenheit gegen diese seine Bestimmung»36. Der Mensch ist also wesentlich

durch seine Bestimmung zur Gemeinschaft Person und nicht etwa durch
eine wirkliche Gemeinschaft mit Gott. Offenheit und Verschlossenheit sind
dann nur relative Haltungen bezüglich seiner eigenen Bestimmung. Müsste
aber hier nicht vielmehr betont werden, dass der Christ (wie Jesus damals)
nicht nur in Offenheit für die Gemeinschaft mit Gott, sondern eben in
Gemeinschaft mit Gott lebt, so wie der Verschlossene eben keine Gemeinschaft
hat? Dieser meines Ermessens entscheidende Unterschied wird durch den Ansatz

bei der - zukünftigen - Bestimmung des Menschen nicht mehr ausreichend

sichtbar.
Sowohl Barth als auch Pannenberg versuchen, angeleitet durch die

Offenbarungserkenntnis in Jesus Christus, geschöpfliche Strukturen aus dem
sündigen Dasein des Menschen zu heben, an denen sich auch ein von der
Offenbarung absehender Personbegriff festmachen kann. Diese Vorgehensweise
muss zwangsläufig eine Relativierung der reformatorischen Aussagen zur
Sünde bzw. zum exklusiven Personsein des Menschen aus dem Glauben nach
sich ziehen.

Es muss problematisch erscheinen, zur Ermittlung eines <natürlichen>,
allgemeinmenschlichen Personbegriffs aus dem gegebenen Menschsein Strukturen

zu erheben und als geschöpflich gegeben zu erklären. Auch die
Offenbarungserkenntnis ermöglicht dies nicht. Der Grund dafür liegt in der wesenhaften

Konkretion der Gott-Mensch-Beziehung. Wenn das ursprünglich
intendierte Verhältnis zwischen Gott und Mensch in Liebe und Gemeinschaft
seinen Grund hat und diese Liebe und Gemeinschaft in der Sünde gebrochen
sind, dann bleibt nicht eine - geschöpfliche - Struktur von Liebe in Form
einer Bezogenheit oder einer Gemeinschaft übrig, sondern da ist die Beziehung
gebrochen und die Gemeinschaft zerstört. Diese Konsequenz wird m.E.
sowohl bei Pannenberg als auch Barth nicht im ausreichenden Masse gezogen.

Das tiefergehende Problem bei der Eruierung genuin geschöpflicher
Verhältnisse liegt wohl darin, dass Begriffe wie Liebe, Glaube und Gemeinschaft,
die das grundlegende Verhältnis zwischen Menschen und Gott beschreiben,
in einer eigentümlichen Weise <Ganzheitsbegriffe> darstellen, die zwar in
Abstufungen denkbar sind, aber darin stets ihren umfassenden Charakter wahren.

Man kann einen Menschen oder Gott nicht nur <ein bisschen> lieben,
sondern man liebt ihn oder liebt ihn nicht. Doch diese Liebe kann sich intensi-

36 Pannenberg: Systematische Theologie 2 (Anm. 24), 229 (mit Verweis auf H. Mühlen).



Person aus Glauben oder schon als Geschöpf? 53

vieren oder abschwächen. Deshalb kann eine blosse Beziehung zu Gott oder
eine Bestimmung zur Gemeinschaft nicht als geschöpfliche Grundlage für
eine wirkliche Liebesbeziehung oder ein Sein in Gemeinschaft im Heilsgeschehen

dienen, weil erst mit Liebe und Glaube sich eine wirkliche Beziehung
oder ein Sein in Gemeinschaft ergibt. Ebenso entziehen sich diese

Bestimmungen des Gott-Mensch-Verhältnisses einer Beschreibung im Sinne der
Unterscheidung von Struktur und Inhalt. Wo eine <strukturelle> Beziehung sich

zur Liebesbeziehung <ausfüllt> oder aus einer Bestimmung zur Gemeinschaft
wirkliche Gemeinschaft wird, ereignet sich etwas ganz Neues. Wo umgekehrt
die konkrete Liebe und der Glaube an den bestimmten Gott verloren gegangen

sind, da können dann auch Beziehung und Gemeinschaft nur ganz gebrochen

sein.
Damit ist nicht in Abrede gestellt, dass Gott alle Menschen zur Gemeinschaft

mit sich bestimmt hat und seine Beziehung zu jedem Menschen
weiterbesteht. Aber diese Wahrheit relativiert nicht oder begrenzt nicht die den ganzen

Menschen betreffende Sünde. Für den Personbegriff bedeutet das: Wenn
Gemeinschaft mit und Liebe bzw. Vertrauen zu Gott nach christlichem
Verständnis für den Menschen als Person entscheidend sind, dann ist aufgrund
deren ganzheitlichen Charakters ein exklusives christliches Personverständnis
unausweichlich. Der Weg, die Personalität des Menschen über die Eruierung
geschöpflicher, nicht durch die Sünde pervertierter Strukturen festzustellen,
ist nicht gangbar. Die Person des Menschen wird erst durch Rechtfertigung
und Glaube.

Aber wie kann dann noch das Gespräch mit dem philosophischen Bemühen

um den Personbegriff gelingen, will man sich nicht auf eine unfruchtbare
Behauptung exklusiver Offenbarungserkenntnis zurückziehen? In den
folgenden Überlegungen soll versucht werden, jene reformatorischen Aussagen
zum exklusiven Personsein im Glauben zugleich mit einem allgemeinen,
nicht allein christlich gebundenen Personverständnis in Beziehung zu setzen.

V. Zusammenhang und Differenz von neuzeitlichem und
christlichem Personbegriff

Zuerst ist auf das geschichtliche Gewordensein des Persongedankens
zurückzukommen. Nicht jeder Mensch ist immer schon als Person anerkannt worden;

erst in der modernen bürgerlichen Gesellschaft kommt jedem Menschen
der Personstatus zu - im Unterschied etwa zum historischen römischen
Recht, wo die Person noch einen besonderen Stand bezeichnete.37 Keiner hat
das in seiner Bedeutung klarer gesehen als Hegel: «Es gehört zur Bildung, dem

37 Die schwierige Frage nach dem Embryonenstatus soll hier ausgeklammert bleiben.



54 Jürgen Boomgaarden

Denken als Bewusstsein des Einzelnen in Form der Allgemeinheit, dass Ich als

allgemeine Person aufgefasst werde, worin Alle identisch sind. Der Mensch gilt
so, weil er Mensch ist, nicht weil er Jude, Katholik, Protestant, Deutscher,
Italiener usf. ist. Dies Bewusstsein, dem der Gedanke gilt, ist von unendlicher
Wichtigkeit»38. Dass der moderne Mensch sich als Person versteht, ist in der
bürgerlichen Gesellschaft nichts Ausserliches, das der Mensch erst einmal an
sich feststellen muss, sondern in seinem Ich-Bewusstsein ist er zugleich
allgemeine Person. Sein Personsein ist unhintergehbar wie sein Ich-Bewusstsein.39
Damit ist zugleich der Einwand abgewiesen, es ginge bei Hegel nur um eine

geschichtliche Form des Personbegriffs, nicht um jenes zeitlos allgemeingültige
Personsein, um das sich in jener Suche nach geschöpflichen Strukturen

gemüht wird. Jene angebliche geschöpfliche Struktur wird nur der Spiegel dessen

sein können, als was sich der bürgerliche Mensch von sich aus schon
versteht.

Wenn etwa die Freiheit des Menschen oder die Wahrnehmung der An-
dersheit des Anderen als geschöpfliche Konstanten herausgestellt werden,
dann sind dies die Merkmale des bürgerlichen Personverständnisses. Der
Mensch in der bürgerlichen Gesellschaft ist als Einzelner zugleich eine Gestalt
des allgemeinen Bewusstseins, das sich durch die Einzelnen selbst bestimmt.
Die Besonderheit jedes Menschen besteht nicht in einem unvermittelten,
zusammenhanglosen äusserlichen Anderssein, sondern sie hat durch die
Vernunft in der unendlich für sich seienden, freien Subjektivität jedes Menschen
eine allgemeine Gestalt erlangt. Mit dem unendlichen Fürsichsein des
Menschen ist seine Freiheit, «dies Würdigste und Heiligste im Menschen»40,
beschrieben. Als allgemeiner freier Wille ist die Freiheit jedes Menschen
zugleich in einem Gleichheitsverhältnis zu Anderen bestimmt. Äussere

Ungleichheit kann die durch die allgemeine Vernunft hervorgebrachte Gleichheit

nicht mehr stören, und der Mensch erkennt in dem Anderen einen
wesenhaft Seinesgleichen, der aber durch das jedem zugehörende freiheitliche
Fürsichsein zugleich der wesenhaft Andere ist. Personale Merkmale wie Freiheit

und Intersubjektivität sind in ihrer allgemein-menschlichen Bedeutung

38 G.W.F. Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, Werke Bd. 7, hg.v. E. Mol¬
denhauer u. K.M. Michel, Frankfurt a.M. 1986, § 209, 360f. Zum Personbegriff
Hegels, dem in seiner spekulativen Begründung hier allerdings nicht gefolgt wird, vgl.
G. Mohr: Der Begriff der Person bei Kant, Fichte und Hegel, in: D. Sturma (Hg.),
Person. Philosophiegeschichte - Theoretische Philosophie - Praktische Philosophie,
Paderborn 2001, 131-137. Zum Personverständnis in der Rechtsphilosophie siehe

auch D. Klesczewski: Die Rolle der Strafe in Hegels Theorie der bürgerlichen Gesellschaft

(Hamburger Rechtsstudien 81), Berlin 1991.
39 Für Hegel ist Selbstbewusstsein notwendig im personalen Sinne zu denken; vgl. L.

Siep: Personbegriff und praktische Philosophie bei Locke, Kant und Hegel, in: ders.:
Praktische Philosophie im Deutschen Idealismus, Frankfurt a.M. 1992, 98f.

40 Hegel: Philosophie des Rechts (Anm. 38), § 215, 368.



Person aus Glauben oder schon als Geschöpf? 55

Errungenschaften der modernen bürgerlichen Gesellschaft. Der alternative
Rekurs auf einen urgeschöpflichen Zustand des Menschen, ein natürliches
Personsein muss der Hegeischen Kritik verfallen. Die freie Persönlichkeit ist
das Gegenteil der Naturbestimmung.41 Eine unverderbte Natur, eine

geschöpfliche Struktur des Menschen lässt sich nicht von dem konkreten
Menschen abstrahieren. Auch der Mensch Jesus bietet dazu keinen Anhaltspunkt.
Wie das mit ihm gebrachte neue Menschsein von einem gleichgebliebenen
geschöpflichen Menschsein an ihm unterschieden werden soll, ist nicht einsichtig.

Das neue Menschsein umfasst den ganzen Menschen und sitzt nicht einer
geschichtslosen geschöpflichen Struktur auf.

Aber es stellt sich die Frage, ob das mit Jesus Christus offenbarte neue
Menschsein im bürgerlichen Personverständnis seiner Erfüllung nahe

kommt. Ist die Aussage, dass der Mensch so gilt, weil er Mensch und nicht
weil er Jude, Katholik, Protestant, Deutscher oder Italiener ist, nicht die
Fortschreibung des paulinischen Gedankens, dass hier weder Jude noch Grieche,
weder Knecht noch Freier, weder Mann noch Frau, sondern alle einer in
Christus Jesus sind (Gal 3,28)? Es ist nicht zu bestreiten, dass das bürgerliche
Personverständnis von der christlichen Anthropologie massgeblich mitgeprägt

wurde. Hegel hat zu Recht für das Prinzip der selbständigen, in sich
unendlichen Persönlichkeit des Einzelnen zwei Wurzeln benannt. Es ist «innerlich

in der christlichen Religion und äußerlich, daher mit der abstrakten
Allgemeinheit verknüpft, in der römischen Welt aufgegangen»42. Dass der
Mensch in seinem Menschsein durch äusserliche Gegebenheiten weder
beeinträchtigt noch höhergestellt werden kann, ist ein wahrhaft christlicher
Gedanke und verpflichtet den Christen auf die bürgerliche Rechtsordnung und
das dieser zugrundeliegende Personverständnis.

Aber die Begründung dieser Gleichheit im bürgerlichen Personverständnis

weicht entscheidend von der paulinischen ab. Im modernen allgemeinen
Personverständnis hat sich aufgrund des neuzeitlichen Bildungsprozesses das

Bewusstsein des Einzelnen so in die Form der Allgemeinheit gewandelt, «daß

Ich als allgemeine Person aufgefasst werde, worin Alle identisch sind»43. Im
genuin christlichen Verständnis ist es nicht die Entwicklung der Vernunft,
sondern die Offenbarung der Liebe Gottes, die nicht mich, sondern Christus zu

41 Vgl. dazu Hegels Auseinandersetzung mit dem Naturrechtsbegriff in: Enzyklopädie
1817 (G.W.F. Hegel, Gesammelte Werke 13), Hamburg 2000, § 415, 228.

42 Hegel: Philosophie des Rechts (Anm. 38), § 185, 342. Hegel selbst hat die christliche
Wurzel des modernen Personbegriffs wesentlich im Freiheitsgedanken gesehen, der
dem im folgenden herausgestellten Gleichheitsgedanken freilich verbunden ist. «Es ist
wohl an die anderthalbtausend Jahre, dass die Freiheit der Person durch das Christentum

zu erblühen angefangen hat und unter einem übrigens kleinen Teile des

Menschengeschlechts allgemeines Prinzip geworden ist» (a.a.O. § 62, 133).
43 Hegel: Philosophie des Rechts (Anm. 38), § 209, 360.



56 Jürgen Boomgaarden

einer allgemeinen Person macht, in der alle identisch sind. Die Menschen bleiben

nicht für sich; indem sie sich Christus hingeben, der sich für sie hingegeben

hat, geben sie sich zugleich einander hin. Die bürgerliche Auffassung
des Ich als allgemeine Person bedeutet hingegen zugleich die Auffassung jedes
Menschen als ein Fürsichsein, bei dem jeder sich Zweck ist, «alles andere ist
ihm nichts»44. Jeder ist sich selbst der Nächste und der Andere Mittel zum
Zweck. Um seinen selbstbezogenen Zweck jedoch zu erreichen, bedarf der
Mensch des Anderen, so dass sich ein «System allseitiger Abhängigkeit»
ausbildet. Damit befördert das bürgerliche Personverständnis einerseits die
sündhafte Selbstbezogenheit des Menschen, aber andererseits vermag es sie in
ihren Folgen zu minimieren.

Hegel hat freilich selbst den <lieblosen> Charakter der bürgerlichen Gesellschaft

gesehen und das Wesen der Liebe im Rahmen der Familie im Sinne
einer Empfindung verortet, der die Vernunft noch abgeht. Zur wahrhaften Liebe

als «dem ungeheuersten Widerspruch, den der Verstand nicht lösen kann»,
gehört es dann, «dass ich keine selbständige Person für mich sein will und
ich mich in einer anderen Person gewinne, dass ich in ihr gelte, was sie
wiederum in mir erreicht»45. Dass die bürgerliche Gesellschaft in ihrer Vernunftgestalt

sich zu dieser Liebe untereinander fortentwickle, wird wohl nach den

Ereignissen im letzten Jahrhundert keiner ernsthaft behaupten wollen. Aber
Hegel hat mit seiner Interpretation des Liebesbegriffs ein Geschehen beschrieben,

das nach christlichem Verständnis der Mensch in der Begegnung mit
Christus erfährt. Hier findet der Mensch zu seinem wirklichen und wesenhaften

Menschsein, das mit dem Begriff der Person bezeichnet zu werden
verdient.

Zugleich ist aber zu sehen, wie im Gleichheitsgedanken das allgemein-moderne

Personverständnis Anteil an dem christlichen hat. Gerade in seiner
Selbstbezogenheit, welche Kennzeichen der Sünde ist und in der bürgerlichen
Gesellschaft im Unterschied zur vorangegangenen Zeit nur in neuer Gestalt
auftritt, muss der moderne bürgerliche Mensch über alle Unterschiede
hinweg den anderen Selbstbezogenen als ihm Gleichen achten. Damit ist das
exklusiv christliche Personverständnis, wie es durch Rechtfertigung und Glaube
begründet ist, dem allgemeinen bürgerlichen Personverständnis unauflöslich
verbunden, weil in diesem etwas zur Anschauung kommt, was jenem selbst

eigen und aus ihm entwachsen ist. Zugleich ist das christliche Personverständnis

von dem allgemein modernen unterschieden, weil in ihm der Mensch
nicht durch das der allgemeinen Vernunft geschuldete Fürsichsein seine Freiheit

hat, sondern durch die gläubige Hingabe an die Christusperson.46 Hier in

44 Hegel: Philosophie des Rechts (Anm. 38), § 182, 339.
45 Hegel: Philosophie des Rechts (Anm. 38), § 158, 308.
46 Gegenüber dem hier vorgetragenen Verständnis von Verbundenheit und Differenz

zwischen allgemein-modernem und christlichem Personverständnis betont M. Welker



Person aus Glauben oder schon als Geschöpf? 57

der Verkündigung und Annahme dieser Botschaft und nicht in einem dem
Heilsgeschehen in Christus schon vorgängig bestehenden oder erst geschichtlich

sich entwickelnden Sein des Menschen hat der Gedanke der Geschöpf-
lichkeit des Menschen seinen Ort.47 Die in der Sünde verlorengegangene Ge-

schöpflichkeit wird durch Christus dem an ihn Glaubenden in neuer Weise
zugeeignet.48

So ergreift das christliche Personverständnis von seiner exklusiven
Begründung im Heilsgeschehen Christi aus Partei im neuzeitlichen Ringen um
das allgemeine Personverständnis, ohne das geschichtlich gewachsene
Verständnis der Person durch den Geschöpfgedanken in einer geschichtslosen
oder erst durch die Geschichte sich zeigenden Ontologie des Menschen tiefer
zu gründen. Es bewahrt so seine Exklusivität, um dann um so dezidierter auf
das relative Recht anderer Personkonzeptionen hinzuweisen.

Abstract

The article deals with the foundation of human personality in Protestant theology. Starting

from Luther's understanding that personality is founded in faith, the article critically
examines the attempts of Karl Barth and Wolfhart Pannenberg, who base the concept of
the person on man as being part of (the general) creation.

The attempts either to justify a created structure that runs through all time or to
demonstrate a personal creation that only shows itself in history are difficult to reconcile
with the idea of the complete sinfulness of men. It also becomes clear that a theological
concept of the person remains abstract as long as it does not also refer to faith. How then
is a dialogue of a Lutheran shaped anthropology with other interpretations of the person
possible? With the interpretation of the person in Hegel's philosophy of law it will be

shown how the Christian understanding of the person can subtly differentiated comment
on the modern concept of the person.

Jürgen Boomgaarden, Koblenz-Landau

vor allem die Gegensätzlichkeit zwischen beiden (Die autonome Person der europäischen

Moderne und die Konstitution der Person aus Glauben, in: M. Roth: Glauben -
Lieben - Hoffen, FS Konrad Stock, Münster u.a. 2001, 108-119).

47 Ebenfalls im Unterschied zum hier Dargelegten vertritt E. Herms die These, dass in
der Soteriologie «nicht die Schaffung des menschlichen Personseins beschrieben werden

[kann], sondern nur die Offenbarung der Treue des Schöpfers» gegenüber dem an
ihm schuldig gewordenen Geschöpf (E. Herms: Zur Systematik des Personbegriffs in
reformatorischer Tradition, NZSTh 50 [2007] 377-413, 402).

48 Wie im Glauben nun auch die Geschöpflichkeit des Menschen in seiner gänzlichen
Sündhaftigkeit ausgesagt werden kann, hat D. Bonhoeffer in seinem systematischen
Grundriss von <Akt und Sein> dargelegt. Siehe dazu mein Buch: Das Verständnis der
Wirklichkeit. Dietrich Bonhoeffers systematische Theologie und ihr philosophischer
Hintergrund in <Akt und Sein>, Gütersloh 1999, 516-526.


	Person aus Glauben oder schon als Geschöpf? : Ein Grundproblem der evangelischen Anthropologie

