Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 1

Artikel: Kein "blindes und undeutliches Wort" : die prazise Unschéarfe der
Kirchenmetaphern am Beispiel corpus Christi

Autor: Theissen, Henning

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877630

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kein «blindes und undeutliches Wort»

Die prizise Unschirfe der Kirchenmetaphern am
Beispiel corpus Christi®

L. Grundlegung

Martin Luther hat in seiner Schrift «Von den Konziliis und Kirchen» (1539)
beredte Klage tiber das «blinde, undeutliche Wort Kirche» gefithrt.! In der Tat
kennt die reformatorische Theologie keine eindeutige Definition des Begriffs
Kirche. Selbst eine so wichtige Formel wie CA 7: est autem ecclesia congregatio
sanctorum, in qua evangelium pure docetur et recte administrantur sacramenta
kann keinen definitorischen Status beanspruchen, da hier der Kirchenbegriff
mit dem Terminus congregatio sanctorum (anstelle des aus dem Glaubensbe-
kenntnis geliufigen communio sanctorum) das bereits vorgegebene gottes-
dienstliche Geschehen nicht etwa definiert, sondern rein theologisch be-
schreibt und so, u.U. auch gegen den Augenschein, als Kirche kenntlich
macht. Kaum anders liegen die Dinge bei der Formel «Gemeinde von Brii-
dern», mit der die dritte These der Barmer Theologischen Erklirung (1934)
die Kirche bezeichnet. Barmen IIIl wurde in der zweiten Hilfte des 20. Jh. als
«evangelische Definition der Kirche» gefeiert,? da hier zum inneren Gehalt
der Kirche die unverzichtbare dussere Gestalt als geschwisterliche Gemeinde
hinzutritt. So ist Barmen III vom scheidenden EKD-Ratsvorsitzenden Wolf-
gang Huber als die «Achse» der Barmer Theologischen Erklirung bezeichnet
worden, die der Kirche zugleich mit ihrer theologischen Stiftung auch ihre
rechtliche Verfassung verleiht,’ so dass man die Kirche mit den Begriffen die-
ser These geradezu definieren konnte als die Ubereinstimmung von «Bot-
schaft» und «Ordnungy. Jedoch gebraucht Barmen III den Begriff der Uber-
einstimmung nicht, der so gut zu einer {érmlichen Definition im Sinne der
adaequatio intellectus et rei passen wiirde, sondern spricht davon, dass die Kir-
che mit Botschaft und Ordnung Jesus Christus als das eine Wort Gottes be-

* Neufassung eines Vortrags vom 16.6.2006 bei der Studienreise, die die ACK Bonn
zum Thema «Christliches Zeugnis in Vergangenheit und Gegenwart» nach Oxford
unternommen hat.

I WA 50, 625,5 (Schreibweise modernisiert).

2 K. Scholder: Die Bedeutung des Barmer Bekenntnisses fiir die evangelische Theologie
und Kirche, EvTh 27 (1967) 435-461 (442).

3 W. Huber: Folgen christlicher Freiheit. Ethik und Theorie der Kirche im Horizont
der Barmer Theologischen Erklirung (NBST 4), Neukirchen-Vluyn 1983, 28; vgl. 154
zu Stiftung und Verfassung.

ThZ 1/65 (2009) S. 22-42



Kein «blindes und undeutliches Wort» 23

zeugt. Zeuge im theologischen Sinne ist ja, wer als unbeteiligter Beobachter ei-
ner vorgefundenen Wirklichkeit so sehr von dieser in Anspruch genommen
wird, dass er fortan mit seiner ganzen Existenz fiir ihre Wahrheit einsteht;
darauf diirfte auch Barmen III zielen. Man kann hier an Karl Holls These er-
innern, dass der Mirtyrer im theologischen Sinne, also der Blutzeuge,
urspriinglich der mehr oder weniger zufillige Augenzeuge des auferstandenen
Christus ist.* In die theologische Kategorie des Zeugnisses fliessen also zwei
Zeugenbegriffe ein, und schon das zeigt, dass die ekklesiologische Rezeption
der Zeugniskategorie in Barmen III alles andere als eine eindeutige Definition
des Begriffs Kirche im Sinn hat. Vielmehr wird hier wie auch in CA 7 eine
bereits vorgefundene Wirklichkeit in theologischer Beschreibung als kirchli-
cher Lebensvollzug kenntlich gemacht. Die Rede vom Zeugnis gibt damit in
begrifflicher - nicht definitorischer! — Sprache wieder, was die Bibel meint,
wenn sie die Kirche den Leib Christi nennt und damit metaphorisch aus-
driickt, dass das Sein in Christus den Angehorigen der Gemeinde wort-
wortlich auf den Leib riickt. Man kann sagen, dass Barmen III von der Kirche
ein leibhaftiges Zeugnis und damit die Kirche in ihrer Ganzheit fordert. Bar-
men IIT ist also tatsachlich ein Meilenstein im evangelischen Kirchenverstind-
nis — aber nicht als Definition der Kirche, sondern weil diese These die bibli-
sche Pradikation der Kirche als Leib Christi so erschliesst, dass begriffliche,
wortwortliche und metaphorische Rede sich in praziser Unscharfe zu einer
Einheit zusammenschliessen.

II. Drei exemplarische Kontexte der ekklesiologischen Pradikation corpus Christ:

Versucht man die Verwendung der ekklesiologischen Pridikation Leib Chri-
sti zu iiberblicken, so fillt in der Tat vorrangig ihre Unschirfe auf. Dass die
Kirche der Leib Christi genannt wird, ldsst sich einerseits im Anschluss an die
einschligigen Verwendungen bei Paulus (I Kor 12; R6m 12) fiir ein egalitires,
demokratisches oder basisgemeindliches Kirchenverstindnis in Anspruch
nehmen, in dem die Angehorigen der Kirche miteinander und aufeinander
wirken als die Glieder eines und desselben Leibes, so dass die Kirche buchstib-
lich der Leib Christi ist. Auf der anderen Seite kann dasselbe Anschauungsfeld
eines gegliederten Organismus im iibertragenen Sinne auf das Verhiltnis der
Kirche zu Christus bezogen werden, die ihm zugeordnet ist wie der Leib dem
Haupt des Leibes. In diesem Falle stiitzt die Metapher des Leibes, eben weil
sie im Ubertragenen und nicht im buchstiblichen Sinne aufgefasst wird, ein
hierarchisches Verstindnis der Kirche, wofiir klassische Belegstellen aus den

* K. Holl: Der urspriingliche Sinn des Namens Mirtyrer [1916], in: ders.: Der Osten
(Gesammelte Aufsitze zur Kirchengeschichte II), Tiibingen 1928, 103-109.



24 Henning Theiflen

Deuteropaulinen in Anschlag gebracht werden konnen. Es ist methodisch
keine ganz einfache Aufgabe, in dieser Gemengelage einigermassen klares
Licht zu verbreiten. Manch nahe liegende Ansitze helfen hier zunichst nicht
weiter: 1. Als biblisch konnen sich offenbar beide Seiten dieser Alternative
verstehen, da Paulus einerseits und die Deuteropaulinen andererseits beide
Konzepte in hinreichender Weise abstiitzen. 2. Es ist auch miissig, eine kon-
fessionelle Zuordnung zu versuchen, indem man etwa das erste Verstindnis als
Inbegriff der protestantischen Auffassung vom Priestertum aller Gliubigen
versteht und das zweite mit dem von Augustin stammenden und besonders
im roémischen Katholizismus wirkenden Konzept des ekklesialen Leibes
Christi als totus Christus aus Haupt und Gliedern verbindet. Dieser Versuch
scheitert daran, dass die katholische Ekklesiologie in ithren beiden wichtigsten
neueren Dokumenten, der Enzyklika Mystici corporis Christi von Pius XII.
(1943) und der dogmatischen Kirchenkonstitution Lumen Gentium des II. Va-
ticanums (1964), selbst einen Richtungswechsel im Verstindnis der ekklesio-
logischen Leibmetapher innerhalb des Katholizismus markiert.” 3. Gegen-
Uiber diesen beiden Ansitzen ist es erfolgversprechender, hermeneutisch an das
Problem heranzugehen und bei der Beobachtung anzusetzen, dass in dem ei-
nen Fall die Pradikation Leib Christi buchstiblich verstanden wird, in dem
anderen hingegen im {ibertragenen Sinne: Dort ist die Kirche der Leib Christi,
so dass Christus keine Hinde hat als die seiner Gliubigen, wihrend hier die
Kirche nicht Christi Leib ist, sondern sich zu ihm wverbilt wie sein Leib, so
dass Christus ihr Haupt ist, die Kirche aber Christi Glieder. Freilich weist
wiederum insbesondere der katholische Diskurs darauf hin, dass auch so kei-
ne eindeutige Zuordnung zu erreichen ist, weil gerade das buchstabliche Ver-
standnis der Leibpridikation dazu tendiert, den Vorrang Christi gegeniiber
seiner Kirche auf die Kirche zu #bertragen und so mit dem {ibertragenen Sinn
der Leibpridikation zu verschwimmen.® Dennoch ist dieser Ansatz hilfreich,
weil er zeigt, dass hinter der Unschirfe der ekklesiologischen Leibpridikation
ein ungeklirtes Verhiltnis von buchstiblicher und iibertragener Rede steht,
das die ganze Begriffsgeschichte durchzieht. Wiederum ist es die katholische
Forschung gewesen, die diesen Sachverhalt ans Licht gebracht hat, nament-
lich Henri de Lubac, der in seinem Buch Corpus mysticum (1949) nachwies,
dass der Terminus corpus Christz im 12. Jh. eine Vertauschung von buchstib-
lichem und tbertragenem Sinn erfihrt: Nannte man zuvor die Hostie im
Abendmahl das corpus Christi mysticum, so wird ab dieser Zeit die reale leib-

5 Vgl. P. Hiinermann: Theologischer Kommentar zur dogmatischen Konstitution tiber
die Kirche Lumen Gentium, in: HThK Vat. II, Bd. 2, Freiburg 22006, 263-582 (2791.),
zum geschichtlichen Kontext von Lumen Gentium.

¢ Das ist der wesentliche Kritikpunkt, den H. Merklein: Entstehung und Gehalt des
paulinischen Leib-Christi-Gedankens [1985], in: ders.: Studien zu Jesus und Paulus [I]
(WUNT 43), Tiibingen 1987, 319-344 (342f.), geltend macht.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 25

liche Gegenwart Christi in den Abendmahlselementen mit dem Begriff des
corpus verum ausgedriickt, wihrend die Kirche jetzt als mystischer Leib Chri-
sti bezeichnet wird.”

Diese Ansitze nun lassen sich fiir die gegenwiirtige Erorterung der ekkle-
siologischen Leibpridikation methodisch in einer Weise fruchtbar machen,
die m.W. bislang eher selten, grundsitzlich jedoch bei dem katholischen Dog-
matiker Jiirgen Werbick, zur Geltung gekommen ist.® Zeigt nimlich der Ter-
minus corpus Christi bereits in seiner Begriffsgeschichte ein erhebliches Chan-
gieren zwischen buchstiblichem und iibertragenem Sinn, dann liegt es nahe,
iberhaupt von einer Hermeneutik auszugehen, die keinen Gegensatz zwi-
schen ist-Sitzen und {ibertragenen (metaphorischen) Sitzen aufrichtet.
Grundlegender Referenztext fiir eine solche Hermeneutik miisste die (bei
Werbick freilich nicht behandelte) Schrift Luthers «Vom Abendmahl Christi.
Bekenntnis» (1528) sein, deren Exkurs de predicatione identica ausgehend von
den Abendmahlsworten dafiir eintritt, ist-Sitze nicht als Identititspridikatio-
nen, also einstellige Relationen zu verstehen, sondern als mehr- oder vielstel-
liges Gefiige, in dem verschiedene hermeneutische Stellen eine «zu samen fu-
gung» zu einem neuen Wort erfahren.” Luthers prominenteste Beispiele sind
die Neologismen «leibsbrod» und «Blutswein»'°, die aussagen, dass in der Pri-
dikation der Abendmahlselemente als Leib und Blut Christi die das Mahl fei-
ernde kirchliche Gemeinschaft in die Situation der Gemeinschaft mit dem Ge-
kreuzigten versetzt und so die vorfindliche Wirklichkeit der Kirche im Zei-
chen des Kreuzes neu gedeutet wird.!! Offensichtlich wiren also in dem Satz
«Das ist mein Leib» sehr viel mehr Faktoren zu beriicksichtigen als nur die
Identifikation der beiden Stellen links und rechts von dem wie ein Gleich-
heitszeichen gelesenen «ist», nimlich mindestens auch die Situation der
Adressaten des Satzes (also der Gemeinde im Vollzug des Mahles) und die Art
und Weise, wie der Satz an dieser Situation sprachlich handelt (Deutung der
Gemeindesituation im Zeichen des Kreuzes, Versetztwerden der Abend-

7 H. de Lubac: Corpus mysticum. Kirche und Eucharistie im Mittelalter. Eine histori-
sche Studie [1949], iib.v. H.U. v. Balthasar, Einsiedeln 21995, zusammenfassend 314-
321.

8 J. Werbick: Kirche. Ein ekklesiologischer Entwurf fiir Studium und Praxis, Freiburg
1994, 38-45, insbesondere 38-41, zu einer ekklesiologischen Hermeneutik im
Anschluss an die neuere Metapherntheorie sowie 277-315, insbesondere 292-297, zur
Leibpridikation.

? WA 26, 443,31. In dieselbe Richtung weist Luthers spite Bemerkung, dass im Glau-
ben «alle Vokabeln eine neue Bedeutung in Christus annehmen» (lat. Text WA 39/11,
94,171).

10 WA 26, 445,11.

11" Vgl. Luthers Deutung der Abendmahlsworte vom Brechen des Leibes und Vergiessen
des Blutes auf (auch) die Situation der das Mahl feiernden Gemeinschaft: WA 26,
470,24-28; 472,13-31.



26 Henning Theiflen

mahlsgemeinschaft in die Gemeinschaft des Gekreuzigten). Sie alle geh6ren in
die ist-Pridikation hinein. Es geht bei dieser hermeneutischen Grundlegung
also um die Verwendungszusammenhdnge theologischer Sprache.

Mein Interesse gilt im Folgenden freilich nicht der Grundlegung!'?, son-
dern einer Anwendungsfrage, nimlich dem Sprachgewinn, den die ekklesio-
logische Pridikation corpus Christi dem evangelischen Kirchenverstiandnis er-
schliesst. Ich diskutiere daher einige zentrale Verwendungszusammenhinge
des Terminus und lege den Akzent auf die - zunichst disparat scheinenden -
kirchlichen Lebensiusserungen, die mit den einzelnen Verwendungen assozi-
iert sind. (Die theologische Herleitung erscheint demgegeniiber in Petit-
druck.) Die abschliessende Auswertung miinzt diesen Sprachgewinn zu einer
These tiber das fundamentalekklesiologische Verhiltnis von Wort und Zei-
chen aus.

I1.1. Kirche als Leib

Die ekklesiologische Pridikation corpus Christi ist die lateinische Uberset-
zung der biblischen Rede vom o@ua Xpiotod, also vom Leib Christi. Bezeich-
net man die Kirche als Leib, so spricht man sie, wie bereits die Erwartung ei-
nes leibhaftigen Zeugnisses in Barmen III zeigte, in der Ginze ihrer Existenz
an. Das weckt die Frage, ob das ganze, leibhaftige Zeugnis auch, zumindest
der Bereitschaft nach, das Blutzeugnis, also das Martyrium einschliesst. Das
Blut ist ja in der biblischen Sprache so gut wie der Leib Ausdruck der Ganz-
heit des Lebens, und es lige nahe, dass ein Zeugnis, das die Kirche mit ihrem
ganzen Leben ablegt, dieses Leben auch in seiner ganzen Ausdehnung bis zum
Tode umschliesst. Freilich ist dieses extensive Verstindnis von Ganzheit als
raumzeitlich abgeschlossener Ausdehnung nicht das einzig mogliche. Wenn
die Bibel das Blut als Sitz des Lebens bezeichnet (Gen 9,4), dann steht ein eher
intensiver, werthafter Sinn von Ganzheit vor Augen: Zwar ist das Blut bei ex-
tensiver Betrachtung nicht das ganze Leben, sondern nur ein Lebensbestand-
teil, aber eben der, der dem Leben Bestand gibt.

Besonders komplex liegen die Dinge beim Thema Abendmabhl, in dem die
Sinnfiille der ekklesiologischen Leibpridikation kulminiert. Im Abendmahl
wird die Kirche als Leib Christi konstituiert, indem sie Christus in Leib und
Blut emptingt. Beide Teilsitze haben ganzheitlichen Sinn, doch ist in dem er-
sten von der Ganzheit der Kirche als Leib Christi, im zweiten hingegen von
der Ganzheit Christi in Leib und Blut die Rede.

Die idealtypische Unterscheidung von extensiver und intensiver Ganzheit hilft hier nicht
weiter. Zwar weist die Kirche vorrangig eine Ganzheit intensiven Typs auf, indem sie im

12 Vel. hierfiir v.a. J. Ringleben: Luther zur Metapher, ZThK 94 (1997) 336-369;
T. Wabel: Sprache als Grenze in Luthers theologischer Hermeneutik und Wittgen-
steins Sprachphilosophie (TBT 92), Berlin/New York 1998.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 27

Abendmahl, ihnlich wie der Leib im Blut, das empfangt, was threm Leben Bestand gibt.
Diesen intensiven, d.h. wortlich: nach innen gerichteten Sinn bringt der Heidelberger Ka-
techismus gut zum Ausdruck, wenn er sagt (Frage 80), dass die Glaubigen im Abendmahl
durch den Heiligen Geist Christus «eingeleibt» werden - wie auch umgekehrt die War-
nung: «Die Unbuffertigen aber und Heuchler essen und trinken sich selbst das Gericht»
(Frage 81)" deutlich macht, dass es bei der im Abendmahl geschehenden Konstituierung
der Kirche als Leib Christi «ums Ganze» (offensichtlich im intensiven Sinne) geht. Aber
ebenso deutlich muss es dann auch eine extensive Grosse (eben den Leib Christi) geben, die
dabei konstituiert wird.

Ein dhnliches Problem stellt sich bei der Ganzheit Christi. Was die Kirche im Abend-
mahl empfingt, ist der ganze Christus. Anders als im Fall der Kirche ist die Ganzheit Chri-
sti jedoch nicht schon mit dem Leib gegeben, sondern erst dann, wenn Leib und Blut,
wenn also Christus unter beiderlei Gestalt gegeben wird. Dass im Zusammenhang des
Abendmahls Christus erst mit Leib #nd Blut als ganz angesehen wird, kann man kaum an-
ders als extensiv verstehen. So betrachtet, muss das Blut gegeniiber dem Leib einen Unter-
schied ausmachen. Allein, diese Betrachtungsweise ist eben nicht die gew6hnliche. Man ist
gewohnt, Leib und Blut Christi unter der semantischen Fragestellung nach der Bedeutung
der Abendmahlselemente zu betrachten, und dann bezeichnen beide Christus selbst in sei-
ner Selbsthingabe. Fragt man hingegen hermeneutisch, in welchen Verwendungszusam-
menhingen doch eine Unterscheidung von Leib und Blut Christi vorkommt, dann st3sst
man auf die (bisweilen schon vor-) reformatorische Forderung, auch den sog. Laien beim
Abendmahl den Kelch zu reichen. Luther akzeptiert in den Schmalkaldischen Artikeln,
dass mit dem Kelch keine andere Sache gereicht werde als mit dem Brot!*, m.a.W. die For-
derung des Laienkelchs beansprucht keine eigene Semantik fiir das Blut im Gegeniiber zum
Leib Christi, wohl aber eine spezifische Pragmatik: Indem nimlich auch die nichtgeweih-
ten Gliubigen den ganzen Christus in Leib und Blut empfangen, bringt das Abendmahl
zum Ausdruck, dass hier das allen kirchlichen Grenzziehungen von Heilig und Profan
(eben Priester und Laie) vorausliegende, d.h. das universelle Heil aller Welt gefeiert wird.
Die Universalitit dieses Heils ist die Ganzheit, die Christus auszeichnet und die sich von
der Ganzheit der Kirche unaufhebbar unterscheidet. Sie iiberschreitet auch die Alternative
von extensiver und intensiver Ganzheit.

Der unauthebbare Unterschied zwischen ekklesiologischer und christologi-
scher Ganzheit, also zwischen dem Gegensatz von Extension und Intension
einerseits und Universalitit andererseits, erlaubt nun die Frage zu beantwor-
ten, ob die Kirche, wenn sie ein leibhaftiges Zeugnis fiir Christus geben soll,
zumindest der Bereitschaft nach zum Blutzeugnis gefordert sein kann. Weil
Christus mit seinem Blut Zeugnis fiir das Kreuz gibt, in dem Gott die Men-
schen mit sich versdhnt, kommt fiir die Kirche das Blutzeugnis nicht als Er-
fordernis zu ihrer Ganzheit in Betracht. Die Kirche kann dem Kreuz nichts
hinzufiigen oder wegnehmen, sondern kann es lediglich bezeugen. Das Zeug-
nis, das von der Kirche erwartet werden kann, ist deshalb nicht das Blutzeug-
nis, sondern das Bekenntnis, ganz von jener Versohnung zu leben; es ent-

3 R. Mau (Hg.): Evangelische Bekenntnisse. Bekenntnisschriften der Reformation und
neuere theologische Erklirungen, Bielefeld 1997, Bd. 11, 162.163.
4 ASm II1/25 (Ev. Bekenntnisse [Anm. 13], I, 333).



28 Henning Theiflen

spricht in seiner Ganzheit spiegelbildlich der Universalitit des Heils. Strittig
ist, ob das Subjekt dieses Bekenntnisses die Kirche selbst ist oder ihre einzel-
nen Glieder. Damit komme ich auf zwei aktuelle kirchliche Lebensiusserun-
gen zum Thema zu sprechen.

Die Rede ist auf der einen Seite von dem rémisch-katholischen Dokument
Dominus Iesus aus dem Jahre 2000, das den reformatorischen Kirchen mit der
Abendmahlsgemeinschaft auch den Status einer Kirche im eigentlichen Sinne
verweigert hat'®, und auf der anderen Seite von dem Beschluss, mit dem die
Landessynode der Evangelischen Kirche im Rheinland 2004 unter dem Titel
Eingeladen sind alle dem Abendmahlsausschluss den feierlichen Abschied ge-
geben hat.!® Dabei beschrinke ich mich hier auf die Frage, wie auf beiden Sei-
ten von der Kirche als dem Leib Christi geredet wird.

Zunichst der rheinische Synodalbeschluss. Gewiss ist der Abschied vom
Abendmahlsausschluss grundsitzlich zu begriissen. Begriindet wird er aller-
dings nicht damit, dass die Kirche angesichts ihrer ginzlichen Vergebungs-
bediirftigkeit ausserstande ist, {iber die Siindigkeit ihrer Glieder zu urteilen,
sondern er wird begriindet mit dem universellen Heilsangebot Jesu. Die Kir-
che nimmt also fiir sich diejenige Ganzheit in Anspruch, die wir als christo-
logische Ganzheit bezeichnet haben: Anstatt ihre eigene Vergebungsbedurf-
tigkeit zu bekennen, darf sie Siindenvergebung zuerkennen. Wie wird diese
Inanspruchnahme Christi begriindet?

Im Zentrum des Beschlusses steht ein akephales (kedpoAn = Kopf) Argu-
ment: Beim Abendmahl ist der Platz vor Kopf, also «der Platz des Gastgebers
unbesetzt», deshalb muss die Kirche, die beim Abendmahl lediglich Gast ist,
vor allem «dem Gastgeber den Platz freihalten» und darf nicht hinter seinem
Riicken einzelne Giste von dem ausschliessen, wozu der Gastgeber selbst,
also Jesus, alle eingeladen hat: dass sie nimlich im Mahl die Siindenvergebung
nicht bloss zugesagt bekommen (wie in der Predigt), sondern sie ganzheitlich
«mit allen fiinf Sinnen» erfahren.” Die Beteiligung aller leiblichen Sinne
macht in dieser Argumentation also die Leibhaftigkeit des Abendmahls aus.
Die vom Beschluss selbst betonte Ganzheitlichkeit dieser Leibhaftigkeit wird
dabei offensichtlich im extensiven Sinne verstanden: Die Beteiligung aller
fiinf Sinne im Abendmahl ist mehr wert als die einsinnige Beteiligung nur des
Gehors in der Predigt, und im Gegenzug verbietet sich der Ausschluss von je-

15 DI 17: «Die kirchlichen Gemeinschaften hingegen, die den giiltigen Episkopat und die
urspriingliche und vollstindige Wirklichkeit des eucharistischen Mysteriums nicht
bewahrt haben, sind nicht Kirchen im eigentlichen Sinn», zitiert nach: Kongregation
fiir die Glaubenslehre, Dominus Iesus. Uber die Einzigkeit und Heilsuniversalitit Jesu
Christi und der Kirche, Stein am Rhein 22005, 29.

16 Beschluss 34 der 53. ordentlichen rheinischen Landessynode 2004, hier zitiert nach
epd-Dokumentation 44/2004.

17 epd-Dokumentation 44/2004, 49 (Hervorhebungen aufgehoben); 50.47.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 29

ner Beteiligung aufgrund der extensiv, nimlich auf ihre universelle Reich-
weite hin verstandenen Einladung Jesu. Einfacher gesagt: Der Leib Christi
wire in seiner Integritdt tangiert, wenn auch nur eines seiner Glieder fehlte,
weil dann das Zusammenspiel der Glieder zum Leib Christi gestort wire. Der
rheinische Synodalbeschluss versteht also unter der Kirche als Leib Christi
(mit I Kor 12) das organische Zusammenwirken aller seiner Glieder.

Anders das eucharistische Kirchenverstindnis von Dominus Iesus, das sich
in der Formel Augustins vom «ganzen Christus» aus Haupt und Leib biin-
delt!® und damit eine bestimmte Rezeptionslinie der konziliaren Kirchenkon-
stitution Lumen Gentium verrat. Demnach ist beim Abendmahl der Platz vor
Kopf keineswegs unbesetzt, sondern den Vorsitz hat der Bischof!, obschon
in der Eucharistiefeier auch der einfache Priester «in der Person Christi» han-
delt.?® Hinter dieser christologischen Aufwertung des priesterlichen Sakra-
mentshandelns steht die deuteropaulinische Differenzierung von Christus
und Gemeinde als Haupt und Leib. Sie wird mit dem Gedanken der Stellver-
tretung abgestuft auch auf das Verhiltnis von Papst, Bischéfen und Priestern
angewandt: Der Papst ist als Stellvertreter Christi zugleich das Haupt des Bi-
schofskollegiums?!, wihrend die Bischofe zwar nicht Stellvertreter des Pap-
stes sind??, aber ihrerseits von den Priestern reprisentiert werden.? Fiir die
Kirche als Leib Christi heisst das, dass sie in der papal-episkopalen Hierarchie
von Haupt und Leib ein Ganzes bildet.

Beide Beispiele verstehen den ekklesiologischen Begriff Leib Christi also
vom sakramentalen Geschehen des Abendmahls so, dass die Kirche von der
Siindenvergebung Christi lebt und ihre Ganzheit als Leib Christi von der
Ganzheit Christi unterschieden ist. Der rheinische Synodalbeschluss ge-
braucht dafiir das akephale Argument der Platzhalterschaft, das den Leib auf
das egalitire Zusammenspiel seiner Glieder hin akzentuiert. Das rémisch-ka-
tholische Dokument zieht mit demselben Interesse den Stellvertretungsgedan-
ken aus dem sakramentalen Kirchenverstindnis des II. Vaticanums heran, der
mit der hierarchischen Differenzierung des Hauptes vom Leib einhergeht.
Damit fithrt dieselbe Grundintention in den beiden Dokumenten zu genau
entgegengesetzten Akzenten. Verbliiffenderweise ist das gerade auf die Diffe-
renzierungen von Leib und Gliedern bzw. Haupt und Leib zurtickzufiihren,
die den Sinn der Leibpridikation doch prizisieren sollen. Vorliufig sei dieses
Problem hier nur benannt. Ich werde im Schlussteil meiner Uberlegungen

18 DI 16 mit Anm. 49.
1 LG 26 = DH 4151.
20 LG 28 = DH 4153.
2l LG 22 = DH 4146.
2 LG 27 = DH 4152.
2 «Episcopum [...] quodammodo praesentem reddunt», LG 28 = DH 4154.



30 Henning Theiflen

darauf zuriickkommen und andeuten, in welcher Richtung eine L3sung zu su-
chen ist.

I1.2. Kirche als Person

Zweifellos ist der ekklesiologische Terminus corpus Christz am angemessen-
sten als «Leib Christi» ins Deutsche zu tibersetzen. Von der Sprachgeschichte
und besonders der Etymologie her, die Leib mit Leichnam zusammenstellt,
wire es jedoch auch moglich, corpus als Korper wiederzugeben. Der heutige
Begriffsgebrauch assoziiert zwar seit der Philosophischen Anthropologie ei-
nes Scheler, Plessner oder Gehlen mit dem Korper die bloss physische Exi-
stenz unter Abblendung ihrer Umweltbezogenheit, die im Terminus Leib
zum Ausdruck kommt. Gerade dies kann ekklesiologisch jedoch guten Sinn
ergeben, wenn nicht auf das Verhiltnis der Kirche zu Christus Bezug genom-
men werden soll, sondern, gewissermassen als Anschlussfrage, auf die interne
Strukturiertheit und Verfassung, die die Kirche dadurch aufweist, dass sie als
der Leib Christi, also extern von Christus her, verfasst ist. Genau dies ist der
Fokus des zweiten Verwendungszusammenhangs von corpus Christi, der hier
untersucht werden soll. Der einschligige theologische Ausdruck dafiir ist, die
Kirche als Person zu verstehen, sofern Person grundsitzlich die Verfasstheit
eines lebendigen Wesens bezeichnet, die von thm nur in seinem Einbezogen-
sein in den Umgang mit anderen Personen ausgesagt werden kann, und doch
an diesem Wesen selbst unabhingig von dem Umgang der anderen mit thm
Bestand hat.?* Es wird hier also angenommen, dass das, was man von einer
(natiirlichen) Einzelperson aussagen kann, auch auf die Kirche als eine Ge-
meinschaft von Personen anwendbar ist, so dass die Kirche selbst eine perso-
nale Grosse ist. Versteht man also die Kirche als Person, so schlagt man damit
das Thema der Sozialitit der Kirche, ithren Gemeinschaftscharakter an. Im
Einzelnen begegnet dabei das Thema «Kirche als Person» in zwei Aus-
pragungen, je nachdem, ob die Kirche als ein Personenkollektiv oder als eine
Kollektivperson verstanden wird.

Bezeichnet man die Kirche als Personenkollektiv, so liegt die kongregatio-
nalistische Assoziation nahe, dass sich hier Personen aufgrund einer gemein-
sam bejahten Anschauung zu einer Gemeinschaft zusammenschliessen, die
ausschliesslich der Pflege dieser Anschauung dient, also ein Zweckverband ist,
der erst durch diesen Zusammenschluss konstituiert wird. Es fragt sich, ob
Kirche dann nicht gleichzusetzen ist mit der Gemeinschaft ihrer Angehorigen
untereinander ohne Riicksicht auf die Gemeinschaft mit Christus, ob m.a. W.
die Dimension des corpus Christz als Korper nicht das Leibsein tiberlagert. Ge-

2+ Vgl. die vielen Beitrige von J. Fischer zum Personkonzept, jetzt zusammenfassend in:
ders., S. Gruden, E. Imhof, J.-D. Strub: Grundkurs Ethik. Grundbegriffe philosophi-
scher und theologischer Ethik, Stuttgart 2007, 375-381.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 31

nau diese Frage ist in der einschligigen, mit den Namen Schleiermacher und
Ritschl bezeichneten Tradition unterschiedlich beantwortet worden, obwohl
beide die Ekklesiologie aus dem gleichen soteriologischen Grundimpuls ablei-
ten.

Scheinbar klingt der kongregationalistische Gedanke bei Schleiermacher an, wenn er die
Kirche als das «Zusammentreten der einzelnen Wiedergeborenen zu einem geordneten
Aufeinanderwirken und Miteinanderwirken»? bestimmt. Doch es wire ein Missverstand-
nis, Schleiermacher als Kongregationalisten auszugeben. Dagegen spricht schon, dass im
Aufbau seiner Glaubenslehre die Lehre von der Kirche in Sitzen iiber das Weltverhiltnis
des Glaubens vorgetragen wird; so soll der Einsicht Ausdruck gegeben werden, dass auch
der Glaube an die Versdhnung aller Welt mit Gott in Jesus Christus das Ubel in der Welt
nicht mit einem Schlag beseitigt und darum auch die Kirche als corpus Christi nie in ideal-
typischer Gestalt existiert, sondern immer der fortschreitenden Reinigung von fortbeste-
henden weltlichen Ubeln bedarf.2¢ Diese Reinigung aber kann, eben weil die Kirche nicht
idealtypisch existiert, nicht als siuberliche Scheidung von Kirche und Welt, ja nicht einmal
als Aussonderung einzelner Personen aus der Kirche geschehen, sondern nur so, dass die
Trennlinie zwischen Kirche und Welt mitten durch die Person des einzelnen Gliubigen
verlduft.?” Das aber heisst, in der Kirche ist die personale Gemeinschaft immer auch ge-
hemmt, so dass die Kirche nicht mit der Gemeinschaft ihrer Angehorigen untereinander
gleichgesetzt werden kann und umgekehrt deren ungehinderte persénliche Gemeinschaft
in der Kirche nicht in vollendeter Gestalt Wirklichkeit werden kann. Vielmehr bleibt die
Reinigung der Kirche von ihren weltlichen Einfliissen und damit die Vollendung der Kir-
che eine unabschliessbare Aufgabe; erkennbar ist das daran, dass der entsprechende dogma-
tische Locus (Eschatologie) fiir Schleiermacher «kein Gegenstand fiir christliche Lehre im
strengsten Sinne des Wortes ist».?

Die letzte Frage findet eine andere Antwort bei dem Mann, der Schleiermachers Ver-
sohnungsgedanken zu einem dogmatischen System ausgebaut hat: Albrecht Ritschl folgert
aus diesem Versdhnungskonzept eine christliche «Weltbeherrschung»?, die sich mit dem
Interesse Schleiermachers an der Reinigung der Kirche von ihren weltlichen Einfliissen
ziemlich genau deckt, nimmt aber im Unterschied zu diesem an, dass das Reich Gottes in
der versdhnten Gemeinde, wie Ritschl sagt®®, durchaus konkrete Gestalt gewinnen kann.

2 F. Schleiermacher: Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der evangelischen
Kirche im Zusammenhange dargestellt, NA hg.v. M. Redeker, Nachdr. Berlin/New
York 1999, Bd. 11, 215 (Leitsatz § 115).

2% Schleiermacher bezeichnet dies als die «<Hoffnung, daf} die Kirche wachsen und die ihr
entgegengesetzte Welt abnehmen werde»; ders.: Der christliche Glaube (Anm. 25), II,
211 (§ 113,4).

27 Schleiermacher: Der christliche Glaube (Anm. 25), II, 385 (§ 148,1): «mithin ist auch
in denen, welche zusammengenommen die Kirche ausmachen, immer noch etwas der
Welt Angehdriges».

28 Schleiermacher: Der christliche Glaube (Anm. 25), II, 214 (§ 114,2).

2 A. Ritschl: Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Verséhnung, Bd. III,
Bonn 31888, 575-580 (§ 62).

3 Wihrend Ritschl den Begriff des Gortesreiches teleologisch fasst, spitzt er den Begriff
Kirche liturgisch auf die gottesdienstliche Gemeinde zu (Rechtfertigung und Versoh-
nung [Anm. 29], IIL, 271 [§ 35]).



32 Henning Theiflen

Unter dem Einfluss der kantischen Philosophie versteht er - anders als Schleiermacher, der
Kants Denkformen grundsitzlich nicht gefolgt ist — das Reich Gottes als ein Reich der
Zwecke, das durch die von einem Personenkollektiv gemeinsam bejahte Auffassung be-
stimmt ist. Diese Ausrichtung kann grundsitzlich auf dem Boden der bestehenden Institu-
tionen geschehen; so versteht Ritschl den biirgerlichen Staat als eine «positive Vorausset-
zungy» des Gottesreiches’!, weil er das Institut der Nichstenschaft darstellt, in dem sich der
sittliche Beruf, wie Ritschl sagt, also das christliche Liebesgebot, betitigt und bestitigt. Seit
Karl Barths vernichtender Kritik*? ist diese um die beiden Brennpunkte Religion und Sitt-
lichkeit fokussierte Theologie gerne als Ausverkauf an das biirgerliche Zeitalter gebrand-
markt worden, doch wird das Ritschls Anspruch kaum gerecht. Der biirgerliche Beruf ist
fir Ritschl keine Schwundstufe von Theologie und Glauben, sondern bildet, wenn er in
der Nichstenliebe ausgefiillt wird, die Institution, in der das Reich Gottes konkrete Gestalt
gewinnt. Diese Identifikation von Reich Gottes und Nichstenliebe besagt, dass die Ge-
meinde fir Ritschl die ungehinderte personale Gemeinschaft gewihrleistet und umgekehrt
diese Gemeinschaft in der christlichen Gemeinde Wirklichkeit ist.

Im Riickblick auf Schleiermacher und Ritschl ist die Frage unausweichlich,
wie derselbe Versohnungsgedanke zu so gegensitzlichen Urteilen iiber die
Wirklichkeit personaler Gemeinschaft in der Kirche fithren kann. Dazu ist zu
sagen, dass es in Wahrheit nur ein sehr kleiner Schritt von Schleiermachers
Bestreitung einer geschichtlichen Vollendung der Kirche bis zu ihrer Behaup-
tung durch Ritschl ist. Wenn Schleiermacher nimlich die Selbstreinigung der
Kirche von ihren weltlichen Einfliissen als eine unabschliessbare Aufgabe ver-
steht, dann bezeichnet im Gegenzug dieser nicht erreichbare Abschluss der
Aufgabe den Abschluss einer zwar unendlichen Reihe, aber eben einer Reihe.
Es ist daher von seiner Position aus ein Geringes, die Reihe auch ohne ihren
letzten Schritt, der sowieso nie in Betracht kommt, fiir vollendet zu halten.
Genau das geschieht bei Ritschl. Diese Verschiebung springt in die Augen
beim Thema Geber. Eigentlich misste Schleiermacher, wenn er Verséhnung
als Versohnung mit den fortbestehenden Ubeln begreift, dem Beten im Leben
der Kirche viel Raum lassen. Tatsichlich aber kennt Schleiermacher kein an-
deres Beten als das Gebet um Ergebung in den Willen Gottes, die von jeder
konkreten Bitte Abstand nehmen lisst.* Ritschl folgt dem grundsatzlich, lan-
det aber beim Dankgebet als der eigentlichen Gestalt des Gebets, da dieses gar
nicht erst den bei Schleiermacher noch statthaften Verdacht aufkpmmen
lasst, es konnte tiberhaupt noch eine Bitte offen sein, die im Gebet in Erge-
bung transformiert werden miisste.>

31 Ritschl: Rechtfertigung und Versohnung (Anm. 29), I, 296 (§ 38).

32 K. Barth: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Thre Vorgeschichte und
thre Geschichte, Zollikon 1947, 599f.

3 Schleiermacher: Der christliche Glaube (Anm. 25), I, 384 (§ 147,3).

3 Ritschl: Rechtfertigung und Versshnung (Anm. 29), III, 607 (§ 66), schreibt zum
Gebet zunichst: «Unleugbar iiberwiegt in diesem Begriff gerade die Anerkennung
Gottes durch den Dank und durch die Ergebung, welche die Spannung des
Wiinschens ausgleicht», folgert dann aber mit Berufung auf Paulus, «daf} fiir die christ-



Kein «blindes und undeutliches Wort» 33

An diesem Beispiel wird sehr anschaulich, dass beide Autoren ungeachtet
ihres Dissenses {iber das Problem einer Vollendung der Kirche dieses reihen-
theoretisch begreifen. Fiir die Frage nach der Kirche als personaler Gemein-
schaft heisst das: Sowohl Schleiermacher als auch Ritschl vertreten ein linea-
res Modell von personaler Gemeinschaft, in dem die fiir das Entstehen der
Kirche konstitutive Gemeinschaft mit Christus tibergeht auf die Gemein-
schaft der Christen untereinander. Das Modell als solches ist bekannt; es steht
auch hinter dem rémisch-katholischen Traditionsbegriff und findet seine Zu-
spitzung im Topos der apostolischen Sukzession. Die Vorstellung der Kirche
als Personenkollektiv scheint an dieser Stelle in eine vergleichbare Richtung
zu tendieren.

Anders verhilt es sich mit dem Konzept der Kirche als Kollektivperson,
fiir das insbesondere das Werk Dietrich Bonhoeffers namhaft zu machen ist.
Dass die Kirche eine, wie Bonhoeffer sagt, Kollektivperson ist, ihre Beschrei-
bung also in den Kategorien der Einzelperson moglich, bildet eine zentrale
These im Werk Bonhoeffers. Sie ist so zentral, dass sie sich in allen seinen
Werkphasen von der Dissertation des 21-Jahrigen zur Soziologie der Kirche
bis zu den in der Tegeler Haft entstandenen spiten Andeutungen einer «Kir-
che fiir andere» nachweisen lisst.

Die Kirche als Kollektivperson wird von Bonhoeffer als Gemeinschaft der
Heiligen verstanden - so in der Dissertation Sanctorum communio schon dem
Titel nach - und diese wiederum als «Geistgemeinschaft».*> Das Problem ist
also kein anderes als das von Schleiermacher und Ritschl schon bekannte der
Wirklichkeit personaler Gemeinschaft der Kirche. So lisst sich auch Bonhoef-
fers Position gut an der kirchlichen Lebensidusserung des Gebets illustrieren.
Anders als Schleiermacher und Ritschl, die trotz gegensitzlichen Urteils {iber
die Wirklichkeit personaler Gemeinschaft der Kirche doch beide reihentheo-
retisch argumentieren, vertritt Bonhoeffer nimlich kein solch lineares Ge-
meinschaftsmodell, sondern versteht die Gemeinschaft der Kirche als jeder-
zeit vermittelt durch Christus.

Um Bonhoeffers Begriff der Geistgemeinschaft zu erldutern, sei an eine Situation wie in
den Tagen nach der Tsunamikatastrophe zu Weihnachten 2004 gedacht, als Menschen auf
der ganzén Welt in die Kirchen stromten, um fiir die Opfer in Siidostasien zu beten. Aus
dem Hin und Her der zahllosen Stimmen und Worter formt sich der Klang eines eigenen
Wortes, das ein Eigenleben entwickelt und auch dann noch in den Mauern der Kirchen
hallt, wenn die Menschenstrome derer verebben, die da beten. So ein zu eigenem Leben
erwachtes Wort nennt Bonhoeffer mit einem hegelianischen Begriff objektiven Geist und
betont?, dass dieser Geist, wenn es die Kirche ist, in der dieses Wort zum Eigenleben er-

liche Gemeinde das Danken die dem Bitten iibergeordnete Anerkennung Gottes» sel
(608).

% D. Bonhoeffer: Sanctorum communio. Eine dogmatische Untersuchung zur Soziolo-
gie der Kirche [1930] (DBW I), hg.v. J. v. Soosten, Giitersloh 22005, 106-128.



34 Henning Theiflen

wacht, eine personale Grosse ist: der Geist Jesu. Nur in thm bekommen all die Unbekann-
ten und Ungenannten, fiir die da gebetet wird, ein Gesicht und einen Namen und werden
so selbst durch diesen Geist zu Personen. Genau dieses Ereignis nennt Bonhoeffer Geistge-
meinschaft: Menschen, die mir sonst nur in der anonymen Forderung der Mitmenschlich-
keit als Fremde entgegentreten, bekommen im Geist Jesu Namen und Gesicht und werden
so zu meinem Nichsten, den ich als Du bejahe und damit mein eigenes Ich neu konstitu-
iere. Bei dieser Entdeckung des Nichsten «hat der Kirchenbegriff einzusetzen»*; sie findet
sich also keineswegs erst in Bonhoeffers spiter Forderung einer Kirche fiir andere, die al-
lein im Beten und Tun des Gerechten lebt?®, sondern ist nichts anderes als der sachliche
Gehalt der bertihmten ekklesiologischen Formel «Christus als Gemeinde existierend», mit
der schon Bonhoeffers Dissertation das Konzept der Kollektivperson entfaltet. Dabei liegt
der Akzent darauf, dass es Christus ist, der mit seinem Geist die Einheit der geschilderten
Geistgemeinschaft stiftet® - so wie es im Beispiel des Gebets der Geist Jesu ist, in dem die
Einzelnen Namen und Gesicht bekommen und so zu meinen Nichsten werden.

Macht man sich diesen argumentativen Zusammenhang des Begriffs Kollektivperson
klar, dann ergibt sich eine sehr wesentliche Folgerung fiir das, was Bonhoeffer die «Aktua-
lisierung» von Kirche nennt, also die heutige Kirche im Unterschied zu ihrer grundsitzli-
chen «Realisierung» in Christus*®: Nichstenschaft als Prinzip der Kirche ist nicht nur
durch Christus begriindet, vielmehr steht auch in der heute aktuellen Kirche jederzeit der
Geist Jesu zwischen mir und dem Nichsten. In Bonhoeffers Schrift «Gemeinsames Leben»,
die aus den Erfahrungen des Finkenwalder Predigerseminars der Bekennenden Kirche als
Programmschrift fiir das Leben in bekennenden Kommunititen verfasst ist, steht un-
missverstindlich der Satz: «In der geistlichen Gemeinschaft gibt es niemals und in keiner
Weise ein cunmittelbares> Verhiltnis des Einen zum Andern», nachdem es kurz zuvor ge-
heissen hat: «Christus hat den Weg zu Gott und zum Bruder freigemacht. Nun kénnen
Christen miteinander in Frieden leben, sie kdnnen einander lieben und dienen, sie konnen
eins werden. Aber sie konnen es auch fortan nur durch Jesus Christus hindurch».*' Und
noch der «Entwurf fiir eine Arbeit» aus der Tegeler Gefingniszelle zieht die Folgerung
«Kirche ist nur Kirche, wenn sie fiir andere da ist», aus dem Obersatz «persénlicher Chri-
stusglaube» und dem Untersatz «der jeweils gegebene erreichbare Nichste ist das Transzen-
dente».*

Diese hier vorgestellten Belege entstammen ganz unterschiedlichen Werkpha-
sen Bonhoeffers und markieren doch durch ihre sachlich véllig gleiche Aus-
richtung die Pointe bei Bonhoeffers Verstindnis der Kirche als Person: Die
Gemeinschaft der Kirche folgt einem Konzept von Nichstenschaft, die sozu-
sagen umgeleitet ist iiber Christus. Die Tragweite dieses neuartigen Verstind-
nisses von Gemeinschaft wird aus den einhergehenden Abgrenzungen deut-

3%  Bonhoeffer: Sanctorum communio (Anm. 35), 65.

37 Bonhoeffer: Sanctorum communio (Anm. 35), 34 (dort kursiv); vgl. 115.

3% D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft
(DBW VII), hg.v. Ch. Gremmels, E. Bethge, R. Bethge, Giitersloh 1998, 435.

3 Bonhoeffer: Sanctorum communio (Anm. 35), 133 bzw. 87, zur zitierten Formel.

40 Bonhoeffer: Sanctorum communio (Anm. 35), 90 bzw. 100.

4 D. Bonhoeffer: Gemeinsames Leben [1939] (DBW V), hg.v. G.L. Miiller, A. Schon-
herr, Giitersloh 1987, 28.20.

42 Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (Anm. 38), 560.557£.558.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 35

lich, die sich bei Bonhoeffer gegen verschiedenste Formen der Gemeinschafts-
erfahrung als kirchlicher Lebensiusserung richten. Im Entstehungsjahr der
Dissertation (1927) ist die am Schluss® formulierte Kritik am sog. «Erlebnis
der Kirche» eine zeitgeschichtlich deutliche Absage nicht nur an die aus-
driicklich genannte «Jugendbewegung» (Romano Guardini wurde im selben
Jahr Leiter des Quickborn), sondern auch an das im selben Jahr von Otto Di-
belius ausgerufene «Jahrhundert der Kirche». Neben diesen volkskirchlich ge-
bundenen Gemeinschaftsformen attackiert Bonhoeffer mit seinem skizzier-
ten Gemeinschaftsverstindnis etliche Jahre spiter aber auch die vom Moment
der Freiwilligkeit geprigten Sozialformen der Bekennenden Kirche:

«Barth und BK. fithren dazu, dafy man sich immer wieder hinter den «Glauben der Kir-
che> verschanzt und nicht ganz ehrlich fragt und konstatiert, was man selbst eigentlich
glaubt. Darum weht auch in der BK. nicht ganz freie Luft.»*

Offensichtlich steht Bonhoeffers Verstindnis der Kirche als Person also jen-
seits der Alternative von Volkskirche und Freikirche.

Man steht damit vor dem Ergebnis, dass die Frage nach der Kirche als per-
sonaler Gemeinschaft (corpus Christi = Korper) in eine dhnliche Aporie fiihrt
wie die Frage nach der Ganzheitlichkeit der Kirche (corpus Christi = Leib).
Versuche, die personale Gemeinschaft der Kirche in die Form eines regelrech-
ten Ordnungsmodells wie Volkskirche oder Freikirche zu giessen, heben den
theologischen Charakter der Kirche auf. Auch dieses Problem ist vorerst nur
zu notieren. Ich komme im Schlussteil meiner Uberlegungen darauf zuriick;
zuvor aber ist ein dritter und letzter Verwendungszusammenhang der ekkle-
siologischen Leibpridikation zu bedenken.

I1.3. Kirche als Korperschaft

Die Moglichkeiten zur deutschen Ubersetzung von corpus Christi sind mit
den Wortern Leib und Kérper eigentlich erschopft. Dennoch bleibt ein wei-
terer Verwendungszusammenhang dieser ekklesiologischen Pridikation zu
erortern, der sich an den zuletzt betrachteten anschliesst. Wihrend ndmlich
die Ubersetzung von corpus Christi mit Korper auf das Verhiltnis der Kir-
chenangehdrigen untereinander abhob, so dass die Kirche wie eine Einzelper-
son oder eine Ansammlung solcher gedacht wurde, wird nun umgekehrt der
Begriff Person im iiberindividuellen Sinne und die Kirche damit als juristische
Person, d.h. als Korperschaft verstanden. Dieser Sinngehalt der ekklesiologi-
schen Pridikation hat einen besonders eindriicklichen Sitz im kirchlichen Le-
ben in der Kirchenkonferenz von Treysa 1945. Diese hatte vor allem dartiber
zu befinden, welchen Status die zu Beginn der NS-Herrschaft erstmals errich-

4 Bonhoeffer: Sanctorum communio (Anm. 35), 192.

#  Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (Anm. 38), 5591.



36 Henning Theiflen

tete deutschlandweite evangelische Kirche nach dem Zusammenbruch des
Naziregimes haben konnte. Diese Frage hatte im Grunde schon den Kirchen-
kampf bestimmt.* Die erste Phase nationalsozialistischer Kirchenpolitik hin-
terliess im evangelischen Deutschland einerseits sog. zerstdrte, andererseits
sog. intakte Landeskirchen. In den zerstérten Kirchen, deren noch vom Augs-
burger Religionsfrieden und vom Westfilischen Frieden herrithrende Ord-
nung nach den Kirchenwahlen vom Juli 1933 unter Reichsbischof Ludwig
Miiller zerschlagen wurde, musste die Bekennende Kirche illegale Unter-
grundstrukturen bilden, die den Vorteil hatten, dass sie nicht im Einflussbe-
reich der NS-Kirchenpolitik lagen. Die intakten Landeskirchen dagegen be-
sassen zwar ihre alten Leitungsstrukturen noch, waren dafiir aber umso leich-
ter zu kompromittieren, da in thnen auch die dem Nationalsozialismus ver-
pllichteten Deutschen Christen agierten. Treysa stand also grundsitzlich vor
der Entscheidung, den zerstorten oder den intakten Kirchen zu folgen.

In dieser Situation ging das Rechtsgutachten, das der Freiburger Jurapro-
fessor Erik Wolf der Konferenz erstattete, einen doppelten Weg: Es erklirte
die Verfassung der Deutschen Evangelischen Kirche, die erst zu Beginn des
NS-Regimes zustande gekommen war, fur hinfillig, die Organe der Beken-
nenden Kirche aber, insbesondere ihre Bekenntnissynode, ihre Vorliufige
Kirchenleitung und ihren Reichsbruderrat, fiir rechtsgiiltig.* Damit ergab
sich das Bild intakter Organe in einem zerstérten Kérper, und da Organe nicht
fir sich, sondern nur im Ganzen eines Korpers lebensfihig sind, war die ge-
stellte Aufgabe klar: Es musste eine Korperschaft, also ein rechtlich geordne-
tes Kirchenwesen konstituiert werden, das nach dem Modell der Bekennen-
den Kirche organisiert werden konnte. Die Pridizierung der Kirche als
Korperschaft bringt also die Aufgabe eines bekennenden Kirchenrechts oder
neutraler formuliert: einer theologischen Begriindung des Kirchenrechts zum
Ausdruck.*

Diese Aufgabe ist nichts Geringeres als der Versuch, die grosse These von
Rudolph Sohm zu widerlegen, dass das Recht mit dem geistlichen Wesen der
Kirche in Widerspruch stehe. Dabei zielt die Widerlegung des Widerspruchs
nicht notwendig auf die Einheit von geistlichem Wesen und rechtlicher Ge-
stalt der Kirche, d.h. ein theologisch begriindetes Kirchenrecht geht nicht
notwendig mit der rechtlichen Gestalt der Bekennenden Kirche einher. Be-
kennendes Recht zielt nicht automatisch auf einen inneren Zirkel, der vom

#  Vgl. J. Mehlhausen: Art. «Nationalsozialismus und Kirche», TRE 24, Berlin/New
York 1994, 42-78 (53-57).

% Treysa 1945. Die Konferenz der evangelischen Kirchenfiihrer, hg.v. F. Sohlmann,
Liineburg 1945, 181-195.

# Im Folgenden stiitze ich mich ohne Einzelnachweise auf H.-R. Reuter: Der Rechtsbe-
gritf des Kirchenrechts in systematisch-theologischer Sicht, in: G. Rau, H.-R. Reuter,
K. Schlaich (Hg.): Das Recht der Kirche I (FBESG 49), Giitersloh 1997, 236-286.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 37

weltlichen Bereich geschieden wire, sondern bedeutet vielmehr, dass die Al-
ternative von geistlich und weltlich nicht ausschliessender Art ist. Dass sie
ausschliessend sei, war die These Sohms, es ist die These der Neuzeit: Kirche
ist geistlich, Recht aber weltlich, und deshalb kann es kein geistliches Kir-
chenrecht geben. Das andere Extrem wiire, die Alternative geistlich - weltlich
tiberhaupt zu bestreiten: das ist die Position des Mittelalters. Auch an sie ist
in der evangelischen Kirchenrechtsdiskussion angekniipft worden.* Die Auf-
gabe einer theologischen Begriindung des Kirchenrechts steht zwischen die-
sen beiden Extremen, d.h. es gibt eine sinnvolle Alternative von Geistlich und
Weltlich, aber sie ist nicht ausschliessender Art. Deswegen kann es ein geist-
liches Kirchenrecht geben, und man kann dieses auf der einen Seite denken als
einen eigenen Rechtskreis, der friedlich koexistiert mit dem weltlichen Recht.
Das ist klassischerweise die katholische Auffassung zweier Rechtskreise.* Im
evangelischen Bereich wird dieselbe nicht-ausschliessende Alternative von
Geistlich und Weltlich meist anders bestimmt: Geistliches Recht ist keine ei-
gene Rechtsprovinz, sondern koexistiert mit dem weltlichen Recht auf einem
und demselben Terrain, einfach weil es die Objektivitit des Rechts ausmacht,
dass es fiir alle Rechtssubjekte ein und dasselbe Recht ist. Recht konstituiert
m.a.W. eine Symmetrie zwischen den thm unterworfenen Rechtssubjekten,
und gerade diese Symmetrie macht es zum Recht. Recht, ganz gleich ob geist-
lich oder weltlich, ist einheitlich, und theologisch begriindetes Recht wiirde
sich nicht um seine Theologizitit, wohl aber um seine Rechtlichkeit bringen,
wenn es ein Recht eigener Art neben dem weltlichen Recht wiire.

Die Auswirkungen kann man an der Theorie des Kirchenrechts, die sich nach dem Zwei-
ten Weltkrieg in Deutschland entwickelt, studieren. Die mit Erik Wolf verbundene theo-
logisch-ethische Rechtskonzeption etwa baut nicht auf dem Begriff des Bruders auf, son-
dern auf dem sehr viel weiter gespannten Begriff des Nichsten, denn nur, wenn die Grund-
lagenbegriffe des Kirchenrechts nicht auf den Geltungsbereich der Kirche beschrinkt sind,
ldsst sich ein Auseinanderfallen von geistlichem und weltlichem Bereich vermeiden. Eine
vergleichbare Absicht leitete Wolfs engsten theologischen Gesprichspartner Karl Barth,
als dieser das Kirchenrecht selbstbewusst und provokant als fiir den weltlichen Bereich
«vorbildliches Recht» bezeichnete®®. Barth versteht dabei den Vorbildcharakter des Kir-
chenrechts nicht so, dass nun das Recht im weltlichen Bereich dem geistlichen nachzubil-
den und also der Staat nach dem Ebenbild der Kirche zu erschaffen wire; vielmehr geht es
Barth dhnlich wie Wolf um die Einheitlichkeit des Rechts, und diese kann Barth nur in
dem erblicken, was er das Grundrecht der Kirche nennt: dass Christus in seinem Heils-

#  Der theologische Reiz dieser mit dem Namen von H. Dombois verbundenen Position
ist, dass das Recht hier auf mittelalterlich verwurzelten Personenverbandsstrukturen
aufgebaut wird, was dem evangelischen Interesse am Konzept der Personalitit entge-
genkommit.

¥ Das erdffnet die Moglichkeit einer materialiter christlichen Rechtsethik, wofiir im
evangelischen Bereich v.a. J. Heckel steht.

% KD IV/2, 815 (§ 67,4).



38 Henning Theiflen

werk Recht und Gerechtigkeit ans Licht und zur Welt gebracht hat. Deshalb spricht Barth
gegeniiber Wolf von einer bruderschaftlichen Christokratie, die nur in nachgeordneter
Weise auch christokratische Bruderschaft sein kann.>!

Hinter den Differenzierungen bei Wolf und Barth stehen zwei komplemen-
tare kirchliche Lebensdusserungen, die deutlich werden, wenn man den mit
Barmen III gegebenen Begriff der Kirche als «Gemeinde von Briidern» ein-
setzt.

Das kirchenrechtstheoretische Konzept des Nichsten zielt ja auf den
Nachweis, dass der Begriff des Bruders nicht nur innerhalb der Kirche, son-
dern unter dem Titel des Nichsten auch in der Welt ausserhalb der Kirche
plausibel ist und deswegen als Grundlage eines Kirchenrechts fungieren kann,
das nicht auf die Kirche beschrinkt ist, sondern eine Einheit mit dem weltli-
chen Recht bilden kann. In der heutigen kirchenrechtlichen Diskussion fin-
det diese Linie Anschluss bei denjenigen Theoretikern, die das Kirchenrecht
auf dem Begriff der Menschenrechte und Grundrechte aufbauen, also auf den-
jenigen Rechtskategorien, die im Zuge der Globalisierung auch des Rechts tat-
sachlich in Anspruch genommen werden als tiberkontextuell plausible Kon-
zepte. Z.B. ist Wolfgang Huber mit einem Konzept von Menschenrechten als
Grundrechten in der Kirche hervorgertreten.

Die andere Linie, der Barth zuzuordnen ist, betont bei der Formel «Ge-
meinde von Briidern», dass diese Briider die Briider Christi sind, und wenn die
Semantik des Bruderbegriffs auch nahe legt, dass Christus dann ein Bruder un-
ter Briidern ist, so liegt Barths Akzent doch darauf, dass Christus, wie Paulus
es sagt, der Erstgeborene unter den Briidern ist, was deutlich mehr ist als ein
primus inter pares. Recht stellt sich in dieser Perspektive als in sich theologi-
sche Grosse dar; man kann diese Besonderheit daran festmachen, dass, wer
diese Perspektive vertritt, offen fiir die Position sein wird, das Recht im Kon-
zept des Kirchenrechts auf der theologischen Semantik der Rechtfertigungs-
lehre und umgekehrt die Rechtfertigungslehre vor dem Hintergrund der Se-
mantik des Jiingsten Gerichts aufzubauen. Recht steht fiir diese Auffassung
immer schon im Horizont der Rechtfertigung. Das bertihmte Béckenforde-
Theorem, nach dem der neuzeitliche Staat von Grundlagen lebt, die er nicht
schafft, sondern die auf Akten der Anerkennung beruhen, ist vielfach in die-
sem Sinne herangezogen worden.

Eine eindeutige Entscheidung zwischen beiden Modellen wird kaum mog-
lich sein, ohne dass man entweder Kirche in Rechtspolitik transformiert oder
aber das Recht theologisch imprigniert. Wie schon bei den beiden ersten Ver-
wendungszusammenhingen von corpus Christi steht man also auch beim Ver-
standnis der Kirche als Korperschaft vor dem Problem, dass eine nihere Dif-

1 KD IV/2,770.
52 Erstmals W. Huber: Kirche (ThTh Erg.Bd.), Stuttgart 1979, 130-139, und seither viel-
fach.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 39

ferenzierung des Konzepts keine hohere Prizision, sondern eine stirkere Dif-
fusion bewirkt. Es ist nun an der Zeit, dieses Problem abschliessend im Zu-
sammenhang zu bedenken.

1. Auswertung

In den vorstehenden Uberlegungen zeigte sich dreimal dasselbe Problem: Die
Kirchenmetapher corpus Christi verweist auf gegensitzliche kirchliche Le-
bensiusserungen, die nicht mehr auf einen gemeinsamen Begriff von Kirche
zu bringen sind. Die Abendmahlsgemeinde kann demnach weder hierar-
chisch noch egalitir geordnet werden. Die personale Gemeinschaft in der Kir-
che lasst sich nicht volkskirchlich, aber auch nicht freikirchlich begreifen.
Das Kirchenrecht darf weder einseitig von den Menschenrechten noch von
der Rechtfertigungslehre her entwickelt werden. Angesichts dessen ist zu fra-
gen, welchen Sprachgewinn die ekklesiologische Leibpridikation erbringt. Ich
lasse dazu die betrachteten Verwendungzusammenhinge in umgekehrter Rei-
henfolge Revue passieren.

Erinnert sei an das Stichwort Kdrperschaft. Die theologische Begriindung
des Kirchenrechts stiess immer wieder auf eine Hiirde: Die Rechtsform der
Kirche vermag zwar die im Wesen des Rechts liegende Symmetrie und Gleich-
rangigkeit der Rechtssubjekte zum Ausdruck zu bringen, trifft also in dieser
Hinsicht das Interesse an einer Gemeinde von Briidern genau; aus eben die-
sem Grund kann die Rechtsform von Kirche aber nicht auch noch gleichzei-
tig die wesentliche Asymmetrie und Ungleichrangigkeit erfassen, die zwischen
Christus und den Bridern besteht. Gerade diese Asymmetrie wiirde aber hel-
fen, in der Kirche geschehende Rechtsverletzungen, also Verletzungen der
rechtlichen Symmetrie, abzustellen, weil damit eine theologische Offentlich-
keit zweiter Ordnung geschaffen wiirde, die die Offentlichkeit des kirchli-
chen Rechts der Uberpriifung zuginglich macht.5

Erinnert sei auch an das Stichwort Person. Bonhoeffers Kritik an der Fo-
kussierung von Kirche auf das Moment der Gemeinschaft galt nicht nur dezi-
diert volkskirchlichen Erscheinungen wie Dibelius’ Jahrhundert der Kirche,
sondern auch dem exklusiv bekenntniskirchlichen Modell seines eigenen
Weggenossen Martin Niemdller. All diesen Auffassungen von Gemeinschaft
hielt Bonhoeffer entgegen, dass es {iberhaupt keine Gemeinschaft zwischen
Christen gibt ausser durch Christus. Die Person ist demnach nicht, wie jahr-
hundertelang in der Tradition des Aristoteles die Definition lautete, der

53 Ich folge hier den Uberlegungen von M. Welker: Recht in den biblischen Uberliefe-
rungen in systematisch-theologischer Sicht, in: Rau, Reuter, Schlaich: Recht der Kir-
che I (Anm. 47), 390-414.



40 Henning Theiflen

Selbstand eines Wesens>*, sondern der Beistand Christi, der allein diesem We-
sen Bestand verleiht. Das gilt auch fiir die Kirche: Wo sie so in Erscheinung
tritt, dass ihr personale Qualititen zugeschrieben werden (die Kirche glaubr,
sie handelt, sie ist als Leib organisiert usw.), da ist es Christus, der durch sie
hindurch handelt. Nicht die Kirche handelt in der Person Christi, sondern
Christus selbst handelt in der Kirche.

Erinnert sei schliesslich an das Stichwort Leib. Der Begriff Leib Christi
wird auf die Abendmahlsgemeinde sowohl in hierarchischem Sinne aufgrund
des Stellvertretungsgedankens angewandt als auch im egalitiren Sinne auf-
grund einer akephalen Argumentation, die den einzig hierarchisch begreifba-
ren Platz vor Kopf fiir Christus freihalten will. Beides erwies sich jedoch als
problematisch. Das liegt daran, dass ein Platzhalter ja nichts anderes ist als ein
Stellvertreter, d.h. es macht keinen Unterschied, ob die Kirche sich anmasst,
das zu tun, was nur Christus tun kann, oder ob sie dieser Anmassung dadurch
wehren will, dass sie gerade das, was nur Christus tun kann, nicht tut. Kénnte
die Kirche tatsichlich in diesem qualifizierten Sinne «nicht tun», so hiesse das,
sie kénnte darauf verzichten zu tun, was nur Christus tun kann; konnte sie
aber auf dieses Tun verzichten, dann konnte sie es auch tun. Tun und Nicht-
tun sind hier also ein und dasselbe, weil das Wirken der Menschen, ganz gleich
ob als Tun oder als Nichttun, in keiner Weise zu vergleichen ist mit dem
Werk Christi.

Fiihrt man sich die betrachteten Verwendungszusammenhinge in dieser
Weise erneut vor Augen, so zeigt sich bei allen dreien dasselbe Phinomen, das
daher riihrt, dass mit der Pridikation corpus Christi ein anthropologischer Be-
griff (Le1b Korper) auf die Kirche bezogen wird. Die anthropologischen Ka-
tegorien von Tun und Nichttun, Aktiv und Passiv, Subjekt und Objekt grei-
fen zu kurz, konnen die kirchlichen Lebensiusserungen nicht beschrelben
Genau dieses Problem wird mit der ekklesiologischen Leibmetapher um-
schrieben. Wohlgemerkt wird damit nicht die jeweilige Lebensiusserung
selbst, sondern das Problem ihrer Beschreibung erfasst. Es handelt sich also
um eine Sprachlichkeit zweiter Ordnung, und auf der Ebene dieser zweiten
Ordnung ist auch der Sprachgewinn zu finden, dem die ganzen hier angestell-
ten Uberlegungen gelten.

Sprachgewinn stellt sich durch die Kirchenmetaphern als einer Art Pridi-
kation zweiter Ordnung ein, indem die Metapher den semantischen Gehalt
einer Pridikation «zusammenflgt» mit einer zweiten, «neuen Bedeutung»™,
die sich erst in der praktischen Verwendungssituation der jeweiligen kirchli-

5 FEin gegenwirtiges Beispiel hierfiir: J. Englmann: Dem Menschen ist nur dann sein
personales Wesen gesichert, wenn die Personalitit Gottes anerkannt ist, in: W.M.
Neidl, F. Hartl (Hg.): Person und Funktion, Gedenkschrift J. Hommes, Regensburg
1998, 147-164.

5 S.0. bet Anm. 9.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 41

chen Lebensiusserung bestimmen lisst. Die Kirchenmetaphern sind also un-
scharf, insofern sie ihre Bedeutung erst durch die von ithnen bezeichnete jewei-
lige Lebensiusserung bekommen.*® Sie besitzen jedoch eine prizise Unschir-
fe, indem sie damit zugleich die theologisch Ausschlag gebende neue Deutung
dieser Lebensiusserungen liefern, m.a.W. sie machen diese als Kirche theolo-
gisch erkennbar.”” Dieser Sprachgewinn fusst auf der reformatorischen Her-
meneutik des Wortes Gottes: Das Wort deutet demnach die Zeichen der Zeit
und bedarf nicht seinerseits der Verdeutlichung in zeitgemadissen Symbolen oder
zeichenhaften Handlungen. Diese These gilt vornehmlich fiir das Wort vom
Kreuz (I Kor 1,18), in dem das Kreuz Jesu nicht als Zeichen von Tod und Tor-
heit, sondern als Weisheit und Leben gedeutet wird. Die These hat aber auch
fundamentalekklesiologische Bedeutung fiir die ganze Kirche, die von diesem
Wort Zeugnis gibt. Dass die Kirche nach reformatorischer Einsicht Kirche
des Wortes ist, heisst gerade nicht, dass sie das ihr in Gestalt der Bibel gegebe-
ne Wort in ihre jeweilige Zeit neu zu iibersetzen und fiir diese oder jene Le-
benssituation zu verdeutlichen hitte; vielmehr bringt der Rekurs auf das
biblische Wort die Zuversicht zur Geltung, dass die jeweilige Lebenssituation
mit dem Wort der Bibel gedeutet werden kann.

Bei Beriicksichtigung dieses fundamentalekklesiologischen Verhiltnisses
von Wort und Zeichen liessen sich gerade in der gegenwirtigen Situation
manche Probleme 16sen, wo die Kirchen angesichts von Substanzverlusten
nach innen (Mitgliederzahlen, Finanzen) und aussen (gesellschaftliche Rele-
vanz) um ein erkennbares Profil ringen. Ich greife nur zwei Beispiele heraus:
1. Die sog. Okumene der Profile, seit dem XX. Weltjugendtag 2005 in aller
Munde, sucht nach den Worten ihres begrifflichen Schépfers, des EKD-Rats-
vorsitzenden Huber, ein solches Profil in sensiblen Bereichen gesellschaftli-
cher Verantwortung der Kirche wie etwa der Sexualethik.® 2. In der gegen-
wirtigen kirchlichen Leitbilddiskussion verfolgt derselbe Rat der EKD mit sei-
nem in vieler Hinsicht exemplarischen Impulspapier «Kirche der Freiheit»
das «wichtige Ziel einer sichtbaren Identitit der evangelischen Kirche» und

% Bezogen auf die Abschnitte II.1-3: Die diskutierten Verwendungszusammenhinge der
Pradikation corpus Christi brachten ekklesiologische Themen ans Licht, die bei her-
kémmlich semantischer Analyse so nicht zu Tage getreten wiren: die Ganzheitlich-
keit der Kirche im Verhiltnis zur christologischen Ganzheitlichkeit, das Problem der
personalen Gemeinschaft in der Kirche und die Aufgabe einer theologischen Begriin-
dung des Kirchenrechts.

7 Bezogen auf die Abschnitte IT.1-3: Das Werk der Kirche wird als Wirken Christi, der
Selbstand der Glieder der Kirche wird als fussend auf dem Beistand Christi und die
Symmetrie der «Gemeinde von Briidern» wird als Asymmetrie zu Christus, dem Erst-
geborenen unter den Briidern, erkennbar.

58 W. Huber, K. Lehmann: Was bedeutet Okumene der Profile?, in: J. Brosseder, M.
Wriedt (Hg.): «Kein Anlass zur Verwerfungy». Studien zur Hermeneutik des 6kumeni-
schen Gesprichs, FS O.H. Pesch, Frankfurt a.M. 2007, 399-410.411-421 (405).



42 Henning Theiflen

macht dafiir neben der protestantischen Aufgeklirtheit und der Kirchenmu-
sik eine ganze Reihe an «dusseren Zeichen» namhaft - «vom Briefpapier {iber
die Erkennbarkeit von Pfarrerinnen und Pfarrern im Alltag bis zum Talar»
-, an denen «man die evangelische Kirche in Deutschland verlisslich erken-
nen kann».* Das Streben nach verlisslich erkennbarem Profil entspricht ge-
nau dem Anliegen, das die lutherische Reformation auf den Begriff «Erken-
nungszeichen der Kirche» (notae ecclesiae) bringt.®® Wihrend die zitierten
Beispiele aus der EKD bei diesem Profil aber eher Zeichen im Blick haben, die
als kirchliche Markenzeichen das Wort der Kirche einprigsam machen sollen,
meint die Reformation mit dem Erkennungszeichen das Wort selbst in seiner
Kraft, Zeichen und Lebenssituationen zu deuten, wie dies vornehmlich im Sa-
krament, also der institutionellen, d.h. stiftungsgemissen Verbindung von
Wort und Zeichen geschieht. Wenn nach CA 7 Wort und Sakrament die bei-
den einzig notwendigen Zeichen der Kirche sind, dann geht es um denselben
Sprachgewinn, der auch fiir die Kirchenmetaphern zu beobachten war: Das
Wort, das die Kirche trigt, vermag die Zeichen der Zeit zu deuten. Obschon
also nicht eindeutig, sind die ekklesiologischen Metaphern doch nie «blind
und undeutlich», sondern lassen im Gegenteil durch ihre Deutekraft in und
unter allerlei Lebensiusserungen die Kirche des Wortes, das Jesus Christus ist,
sehen.

Abstract

Aufbauend auf Forschungseinsichten insbesondere der katholischen Exegese, Kirchenge-
schichte und Dogmatik bietet dieser Aufsatz eine Interpretation der ekklesiologischen Pri-
dikation corpus Christi/Leib Christi, die v.a. die mit jenem Terminus verbundenen kirch-
lichen Lebensidusserungen der Abendmahlsfeier, der kirchlichen Organisationsform und
des Kirchenrechts daraufhin befragt, inwieweit in thnen die Kirche erkennbar wird. Der
Text versteht sich als Beitrag zu einer hermeneutischen Theorie der Kirche, die den Gegen-
satz zwischen buchstiblichem und iibertragenem Verstindnis der Kirchenmetaphern
durch das reformatorische Konzept des Wortes als Deutung der Zeichen der Zeit iiberwin-

det.

Henning Theifsen, Greifswald

% Kirche der Freiheit. Perspektiven fiir die evangelische Kirche im 21. Jahrhundert. Ein
Impulspapier, hg.v. Rat der EKD, 0.0. 2006, 44.61.87 (Zitate).

80 Z.B. wiederum Luther in «Von den Konziliis und Kirchen»: WA 50, 628,16-21. Zum
gesamten Komplex der notae ecclesiae vgl. H. Theiflen: Das Erkennungszeichen der
Kirche, EvTh 68 (2008) 332-347 (332-342).



	Kein "blindes und undeutliches Wort" : die präzise Unschärfe der Kirchenmetaphern am Beispiel corpus Christi

