
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 65 (2009)

Heft: 1

Artikel: Kein "blindes und undeutliches Wort" : die präzise Unschärfe der
Kirchenmetaphern am Beispiel corpus Christi

Autor: Theissen, Henning

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kein «blindes und undeutliches Wort»

Die präzise Unscharfe der Kirchenmetaphern am
Beispiel corpus Christi*

I. Grundlegung

Martin Luther hat in seiner Schrift «Von den Konziliis und Kirchen» (1539)
beredte Klage über das «blinde, undeutliche Wort Kirche» geführt.1 In der Tat
kennt die reformatorische Theologie keine eindeutige Definition des Begriffs
Kirche. Selbst eine so wichtige Formel wie CA 7: estautem ecclesia congregatio
sanctorum, in qua evangelium pure docetur et recte administrante sacramenta
kann keinen definitorischen Status beanspruchen, da hier der Kirchenbegriff
mit dem Terminus congregatio sanctorum (anstelle des aus dem Glaubensbekenntnis

geläufigen communio sanctorum) das bereits vorgegebene
gottesdienstliche Geschehen nicht etwa definiert, sondern rein theologisch
beschreibt und so, u.U. auch gegen den Augenschein, als Kirche kenntlich
macht. Kaum anders liegen die Dinge bei der Formel «Gemeinde von
Brüdern», mit der die dritte These der Barmer Theologischen Erklärung (1934)
die Kirche bezeichnet. Barmen III wurde in der zweiten Hälfte des 20. Jh. als

«evangelische Definition der Kirche» gefeiert,2 da hier zum inneren Gehalt
der Kirche die unverzichtbare äussere Gestalt als geschwisterliche Gemeinde
hinzutritt. So ist Barmen III vom scheidenden EKD-Ratsvorsitzenden Wolfgang

Huber als die «Achse» der Barmer Theologischen Erklärung bezeichnet
worden, die der Kirche zugleich mit ihrer theologischen Stiftung auch ihre
rechtliche Verfassung verleiht,3 so dass man die Kirche mit den Begriffen dieser

These geradezu definieren könnte als die Ubereinstimmung von
«Botschaft» und «Ordnung». Jedoch gebraucht Barmen III den Begriff der
Ubereinstimmung nicht, der so gut zu einer förmlichen Definition im Sinne der
adaequatio intellectus et rei passen würde, sondern spricht davon, dass die Kirche

mit Botschaft und Ordnung Jesus Christus als das eine Wort Gottes be-

* Neufassung eines Vortrags vom 16.6.2006 bei der Studienreise, die die ACK Bonn
zum Thema «Christliches Zeugnis in Vergangenheit und Gegenwart» nach Oxford
unternommen hat.

1 WA 50, 625,5 (Schreibweise modernisiert).
2 K. Scholder: Die Bedeutung des Barmer Bekenntnisses für die evangelische Theologie

und Kirche, EvTh 27 (1967) 435-461 (442).
3 W. Huber: Folgen christlicher Freiheit. Ethik und Theorie der Kirche im Horizont

der Barmer Theologischen Erklärung (NBST 4), Neukirchen-Vluyn 1983, 28; vgl. 154

zu Stiftung und Verfassung.

ThZ 1/65 (2009) S. 22-42



Kein «blindes und undeutliches Wort» 23

zeugt. Zeuge im theologischen Sinne ist ja, wer als unbeteiligter Beobachter
einer vorgefundenen Wirklichkeit so sehr von dieser in Anspruch genommen
wird, dass er fortan mit seiner ganzen Existenz für ihre Wahrheit einsteht;
darauf dürfte auch Barmen III zielen. Man kann hier an Karl Holls These
erinnern, dass der Märtyrer im theologischen Sinne, also der Blutzeuge,
ursprünglich der mehr oder weniger zufällige Augenzeuge des auferstandenen
Christus ist.4 In die theologische Kategorie des Zeugnisses fliessen also zwei
Zeugenbegriffe ein, und schon das zeigt, dass die ekklesiologische Rezeption
der Zeugniskategorie in Barmen III alles andere als eine eindeutige Definition
des Begriffs Kirche im Sinn hat. Vielmehr wird hier wie auch in CA 7 eine
bereits vorgefundene Wirklichkeit in theologischer Beschreibung als kirchlicher

Lebensvollzug kenntlich gemacht. Die Rede vom Zeugnis gibt damit in
begrifflicher - nicht definitorischer! - Sprache wieder, was die Bibel meint,
wenn sie die Kirche den Leib Christi nennt und damit metaphorisch
ausdrückt, dass das Sein in Christus den Angehörigen der Gemeinde
wortwörtlich auf den Leib rückt. Man kann sagen, dass Barmen III von der Kirche
ein leibhaftiges Zeugnis und damit die Kirche in ihrer Ganzheit fordert.
Barmen III ist also tatsächlich ein Meilenstein im evangelischen Kirchenverständnis

- aber nicht als Definition der Kirche, sondern weil diese These die biblische

Prädikation der Kirche als Leib Christi so erschliesst, dass begriffliche,
wortwörtliche und metaphorische Rede sich in präziser Unscharfe zu einer
Einheit zusammenschliessen.

II. Drei exemplarische Kontexte der ekklesiologischen Prädikation corpus Christi

Versucht man die Verwendung der ekklesiologischen Prädikation Leib Christi

zu überblicken, so fällt in der Tat vorrangig ihre Unschärfe auf. Dass die
Kirche der Leib Christi genannt wird, lässt sich einerseits im Anschluss an die

einschlägigen Verwendungen bei Paulus (I Kor 12; Rom 12) für ein egalitäres,
demokratisches oder basisgemeindliches Kirchenverständnis in Anspruch
nehmen, in dem die Angehörigen der Kirche miteinander und aufeinander
wirken als die Glieder eines und desselben Leibes, so dass die Kirche buchstäblich

der Leib Christi ist. Auf der anderen Seite kann dasselbe Anschauungsfeld
eines gegliederten Organismus im übertragenen Sinne auf das Verhältnis der
Kirche zu Christus bezogen werden, die ihm zugeordnet ist wie der Leib dem

Haupt des Leibes. In diesem Lalle stützt die Metapher des Leibes, eben weil
sie im übertragenen und nicht im buchstäblichen Sinne aufgefasst wird, ein
hierarchisches Verständnis der Kirche, wofür klassische Belegstellen aus den

4 K. Holl: Der ursprüngliche Sinn des Namens Märtyrer [1916], in: ders.: Der Osten
(Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte II), Tübingen 1928, 103-109.



24 Henning Theißen

Deuteropaulinen in Anschlag gebracht werden können. Es ist methodisch
keine ganz einfache Aufgabe, in dieser Gemengelage einigermassen klares
Licht zu verbreiten. Manch nahe liegende Ansätze helfen hier zunächst nicht
weiter: 1. Als biblisch können sich offenbar beide Seiten dieser Alternative
verstehen, da Paulus einerseits und die Deuteropaulinen andererseits beide

Konzepte in hinreichender Weise abstützen. 2. Es ist auch müssig, eine
konfessionelle Zuordnung zu versuchen, indem man etwa das erste Verständnis als

Inbegriff der protestantischen Auffassung vom Priestertum aller Gläubigen
versteht und das zweite mit dem von Augustin stammenden und besonders
im römischen Katholizismus wirkenden Konzept des ekklesialen Leibes
Christi als totus Christus aus Haupt und Gliedern verbindet. Dieser Versuch
scheitert daran, dass die katholische Ekklesiologie in ihren beiden wichtigsten
neueren Dokumenten, der Enzyklika Mystici corporis Christi von Pius XII.
(1943) und der dogmatischen Kirchenkonstitution Lumen Gentium des II.
Vaticanums (1964), selbst einen Richtungswechsel im Verständnis der ekklesio-
logischen Leibmetapher innerhalb des Katholizismus markiert.5 3. Gegenüber

diesen beiden Ansätzen ist es erfolgversprechender, hermeneutisch an das

Problem heranzugehen und bei der Beobachtung anzusetzen, dass in dem
einen Fall die Prädikation Leib Christi buchstäblich verstanden wird, in dem
anderen hingegen im übertragenen Sinne: Dort ist die Kirche der Leib Christi,
so dass Christus keine Hände hat als die seiner Gläubigen, während hier die
Kirche nicht Christi Leib ist, sondern sich zu ihm verhält wie sein Leib, so
dass Christus ihr Haupt ist, die Kirche aber Christi Glieder. Freilich weist
wiederum insbesondere der katholische Diskurs darauf hin, dass auch so keine

eindeutige Zuordnung zu erreichen ist, weil gerade das buchstäbliche
Verständnis der Leibprädikation dazu tendiert, den Vorrang Christi gegenüber
seiner Kirche auf die Kirche zu übertragen und so mit dem übertragenen Sinn
der Leibprädikation zu verschwimmen.6 Dennoch ist dieser Ansatz hilfreich,
weil er zeigt, dass hinter der Unschärfe der ekklesiologischen Leibprädikation
ein ungeklärtes Verhältnis von buchstäblicher und übertragener Rede steht,
das die ganze Begriffsgeschichte durchzieht. Wiederum ist es die katholische
Forschung gewesen, die diesen Sachverhalt ans Licht gebracht hat, namentlich

Henri de Lubac, der in seinem Buch Corpus mysticum (1949) nachwies,
dass der Terminus corpus Christi im 12. Jh. eine Vertauschung von buchstäblichem

und übertragenem Sinn erfährt: Nannte man zuvor die Hostie im
Abendmahl das corpus Christi mysticum, so wird ab dieser Zeit die reale leib-

5 Vgl. P. Hünermann: Theologischer Kommentar zur dogmatischen Konstitution über
die Kirche Lumen Gentium, in: HThK Vat. II, Bd. 2, Freiburg 22006, 263-582 (279f.),
zum geschichtlichen Kontext von Lumen Gentium.

6 Das ist der wesentliche Kritikpunkt, den H. Merklein: Entstehung und Gehalt des

paulinischen Leib-Christi-Gedankens [1985], in: ders.: Studien zu Jesus und Paulus [I]
(WUNT 43), Tübingen 1987, 319-344 (342f.), geltend macht.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 25

liehe Gegenwart Christi in den Abendmahlselementen mit dem Begriff des

corpus verum ausgedrückt, während die Kirche jetzt als mystischer Leib Christi

bezeichnet wird.7
Diese Ansätze nun lassen sich für die gegenwärtige Erörterung der ekkle-

siologischen Leibprädikation methodisch in einer Weise fruchtbar machen,
die m.W. bislang eher selten, grundsätzlich jedoch bei dem katholischen Dog-
matiker Jürgen Werbick, zur Geltung gekommen ist.8 Zeigt nämlich der
Terminus corpus Christi bereits in seiner Begriffsgeschichte ein erhebliches
Changieren zwischen buchstäblichem und übertragenem Sinn, dann hegt es nahe,

überhaupt von einer Hermeneutik auszugehen, die keinen Gegensatz
zwischen ist-Sätzen und übertragenen (metaphorischen) Sätzen aufrichtet.
Grundlegender Referenztext für eine solche Hermeneutik müsste die (bei
Werbick freilich nicht behandelte) Schrift Luthers «Vom Abendmahl Christi.
Bekenntnis» (1528) sein, deren Exkurs depredicatione identica ausgehend von
den Abendmahlsworten dafür eintritt, ist-Sätze nicht als Identitätsprädikationen,

also einstellige Relationen zu verstehen, sondern als mehr- oder vielstel-
liges Gefüge, in dem verschiedene hermeneutische Stellen eine «zu samen

fugung» zu einem neuen Wort erfahren.9 Luthers prominenteste Beispiele sind
die Neologismen «leibsbrod» und «Blutswein»10, die aussagen, dass in der
Prädikation der Abendmahlselemente als Leib und Blut Christi die das Mahl
feiernde kirchliche Gemeinschaft in die Situation der Gemeinschaft mit dem

Gekreuzigten versetzt und so die vorfindliche Wirklichkeit der Kirche im
Zeichen des Kreuzes neu gedeutet wird.11 Offensichtlich wären also in dem Satz
«Das ist mein Leib» sehr viel mehr Faktoren zu berücksichtigen als nur die
Identifikation der beiden Stellen links und rechts von dem wie ein
Gleichheitszeichen gelesenen «ist», nämlich mindestens auch die Situation der
Adressaten des Satzes (also der Gemeinde im Vollzug des Mahles) und die Art
und Weise, wie der Satz an dieser Situation sprachlich handelt (Deutung der
Gemeindesituation im Zeichen des Kreuzes, Versetztwerden der Abend-

7 H. de Lubac: Corpus mysticum. Kirche und Eucharistie im Mittelalter. Eine histori¬
sche Studie [1949], üb.v. H.U. v. Balthasar, Einsiedeln 21995, zusammenfassend 314—

321.
8 J. Werbick: Kirche. Ein ekklesiologischer Entwurf für Studium und Praxis, Freiburg

1994, 38-45, insbesondere 38-41, zu einer ekklesiologischen Hermeneutik im
Anschluss an die neuere Metapherntheorie sowie 277-315, insbesondere 292-297, zur
Leibprädikation.

9 WA 26, 443,31. In dieselbe Richtung weist Luthers späte Bemerkung, dass im Glau¬

ben «alle Vokabeln eine neue Bedeutung in Christus annehmen» (lat. Text WA 39/11,

94,17f.).
10 WA 26, 445,11.
11 Vgl. Luthers Deutung der Abendmahlsworte vom Brechen des Leibes und Vergiessen

des Blutes auf (auch) die Situation der das Mahl feiernden Gemeinschaft: WA 26,

470,24-28; 472,13-31.



26 Henning Theißen

mahlsgemeinschaft in die Gemeinschaft des Gekreuzigten). Sie alle gehören in
die ist-Prädikation hinein. Es geht bei dieser hermeneutischen Grundlegung
also um die Verwendungszusammenhänge theologischer Sprache.

Mein Interesse gilt im Folgenden freilich nicht der Grundlegung12,
sondern einer Anwendungsfrage, nämlich dem Sprachgewinn, den die ekklesio-
logische Prädikation corpus Christi dem evangelischen Kirchenverständnis er-
schliesst. Ich diskutiere daher einige zentrale Yerwendungszusammenhänge
des Terminus und lege den Akzent auf die - zunächst disparat scheinenden -
kirchlichen Lebensäusserungen, die mit den einzelnen Verwendungen assoziiert

sind. (Die theologische Herleitung erscheint demgegenüber in
Petitdruck.) Die abschliessende Auswertung münzt diesen Sprachgewinn zu einer
These über das fundamentalekklesiologische Verhältnis von Wort und
Zeichen aus.

II.l. Kirche als Leib

Die ekklesiologische Prädikation corpus Christi ist die lateinische Ubersetzung

der biblischen Rede vom ocopa Xptaxoü, also vom Leib Christi. Bezeichnet

man die Kirche als Leib, so spricht man sie, wie bereits die Erwartung
eines leibhaftigen Zeugnisses in Barmen III zeigte, in der Gänze ihrer Existenz
an. Das weckt die Frage, ob das ganze, leibhaftige Zeugnis auch, zumindest
der Bereitschaft nach, das Blutzeugnis, also das Martyrium einschliesst. Das
Blut ist ja in der biblischen Sprache so gut wie der Leib Ausdruck der Ganzheit

des Lebens, und es läge nahe, dass ein Zeugnis, das die Kirche mit ihrem
ganzen Leben ablegt, dieses Leben auch in seiner ganzen Ausdehnung bis zum
Tode umschliesst. Freilich ist dieses extensive Verständnis von Ganzheit als

raumzeitlich abgeschlossener Ausdehnung nicht das einzig mögliche. Wenn
die Bibel das Blut als Sitz des Lebens bezeichnet (Gen 9,4), dann steht ein eher

intensiver, werthafter Sinn von Ganzheit vor Augen: Zwar ist das Blut bei
extensiver Betrachtung nicht das ganze Leben, sondern nur ein Lebensbestandteil,

aber eben der, der dem Leben Bestand gibt.
Besonders komplex liegen die Dinge beim Thema Abendmahl, in dem die

Sinnfülle der ekklesiologischen Leibprädikation kulminiert. Im Abendmahl
wird die Kirche als Leib Christi konstituiert, indem sie Christus in Leib und
Blut empfängt. Beide Teilsätze haben ganzheitlichen Sinn, doch ist in dem
ersten von der Ganzheit der Kirche als Leib Christi, im zweiten hingegen von
der Ganzheit Christi in Leib und Blut die Rede.

Die idealtypische Unterscheidung von extensiver und intensiver Ganzheit hilft hier nicht
weiter. Zwar weist die Kirche vorrangig eine Ganzheit intensiven Typs auf, indem sie im

12 Vgl. hierfür v.a. J. Ringleben: Luther zur Metapher, ZThK 94 (1997) 336-369;
T. Wabel: Sprache als Grenze in Luthers theologischer Hermeneutik und Wittgensteins

Sprachphilosophie (TBT 92), Berlin/New York 1998.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 27

Abendmahl, ähnlich wie der Leib im Blut, das empfängt, was ihrem Leben Bestand gibt.
Diesen intensiven, d.h. wörtlich: nach innen gerichteten Sinn bringt der Heidelberger
Katechismus gut zum Ausdruck, wenn er sagt (Frage 80), dass die Gläubigen im Abendmahl
durch den Heiligen Geist Christus «eingeleibt» werden - wie auch umgekehrt die

Warnung: «Die Unbußfertigen aber und Heuchler essen und trinken sich selbst das Gericht»
(Frage 81)13 deutlich macht, dass es bei der im Abendmahl geschehenden Konstituierung
der Kirche als Leib Christi «ums Ganze» (offensichtlich im intensiven Sinne) geht. Aber
ebenso deutlich muss es dann auch eine extensive Grösse (eben den Leib Christi) geben, die
dabei konstituiert wird.

Ein ähnliches Problem stellt sich bei der Ganzheit Christi. Was die Kirche im Abendmahl

empfängt, ist der ganze Christus. Anders als im Fall der Kirche ist die Ganzheit Christi

jedoch nicht schon mit dem Leib gegeben, sondern erst dann, wenn Leib und Blut,
wenn also Christus unter beiderlei Gestalt gegeben wird. Dass im Zusammenhang des

Abendmahls Christus erst mit Leib und Blut als ganz angesehen wird, kann man kaum
anders als extensiv verstehen. So betrachtet, muss das Blut gegenüber dem Leib einen Unterschied

ausmachen. Allein, diese Betrachtungsweise ist eben nicht die gewöhnliche. Man ist

gewohnt, Leib und Blut Christi unter der semantischen Fragestellung nach der Bedeutung
der Abendmahlselemente zu betrachten, und dann bezeichnen beide Christus selbst in
seiner Selbsthingabe. Fragt man hingegen hermeneutisch, in welchen Verwendungszusammenhängen

doch eine Unterscheidung von Leib und Blut Christi vorkommt, dann stösst

man auf die (bisweilen schon vor-) reformatorische Forderung, auch den sog. Laien beim
Abendmahl den Kelch zu reichen. Luther akzeptiert in den Schmalkaldischen Artikeln,
dass mit dem Kelch keine andere Sache gereicht werde als mit dem Brot14, m.a.W. die
Forderung des Laienkelchs beansprucht keine eigene Semantik für das Blut im Gegenüber zum
Leib Christi, wohl aber eine spezifische Pragmatik: Indem nämlich auch die nichtgeweih-
ten Gläubigen den ganzen Christus in Leib und Blut empfangen, bringt das Abendmahl
zum Ausdruck, dass hier das allen kirchlichen Grenzziehungen von Heilig und Profan
(eben Priester und Laie) vorausliegende, d.h. das universelle Heil aller Welt gefeiert wird.
Die Universalität dieses Heils ist die Ganzheit, die Christus auszeichnet und die sich von
der Ganzheit der Kirche unaufhebbar unterscheidet. Sie überschreitet auch die Alternative
von extensiver und intensiver Ganzheit.

Der unaufhebbare Unterschied zwischen ekklesiologischer und christologi-
scher Ganzheit, also zwischen dem Gegensatz von Extension und Intension
einerseits und Universalität andererseits, erlaubt nun die Frage zu beantworten,

ob die Kirche, wenn sie ein leibhaftiges Zeugnis für Christus geben soll,
zumindest der Bereitschaft nach zum Blutzeugnis gefordert sein kann. Weil
Christus mit seinem Blut Zeugnis für das Kreuz gibt, in dem Gott die
Menschen mit sich versöhnt, kommt für die Kirche das Blutzeugnis nicht als

Erfordernis zu ihrer Ganzheit in Betracht. Die Kirche kann dem Kreuz nichts
hinzufügen oder wegnehmen, sondern kann es lediglich bezeugen. Das Zeugnis,

das von der Kirche erwartet werden kann, ist deshalb nicht das Blutzeugnis,

sondern das Bekenntnis, ganz von jener Versöhnung zu leben; es ent-

13 R. Mau (Hg.): Evangelische Bekenntnisse. Bekenntnisschriften der Reformation und
neuere theologische Erklärungen, Bielefeld 1997, Bd. II, 162.163.

14 ASm 111/25 (Ev. Bekenntnisse [Anm. 13], I, 333).



28 Henning Theißen

spricht in seiner Ganzheit spiegelbildlich der Universalität des Heils. Strittig
ist, ob das Subjekt dieses Bekenntnisses die Kirche selbst ist oder ihre einzelnen

Glieder. Damit komme ich auf zwei aktuelle kirchliche Lebensäusserungen

zum Thema zu sprechen.
Die Rede ist auf der einen Seite von dem römisch-katholischen Dokument

Dominus Iesus aus dem Jahre 2000, das den reformatorischen Kirchen mit der
Abendmahlsgemeinschaft auch den Status einer Kirche im eigentlichen Sinne

verweigert hat15, und auf der anderen Seite von dem Beschluss, mit dem die
Landessynode der Evangelischen Kirche im Rheinland 2004 unter dem Titel
Eingeladen sind alle dem Abendmahlsausschluss den feierlichen Abschied
gegeben hat.16 Dabei beschränke ich mich hier auf die Frage, wie auf beiden Seiten

von der Kirche als dem Leib Christi geredet wird.
Zunächst der rheinische Synodalbeschluss. Gewiss ist der Abschied vom

Abendmahlsausschluss grundsätzlich zu begrüssen. Begründet wird er
allerdings nicht damit, dass die Kirche angesichts ihrer gänzlichen
Vergebungsbedürftigkeit ausserstande ist, über die Sündigkeit ihrer Glieder zu urteilen,
sondern er wird begründet mit dem universellen Heilsangebot Jesu. Die Kirche

nimmt also für sich diejenige Ganzheit in Anspruch, die wir als christo-
logische Ganzheit bezeichnet haben: Anstatt ihre eigene Vergebungsbedürftigkeit

zu bekennen, darf sie Sündenvergebung zuerkennen. Wie wird diese

Inanspruchnahme Christi begründet?
Im Zentrum des Beschlusses steht ein akephales (îcEpoAij Kopf) Argument:

Beim Abendmahl ist der Platz vor Kopf, also «der Platz des Gastgebers
unbesetzt», deshalb muss die Kirche, die beim Abendmahl lediglich Gast ist,
vor allem «dem Gastgeber den Platz freihalten» und darf nicht hinter seinem
Rücken einzelne Gäste von dem ausschliessen, wozu der Gastgeber selbst,
also Jesus, alle eingeladen hat: dass sie nämlich im Mahl die Sündenvergebung
nicht bloss zugesagt bekommen (wie in der Predigt), sondern sie ganzheitlich
«mit allen fünf Sinnen» erfahren.17 Die Beteiligung aller leiblichen Sinne
macht in dieser Argumentation also die Leibhaftigkeit des Abendmahls aus.
Die vom Beschluss selbst betonte Ganzheitlichkeit dieser Leibhaftigkeit wird
dabei offensichtlich im extensiven Sinne verstanden: Die Beteiligung aller
fünf Sinne im Abendmahl ist mehr wert als die einsinnige Beteiligung nur des

Gehörs in der Predigt, und im Gegenzug verbietet sich der Ausschluss von je-

15 DI 17: «Die kirchlichen Gemeinschaften hingegen, die den gültigen Episkopat und die

ursprüngliche und vollständige Wirklichkeit des eucharistischen Mysteriums nicht
bewahrt haben, sind nicht Kirchen im eigentlichen Sinn», zitiert nach: Kongregation
für die Glaubenslehre, Dominus Iesus. Uber die Einzigkeit und Heilsuniversalität Jesu
Christi und der Kirche, Stein am Rhein 22005, 29.

16 Beschluss 34 der 53. ordentlichen rheinischen Landessynode 2004, hier zitiert nach

epd-Dokumentation 44/2004.
17 epd-Dokumentation 44/2004, 49 (Hervorhebungen aufgehoben); 50.47.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 29

ner Beteiligung aufgrund der extensiv, nämlich auf ihre universelle Reichweite

hin verstandenen Einladung Jesu. Einfacher gesagt: Der Leib Christi
wäre in seiner Integrität tangiert, wenn auch nur eines seiner Glieder fehlte,
weil dann das Zusammenspiel der Glieder zum Leib Christi gestört wäre. Der
rheinische Synodalbeschluss versteht also unter der Kirche als Leib Christi
(mit I Kor 12) das organische Zusammenwirken aller seiner Glieder.

Anders das eucharistische Kirchenverständnis von Dominus lesus, das sich
in der Lormel Augustins vom «ganzen Christus» aus Haupt und Leib
bündelt18 und damit eine bestimmte Rezeptionslinie der konziliaren Kirchenkonstitution

Lumen Gentium verrät. Demnach ist beim Abendmahl der Platz vor
Kopf keineswegs unbesetzt, sondern den Vorsitz hat der Bischof19, obschon
in der Eucharistiefeier auch der einfache Priester «in der Person Christi»
handelt.20 Hinter dieser christologischen Aufwertung des priesterlichen
Sakramentshandelns steht die deuteropaulinische Differenzierung von Christus
und Gemeinde als Haupt und Leib. Sie wird mit dem Gedanken der Stellvertretung

abgestuft auch auf das Verhältnis von Papst, Bischöfen und Priestern
angewandt: Der Papst ist als Stellvertreter Christi zugleich das Haupt des

Bischofskollegiums21, während die Bischöfe zwar nicht Stellvertreter des Papstes

sind22, aber ihrerseits von den Priestern repräsentiert werden.23 Lür die
Kirche als Leib Christi heisst das, dass sie in der papal-episkopalen Hierarchie
von Haupt und Leib ein Ganzes bildet.

Beide Beispiele verstehen den ekklesiologischen Begriff Leib Christi also

vom sakramentalen Geschehen des Abendmahls so, dass die Kirche von der
Sündenvergebung Christi lebt und ihre Ganzheit als Leib Christi von der
Ganzheit Christi unterschieden ist. Der rheinische Synodalbeschluss
gebraucht dafür das akephale Argument der Platzhalterschaft, das den Leib auf
das egalitäre Zusammenspiel seiner Glieder hin akzentuiert. Das römisch-katholische

Dokument zieht mit demselben Interesse den Stellvertretungsgedanken

aus dem sakramentalen Kirchenverständnis des II. Vaticanums heran, der
mit der hierarchischen Differenzierung des Hauptes vom Leib einhergeht.
Damit führt dieselbe Grundintention in den beiden Dokumenten zu genau
entgegengesetzten Akzenten. Verblüffenderweise ist das gerade auf die
Differenzierungen von Leib und Gliedern bzw. Haupt und Leib zurückzuführen,
die den Sinn der Leibprädikation doch präzisieren sollen. Vorläufig sei dieses

Problem hier nur benannt. Ich werde im Schlussteil meiner Überlegungen

18 DI 16 mit Anm. 49.
19 LG 26 DH 4151.
20 LG 28 DH 4153.
21 LG 22 DH 4146.
22 LG 27 DH 4152.
23 «Episcopum [...] quodammodo praesentem reddunt», LG 28 DH 4154.



30 Henning Theißen

darauf zurückkommen und andeuten, in welcher Richtung eine Lösung zu
suchen ist.

II.2. Kirche als Person

Zweifellos ist der ekklesiologische Terminus corpus Christi am angemessensten
als «Leib Christi» ins Deutsche zu übersetzen. Von der Sprachgeschichte

und besonders der Etymologie her, die Leib mit Leichnam zusammenstellt,
wäre es jedoch auch möglich, corpus als Körper wiederzugeben. Der heutige
Begriffsgebrauch assoziiert zwar seit der Philosophischen Anthropologie
eines Scheler, Plessner oder Gehlen mit dem Körper die bloss physische
Existenz unter Abbiendung ihrer Umweltbezogenheit, die im Terminus Leib
zum Ausdruck kommt. Gerade dies kann ekklesiologisch jedoch guten Sinn
ergeben, wenn nicht auf das Verhältnis der Kirche zu Christus Bezug genommen

werden soll, sondern, gewissermassen als Anschlussfrage, auf die interne
Strukturiertheit und Verfassung, die die Kirche dadurch aufweist, dass sie als

der Leib Christi, also extern von Christus her, verfasst ist. Genau dies ist der
Fokus des zweiten Verwendungszusammenhangs von corpus Christi, der hier
untersucht werden soll. Der einschlägige theologische Ausdruck dafür ist, die
Kirche als Person zu verstehen, sofern Person grundsätzlich die Verfasstheit
eines lebendigen Wesens bezeichnet, die von ihm nur in seinem Einbezogen-
sein in den Umgang mit anderen Personen ausgesagt werden kann, und doch
an diesem Wesen selbst unabhängig von dem Umgang der anderen mit ihm
Bestand hat.24 Es wird hier also angenommen, dass das, was man von einer
(natürlichen) Einzelperson aussagen kann, auch auf die Kirche als eine
Gemeinschaft von Personen anwendbar ist, so dass die Kirche selbst eine personale

Grösse ist. Versteht man also die Kirche als Person, so schlägt man damit
das Thema der Sozialität der Kirche, ihren Gemeinschaftscharakter an. Im
Einzelnen begegnet dabei das Thema «Kirche als Person» in zwei
Ausprägungen, je nachdem, ob die Kirche als ein Personenkollektiv oder als eine

Kollektivperson verstanden wird.
Bezeichnet man die Kirche als Personenkollektiv, so liegt die kongregatio-

nalistische Assoziation nahe, dass sich hier Personen aufgrund einer gemeinsam

bejahten Anschauung zu einer Gemeinschaft zusammenschliessen, die
ausschliesslich der Pflege dieser Anschauung dient, also ein Zweckverband ist,
der erst durch diesen Zusammenschluss konstituiert wird. Es fragt sich, ob
Kirche dann nicht gleichzusetzen ist mit der Gemeinschaft ihrer Angehörigen
untereinander ohne Rücksicht auf die Gemeinschaft mit Christus, ob m.a.W.
die Dimension des corpus Christi als Körper nicht das Leibsein überlagert. Ge-

24 Vgl. die vielen Beiträge von J. Fischer zum Personkonzept, jetzt zusammenfassend in:
ders., S. Gruden, E. Imhof, J.-D. Strub: Grundkurs Ethik. Grundbegriffe philosophischer

und theologischer Ethik, Stuttgart 2007, 375-381.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 31

nau diese Frage ist in der einschlägigen, mit den Namen Schleiermacher und
Ritsehl bezeichneten Tradition unterschiedlich beantwortet worden, obwohl
beide die Ekklesiologie aus dem gleichen soteriologischen Grundimpuls ableiten.

Scheinbar klingt der kongregationalistische Gedanke bei Schleiermacher an, wenn er die
Kirche als das «Zusammentreten der einzelnen Wiedergeborenen zu einem geordneten
Aufeinanderwirken und Miteinanderwirken»25 bestimmt. Doch es wäre ein Missverständnis,

Schleiermacher als Kongregationalisten auszugeben. Dagegen spricht schon, dass im
Aufbau seiner Glaubenslehre die Lehre von der Kirche in Sätzen über das Weltverhältnis
des Glaubens vorgetragen wird; so soll der Einsicht Ausdruck gegeben werden, dass auch
der Glaube an die Versöhnung aller Welt mit Gott in Jesus Christus das Übel in der Welt
nicht mit einem Schlag beseitigt und darum auch die Kirche als corpus Christi nie in
idealtypischer Gestalt existiert, sondern immer der fortschreitenden Reinigung von fortbestehenden

weltlichen Übeln bedarf.26 Diese Reinigung aber kann, eben weil die Kirche nicht
idealtypisch existiert, nicht als säuberliche Scheidung von Kirche und Welt, ja nicht einmal
als Aussonderung einzelner Personen aus der Kirche geschehen, sondern nur so, dass die
Trennlinie zwischen Kirche und Welt mitten durch die Person des einzelnen Gläubigen
verläuft.27 Das aber heisst, in der Kirche ist die personale Gemeinschaft immer auch
gehemmt, so dass die Kirche nicht mit der Gemeinschaft ihrer Angehörigen untereinander
gleichgesetzt werden kann und umgekehrt deren ungehinderte persönliche Gemeinschaft
in der Kirche nicht in vollendeter Gestalt Wirklichkeit werden kann. Vielmehr bleibt die

Reinigung der Kirche von ihren weltlichen Einflüssen und damit die Vollendung der Kirche

eine unabschliessbare Aufgabe; erkennbar ist das daran, dass der entsprechende dogmatische

Locus (Eschatologie) für Schleiermacher «kein Gegenstand für christliche Lehre im
strengsten Sinne des Wortes ist».28

Die letzte Frage findet eine andere Antwort bei dem Mann, der Schleiermachers
Versöhnungsgedanken zu einem dogmatischen System ausgebaut hat: Albrecht Ritsehl folgert
aus diesem Versöhnungskonzept eine christliche «Weltbeherrschung»29, die sich mit dem
Interesse Schleiermachers an der Reinigung der Kirche von ihren weltlichen Einflüssen
ziemlich genau deckt, nimmt aber im Unterschied zu diesem an, dass das Reich Gottes in
der versöhnten Gemeinde, wie Ritsehl sagt30, durchaus konkrete Gestalt gewinnen kann.

25 F. Schleiermacher: Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen
Kirche im Zusammenhange dargestellt, NA hg.v. M. Redeker, Nachdr. Berlin/New
York 1999, Bd. II, 215 (Leitsatz § 115).

26 Schleiermacher bezeichnet dies als die «Hoffnung, daß die Kirche wachsen und die ihr
entgegengesetzte Welt abnehmen werde»; ders.: Der christliche Glaube (Anm. 25), II,
211 (§113,4).

27 Schleiermacher: Der christliche Glaube (Anm. 25), II, 385 (§ 148,1): «mithin ist auch
in denen, welche zusammengenommen die Kirche ausmachen, immer noch etwas der
Welt Angehöriges».

28 Schleiermacher: Der christliche Glaube (Anm. 25), II, 214 (§ 114,2).
29 A. Ritsehl: Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung, Bd. III,

Bonn 31888, 575-580 (§ 62).
30 Während Ritsehl den Begriff des Gottesreiches teleologisch fasst, spitzt er den Begriff

Kirche liturgisch auf die gottesdienstliche Gemeinde zu (Rechtfertigung und Versöhnung

[Anm. 29], III, 271 [§ 35]).



32 Henning Theißen

Unter dem Einfluss der kantischen Philosophie versteht er - anders als Schleiermacher, der
Kants Denkformen grundsätzlich nicht gefolgt ist - das Reich Gottes als ein Reich der

Zwecke, das durch die von einem Personenkollektiv gemeinsam bejahte Auffassung
bestimmt ist. Diese Ausrichtung kann grundsätzlich auf dem Boden der bestehenden Institutionen

geschehen; so versteht Ritsehl den bürgerlichen Staat als eine «positive Voraussetzung»

des Gottesreiches31, weil er das Institut der Nächstenschaft darstellt, in dem sich der
sittliche Beruf, wie Ritsehl sagt, also das christliche Liebesgebot, betätigt und bestätigt. Seit
Karl Barths vernichtender Kritik32 ist diese um die beiden Brennpunkte Religion und
Sittlichkeit fokussierte Theologie gerne als Ausverkauf an das bürgerliche Zeitalter gebrandmarkt

worden, doch wird das Ritschis Anspruch kaum gerecht. Der bürgerliche Beruf ist
für Ritsehl keine Schwundstufe von Theologie und Glauben, sondern bildet, wenn er in
der Nächstenliebe ausgefüllt wird, die Institution, in der das Reich Gottes konkrete Gestalt
gewinnt. Diese Identifikation von Reich Gottes und Nächstenliebe besagt, dass die
Gemeinde für Ritsehl die ungehinderte personale Gemeinschaft gewährleistet und umgekehrt
diese Gemeinschaft in der christlichen Gemeinde Wirklichkeit ist.

Im Rückblick auf Schleiermacher und Ritsehl ist die Frage unausweichlich,
wie derselbe Versöhnungsgedanke zu so gegensätzlichen Urteilen über die
Wirklichkeit personaler Gemeinschaft in der Kirche führen kann. Dazu ist zu
sagen, dass es in Wahrheit nur ein sehr kleiner Schritt von Schleiermachers

Bestreitung einer geschichtlichen Vollendung der Kirche bis zu ihrer Behauptung

durch Ritsehl ist. Wenn Schleiermacher nämlich die Selbstreinigung der
Kirche von ihren weltlichen Einflüssen als eine unabschliessbare Aufgabe
versteht, dann bezeichnet im Gegenzug dieser nicht erreichbare Abschluss der
Aufgabe den Abschluss einer zwar unendlichen Reihe, aber eben einer Reihe.
Es ist daher von seiner Position aus ein Geringes, die Reihe auch ohne ihren
letzten Schritt, der sowieso nie in Betracht kommt, für vollendet zu halten.
Genau das geschieht bei Ritschi. Diese Verschiebung springt in die Augen
beim Thema Gebet. Eigentlich müsste Schleiermacher, wenn er Versöhnung
als Versöhnung mit den fortbestehenden Übeln begreift, dem Beten im Leben
der Kirche viel Raum lassen. Tatsächlich aber kennt Schleiermacher kein
anderes Beten als das Gebet um Ergebung in den Willen Gottes, die von jeder
konkreten Bitte Abstand nehmen lässt.33 Ritsehl folgt dem grundsätzlich, landet

aber beim Dankgebet als der eigentlichen Gestalt des Gebets, da dieses gar
nicht erst den bei Schleiermacher noch statthaften Verdacht aufkommen
lässt, es könnte überhaupt noch eine Bitte offen sein, die im Gebet in Ergebung

transformiert werden müsste.34

31 Ritsehl: Rechtfertigung und Versöhnung (Anm. 29), III, 296 (§ 38).
32 K. Barth: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und

ihre Geschichte, Zollikon 1947, 599f.
33 Schleiermacher: Der christliche Glaube (Anm. 25), II, 384 (§ 147,3).
34 Ritsehl: Rechtfertigung und Versöhnung (Anm. 29), III, 607 (§ 66), schreibt zum

Gebet zunächst: «Unleugbar überwiegt in diesem Begriff gerade die Anerkennung
Gottes durch den Dank und durch die Ergebung, welche die Spannung des

Wünschens ausgleicht», folgert dann aber mit Berufung auf Paulus, «daß für die christ-



Kein «blindes und undeutliches Wort» 33

An diesem Beispiel wird sehr anschaulich, dass beide Autoren ungeachtet
ihres Dissenses über das Problem einer Vollendung der Kirche dieses
reihentheoretisch begreifen. Für die Frage nach der Kirche als personaler Gemeinschaft

heisst das: Sowohl Schleiermacher als auch Ritsehl vertreten ein lineares

Modell von personaler Gemeinschaft, in dem die für das Entstehen der
Kirche konstitutive Gemeinschaft mit Christus übergeht auf die Gemeinschaft

der Christen untereinander. Das Modell als solches ist bekannt; es steht
auch hinter dem römisch-katholischen Traditionsbegriff und findet seine

Zuspitzung im Topos der apostolischen Sukzession. Die Vorstellung der Kirche
als Personenkollektiv scheint an dieser Stelle in eine vergleichbare Richtung
zu tendieren.

Anders verhält es sich mit dem Konzept der Kirche als Kollektivperson,
für das insbesondere das Werk Dietrich Bonhoeffers namhaft zu machen ist.
Dass die Kirche eine, wie Bonhoeffer sagt, Kollektivperson ist, ihre Beschreibung

also in den Kategorien der Einzelperson möglich, bildet eine zentrale
These im Werk Bonhoeffers. Sie ist so zentral, dass sie sich in allen seinen

Werkphasen von der Dissertation des 21-Jährigen zur Soziologie der Kirche
bis zu den in der Tegeler Haft entstandenen späten Andeutungen einer «Kirche

für andere» nachweisen lässt.

Die Kirche als Kollektivperson wird von Bonhoeffer als Gemeinschaft der
Heiligen verstanden - so in der Dissertation Sanctorum communio schon dem
Titel nach - und diese wiederum als «Geistgemeinschaft».35 Das Problem ist
also kein anderes als das von Schleiermacher und Ritsehl schon bekannte der
Wirklichkeit personaler Gemeinschaft der Kirche. So lässt sich auch Bonhoeffers

Position gut an der kirchlichen Lebensäusserung des Gebets illustrieren.
Anders als Schleiermacher und Ritsehl, die trotz gegensätzlichen Urteils über
die Wirklichkeit personaler Gemeinschaft der Kirche doch beide reihentheoretisch

argumentieren, vertritt Bonhoeffer nämlich kein solch lineares
Gemeinschaftsmodell, sondern versteht die Gemeinschaft der Kirche als jederzeit

vermittelt durch Christus.

Um Bonhoeffers Begriff der Geistgemeinschaft zu erläutern, sei an eine Situation wie in
den Tagen nach der Tsunamikatastrophe zu Weihnachten 2004 gedacht, als Menschen auf
der ganzen Welt in die Kirchen strömten, um für die Opfer in Südostasien zu beten. Aus
dem Hin und Her der zahllosen Stimmen und Wörter formt sich der Klang eines eigenen
Wortes, das ein Eigenleben entwickelt und auch dann noch in den Mauern der Kirchen
hallt, wenn die Menschenströme derer verebben, die da beten. So ein zu eigenem Leben
erwachtes Wort nennt Bonhoeffer mit einem hegelianischen Begriff objektiven Geist und
betont36, dass dieser Geist, wenn es die Kirche ist, in der dieses Wort zum Eigenleben er-

liche Gemeinde das Danken die dem Bitten übergeordnete Anerkennung Gottes» sei

(608).
35 D. Bonhoeffer: Sanctorum communio. Eine dogmatische Untersuchung zur Soziolo¬

gie der Kirche [1930] (DBW I), hg.v. J. v. Soosten, Gütersloh 22005, 106-128.



34 Henning Theißen

wacht, eine personale Grösse ist: der Geist Jesu. Nur in ihm bekommen all die Unbekannten

und Ungenannten, für die da gebetet wird, ein Gesicht und einen Namen und werden
so selbst durch diesen Geist zu Personen. Genau dieses Ereignis nennt Bonhoeffer
Geistgemeinschaft: Menschen, die mir sonst nur in der anonymen Forderung der Mitmenschlichkeit

als Fremde entgegentreten, bekommen im Geist Jesu Namen und Gesicht und werden
so zu meinem Nächsten, den ich als Du bejahe und damit mein eigenes Ich neu konstituiere.

Bei dieser Entdeckung des Nächsten «hat der Kirchenbegriff einzusetzen»37; sie findet
sich also keineswegs erst in Bonhoeffers später Forderung einer Kirche für andere, die
allein im Beten und Tun des Gerechten lebt38, sondern ist nichts anderes als der sachliche
Gehalt der berühmten ekklesiologischen Formel «Christus als Gemeinde existierend», mit
der schon Bonhoeffers Dissertation das Konzept der Kollektivperson entfaltet. Dabei liegt
der Akzent darauf, dass es Christus ist, der mit seinem Geist die Einheit der geschilderten
Geistgemeinschaft stiftet39 - so wie es im Beispiel des Gebets der Geist Jesu ist, in dem die
Einzelnen Namen und Gesicht bekommen und so zu meinen Nächsten werden.

Macht man sich diesen argumentativen Zusammenhang des Begriffs Kollektivperson
klar, dann ergibt sich eine sehr wesentliche Folgerung für das, was Bonhoeffer die
«Aktualisierung» von Kirche nennt, also die heutige Kirche im Unterschied zu ihrer grundsätzlichen

«Realisierung» in Christus40: Nächstenschaft als Prinzip der Kirche ist nicht nur
durch Christus begründet, vielmehr steht auch in der heute aktuellen Kirche jederzeit der
Geist Jesu zwischen mir und dem Nächsten. In Bonhoeffers Schrift «Gemeinsames Leben»,
die aus den Erfahrungen des Finkenwalder Predigerseminars der Bekennenden Kirche als

Programmschrift für das Leben in bekennenden Kommunitäten verfasst ist, steht un-
missverständlich der Satz: «In der geistlichen Gemeinschaft gibt es niemals und in keiner
Weise ein <unmittelbares> Verhältnis des Einen zum Andern», nachdem es kurz zuvor ge-
heissen hat: «Christus hat den Weg zu Gott und zum Bruder freigemacht. Nun können
Christen miteinander in Frieden leben, sie können einander lieben und dienen, sie können
eins werden. Aber sie können es auch fortan nur durch Jesus Christus hindurch».41 Und
noch der «Entwurf für eine Arbeit» aus der Tegeler Gefängniszelle zieht die Folgerung
«Kirche ist nur Kirche, wenn sie für andere da ist», aus dem Obersatz «persönlicher
Christusglaube» und dem Untersatz «der jeweils gegebene erreichbare Nächste ist das Transzendente».42

Diese hier vorgestellten Belege entstammen ganz unterschiedlichen Werkpha-
sen Bonhoeffers und markieren doch durch ihre sachlich völlig gleiche
Ausrichtung die Pointe bei Bonhoeffers Verständnis der Kirche als Person: Die
Gemeinschaft der Kirche folgt einem Konzept von Nächstenschaft, die

sozusagen umgeleitet ist über Christus. Die Tragweite dieses neuartigen Verständnisses

von Gemeinschaft wird aus den einhergehenden Abgrenzungen deut-

36 Bonhoeffer: Sanctorum communio (Anm. 35), 65.
37 Bonhoeffer: Sanctorum communio (Anm. 35), 34 (dort kursiv); vgl. 115.
38 D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft

(DBW VIII), hg.v. Ch. Gremmels, E. Bethge, R. Bethge, Gütersloh 1998, 435.
39 Bonhoeffer: Sanctorum communio (Anm. 35), 133 bzw. 87, zur zitierten Formel.
40 Bonhoeffer: Sanctorum communio (Anm. 35), 90 bzw. 100.
41 D. Bonhoeffer: Gemeinsames Leben [1939] (DBW V), hg.v. G.L. Müller, A. Schön¬

herr, Gütersloh 1987, 28.20.
42 Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (Anm. 38), 560.557f.558.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 35

lieh, die sich bei Bonhoeffer gegen verschiedenste Formen der Gemeinschaftserfahrung

als kirchlicher Lebensäusserung richten. Im Entstehungsjahr der
Dissertation (1927) ist die am Schluss43 formulierte Kritik am sog. «Erlebnis
der Kirche» eine zeitgeschichtlich deutliche Absage nicht nur an die
ausdrücklich genannte «Jugendbewegung» (Romano Guardini wurde im selben

Jahr Leiter des Quickborn), sondern auch an das im selben Jahr von Otto Di-
belius ausgerufene «Jahrhundert der Kirche». Neben diesen volkskirchlich
gebundenen Gemeinschaftsformen attackiert Bonhoeffer mit seinem skizzierten

Gemeinschaftsverständnis etliche Jahre später aber auch die vom Moment
der Freiwilligkeit geprägten Sozialformen der Bekennenden Kirche:

«Barth und BK. führen dazu, daß man sich immer wieder hinter den <Glauben der Kir-
che> verschanzt und nicht ganz ehrlich fragt und konstatiert, was man selbst eigentlich
glaubt. Darum weht auch in der BK. nicht ganz freie Luft.»44

Offensichtlich steht Bonhoeffers Verständnis der Kirche als Person also
jenseits der Alternative von Volkskirche und Freikirche.

Man steht damit vor dem Ergebnis, dass die Frage nach der Kirche als
personaler Gemeinschaft {corpus Christi Körper) in eine ähnliche Aporie führt
wie die Frage nach der Ganzheitlichkeit der Kirche (corpus Christi Leib).
Versuche, die personale Gemeinschaft der Kirche in die Form eines regelrechten

Ordnungsmodells wie Volkskirche oder Freikirche zu giessen, heben den

theologischen Charakter der Kirche auf. Auch dieses Problem ist vorerst nur
zu notieren. Ich komme im Schlussteil meiner Überlegungen darauf zurück;
zuvor aber ist ein dritter und letzter Verwendungszusammenhang der ekkle-
siologischen Leibprädikation zu bedenken.

II.3. Kirche als Körperschaft

Die Möglichkeiten zur deutschen Übersetzung von corpus Christi sind mit
den Wörtern Leib und Körper eigentlich erschöpft. Dennoch bleibt ein
weiterer Verwendungszusammenhang dieser ekklesiologischen Prädikation zu
erörtern, der sich an den zuletzt betrachteten anschliesst. Während nämlich
die Übersetzung von corpus Christi mit Körper auf das Verhältnis der
Kirchenangehörigen untereinander abhob, so dass die Kirche wie eine Einzelperson

oder eine Ansammlung solcher gedacht wurde, wird nun umgekehrt der

Begriff Person im überindividuellen Sinne und die Kirche damit als juristische
Person, d.h. als Körperschaft verstanden. Dieser Sinngehalt der ekklesiologischen

Prädikation hat einen besonders eindrücklichen Sitz im kirchlichen
Leben in der Kirchenkonferenz von Treysa 1945. Diese hatte vor allem darüber
zu befinden, welchen Status die zu Beginn der NS-Herrschaft erstmals errich-

43 Bonhoeffer: Sanctorum communio (Anm. 35), 192.
44 Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (Anm. 38), 559f.



36 Henning Theißen

tete deutschlandweite evangelische Kirche nach dem Zusammenbruch des

Naziregimes haben konnte. Diese Frage hatte im Grunde schon den Kirchenkampf

bestimmt.45 Die erste Phase nationalsozialistischer Kirchenpolitik hin-
terliess im evangelischen Deutschland einerseits sog. zerstörte, andererseits

sog. intakte Landeskirchen. In den zerstörten Kirchen, deren noch vom
Augsburger Religionsfrieden und vom Westfälischen Frieden herrührende
Ordnung nach den Kirchenwahlen vom Juli 1933 unter Reichsbischof Ludwig
Müller zerschlagen wurde, musste die Bekennende Kirche illegale
Untergrundstrukturen bilden, die den Vorteil hatten, dass sie nicht im Einflussbereich

der NS-Kirchenpolitik lagen. Die intakten Landeskirchen dagegen be-

sassen zwar ihre alten Leitungsstrukturen noch, waren dafür aber umso leichter

zu kompromittieren, da in ihnen auch die dem Nationalsozialismus
verpflichteten Deutschen Christen agierten. Treysa stand also grundsätzlich vor
der Entscheidung, den zerstörten oder den intakten Kirchen zu folgen.

In dieser Situation ging das Rechtsgutachten, das der Freiburger Juraprofessor

Erik Wolf der Konferenz erstattete, einen doppelten Weg: Es erklärte
die Verfassung der Deutschen Evangelischen Kirche, die erst zu Beginn des

NS-Regimes zustande gekommen war, für hinfällig, die Organe der
Bekennenden Kirche aber, insbesondere ihre Bekenntnissynode, ihre Vorläufige
Kirchenleitung und ihren Reichsbruderrat, für rechtsgültig.46 Damit ergab
sich das Bild intakter Organe in einem zerstörten Körper, und da Organe nicht
für sich, sondern nur im Ganzen eines Körpers lebensfähig sind, war die
gestellte Aufgabe klar: Es musste eine Körperschaft, also ein rechtlich geordnetes

Kirchenwesen konstituiert werden, das nach dem Modell der Bekennenden

Kirche organisiert werden konnte. Die Prädizierung der Kirche als

Körperschaft bringt also die Aufgabe eines bekennenden Kirchenrechts oder
neutraler formuliert: einer theologischen Begründung des Kirchenrechts zum
Ausdruck.47

Diese Aufgabe ist nichts Geringeres als der Versuch, die grosse These von
Rudolph Sohm zu widerlegen, dass das Recht mit dem geistlichen Wesen der
Kirche in Widerspruch stehe. Dabei zielt die Widerlegung des Widerspruchs
nicht notwendig auf die Einheit von geistlichem Wesen und rechtlicher
Gestalt der Kirche, d.h. ein theologisch begründetes Kirchenrecht geht nicht
notwendig mit der rechtlichen Gestalt der Bekennenden Kirche einher.
Bekennendes Recht zielt nicht automatisch auf einen inneren Zirkel, der vom

45 Vgl. J. Mehlhausen: Art. «Nationalsozialismus und Kirche», TRE 24, Berlin/New
York 1994, 42-78 (53-57).

46 Treysa 1945. Die Konferenz der evangelischen Kirchenführer, hg.v. F. Söhlmann,
Lüneburg 1945, 181-195.

47 Im Folgenden stütze ich mich ohne Einzelnachweise auf H.-R. Reuter: Der Rechtsbe¬

griff des Kirchenrechts in systematisch-theologischer Sicht, in: G. Rau, H.-R. Reuter,
K. Schiaich (Hg.): Das Recht der Kirche I (FBESG 49), Gütersloh 1997, 236-286.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 37

weltlichen Bereich geschieden wäre, sondern bedeutet vielmehr, dass die
Alternative von geistlich und weltlich nicht ausschliessender Art ist. Dass sie

ausschliessend sei, war die These Sohms, es ist die These der Neuzeit: Kirche
ist geistlich, Recht aber weltlich, und deshalb kann es kein geistliches
Kirchenrecht geben. Das andere Extrem wäre, die Alternative geistlich - weltlich
überhaupt zu bestreiten: das ist die Position des Mittelalters. Auch an sie ist
in der evangelischen Kirchenrechtsdiskussion angeknüpft worden.48 Die Aufgabe

einer theologischen Begründung des Kirchenrechts steht zwischen diesen

beiden Extremen, d.h. es gibt eine sinnvolle Alternative von Geistlich und
Weltlich, aber sie ist nicht ausschliessender Art. Deswegen kann es ein
geistliches Kirchenrecht geben, und man kann dieses auf der einen Seite denken als

einen eigenen Rechtskreis, der friedlich koexistiert mit dem weltlichen Recht.
Das ist klassischerweise die katholische Auffassung zweier Rechtskreise.49 Im
evangelischen Bereich wird dieselbe nicht-ausschliessende Alternative von
Geistlich und Weltlich meist anders bestimmt: Geistliches Recht ist keine
eigene Rechtsprovinz, sondern koexistiert mit dem weltlichen Recht auf einem
und demselben Terrain, einfach weil es die Objektivität des Rechts ausmacht,
dass es für alle Rechtssubjekte ein und dasselbe Recht ist. Recht konstituiert
m.a.W. eine Symmetrie zwischen den ihm unterworfenen Rechtssubjekten,
und gerade diese Symmetrie macht es zum Recht. Recht, ganz gleich ob geistlich

oder weltlich, ist einheitlich, und theologisch begründetes Recht würde
sich nicht um seine Theologizität, wohl aber um seine Rechtlichkeit bringen,
wenn es ein Recht eigener Art neben dem weltlichen Recht wäre.

Die Auswirkungen kann man an der Theorie des Kirchenrechts, die sich nach dem Zweiten

Weltkrieg in Deutschland entwickelt, studieren. Die mit Erik Wolf verbundene
theologisch-ethische Rechtskonzeption etwa baut nicht auf dem Begriff des Bruders auf,
sondern auf dem sehr viel weiter gespannten Begriff des Nächsten, denn nur, wenn die
Grundlagenbegriffe des Kirchenrechts nicht auf den Geltungsbereich der Kirche beschränkt sind,
lässt sich ein Auseinanderfallen von geistlichem und weltlichem Bereich vermeiden. Eine
vergleichbare Absicht leitete Wolfs engsten theologischen Gesprächspartner Karl Barth,
als dieser das Kirchenrecht selbstbewusst und provokant als für den weltlichen Bereich
«vorbildliches Recht» bezeichnete50. Barth versteht dabei den Vorbildcharakter des

Kirchenrechts nicht so, dass nun das Recht im weltlichen Bereich dem geistlichen nachzubilden

und also der Staat nach dem Ebenbild der Kirche zu erschaffen wäre; vielmehr geht es

Barth ähnlich wie Wolf um die Einheitlichkeit des Rechts, und diese kann Barth nur in
dem erblicken, was er das Grundrecht der Kirche nennt: dass Christus in seinem Heils-

48 Der theologische Reiz dieser mit dem Namen von H. Dombois verbundenen Position
ist, dass das Recht hier auf mittelalterlich verwurzelten Personenverbandsstrukturen
aufgebaut wird, was dem evangelischen Interesse am Konzept der Personalität
entgegenkommt.

49 Das eröffnet die Möglichkeit einer materialiter christlichen Rechtsethik, wofür im
evangelischen Bereich v.a. J. Heckel steht.

50 KD IV/2, 815 (§ 67,4).



38 Henning Theißen

werk Recht und Gerechtigkeit ans Licht und zur Welt gebracht hat. Deshalb spricht Barth
gegenüber Wolf von einer bruderschaftlichen Christokratie, die nur in nachgeordneter
Weise auch christokratische Bruderschaft sein kann.51

Hinter den Differenzierungen bei Wolf und Barth stehen zwei komplementäre
kirchliche Lebensäusserungen, die deutlich werden, wenn man den mit

Barmen III gegebenen Begriff der Kirche als «Gemeinde von Brüdern»
einsetzt.

Das kirchenrechtstheoretische Konzept des Nächsten zielt ja auf den
Nachweis, dass der Begriff des Bruders nicht nur innerhalb der Kirche,
sondern unter dem Titel des Nächsten auch in der Welt ausserhalb der Kirche
plausibel ist und deswegen als Grundlage eines Kirchenrechts fungieren kann,
das nicht auf die Kirche beschränkt ist, sondern eine Einheit mit dem weltlichen

Recht bilden kann. In der heutigen kirchenrechtlichen Diskussion findet

diese Linie Anschluss bei denjenigen Theoretikern, die das Kirchenrecht
auf dem Begriff der Menschenrechte und Grundrechte aufbauen, also auf
denjenigen Rechtskategorien, die im Zuge der Globalisierung auch des Rechts
tatsächlich in Anspruch genommen werden als überkontextuell plausible
Konzepte. Z.B. ist Wolfgang Huber mit einem Konzept von Menschenrechten als

Grundrechten in der Kirche hervorgertreten.52
Die andere Linie, der Barth zuzuordnen ist, betont bei der Formel

«Gemeinde von Brüdern», dass diese Brüder die Brüder Christi sind, und wenn die
Semantik des Bruderbegriffs auch nahe legt, dass Christus dann ein Bruder unter

Brüdern ist, so liegt Barths Akzent doch darauf, dass Christus, wie Paulus
es sagt, der Erstgeborene unter den Brüdern ist, was deutlich mehr ist als ein

primus inter pares. Recht stellt sich in dieser Perspektive als in sich theologische

Grösse dar; man kann diese Besonderheit daran festmachen, dass, wer
diese Perspektive vertritt, offen für die Position sein wird, das Recht im Konzept

des Kirchenrechts auf der theologischen Semantik der Rechtfertigungslehre

und umgekehrt die Rechtfertigungslehre vor dem Hintergrund der
Semantik des Jüngsten Gerichts aufzubauen. Recht steht für diese Auffassung
immer schon im Horizont der Rechtfertigung. Das berühmte Böckenförde-
Theorem, nach dem der neuzeitliche Staat von Grundlagen lebt, die er nicht
schafft, sondern die auf Akten der Anerkennung beruhen, ist vielfach in
diesem Sinne herangezogen worden.

Eine eindeutige Entscheidung zwischen beiden Modellen wird kaum möglich

sein, ohne dass man entweder Kirche in Rechtspolitik transformiert oder
aber das Recht theologisch imprägniert. Wie schon bei den beiden ersten
Verwendungszusammenhängen von corpus Christi steht man also auch beim
Verständnis der Kirche als Körperschaft vor dem Problem, dass eine nähere Dif-

51 KD IV/2, 770.
52 Erstmals W. Huber: Kirche (ThTh Erg.Bd.), Stuttgart 1979, 130-139, und seither viel¬

fach.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 39

ferenzierung des Konzepts keine höhere Präzision, sondern eine stärkere
Diffusion bewirkt. Es ist nun an der Zeit, dieses Problem abschliessend im
Zusammenhang zu bedenken.

III. Auswertung

In den vorstehenden Überlegungen zeigte sich dreimal dasselbe Problem: Die
Kirchenmetapher corpus Christi verweist auf gegensätzliche kirchliche
Lebensäusserungen, die nicht mehr auf einen gemeinsamen Begriff von Kirche
zu bringen sind. Die Abendmahlsgemeinde kann demnach weder hierarchisch

noch egalitär geordnet werden. Die personale Gemeinschaft in der Kirche

lässt sich nicht volkskirchlich, aber auch nicht freikirchlich begreifen.
Das Kirchenrecht darf weder einseitig von den Menschenrechten noch von
der Rechtfertigungslehre her entwickelt werden. Angesichts dessen ist zu
fragen, welchen Sprachgewinn die ekklesiologische Leibprädikation erbringt. Ich
lasse dazu die betrachteten Verwendungzusammenhänge in umgekehrter
Reihenfolge Revue passieren.

Erinnert sei an das Stichwort Körperschaft. Die theologische Begründung
des Kirchenrechts stiess immer wieder auf eine Hürde: Die Rechtsform der
Kirche vermag zwar die im Wesen des Rechts liegende Symmetrie und
Gleichrangigkeit der Rechtssubjekte zum Ausdruck zu bringen, trifft also in dieser
Hinsicht das Interesse an einer Gemeinde von Brüdern genau; aus eben
diesem Grund kann die Rechtsform von Kirche aber nicht auch noch gleichzeitig

die wesentliche Asymmetrie und Ungleichrangigkeit erfassen, die zwischen
Christus und den Brüdern besteht. Gerade diese Asymmetrie würde aber
helfen, in der Kirche geschehende Rechtsverletzungen, also Verletzungen der
rechtlichen Symmetrie, abzustellen, weil damit eine theologische Öffentlichkeit

zweiter Ordnung geschaffen würde, die die Öffentlichkeit des kirchlichen

Rechts der Überprüfung zugänglich macht.53

Erinnert sei auch an das Stichwort Person. Bonhoeffers Kritik an der Fo-
kussierung von Kirche auf das Moment der Gemeinschaft galt nicht nur dezi-
diert volkskirchlichen Erscheinungen wie Dibelius' Jahrhundert der Kirche,
sondern auch dem exklusiv bekenntniskirchlichen Modell seines eigenen
Weggenossen Martin Niemöller. All diesen Auffassungen von Gemeinschaft
hielt Bonhoeffer entgegen, dass es überhaupt keine Gemeinschaft zwischen
Christen gibt ausser durch Christus. Die Person ist demnach nicht, wie
jahrhundertelang in der Tradition des Aristoteles die Definition lautete, der

53 Ich folge hier den Überlegungen von M. Welker: Recht in den biblischen Überliefe¬

rungen in systematisch-theologischer Sicht, in: Rau, Reuter, Schiaich: Recht der Kirche

I (Anm. 47), 390-414.



40 Henning Theißen

Selbstand eines Wesens54, sondern der Beistand Christi, der allein diesem Wesen

Bestand verleiht. Das gilt auch für die Kirche: Wo sie so in Erscheinung
tritt, dass ihr personale Qualitäten zugeschrieben werden (die Kirche glaubt,
sie handelt, sie ist als Leib organisiert usw.), da ist es Christus, der durch sie

hindurch handelt. Nicht die Kirche handelt in der Person Christi, sondern
Christus selbst handelt in der Kirche.

Erinnert sei schliesslich an das Stichwort Leib. Der Begriff Leib Christi
wird auf die Abendmahlsgemeinde sowohl in hierarchischem Sinne aufgrund
des Stellvertretungsgedankens angewandt als auch im egalitären Sinne
aufgrund einer akephalen Argumentation, die den einzig hierarchisch begreifbaren

Platz vor Kopf für Christus freihalten will. Beides erwies sich jedoch als

problematisch. Das liegt daran, dass ein Platzhalter ja nichts anderes ist als ein
Stellvertreter, d.h. es macht keinen Unterschied, ob die Kirche sich anmasst,
das zu tun, was nur Christus tun kann, oder ob sie dieser Anmassung dadurch
wehren will, dass sie gerade das, was nur Christus tun kann, nicht tut. Könnte
die Kirche tatsächlich in diesem qualifizierten Sinne «nicht tun», so hiesse das,
sie könnte darauf verzichten zu tun, was nur Christus tun kann; könnte sie

aber auf dieses Tun verzichten, dann könnte sie es auch tun. Tun und Nichttun

sind hier also ein und dasselbe, weil das Wirken der Menschen, ganz gleich
ob als Tun oder als Nichttun, in keiner Weise zu vergleichen ist mit dem
Werk Christi.

Führt man sich die betrachteten Verwendungszusammenhänge in dieser
Weise erneut vor Augen, so zeigt sich bei allen dreien dasselbe Phänomen, das

daher rührt, dass mit der Prädikation corpus Christi ein anthropologischer
Begriff (Leib, Körper) auf die Kirche bezogen wird. Die anthropologischen
Kategorien von Tun und Nichttun, Aktiv und Passiv, Subjekt und Objekt greifen

zu kurz, können die kirchlichen Lebensäusserungen nicht beschreiben.
Genau dieses Problem wird mit der ekklesiologischen Leibmetapher
umschrieben. Wohlgemerkt wird damit nicht die jeweilige Lebensäusserung
selbst, sondern das Problem ihrer Beschreibung erfasst. Es handelt sich also

um eine Sprachlichkeit zweiter Ordnung, und auf der Ebene dieser zweiten
Ordnung ist auch der Sprachgewinn zu finden, dem die ganzen hier angestellten

Überlegungen gelten.
Sprachgewinn stellt sich durch die Kirchenmetaphern als einer Art

Prädikation zweiter Ordnung ein, indem die Metapher den semantischen Gehalt
einer Prädikation «zusammenfügt» mit einer zweiten, «neuen Bedeutung»55,
die sich erst in der praktischen Verwendungssituation der jeweiligen kirchli-

54 Ein gegenwärtiges Beispiel hierfür: J. Englmann: Dem Menschen ist nur dann sein

personales Wesen gesichert, wenn die Personalität Gottes anerkannt ist, in: W.M.
Neidl, F. Hartl (Hg.): Person und Funktion, Gedenkschrift J. Hommes, Regensburg
1998, 147-164.

55 S.o. bei Anm. 9.



Kein «blindes und undeutliches Wort» 41

chen Lebensäusserung bestimmen lässt. Die Kirchenmetaphern sind also
unscharf, insofern sie ihre Bedeutung erst durch die von ihnen bezeichnete jeweilige

Lebensäusserung bekommen.56 Sie besitzen jedoch eine präzise Unschär-
fe, indem sie damit zugleich die theologisch Ausschlag gebende neue Deutung
dieser Lebensäusserungen liefern, m.a.W. sie machen diese als Kirche theologisch

erkennbar.57 Dieser Sprachgewinn fusst auf der reformatorischen
Hermeneutik des Wortes Gottes: Das Wort deutet demnach die Zeichen der Zeit
und bedarf nicht seinerseits der Verdeutlichung in zeitgemässen Symbolen oder

zeichenhaften Handlungen. Diese These gilt vornehmlich für das Wort vom
Kreuz (I Kor 1,18), in dem das Kreuz Jesu nicht als Zeichen von Tod und Torheit,

sondern als Weisheit und Leben gedeutet wird. Die These hat aber auch

fundamentalekklesiologische Bedeutung für die ganze Kirche, die von diesem

Wort Zeugnis gibt. Dass die Kirche nach reformatorischer Einsicht Kirche
des Wortes ist, heisst gerade nicht, dass sie das ihr in Gestalt der Bibel gegebene

Wort in ihre jeweilige Zeit neu zu übersetzen und für diese oder jene
Lebenssituation zu verdeutlichen hätte; vielmehr bringt der Rekurs auf das

biblische Wort die Zuversicht zur Geltung, dass die jeweilige Lebenssituation
mit dem Wort der Bibel gedeutet werden kann.

Bei Berücksichtigung dieses fundamentalekklesiologischen Verhältnisses

von Wort und Zeichen liessen sich gerade in der gegenwärtigen Situation
manche Probleme lösen, wo die Kirchen angesichts von Substanzverlusten
nach innen (Mitgliederzahlen, Finanzen) und aussen (gesellschaftliche
Relevanz) um ein erkennbares Profil ringen. Ich greife nur zwei Beispiele heraus:
1. Die sog. Ökumene der Profile, seit dem XX. Weltjugendtag 2005 in aller
Munde, sucht nach den Worten ihres begrifflichen Schöpfers, des EKD-Rats-
vorsitzenden Huber, ein solches Profil in sensiblen Bereichen gesellschaftlicher

Verantwortung der Kirche wie etwa der Sexualethik.58 2. In der
gegenwärtigen kirchlichen Leitbilddiskussion verfolgt derselbe Rat der EKD mit
seinem in vieler Hinsicht exemplarischen Impulspapier «Kirche der Freiheit»
das «wichtige Ziel einer sichtbaren Identität der evangelischen Kirche» und

56 Bezogen auf die Abschnitte II. 1-3: Die diskutierten Verwendungszusammenhänge der
Prädikation corpus Christi brachten ekklesiologische Themen ans Licht, die bei
herkömmlich semantischer Analyse so nicht zu Tage getreten wären: die Ganzheitlich-
keit der Kirche im Verhältnis zur christologischen Ganzheitlichkeit, das Problem der

personalen Gemeinschaft in der Kirche und die Aufgabe einer theologischen Begründung

des Kirchenrechts.
57 Bezogen auf die Abschnitte II. 1—3: Das Werk der Kirche wird als Wirken Christi, der

Selbstand der Glieder der Kirche wird als fussend auf dem Beistand Christi und die

Symmetrie der «Gemeinde von Brüdern» wird als Asymmetrie zu Christus, dem
Erstgeborenen unter den Brüdern, erkennbar.

58 W. Huber, K. Lehmann: Was bedeutet Ökumene der Profile?, in: J. Brosseder, M.
Wriedt (Hg.): «Kein Anlass zur Verwerfung». Studien zur Hermeneutik des ökumenischen

Gesprächs, FS O.H. Pesch, Frankfurt a.M. 2007, 399-410.411-421 (405).



42 Henning Theißen

macht dafür neben der protestantischen Aufgeklärtheit und der Kirchenmusik
eine ganze Reihe an «äusseren Zeichen» namhaft - «vom Briefpapier über

die Erkennbarkeit von Pfarrerinnen und Pfarrern im Alltag bis zum Talar»

-, an denen «man die evangelische Kirche in Deutschland verlässlich erkennen

kann».59 Das Streben nach verlässlich erkennbarem Profil entspricht
genau dem Anliegen, das die lutherische Reformation auf den Begriff
«Erkennungszeichen der Kirche» (notae ecclesiae) bringt.60 Während die zitierten
Beispiele aus der EKD bei diesem Profil aber eher Zeichen im Blick haben, die
als kirchliche Markenzeichen das Wort der Kirche einprägsam machen sollen,
meint die Reformation mit dem Erkennungszeichen das Wort selbst in seiner
Kraft, Zeichen und Lebenssituationen zu deuten, wie dies vornehmlich im
Sakrament, also der institutionellen, d.h. stiftungsgemässen Verbindung von
Wort und Zeichen geschieht. Wenn nach CA 7 Wort und Sakrament die
beiden einzig notwendigen Zeichen der Kirche sind, dann geht es um denselben

Sprachgewinn, der auch für die Kirchenmetaphern zu beobachten war: Das

Wort, das die Kirche trägt, vermag die Zeichen der Zeit zu deuten. Obschon
also nicht eindeutig, sind die ekklesiologischen Metaphern doch nie «blind
und undeutlich», sondern lassen im Gegenteil durch ihre Deutekraft in und
unter allerlei Lebensäusserungen die Kirche des Wortes, das Jesus Christus ist,
sehen.

Abstract

Aufbauend auf Forschungseinsichten insbesondere der katholischen Exegese, Kirchengeschichte

und Dogmatik bietet dieser Aufsatz eine Interpretation der ekklesiologischen
Prädikation corpus Christi/Leib Christi, die v.a. die mit jenem Terminus verbundenen
kirchlichen Lebensäusserungen der Abendmahlsfeier, der kirchlichen Organisationsform und
des Kirchenrechts daraufhin befragt, inwieweit in ihnen die Kirche erkennbar wird. Der
Text versteht sich als Beitrag zu einer hermeneutischen Theorie der Kirche, die den Gegensatz

zwischen buchstäblichem und übertragenem Verständnis der Kirchenmetaphern
durch das reformatorische Konzept des Wortes als Deutung der Zeichen der Zeit überwindet.

Henning Theißen, Greifswald

59 Kirche der Freiheit. Perspektiven für die evangelische Kirche im 21. Jahrhundert. Ein
Impulspapier, hg.v. Rat der EKD, o.O. 2006, 44.61.87 (Zitate).

60 Z.B. wiederum Luther in «Von den Konziliis und Kirchen»: WA 50, 628,16-21. Zum
gesamten Komplex der notae ecclesiae vgl. H. Theißen: Das Erkennungszeichen der
Kirche, EvTh 68 (2008) 332-347 (332-342).


	Kein "blindes und undeutliches Wort" : die präzise Unschärfe der Kirchenmetaphern am Beispiel corpus Christi

