Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 64 (2008)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Thomas Kriiger, Manfred Oeming, Konrad Schmid, Christoph Uehlinger (Hg.): Das Buch
Hiob und seine Interpretationen (AThANT 88), TVZ: Ziirich 2007. VIII + 522 S. (gebun-
den), CHF 82.-, ISBN 978-3-290-17407-1.

Theodor Seidl, Stephanie Ernst (Hg.): Das Buch ljob. Gesamtdeutungen - Einzeltexte -
Zentrale Themen (OBS 31), Peter Lang: Frankfurt a.M. u.a. 2007. 310 S. (kartoniert),
EUR 54.70, CHEF 80.—-, ISBN 978-3-631-56241-3.

Das Jahr 2005 bescherte der Hiobforschung zwei grosse Kongresse, die in den beiden hier
vorzustellenden Sammelbinden umfassend dokumentiert werden. Die beiden Werke spie-
geln die Vielfalt gegenwiirtiger Arbeiten zur Literargeschichte, Theologie, Wirkungs- und
Rezeptionsgeschichte des Hiobbuches, aber auch zu einzelnen Schliisseltexten wie der so-
genannten Rahmenerzihlung (Hi 1-2; 42,7-17), der Eingangsklage Hiobs (Kap. 3), dem
Gedicht auf die verborgene Weisheit (Kap. 28), dem Unschuldsbekenntnis Hiobs (Kap. 31)
oder den Gottesreden (Kap. 3,1-42,6) wider. In gewisser Weise stellen sie ein Kompendium
der Hiobforschung des 20. und frithen 21. Jh. dar und bilden so ein Referenzwerk fiir kiinf-
tige Forschungen zum Hiobbuch und dariiber hinaus zur alttestamentlichen Weisheitslite-
ratur.

In besonderer Weise gilt dies fiir den von Kriiger, Oeming, Schmid und Uehlinger edier-
ten Band, der die Vortrige eines vom 14.-19. August 2005 gehaltenen Symposions auf dem
Monte Verita (Schweiz) versammelt und der durch seinen enzyklopadischen Ansatz be-
sticht. Aufgefichert auf vier Kapitel («Historische Kontexte des hebriischen und griechi-
schen Hiobbuches», «Das Hiobbuch in biblisch-literaturgeschichtlichem Kontext», «Wir-
kungs- und Rezeptionsgeschichte», «Das Hiobbuch als Sachproblem in Theologie, Religi-
onswissenschaft, Philosophie und Psychologie») finden sich hier durchgehend erstklassige
Beitrige von jiidischen, protestantischen und rémisch-katholischen Theologen, Philoso-
phen, Literaturwissenschaftlern, Psychologen und Religionswissenschaftlern aus Europa,
den USA und aus Israel.

Zur Eroffnung legt Katherine J. Dell (Cambridge) Sprach- und Denkmuster frei, die das
Hiobbuch mit der klassisch-griechischen Skepsis und der Tragodie teilt (1-19). Die Paral-
lelen zwischen dem Hiobbuch, der Skepsis und der Tragédie lassen sich nach Dell auf ein
vergleichbares geistiges Milieu im 4. Jh. v.Chr. in der Levante zuriickfiihren und liefern ei-
nen wichtigen hermeneutischen Schliissel zur Interpretation des Buches Hiob als skepti-
scher und tragischer Literatur. Yair Hoffmann (Tel Aviv) arbeitet im Vergleich mit meso-
potamischen und dgyptischen Texten heraus, wie im Hiobbuch als einem paradigmatisch
intertextuellen Werk das sogenannte «trial motif» als Strukturelement verwendet und
letztlich als Kritik an einer juridischen Weltdeutung eingesetzt wird (21-31). Die auch in
anderen Beitrigen der beiden Sammelbinde thematisierte rechtsgeschichtliche Deutung
des Hiobbuches wird damit um einen entscheidenden pragmatischen Aspekt bereichert.
Markus Witte (Frankfurt a.M.) stellt die Uberlieferungs- und Textgeschichte des griechi-
schen Hiobbuches dar und wiirdigt dessen vororigenistische Fassung («Old Greek Text»)
hinsichtlich ihres Aufbaus, ihres Hiobbildes und ihrer Theologie als ein eigenstindiges,
gleichwohl auf einer hebriischen Vorlage beruhendes literarisches Werk aus der zweiten
Hilfte des 1. Jh. v.Chr. (33-54). Annette Schellenberg (Ziirich) richtet ihr Augenmerk auf
einen Vergleich des Hiobbuches mit den in dieser Hinsicht hiufig vernachlissigten alt-
agyptischen «Mahnworten des Ipuwer» und arbeitet detailliert die formalen, motivischen

ThZ 4/64 (2008) S. 370-384



Rezensionen 371

und theologischen Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen beiden letztlich an den
Schopfergott gerichteten Klagetexten heraus (55-79). Edward L. Greenstein (Ramat-Gan)
fiihrt anhand ausgewihlter Beispiele den Nachweis, dass der Autor des Hiobbuches iiber
einen sehr ausgefeilten Wortschatz, sprachliche Erfindungsgabe, Bilderreichtum, die Fi-
higkeit zu mehrdeutigen Wortspielen und eine inner- wie ausserbiblische intertextuelle
Kompetenz verfiigt und auch im Akkadischen und Aramiischen bewandert ist (81-96). Be-
schlossen wird dieser erste grosse Block der «Historischen Kontexte» mit einem umfang-
reichen Beitrag von Christoph Uehlinger (Ziirich) zur grundsitzlichen Notwendigkeit des
literatur- und religionsgeschichtlichen Vergleichs des Hiobbuches mit altvorderorientali-
schen (einschliesslich dgyptischen und aramiischen) Texten (97-163). Dabei liefert Uehlin-
ger nicht nur einen guten Uberblick iiber die Hermeneutik und die Forschungsgeschichte
der komparatistischen Arbeit am Hiobbuch, sondern stellt auch an ausgewihlten mesopo-
tamischen Vorwurfdichtungen dar, wie jeweils das Problem, der Problemtriger, die Pro-
blemldsung und die beteiligten Gottheiten stilisiert werden und wie sich das Hiobbuch mit
seinen mutmasslichen Redaktionsschichten sachlich und geschichtlich in altorientalische
Diskurse iiber das Verhiltnis von Gott/Gottern, Schopfungs-/Weltordnung, Krisen und
Frommigkeit einfiigt.

Das zweite Kapitel wird mit der redaktionsgeschichtlichen These von Jiirgen van Oor-
schot (Erlangen) erdffnet, das Hiobbuch sei redaktionell durch die Kombination einer
urspriinglich selbstindigen Dichtung und einer ebenfalls urspriinglich selbstindigen Er-
zihlung sowie drei sich daran anschliessenden Redaktionen entstanden, die jeweils ihre
spezifische Theologie und Anthropologie eingeschrieben hitten (165-184). Mag man iiber
die Zuordnung der einzelnen Redaktionsschichten auch streiten, so zeigt der Beitrag
grundsitzlich die Leistungsfihigkeit eines redaktionsgeschichtlichen Zugriffs auf das Hiob-
buch, seine Geschichte und seine Theologien. Eine Reihe von Einzeltextanalysen schliesst
sich an: Detlef Jericke (Heidelberg) versucht aus der Verwendung des Wortes «Wiiste»
(midbar) in Hi 1,19; 24,5 und 38,26 Schliisse auf die sozialgeschichtliche, lokale und theo-
logische Einordnung des Buches Hiob zu ziehen (185-196). Leo G. Perdue (Fort Worth)
versteht im Anschluss an den Literaturwissenschaftler Michel Foucault die literarische
Thematisierung von Macht und Ideologie, zumal in den Dialogen und in den Gottesreden,
als Hinweis auf die Trigergruppen des Hiobbuches: Diese seien bei radikalen Weisen zu
suchen, die nach dem Zusammenbruch Judas 587 v.Chr. an die Stelle des Konigs, der Prie-
ster und der traditionellen Weisen getreten seien (197-216). Thomas Kriiger (Ziirich) (217-
229) diskutiert mit dem schon von den antiken Versionen ganz unterschiedlich verstande-
nen Schlusswort Hiobs in 42,6 eine der Schliisselstellen des gesamten Buchs und schligt als
Ubersetzung vor: «Deshalb werde ich vergehen, aber ich bin iiber Staub und Asche getré-
stet». Das Hiobbuch zeige, dhnlich wie Gen 4,1ff., dass es unschuldiges und ungerechtes
Leid gebe. Joachim Vette (Heidelberg) betrachtet Hiobs Fluch in Kap. 3 als «thematische
Klammer», der in Hi 42,6 - ganz im Gegensatz zu Kriigers Deutung - widerrufen werde:
Dem dusseren, vom Leitwort «Segen» geprigten Rahmen in Hi 1-2/42,7-17 stiinde so ein
innerer, vom Thema «Fluch» geprigter Rahmen in Hi 3//38,1-42,6 gegeniiber (231-239).
Uber die Diskussion von Einzeltexten hinausgehend, stellt Konrad Schmid (Ziirich) das ge-
samte Hiobbuch als eine Form innerbiblischer Schriftauslegung vor. Im Gegensatz zu
Uehlingers altorientalischem Parcours wird dem Leser hier vor Augen gefiihrt, wie sich
das Hiobbuch (in seinen unterschiedlichen Abschnitten und Schichten) dialektisch mit der
Tora, den Nebiim und den Psalmen auseinandersetzt, wobei Schmid selbst einriumt, dass
die angesprochenen traditionellen und traditionskritischen, kanonischen und kanonskriti-
schen Beziige nicht bei jedem von ihm angesprochenen Text diesselbe Plausibilitit bean-
spruchen kénnen (241-261). Andreas Kunz-Liibcke (Leipzig) bietet eine modifizierte und



erweiterte Fassung seiner bereits im Jahr 2001 in der Biblischen Zeitschrift vorgestellten
These, wonach der sogenannte Reinigungseid Hiobs in Kap. 31 hinsichtlich seiner Bilder,
Motive und Normen auf Vorstellungen des dgyptischen Jenseitsgerichts basiere, wie es sich
exemplarisch an Spruch 125 des dgyptischen Totenbuches zeigen lasse (263-291). Willem
A.M. Beuken (Leuven) zeigt in Auseinandersetzung mit neueren ironischen Deutungen
der ersten Rede des Eliphas, dass der Autor in Hi 4,12ff. keine prophetische Karikatur
zeichnet, sondern einen echten Reprisentanten traditionell weisheitlicher Sicht, der eine
empfangene Vision und Audition iiber die Gerechtigkeit des Menschen (Hi 4,17) als Weis-
heitslehrer kosmologisch auslegt (Hi 4,18(f.) (293-313).

Den Abschnitt zur Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte eréffnet Gabrielle Oberhinsli-
Widmer (Freiburg 1.Br.) mit einer systematischen Klassifikation und diachronen Zuord-
nung der Hauptstringe der ambivalenten Hiobtraditionen im Judentum, angefangen beim
frithjtidischen Testament Hiobs iiber die talmudisch-rabbinische Tradition bis hin zur Hi-
obliteratur im modernen sikularen judischen Schrifttum (315-328). Die dabei vorgefiihr-
ten Modifikationen, Ausgrenzungen und Heimholungen Hiobs in die jeweilige Literatur
werden in den folgenden Aufsitzen vertieft. So bietet Jens Herzer (Leipzig) zum einen eine
ausfiihrliche Exegese von Jak 5,11 vor dem Hintergrund einer auch im TestHiob feststell-
baren Tradition von der sozialen und martyriologischen Funktion der Hiobfigur. Zum an-
deren bestimmt Herzer die intertextuelle Rolle des Hiobbuches im Werk des Paulus (Rém
11,35; I Kor 3,19) (329-350). Auch Choon-Leong Seow (Princeton) kniipft in seinem Bei-
trag zu Hiobs Frau zunichst an die Rezeption von Hi 2,9f. in der Septuaginta und im
TestHiob an und entfaltet dann in einem durch entsprechende Bildbeispiele angereicher-
ten Durchgang durch die abendlindische Kunstgeschichte die zahlreichen Wandlungen
und Verfremdungen, denen das Bild von Hiobs Frau unterworfen war (351-373); ein
Schwerpunkt liegt dabei auf den hiufig verdeckten oder iibersehenen positiven Deutungen
von Hiobs Frau. Im Riickgriff auf bereits in der Alten Kirche vorgelegte Einordnungen des
Hiobbuches als Drama und auf den im Eréffnungsbeitrag von Dell ausgefiihrten Vergleich
zwischen dem Hiobbuch und griechischen Tragédien arbeitet Carol A. Newsom (Atlanta)
die heuristische Leistung dieser Klassifikation heraus: Das Hiobbuch ist, wie sie zutreffend
feststellt, im literaturgeschichtlichen Sinn kein Drama, enthilt aber dramatische Elemente,
die in der Rezeptionsgeschichte zu Dramatisierungen des Hiobbuches gefiihrt haben und
die nun riickwirkend fur die Interpretation des Hiobbuches fruchtbar gemacht werden
koénnen (375-393). Eine exemplarische Dramatisierung des Hiobbuches fithrt der Germa-
nist Johannes Anderegg (St. Gallen) vor, wenn er «Hiob und Goethes Faust» hinsichtlich
der handelnden Figuren und im Blick auf Goethes Verwendung biblischer Stoffe vergleicht
(395-409). Ebenfalls der Aufnahme der Hiobfigur in der Literatur ist Alfred Bodenheimers
(Basel/Heidelberg) Essay zu Heinrich Heine und dessen Verstiandnis von Hiob als Expo-
nent jlidischer Existenz und als Chiffre fiir Heines Leiden gewidmet (411-419).

An der Spitze der Reihe von Aufsitzen zu «Hiob als Sachproblem» steht ein dialogisch
angelegter Beitrag des Alttestamentlers Manfred Oeming (Heidelberg) und des Praktischen
Theologen Wolfgang Drechsel (Heidelberg), in dem nach der praktischen Bedeutung des
Buches Hiob fiir die Seelsorge gefragt wird. So werden hier Oemings literarische und lite-
rargeschichtliche Thesen zur «Seelsorgestrategie» des Hiobbuches mit Erfahrungen des
heutigen Seelsorgers in Theorie und Praxis und entsprechenden Gesprichsprotokollen
konfrontiert (421-440). Unter dem Stichwort «Strategien der Kontingenzbewiltigung in
Hiob 3» bietet Daria Pezzoli-Olgiati (Ziirich) eine religionssoziologisch und religionswis-
senschaftlich ausgerichtete Analyse, bei der die in Hiobs Eingangsklage verwendeten Ge-
gensatzpaare raumlicher und zeitlicher Art ausgewertet werden (441-454). Von der Beant-
wortung der an das Hiobbuch herangetragenen Leitfrage, ob man iiberhaupt sagen konne,



Rezensionen 373

dass Gott gerecht sei, erhofft sich der Philosoph Riidiger Bittner (Bielefeld) Aufschluss
tiber das Wesen von Gerechtigkeit (455-465): Sein Durchgang durch das Hiobbuch fiihrt
ihn zu dem Ergebnis, dass die Stimme der Gerechtigkeit weder die Stimme Gottes noch
die einer idealen Ordnung noch die des Leviathan sei, womit er sich in gewisser Weise mit
dem exegetischen Ergebnis von Kriiger (s.0.) trifft. Der Thematisierung von Gottes Macht
und Gerechtigkeit folgt mit dem Aufsatz von Christian Frevel (Bochum) zur Anthropolo-
gie der Hiobreden die Thematisierung von Gott als Schopfer. Eine Analyse der einschligi-
gen Passagen in Hi 3; 10; 14; 19; 29; 30 und ihrer Intertexte in den Psalmen und der altte-
stamentlichen Weisheit zeige, dass das Hiobbuch entgegen anderen hiutig vertretenen Po-
sitionen grundsitzlich ein positives Menschenbild habe, auch wenn in einzelnen Abschnit-
ten eine negative Anthropologie aufleuchte (467-497). So leiste das Hiobbuch seinen
Beitrag zur Begriindung der Menschenwiirde als einer nicht hintergehbaren Grenze. Ab-
schliessend bietet die Psychologin Brigitte Boothe (Ziirich) eine erzihlanalytische, psycho-
logische Lektiire «Hiobs» und versucht dabei, den menschlichen Transzendenzbezug als
eine Trias von Devotion, Intransparenztoleranz und moralischer Selbstverantwortung zu
beschreiben (499-513).

Der Sammelband bietet ein - auch wegen seiner guten Abblldungen gelungenes Pan-
orama der gegenwirtigen Hiobforschung, bei dem man sich lediglich eine etwas stimmige-
re Anordnung und Korrelation der einzelnen Beitrige gewiinscht hitte. So hitte es sich an-
geboten, die Artikel zu Einzeltexten entsprechend der Abfolge im Hiobbuch zu bieten, die
religionsvergleichenden Studien niher zusammenzustellen und die mit der Wirkungsge-
schichte befassten Beitrige beieinander zu gruppieren. Beigegeben ist ein ausfiihrliches
Stellenregister.

Der von dem Wiirzburger Alttestamentler Theodor Seidl und dessen Assistentin Stephanie
Ernst herausgegebene Band bietet Beitrige, die auf die Tagung der deutschsprachigen ka-
tholischen Alttestamentler/innen (AGAT) vom 29.8.-1.9.2005 in Olmiitz (Tschechien)
zuriickgehen. Einsetzend mit den Hiobdeutungen Johann Gottfried Herders (1782) und
Heinrich Heines (1844/1854), weist Seidl in seiner Einfithrung in den Band auf die bleiben-
de Notwendigkeit hin, das Hiobbuch im Kontext der Hebriischen Bibel #nd der altorien-
talischen Literatur- und Religionsgeschichte zu erkliren (9-18). Zu Recht betont er, dass
bei der Exegese des Hiobbuches - wie bei der Exegese iiberhaupt - sowohl literaturge-
schichtliche als auch literaturwissenschaftliche und rezeptionsisthetische Aspekte zu be-
riicksichtigen sind, dass also die Fragen nach dem Sitz im Leben, in der Literatur und in
der Welt der Leser im Dienst eines umfassenden Verstehens zusammen zu sehen sind (vgl.
dazu Rez.: Die literarische Gattung des Buches Hiob, in: ]. Jarick [Hg.]: Sacred Conjec-
tures. The Context and Legacy of Robert Lowth and Jean Astruc [LHBOTS 457], New
York/London 2007, 93-123).

Ludger Schwienhorst-Schonberger (Passau) liefert einen exemplarischen Uberblick tiber
synchrone und diachrone Zuginge zum Hiobbuch (21-37). Wo Schwienhorst-Schénber-
gers exegetisches Herz selbst schligt, zeigt sich nach seinen kritischen Anfragen an literar-
historische Modelle bei der Vorstellung der «Moralia in Iob» Gregors des Grossen (579 -
591), die er mit der (als Frage formulierten) These er6ffnet, dass zum Verstehen des Hiob-
buches kein historisches Wissen nétig sei. Nach diesem hermeneutischen Ubersichtsartikel
versucht David Volgger (Rom) unter dem Titel «Das Buch Ijob als skeptische oder seelsor-
gerliche Literatur?» (39-55) eine Gesamtinterpretation, die sich kritisch mit Entwiirfen
von Dell (s.0.) und Oeming (s.0.) auseinandersetzt, dabei die einzelnen Figuren im Hiob-
buch in ihrer Rolle als Seelsorger skizziert und das Motiv der wahren Gottesfurcht als den
Schliissel zum Verstindnis des Hiobbuches herausarbeitet. Stellt fiir Volgger Hi 1,9 den



374 Rezensionen

Dreh- und Angelpunkt des Hiobbuches dar, so beschreibt Ilse Miillner (Kassel) unter der
Uberschrift «Der Ort des Verstehens» Hi 28 als einen zentralen «Teil der Erkenntnisdis-
kussion des Ijobbuches» (57-83). So sei das vierteilige Weisheitsgedicht in Hi 28 (V. 1-4; V.
5-12; V. 13-20; V. 21-28), das von den zwei semantischen Feldern und metaphorischen
Konzepten zu Raum und Wert der Weisheit geprigt sei, mit allen Teilen des Hiobbuches
vernetzt: Als Stimme Hiobs markiere es eine Grenze in Richtung der Freunde und 16se die
Weisheitsfrage von der Diskussion um die Gerechtigkeit Gottes. Der Beitrag von Franz
Sedlmeier (Augsburg) «Ijob und die Auseinandersetzungsliteratur im alten Mesopotamien»
(85-136) erhellt wie der von Uehlinger im oben vorgestellten Tagungsband den literatur-
und religionsgeschichtlichen Ort des Hiobbuches im Kontext der vorderorientalischen
Auseinandersetzungsliteratur. Im Einzelnen stellt er den «Sumerischen Hiob», das Text-
fragment AO 4462, die Dichtung ludlul bel nemeqi sowie die «Babylonische Theodizee»
vor.

Der Reigen der «Auslegung von Einzeltexten» wird mit einer narrativen Analyse der
Prosatexte des Hiobbuches von Susanne Gillmayr-Bucher (Aachen) erdffnet (139-164).
Ahnlich wie Schwienhorst-Schénberger votiert sie dafiir, die literarischen Probleme in Hi
1-2 und 42,7-17 nicht redaktionsgeschichtlich zu erkliren (doch vgl. dazu W.-D. Syring:
Hiob und sein Anwalt [BZAW 336], Berlin/New York 2004 sowie den oben genannten
Beitrag von J. van Oorschot), sondern inhaltlich als Beispiel fiir einen vielstimmigen «Dis-
kurs» zu verstehen, wobei Hi 1-2 und 42,7-17 sowohl «<Rahmens» als auch «Bildtriger» fir
die Dialoge seien. Hans Rechenmacher (Wiirzburg) erneuert in seinem Beitrag zu «taw und
sipr in [job 31,35-37» (165-180) gegen den vom Rez. in der Festschrift fiir Otto Kaiser
(Gott und Mensch im Dialog [BZAW 345], Berlin/New York 2004, 723-742) unterbreite-
ten Vorschlag, Hiobs «Zeichen» mit einer Vorform der Phylakterien zu identifizieren, die
traditionelle rechtsgeschichtliche Deutung von 1 als «Unterschrift» Hiobs und von =80
als «Anklageschrift». Rechenmacher bietet allerdings weder ein neues Argument noch hat
er die traditionsgeschichtlichen und theologischen Deutungsméglichkeiten ausgelotet, die
sich ergeben, wenn erkannt wird, dass Hiob in Kap. 31 mit der «Tora» auf dem Haupt und
auf der Schulter (Hi 31,36) Gott gegeniibertritt.

Eng verwandt mit dem Beitrag von Volgger ist der Aufsatz von Georg Fischer (Inns-
bruck) «Heilendes Gesprich - Beobachtungen zur Kommunikation im Ijobbuch» (183-
200), der den Abschnitt zu «Zentralen Themen» erdffnet. Fischer bemiiht sich um den
Nachweis, dass das Hiobbuch modellhaft zeige, wie Hiob durch die Gespriche mit den
Freunden, mit Elihu und mit Gott zur Heilung finde. Eine narrative Schliisselfunktion er-
fiillen fiir Fischer die Uberschriften der Reden im Hiobbuch und das sukzessive Ausblei-
ben von Gegenreden im Verlauf des Dialogs. Damit kommt Fischers Aufsatz neben die
oben beschriebenen Beitrige von M. Oeming, W. Drechsel und B. Boothe zu stehen. Zu
den instruktivsten Beitrigen des AGAT-Bandes zihlt der Artikel von Andreas Michel
(K6ln) «Das Gewalthandeln Gottes nach den Jjobreden» (201-227). Michel bietet eine de-
taillierte Ubersicht iiber die einschligigen Texte des Hiobbuches, die er nach syntakti-
schen, formgeschichtlichen und inhaltlichen Aspekten klassifiziert und im Blick auf ihre
kompositionelle und theologische Funktion analysiert. Vor allem seine Zuspitzung auf
Konsequenzen, die sich in der Thematisierung von religios gedeuteten Leiderfahrungen
durch den jiidischen Monotheismus ergeben, lidt zu einer intensiven Auseinandersetzung
ein. Der neben dem Ubersichtsartikel von Sedlmeier umfangreichste Beitrag von Matthias
Grenzer (Sao Paulo) ist dem text- und literargeschichtlich schwierigen Abschnitt Hi 24 ge-
widmet (229-278). Gegeniiber Versuchen, Teile von Hi 24 aufgrund ihres inhaltlichen Wi-
derspruchs zu vorangehenden Hiobreden einem anderen Redner zuzuweisen oder als se-
kundire Fortschreibungen der Hiobrede in Kap. 23 zu betrachten, plidiert Grenzer fiir die



Rezensionen 375

Urspriinglichkeit dieser Rede im Munde Hiobs, der hier das Schicksal der Armen (in V. 1-
12 und in V. 18-24[!]) und das Verhalten von Gewalttitern (V. 13-17) beschreibe. Unter
dem Eindruck seiner Erfahrungen in Brasilien spricht Grenzer von Hi 24 als einer die So-
zialgesetze des Pentateuchs voraussetzenden «poetischen Gesellschaftsanalyse», ohne diese
aber genauer in der Sozialgeschichte des antiken Israel zu verorten. Beschlossen wird der
Band mit einem Ausblick auf die Rezeption Hiobs in der Dichtung der Gegenwart aus der
Feder von Georg Langenhorst (Niirnberg), der mit der Behandlung von Hiobgedichten
von Eva Zeller (1971), Johannes R. Becher (1949), Nelly Sachs (vor 1949), Paul Celan
(1963) und Annemarie Konigsberger (2005) sowie dem Hiobroman von Joseph Roth
(1930) einen aktualisierenden Ausschnitt aus seiner inzwischen zu einem Standardwerk
aufgestiegenen Monographie: Hiob unser Zeitgenosse. Die literarische Hiob-Rezeption im
20. Jahrhundert als theologische Heraustorderung, Mainz 21995, darstellt und zusammen
mit den oben vorgestellten Arbeiten von Oberhinsli-Widmer, Anderegg, Seow und Bo-
denheimer eine schine Palette zur reichen Wirkungsgeschichte des Hiobbuches liefert
(274-306).
Beigegeben ist dem AGAT-Band ein Autoren-, aber leider kein Stellenregister.
Markus Witte, Frankfurt a.M.

Eckart Otto: Das Gesetz des Mose, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt 2007.
224 S., EUR 24.90, ISBN 978-3-534-20271-3.

Der bekannte Miinchner Ordinarius legt im Blick auf eine breitere Leserschaft eine an-
spruchsvolle Synthese seiner Forschungen vor. Dabei will er einen methodischen Paradig-
menwechsel beférdern, insofern als eine synchrone Lektiire (anstatt einer literarkritischen
Zergliederung) die Entdeckung einer antiken Literaturtheorie und Rechtshermeneutik er-
moglicht.

In einer knappen Einleitung (I.) betont Otto unsere Verantwortung gegeniiber den Pen-
tateuchtexten, die zum kulturellen Gedichtnis der Menschheit gehoren. Es folgt (IL.) ein
ausfiihrlicher synchroner Durchgang, welcher mehr als einen Drittel der ganzen Monogra-
phie ausmacht und auf eine Fiille von Querbeziigen innerhalb des Pentateuch achtet. Un-
ter dem Titel «Grenzziehungen und Grenziiberschreitungen - die Entstehung einer
gottlichen Rechtsordnung fiir das Volk Israel in der Vilkerwelt» zeigt Otto die grossen
thematischen Bégen auf. Zuweilen wirkt die «Bindigung» des disparat erscheinenden
Stoffs eher harmonisierend, wodurch zumindest der heutige Leser seine logischen oder
moralischen Bediirfnisse befriedigen kann. Dazu fiihrt Otto auch systematisierende Kate-
gorien ein, die im Pentateuch nicht formuliert werden (z.B. «Entscheidungsfreiheit» fiir
Gen 3 und fiir die Gebote in Ex-Dt).

Das Ergebnis dieser synchronen Lektiire, welche auch auf den Ort der konkreten Ver-
schriftungsnotizen im Pentateuch achtet, ist eine «<komplexe antike Literaturtheorie» mit
einer eigenen Hermeneutik. Die in Moab ergehende Tora im Dt ist zu verstehen als Moses
Auslegung der Sinai-Tora zum Zweck einer Aktualisierung fiir die zweite Generation.
Mose ist also Vermittler sowie Ausleger der Gesetze. Hingegen wird die Verschriftung der
Erzihlungen nicht auf Mose zuriickgefiihrt; stattdessen finden sich viele Hinweise, dass die
Autoren zwischen der erzihlten und ihrer eigenen Zeit unterscheiden (z.B. «Damals lebten
die Kanaanier im Land»). Insofern zeigt dieses differenzierte Selbstverstindnis des Penta-
teuch ein Wissen um das Gewachsene der Uberlieferung. Dies indert sich erst durch die
«postkanonische Weiterentwicklung» seit dem 1. Jh. v.Chr., als Mose zum Verfasser des
gesamten Pentateuch mutiert - was dann von der Aufklirung an zum Irrweg der zahlrei-



376 Rezensionen

chen Quellenscheidungshypothesen (hier in einem ausfiihrlichen Forschungsriickblick re-
flektiert) gefiithrt hat (IIL.).

Anschliessend entfaltet Otto diachron eine Literaturgeschichte des Pentateuch vom 8.-
2. Jh. (118-209). Dabei setzt er Deuteronomium und Priesterschrift als durch die For-
schung gesicherte Gréssen voraus und skizziert deren Vor- und Nachgeschichte. Das spit-
vorexilische Deuteronomium (IV.) interpretiert die im «Bundesbuch» vereinigten Geset-
zessammlungen des 8. Jh.s neu bzw. gibt einen hermeneutischen Schliissel, wie Ex 20-23
unter den im 7. Jh. gewandelten Verhiltnissen zu verstehen sei. Im 6. Jh. fiihren Verlust
von Tempel und Nationalstaatlichkeit zu neuen Herausforderungen. Eine exilische Ho-
rebredaktion fiihrt Israels Identitit auf den Gottesbund am Horeb zuriick (Dt 5%.9f.%.26-
28%) und schafft mit dieser Rahmung eine neue Ursprungserzihlung, die neben den Utr-
sprungstraditionen (Erzeltern- und Exodus-Erzdhlung) in der zeitgleichen Priesterschrift
steht; dabei tritt die Autoritit des Mose an die Stelle der des fritheren Kénigs. Eine weitere
Rahmung durch die spitexilische Moabredaktion (Dt 1-3*.29f.*) spricht aktualisierend
zur zweiten Exilsgeneration, die sich durch die Schuld der friiheren Generationen bestraft
wihnt: Die ganze Horebgeneratlon war verstockt (29,4 zitiert Jes 6,91.) und starb in der
Wiiste, doch jetzt wird eine neue Generation angesprochen, ins verheissene Land ziehen
und dort nach der Tora Moses leben.

Nach einem (eher abrupt eingeschobenen) Kapitel iiber die komplexe Rechtsgeschichte
Israels (V.) folgt die Literaturgeschichte der Priesterschrift (VI.). Hier wird Aaron zum
priesterlichen Ahnherrn, nachdem der mit den Davididen verbundene Ahnherr Zadok mit
dem Ende des Konigtums obsolet geworden ist. Die Priesterschrift nimmt die vorexili-
schen Ursprungstraditionen auf: Die Exoduserzihlung zeigt die Prigung durch eine theo-
logische Opposition, die wihrend der neuassyrischen Bedriickung Wertvorstellungen auf
JHWH tbertrug, die urspriinglich der Legitimation des neuassyrischen Konigs galten. Die
Erzelternerzihlungen aus dem Norden (Jakob, Josef) und dem Stiden (Isaak, Abraham) er-
halten in der Exilszeit neue Bedeutung und werden darum weiter ausgebaut. Als Gegen-
konzeption zum zadokidischen deuteronomistischen Deuteronomium mit dessen Fluch-
androhungen (Dt 28) zeigt die Priesterschrift unkiindbare («ewige») Gnadenbiinde (Gen
9,8ff.; 17), setzt sich mit dem babylonischen Kulturdruck auseinander und verzichtet in
«theologischer Weisheit» auf eine Ortung des Bosen in der Welt. An Stelle eines m&glichen
zukiinftigen Strafgerichts tritt die Verheissung von Gottes Einwohnung inmitten seines
Volks, und zwar im Bild des Heiligtums in der Wiiste, wobei die Texte erst nach dem Exil
stirker im Blick auf Jerusalem hin ausgebaut werden.

In nachexilischer Zeit (VII.) wird eine schriftgelehrte Vereinigung der beiden Exilswerke
eine «theologische Notwendigkeit» im Sinne des ersten Dekalog-Gebots und infolge der In-
tegration der levitischen Aaroniden in die zadokidische Priesterschaft. Unter weiterem
Textwachstum und in Auseinandersetzung mit persischer Notigung entsteht Gen 1-Jos
24* (um 450), wobei die Verankerung des Landbesitzes eine Diskussion zwischen Diaspora
und Heimat voraussetzt. Als sich dann im 4. Jh. die Tora-zentrierten Diasporatheologen
in Jerusalem durchsetzen, werden die Sinaiperikope bis Num 10 stark ausgebaut und das
Jos-Buch abgetrennt. Weitere Fortschreibungen divergierender Theologien folgen, u.a. in
Auseinandersetzung mit den prophetischen Traditionen (VIIL). Um 300 ist eine intensive
Uberarbeitung der Urgeschichte anzunehmen, und im 2. Jh. wird ein chronologisches Sy-
stem {ibergestiilpt, dessen Zielpunkt in der Tempelweihe 164 liegt.

Der unterschiedlich dicht argumentierende und hypothesenfreudige diachrone Teil
bleibt mit seiner recht konventionellen Kombination von Urkunden- und Fortschrei-
bungsmodell methodisch nahe bei der deutschen Forschung. Dies iiberrascht nach der
deutlichen Kritik, die Otto zuvor im synchronen Teil dusserte. Zudem ist die Verbindung



Rezensionen 377

zwischen synchronem und diachronem Arbeitsgang auffallend schwach. Register sowie
eine nach Kapiteln strukturierte Auswahlbibliographie beschliessen das anregende Buch

Ottos, das allerdings sein Versprechen eines Paradigmenwechsels keineswegs einldst.
Edgar Kellenberger, Oberwil

Jean-Marc Prieur: Das Kreuz in der christlichen Literatur der Antike (Traditio Christiana
XIV), Peter Lang: Bern 2006. 234 S., CHF 103.-, ISBN 3-03910-488-8.

Warum eine Quellensammlung zur altkirchlichen Theologie? So mag man fragen, sind
doch die Texte, die Jean-Marc Prieur im vorliegenden Band zusammengestellt hat, allesamt
lingst ediert, also bekannt. Nun, es ist die thematische Fokussierung, die das Buch interes-
sant macht: die speziell auf das Kreuz. Denn: «Die Tatsache, dass der Messias, Sohn Gottes,
an einem Kreuz gestorben ist, hat ein wichtiges Nachdenken entstehen lassen. Und das
Kreuz hat ebenfalls theologische und symbolische Darstellungen hervorgerufen, die von
dem Objekt selbst handeln und die darauf abzielen, es von dem selbstindig zu machen, der
laut christlicher Tradition dort starb.» (XI) Diesem Nachdenken, den Ausformungen die-
ser Tendenz zur Symbolisierung spiirt der Verfasser, Professor fiir die Geschichte des Ur-
christentums in Strassburg und seit einem Jahrzehnt durch Aufsitze und Artikel zum The-
ma ausgewiesen, nach.

Er beginnt bei der Kreuzestheologie des Paulus und verfolgt die Interpretation des Kreu-
zes dann tiber die Apostolischen Viter und die Gnosis, die Apologeten und die ilteren Kir-
chenviter bis in die Konstantinische Ara. Von den Autoren der insgesamt 238 Quellentex-
te seien beispielhaft herausgegriffen: Ignatius, Polykarp und die Oracula Sibyllina; das Phi-
lippusevangelium; Melito von Sardes und Irendus, Tertullian, Hippolyt, Clemens Alexan-
drinus, Cyprian von Karthago und Laktanz. Es ist eine spannende Geschichte, der man in
der zusammenfassenden Einleitung und anhand der Texte nachgehen kann: Da sind immer
wieder die biblischen Beziige wie Dt 21,22f. (das Fluchholz) oder Num 21,8 (die eherne
Schlange), die Himmelsleiter oder der Stab Mosis. Da ist durchgehend die Rede vom Skan-
dalon des Kreuzes, vor allem bei Tertullian und Origines, wobei die Radikalitit der pauli-
nischen Kreuzestheologie von vielen Autoren nicht durchgehalten wird: «Sie beriicksich-
tigen natiirlich den Skandal des Kreuzes, aber sie nehmen ihn nicht ginzlich in ihre Uber-
legung auf. Man hat eher den Eindruck, dass sie versuchen, ihn aufzuheben oder tiber ihn
hinauszugehen.» (XL) In der Begriindung dieser Wertung bleibt Prieur freilich etwas blass;
statt des Hinweises auf einen der Aufsitze aus seinem Sammelband <La croix. Représentati-
ons théologiques et symboligques> von 2004 hitte man sich hier etwas lingere Ausfithrungen
gewlinscht.

Einleuchtend und durchgingig ist die Verbindung von Kreuzigung und Inkarnation; da-
neben steht die Interpretation des Kreuzes als Zeichen des Heils und des Sieges iber die
feindlichen Michte oder als Attribut des Reiches Christi. Hinter der Tendenz mancher
Theologen, «das Kreuz ... fiir sich selbst zu betrachten, nicht als Hinrichtungsinstrument,
sondern indem sie versuchen, das tiefe Mysterium darin zu erkennen und seine symboli-
schen Dimensionen und seine Offenbarungsbedeutung herauszuarbeiten» (XXXIXT.),
sieht Prieur allerdings einen Verlust der paradoxalen Rede vom Kreuzesgeschehen. Dabei
sind besonders die Texte interessant, die mit ihrer radikal doketischen Christologie abseits
der theologischen Hauptlinien liegen: die der Valentinianischen Gnosis und der Nag-
Hammadi-Codices. So heisst es etwa im Zweiten Logos des Grossen Seth immer wieder «es
war ein anderer»: «Denn dieser Tod, der meiner ist, von welchem sie glauben, dass er ge-
schehen sei, <ereignete sichs> ihnen in ihrem Irrtum und in ihrer Blindheit; sie haben ihren



378 Rezensionen

Mann zu ihrem eigenen Tod angenagelt. Denn ihre Gedanken sahen mich nicht.» (45 und
47) In der Petrusoffenbarung begegnet der Erloser gar in drei Gestalten, von denen sich nur
eine zeitweise inkarniert hat: «Der Erlser sagte zu mir: <Der, den du oberhalb des Gekreu-
zigten frohlich und sich lustig machend siehst, ist der lebendige Jesus. Aber der, dessen
Hand und Fufl man mit Nigeln verletzt, ist sein leiblicher Teil, welcher seine Nachah-
mung ist.» (49)

Urtexte und Ubersetzungen stehen einander jeweils gegeniiber; Literaturverzeichnis,
Quellenangaben und Register sind solide erstellt. In der Einleitung scheint hinter der Uber-
setzung in einigen Wendungen etwas stark der franzosische Originaltext durch. Doch das
nimmt nichts von der Spannung weg, mit der man dieses philologisch exzellente Buch liest,
und dem enormen Gewinn an Wissen, den man aus dieser Lektiire zieht.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

Franz Overbeck: Werke und Nachlaf?, Bd. 8: Briefe, unter Mitarbeit von Andreas Urs Som-
mer hg. von Niklaus Peter und Frank Bestebreurtje, Verlag J.B. Metzler: Stuttgart/ Wei-
mayr 2008. XLVIII+558 S., 11 Abb., EUR 84.95, CHF 131.—, ISBN 978-3-476-00970-8.

Die erhaltene Korrespondenz Franz Overbecks umfasst 3536 Briefe; davon stammen 923
Briefe aus der Feder des Basler Gelehrten selbst, der Rest sind Briefe an ihn. Ediert sind als
selbstindige Publikationen davon bisher die Briefwechsel mit Friedrich Nietzsche (zuerst
1916, zuletzt 2002), mit dem Philologen Erwin Rohde (1990 in den Supplementa Nietz-
scheana, Bd. 1) und mit Nietzsches Freund Heinrich Koselitz [Peter Gast] (dort Bd. 2,
1998). Die Briefwechsel mit Adolf Jiilicher und Paul de Lagarde sind in Zeitschriften 1965
bzw. 1996 erschienen. Daneben stehen Briefe von und an Overbeck, die an verschiedenen,
heute zum Teil schwer zuginglichen Orten - in Sammelbinden, Werkausgaben oder Zeit-
schriften - erschienen sind, davon etliche bereits in Carl Albrecht Bernoullis zweibin-
digem Werk zur Freundschaft von Overbeck und Nietzsche 1908. Den bislang besten
Uberblick iiber Overbecks Korrespondenz bot Bd. I der Overbeckiana, der Ubersicht iiber
den Franz-Overbeck-Nachlass der Universititsbibliothek Basel von 1962.

Der vorliegende Band nun prisentiert in chronologischer Reihenfolge 189 Briefe von
Overbecks Hand. Ausgewihlt wurden Briefe, in denen wichtige Stationen von Leben und
Werk angesprochen werden, in denen eine Auseinandersetzung mit Fachkollegen stattfin-
det oder die fiir die Freundschaft mit Nietzsche und dessen Wirkungsgeschichte von Be-
deutung sind. «Ausschlaggebendes Kriterium bei der Auswahl eines Briefes war ..., ob
Overbecks menschliches und wissenschaftliches Profil sichtbar wird.» (XIV) Daher wer-
den auch bereits publizierte Briefe noch einmal abgedruckt - wobei bislang unedierten bei
inhaltlicher Uberschneidung der Vorzug gegeben wird. So bietet der Band keine Ergin-
zung der bisher herausgegebenen Texte in Richtung auf eine vollstindige Publikation von
Overbecks Briefnachlass, sondern einen gelungenen Querschnitt - einen, der Lust macht
auf mehr.

Eine vollstindige Edition des Briefwechsels mit Overbecks Jugendfreund Heinrich von
Treitschke bleibt auch fiir die Herausgeber unseres Bandes ein ernstliches Desiderat, zumal
die bisherigen Teileditionen durch Bernoulli 1907 und 1908 sowie Cornicelius 1912 bis
1920 véllig unzureichend sind. Immerhin sind 25 Briefe an Treitschke hier aufgenommen,
die das zunehmend problematisch werdende Verhiltnis des skeptischen Theologen zu dem
zuerst liberalen, spiter immer nationalistischer und antisemitischer agitierenden preussi-
schen Staats-Historiographen beleuchten. Fiir die fehlende (und im Rahmen dieser Ausga-
be nicht mégliche) Vollstandigkeit entschidigt ein Gesamtverzeichnis von Overbecks Kor-



Rezensionen 379

respondenz (478-510), in dem jeder Brief mit Datum nachgewiesen wird und durch das
Overbeckiana I nun endgiiltig iiberholt ist. Dass der Band philologisch mustergiiltig ge-
macht ist, bedarf bei der Basler Overbeck-Edition keiner besonderen Erwihnung.

Wissenschaftshistorisch von besonderem Interesse sind Overbecks Briefe an Fachkolle-
gen. Als Beispiel sei der Brief an Adolf Hausrath vom 13. November 1874 herausgegriffen,
wohl der polemischste aus Overbecks Feder iiberhaupt, in dem er mit unnétigem Sarkas-
mus auf ein eher harmloses Missverstindnis des Heidelberger Kirchenhistorikers reagiert:
«Nicht ohne Interesse habe ich die stolzen Gestindnisse Thres Ehrgeizes gelesen, selbst der
Volksschule gedenken Sie ein Erloser zu werden, indem an die Stelle eines falschen Bildes,
das ihr noch immer aufgezwungen wird, Sie ein richtiges setzen wollen! Wenn dieses nur
richtiger wire und nicht vielmehr ganz falsch, und wenn es nur im geringsten die Kraft be-
sisse, jenes alte Bild zu verdringen?» (117) Ahnlich scharf formuliert Overbeck am 30. Sep-
tember 1897 seine Antwort an Hans von Schubert (damals noch in Kiel); er setzt sich in
ihr mit dessen Neubearbeitung von Méllers «Lehrbuch der Kirchengeschichte» auseinan-
der. Durchgingig, iiber beinahe ein Vierteljahrhundert hinweg, zeigt sich bei Overbeck
eine Distanz, wenn nicht gar Feindseligkeit gegeniiber den Diskursen der eigenen akade-
mischen Disziplin, die nur aus der Verfestigung der eigenen, spitestens seit der «Christlich-
keit unserer heutigen Theologie» von 1873 literarisch fassbaren Ablehnung jeglicher Form
von Theologie erklirbar ist.

In dieser Perspektive lesen sich auch die Briefe an Adolf von Harnack. Sechs von 32 aus
der Feder Overbecks (von Harnack sind 61 Briefe erhalten) aus den Jahren 1877 bis 1897
haben die Herausgeber ausgewihlt; sie dokumentieren die Wertschitzung, die die beiden
Gelehrten zunichst fireinander empfanden, die Rezeption des literaturgeschichtlichen
Ansatzes Overbecks durch den um eine akademische Generation jiingeren Harnack, wech-
selseitige Sachkritik und am Schluss die beissende Polemik des Baslers gegeniiber dem auf-
gehenden Stern am Himmel des deutschen Wissenschaftsbetriebes: nur «unter dem Banne
des Entsetzens» (358) kann der alte Overbeck den zweiten Band von Harnacks «Geschichte
der altchristlichen Literatur» noch in Empfang nehmen.

So bildet dieser Briefband - ein Zeugnis immerhin von Kommunikation - vielleicht ei-
nes am eindringlichsten ab: die tiefe Vereinsamung dessen, der hier schreibt.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal

David Albert Jones: Approaching the End. A Theological Exploration of Death and Dying,
Oxford Studies in Theological Ethics, Oxford University Press: Oxford 2007. VII +242
S., £55.-, ISBN 978-0-19-928715-4.

Wie Titel und Untertitel von Jones’ Werk angeben, handelt es sich bei Approaching um ei-
nen ausfiihrlichen theologischen Essay, in dem der Autor versucht, dem Problemkreis von
Sterben und Tod niher zu kommen und sich mit den Ansitzen von vier bedeutenden
Theologen auseinanderzusetzen. Anlass zu Jones’ Essay ist das Bediirfnis nach einer spezi-
fisch theologischen Auseinandersetzung mit Tod und Sterben als Erginzung zu geldufigen
psychologischen und philosophischen Modellen, und dies besonders angesichts heutiger
Herausforderungen wie der legalisierten Euthanasie (9-22). Jones bespricht nacheinander
die Beitrige von Ambrosius von Mailand, Augustinus von Hippo, Thomas Aquinas und
Karl Rahner.

Jones fasst Ambrosius’ Position zusammen als «omnifarium (...) mors bonum est» (De
Bono Mortis 4,15) und zeigt, wie Ambrosius, der drei verschiedene Arten von Tod unter-
scheidet, eine Synthese von christlicher Spiritualitit und (neo)platonischer Philosophie



380 Rezensionen

entwickelt, was allerdings auf Kosten einer positiven Wertung des Korpers geht (24-36).
Augustins Sicht bespricht Jones in Kontrast zu seinen Ausfiihrungen {iber Ambrosius (37-
55). Grundlegend ist, dass fiir Augustinus, der sich hier von zeitgenossischen (Neo)Plato-
nisten unterscheidet, der Tod in jeder Hinsicht (auch er kennt drei Arten von Tod: den
Tod der Seele durch die Siinde, den korperlichen Tod und die endgiiltige Vernichtung der
Seele im Gericht) ein Ubel ist. D.h.: Augustinus wertet im Vergleich zu seinen Zeitgenos-
sen den Korper und die Erschaffenheit des Menschen (sehr) positiv. Deswegen bedeutet fiir
ihn der Tod auch nicht eine positive Befreiung der Seele vom Kérper, sondern immer et-
was Boses ([mors] nulli bona est [De Civitate Det 13,6]). Da diese Position sich deutlich von
der des Ambrosius unterscheidet, vergleicht Jones die beiden Kirchenviter in einem fol-
genden Kapitel ausfiihrlicher miteinander (56-89). Im fiinften Kapitel befasst Jones sich
mit Thomas Aquinas (90-143). Von zentraler Bedeutung ist seine Auffassung, dass die See-
le die <Form> des Korpers ist (anima forma corporis), weshalb der Tod, der zum einen -
als das Ende eines zeitlichen K&rpers - natiirlich ist, auch unnatiirlich ist im Sinne der
Trennung von Seele und Korper, die natiirlicherweise miteinander verbunden sind. Der
Zustand der Seele nach dem Tod ist fiir den Aquinaten denn auch ein unnatiirlicher Zwi-
schenzustand. Von Thomas Aquinas geht Jones zu Rahner (144-186) iiber, nach dem der
Tod sowohl ein menschlicher Akt ist, worin der Mensch sich fiir den Tod oder Gott, bzw.
seine Freiheit und (entkorperlichte) Vereinigung mit dem Kosmos entscheidet, wie auch
etwas, das er als Mensch erleidet (178-179). Gewisse Ahnlichkeiten mit Ambrosius werden
von Jones zu Recht vermerkt (173-177). Zum Schluss versucht dieser, aufgrund der Ein-
sichten der vier ausgewihlten Theologen zu einer fiir heute kohirenten Sicht des Todes zu
kommen (187-221). Allerdings beschrinkt er sich auf Anmerkungen zu verschiedenen
Themenkreisen (Trauer, Hoffnung, Totung, Suizid/Martyrium, Suizidhilfe und Euthana-
sie und deren rechtlichen Aspekten und dhnlichem). Dabei wird fiir Jones das Thema der
christlichen Hoffnung von grosser Bedeutung; mit ihr beschreibt er die christliche Haltung
dem Tod gegeniiber, obwohl sie vorher weniger wichtig war (bes. 195-198). Unter dem Ti-
tel «Making a Good Death» legt Jones dar, was er unter einem guten Tod versteht: Es heisst
so zu sterben, dass man frei ist, sich Gott hinzugeben, auch wenn der Tod selber ein
Schrecken ist; ob der Tod nun etwas Gutes ist (Ambrosius, weitgehend auch Rahner) oder
nicht (Augustinus, Thomas), bleibt aber unklar.

Die Bedeutung von Jones’ Essay ist eine doppelte. Erstens ist es wichtig, dass er die Frage
nach einem theologischen Verstindnis von Tod und Sterben aus systematischer Sicht neu
aufnimmt. Davon kann die Theologie (inkl. Pastoraltheologie) nur profitieren. Zweitens
leistet Jones seiner Leserschaft einen Dienst, indem er die Ansichten von vier wichtigen
Theologen darstellt und mit heutigen Fragen in Beziehung setzt. Bei diesem Punkt kann
aber auch Kritik am Werk ansetzen: Eine Frage, die bei der Auswahl der theologischen Ge-
sprichspartner nicht erdrtert wird (22f.), ist, weswegen genau vier ausgewihlt worden
sind, die alle zur lateinisch-westlichen Tradition gehdren, wobei diese Tradition bei Jones
iber Thomas Aquinas und vor allem Rahner in die Tradition der rémisch-katholischen
Theologie miindet. (Es ist natiirlich wahr, dass sie alle vier zu einer intellektuellen Tradi-
tion gehoren; das Problem ist aber, dass sie nur zu einer gehdren und dass christliche Theo-
logie nicht auf diese Tradition reduziert werden kann, vgl. 221.). Theologische Einsichten
aus der 6stlichen Tradition (wie verhalten sich z.B. Theosis und der Tod?) oder aus refor-
matorischen Traditionen (gibt es z.B. spezifisch kreuzestheologische Einsichten, die zu be-
denken wiren?) werden nicht beriicksichtigt, was den Essay nicht nur irmer macht, als er
hitte sein kénnen, sondern auch die Zahl seiner Leser eingrenzt.

Peter-Ben Smit, Bern



Rezensionen 381

Eugen Biser: Gotteskindschaft. Die Erhebung zu Gott, Wissenschaftliche Buchgesellschaft:
Darmstadt 2007. 298 S., CHF 66.70, EUR 39.90, ISBN 3-534-19689-9.

Der katholische Theologe Eugen Biser (geb. 1918) war Professor fiir Fundamentaltheolo-
gie in Passau (1965-1969) und Wiirzburg (1969-1974) und hatte anschliessend von 1974 bis
1989 den Romano-Guardini-Lehrstuhl fiir Christliche Weltanschauung und Religionsphi-
losophie an der Universitit von Miinchen inne. Von 1979 bis 2007 wirkte er auch als Uni-
versitatsprediger in Miinchen. Der <homo universalis» Biser ist der Verfasser von etwa 100
Biichern. Bis heute hat er mit vielen bedeutenden Personlichkeiten, auch in Gesellschaft
und Politik, z.B. mit Helmut Kohl, Kontakt. An der Feier anlisslich seines 90. Geburtstags
hat ihn der Bayerische Ministerprisident Giinter Beckstein in seiner laudatio als Univer-
salgelehrten gewiirdigt. Die Stiftung, die sich die Erschliessung und das Fruchtbarwerden
seines Werkes zum Ziel setzt, widmet sich gegenwirtig speziell auch dem Dialog mit dem
Islam.

Es trifft sicher zu, dass Biser in vielem Guardini gleicht. Wie er suchte Biser immer die
tragenden Motive des christlichen Glaubens in geduldigem und offenem Gesprich mit der
Kultur zu entfalten und auf diese Weise deren Relevanz fiir das menschliche Leben im gan-
zen Umfang darzulegen. Er lisst sich herausfordern, befragen und inspirieren durch Den-
ker und Dichter. Kierkegaard und Nietzsche, Rosenzweig und Buber gehoren zu seinen
stindigen Gesprichspartnern. Auch bildende Kunst und Musik bedeuten ihm viel. In alle-
dem zeigt er eine verbliffende Bildung. Dass er in den verschiedenen Disziplinen der Theo-
logie ausgezeichnet zu Hause ist, braucht kaum gesagt zu werden. Bemerkenswert ist, dass
der Schriftsteller Biser am Phanomen der Sprache sehr interessiert ist.

Im Rahmen seiner Solidaritit mit Rom weiss er sich der Okumene verpflichtet. Der
Wunsch seines direkten Vorgingers auf dem Guardini-Lehrstuhl, Karl Rahner, dass sich
die Kirche und das Christentum tiberhaupt fiir die Mystik 6ffnen wiirden, beseelt auch Bi-
ser. Er weist eine deutliche Affinitit zur Generation katholischer Theologen auf, welche
die scholastische Theologie durch ein erneutes Schopfen aus den Quellen der Patres und
der Bibel selbst dynamisieren wollte.

Die ziemlich ausfiihrliche Vorstellung von Bisers Person und Werk ist dadurch gerecht-
fertigt, dass das vorliegende Buch genau die vorher genannten Eigenschaften und Tugen-
den widerspiegelt. Vielseitigkeit und Tiefsinn sind in ihm verbunden. Trotz der Fiille der
Gesichtspunkte, die Biser einbringt, dominieren in seinem Buch einige Themen, die dem
Verfasser am Herz liegen. Vieles aus fritheren Verdffentlichungen ist hier neu verarbeitet.
Das Buch wird vom Verfasser im Vorwort als erster Band einer Trilogie prisentiert, in der
er die Zukunftsperspektive seines theologischen Konzepts erschliessen will. Biser konsta-
tiert den gegenwiirtigen Glaubensverlust, der s.E. zwei Griinde hat: erstens die Selbstver-
gessenheit einer an ihrer Identitit irre gewordenen Christenheit und zweitens die Selbst-
vergessenheit des heutigen Menschen, der mit dem Wissen um seine Identitit auch das um
seine Aufgabe einbiisste. In der Trilogie m&chte er vor dem Hintergrund dieser doppelten
Selbstvergessenheit die christliche Botschaft als die grosse Liebeserklirung Gottes an die
Welt glaubhaft machen. Im vorliegenden ersten Band bespricht er die Gotteskindschaft als
die Grundlage der menschlichen Selbstfindung. Auf dieser Basis werden die zwei weiteren
geplanten Teile in Anlehnung an die Christologie bzw. die Pneumatologie weiter aufbau-
en.

Das zentrale Thema, die Gotteskindschaft, wird griindlich und feinsinnig aus verschie-
denen Gesichtswinkeln besprochen, wobei die biblisch-exegetischen Erkenntnisse einen
zentralen Platz einnehmen. Es ist natiirlich unméglich, hier von Bisers Gedankenfiille ei-
nen addquaten Eindruck zu vermitteln. Ich méchte nur auf das fiir ihn sicherlich wichtigste



382 Rezensionen

Motiv hinweisen. Programmatische Bedeutung hat fiir ihn das Diktum von Irenius: Chri-
stus ist des Menschen Sohn geworden, damit der Mensch Gottes Sohn werde (81). Jesus ist
die «Quelle» der Gotteskindschaft. Im Vergleich dazu ist jede andere Konzeption der Got-
teskindschaft, auch die alttestamentliche, als sekundir zu betrachten. «Zwar bleibt der Va-
tergott der Ursprung der Kindschaft; doch ist diese zunichst und entscheidend die mitge-
teilte Gottessohnschaft Jesu» (82). Jesus hat uns offenbart, dass Gott Liebe ist. Die Aussage
von I Joh 4, 8 wirkt «wie ein Sonnenaufgang» (110). Schon ist die im Anschluss an R. Sorge
gegebene Umschreibung: Jesus nahm die (nach Rém 8,12) hinfillige Welt auf seine Schul-
ter, um sie der Sonne des liebenden Gottes entgegenzutragen (113). Das Verdienst des
Zweiten Vatikanums mit dem Konzilspapst Johannes XXIII ist s.E., dass es im Sinne dieser
Liebe mit der jahrhundertelangen Gewaltpraxis der Kirche brach und mit dem von thm
proklamierten Dialogprinzip einer friedlichen und auf Verstindigung abzielenden
Konfliktldsung das Wort redete. Auffillig ist Bisers scharfe Kritik an heutigen Theologen
wie Miggelbrink, die «die Dunkelseite Gottes» und den gottlichen Zorn hervorheben.
Dem stellt er «die revolutionire Grosstat Jesu» gegeniiber, dessen Botschaft und Leben
ganz von der Liebe Gottes geprigt waren. Diese immer noch nicht gebiihrend gewtirdigte
religionsgeschichtliche Grosstat Jesu, welche dem Evangelium sein Profil gibt, bestand in
seinem revolutioniren Bruch mit dem ambivalenten, zwischen Giite und Grausamkeit os-
zillierenden Gottesbild aller Religionen, selbst der jiidischen (Buber) (213f.). Von hier aus
befiirwortet Biser einen kritischen Umgang auch mit Elementen in den Evangelien selbst.
Der Gott des Gerichts muss in den religionsgeschichtlichen Hintergrund seiner Herkunft
zuriicktreten, wie auch die Praxis seiner Strafen und die Hélle. Dann kdnnen sie den Ernst
akzentuieren, der mit der Liebe einhergeht (113). Dieser Liebe Jesu steht nichts so sehr ent-
gegen wie Gewalt. Denunzierung der Gewalt in ihren harten und auch subtilen Erschei-
nungsformen ist darum gerade in einer von Krieg und Terrorismus bedrohten Zeit das Ge-
bot der Stunde. Und diese Denunzierung muss die Denk- und Urteilsformen ebenso wie
die Verhaltens- und Umgangsformen in ihren Aktionsradius einbeziehen (214).

Diese eindriickliche Studie hat auch Grenzen. Es fillt auf, dass aus dem Bereich der neue-
ren evangelischen Theologie wiederholt namhafte Exegeten erwihnt werden, Systemati-
ker kaum. Moltmann wird genannt, aber Barth, Tillich und Bonhoeffer z.B. nicht. Die
Diagnose der heutigen Situation der Christenheit ist vorwiegend auf West- und Mittel-Eu-
ropa fokussiert. Bei einer stirker globalen Betrachtung miisste man das Bild modifizieren.

Das schéne Buch von Biser kann die eigene Besinnung wie auch Diskussionen und Dia-
loge férdern und vertiefen. Es verdient viele aufmerksame Leser.

Jan Veenhof, Gunten

Andreas Renz, Hansjorg Schmid, Jutta Sperber, Abdullah Takim (Hg.): Prifung oder Preis
der Freiheit? Leid und Leidbewiltigung in Christentum und Islam, Verlag Friedrich Pu-
stet: Regensburg 2008. 276 S., EUR 19.90, ISBN 978-3-7917-2113-2.

Der vorliegende dritte Tagungsband des Theologischen Forums Christentum-Islam doku-
mentiert die gleichnamige Tagung des Forums von Mirz 2007. Er enthilt neben einer ein-
fiihrenden Ubersicht (11-18) und einer profunden Gesamtauswertung der Tagung vor dem
Hintergrund der aktuellen Theodizeedebatte (255-273) eine ganze Reihe von meist inspi-
rierenden Beitrigen muslimischer und christlicher Theologen und Religionswissenschaft-
ler zum theologischen Umgang mit dem Leiden in den beiden Religionen.

Im theologischen Grundlegungsteil bietet zunichst der christliche Religionswissen-
schaftler Peter Antes den Versuch einer Ubersicht zur Debatte, der freilich in der etwas ir-



Rezensionen 383

ritierenden These endet, dass die Frage der Theodizee aus einem philosophischen Gottes-
bild resultiere, das die monotheistischen Religionen gar nicht treffe (21-30) - eine These,
die sich die Herausgeber gliicklicherweise nicht zu eigen machen (264), die aber gut die
grosse Spannweite der im Band versammelten Positionen verdeutlicht. Der muslimische
Theologe Tabsin Gorgiin jedenfalls freut sich {iber diese Vorlage, meint er doch ebenfalls,
die Theodizeeproblematik aus muslimischer Sicht als obsolet entlarven zu kénnen. Er
konzentriert sich auf eher begriffliche Analysen (31-48). Bereits die lesenswerte Replik des
Tibinger Religionswissenschaftlers Stefan Schreiner macht jedoch deutlich, wie stark auch
in der muslimischen Tradition um die Theodizeeproblematik gerungen wurde und wird
(49-63). Der evangelische Theologe Arnulf von Scheliba erginzt Schreiners Einsichten
durch eine Ubersicht iiber verschiedene christliche Positionen (64-79), auf die der neu
nach Osnabriick berufene muslimische Theologe Biilent Ucar mit stellenweise hart an Zy-
nismus grenzenden Uberlegungen zur muslimischen Haltung dem Leiden gegeniiber ant-
wortet (80-84).

Ganz auf der Linie Ucars, der offenkundig der Auffassung ist, dass man sich als Muslim
angesichts des Leidens immer zwischen Erduldung und Ergebung zu bewegen hat, sind
auch die anderen im zweiten Hauptteil zu Wort kommenden muslimischen Theologen.
Sie machen deutlich, dass sie wenig mit den Haltungen des Protestes, Haderns und Ankla-
gens im Leiden anfangen kénnen und neben der Ergebung in unabwendbares Leiden auch
die tatkriftige Uberwindung des milderbaren Leidens kennen. Diese Diagnose lisst die
auch von Schreiner erwihnten neueren Untersuchungen Navid Kermanis zur muslimi-
schen Traditionslinie des Protests im Leiden und des Rechtens mit Gott (bewusst?) aussen
vor.

Innerhalb des dritten Hauptteils «Durch Leiden zum Heil?» ist bemerkenswert, dass
nach Ansicht von Nader Pumaqcheband die normalerweise mit dem christlichen stellver-
tretenden Sithneleiden in Verbindung gebrachte schiitische Theologie keine entsprechende
Analogie zuldsst und entsprechende Behauptungen pure Projektion westlicher Islamwis-
senschaftler seien (140-154) - eine Form von Abgrenzung, die durch die kommentierenden
Bemerkungen Hans Zirkers freilich etwas relativiert wird (155-160).

Im der Mystik gewidmeten vierten Hauptteil «Leiden als Ausdruck der Liebe Gottes?»
wird durch Nimetullah Akin das Leiden als Mittel der Priifung und als Zeichen der Gottes-
liebe profiliert: Dabei miisse immer im Blick bleiben, dass die mystischen Antworten stir-
ker handlungsorientiert und weniger auf Reflexion ausgerichtet sind (163-178).

Besonders interessant ist der «Glauben an Gott angesichts des Leids?» iiberschriebene
funfre Hauptteil. Der bekannte, jetzt in Frankfurt lehrende Vertreter der Ankaraner Schu-
le Omer Oszoy bietet dabei im Riickgriff auf eine Geschichte aus dem Koran eine recht
deutliche Funktionalisierung des Leidens, die darauf hinausliuft, einen tieferen, gegenwir-
tig noch verborgenen Sinn des Leidens zu behaupten; sie nimmt explizit in Anspruch, da-
durch eine befriedigende Antwort auf die Theodizeefrage zu geben (199-211). Anja Middel-
beck-Varwick benennt Ankniipfungspunkte zwischen christlicher und vorwiegend mu‘ta-
zilitisch geprigter Theodizee (212-227). Zekirija Sejdini bekennt sich - im Gegensatz zu
den oben genannten Autoren - eindeutig zur Notwendigkeit der Behandlung des Theodi-
zeeproblems auch aus muslimischer Sicht (228-231).

Der vorliegende Band stellt den (zumindest im deutschen Sprachraum) ersten Versuch
dar, muslimische und christliche theologisch-wissenschaftliche Deutungen des Leidens in
dialogischer Form aufzubereiten und einander zu konfrontieren. Insgesamt ist dieses Un-
ternehmen hervorragend gelungen, da durch Repliken und Beobachterberichte immer
wieder (aber leider nicht durchgehend) hilfreiche direkte gegenseitige Bezugnahmen er-
reicht werden. Die Rationalisierungsstrategie, Leiden als Priifung oder Preis der Freiheit



384 Rezensionen

zu fassen, kommt dabei immer wieder zu Wort, wobei es angesichts des gegenwirtigen
christlich-theologischen Diskussionsstandes iiberraschend ist, wieviel Raum als zynisch
diskreditierte Bonisierungs- und Depotenzierungsstrategien in den muslimischen Bei-
trigen einnehmen. Vielleicht hat diese weniger gebrochene Aufnahme der traditionellen
Bestinde der eigenen Tradition damit zu tun, dass im muslimischen Denken die Schoa we-
niger radikal als Bruch und Notwendigkeit zum Neuanfang wahrgenommen wird. Aller-
dings kommen auch Autoren beider Religionen zu Wort, die die Begrenztheit theologi-
scher Rationalisierungsmoglichkeiten betonen und von daher eine vorschnelle Losung des
Theodizeeproblems abwehren. Problematisch daran ist die gerade bei muslimischen Auto-
ren zu beobachtende Tendenz, das Theodizeeproblem stilllegen zu wollen, statt es argu-
mentativ offenzuhalten. Die grosse Bandbreite muslimischer Stimmen allein im vorliegen-
den Band, die mit Blick auf die neueren Beitrige Navid Kermanis noch an Profil gewinnt,
macht aber deutlich, dass es wichtig ist, aus dieser Beobachtung keine generellen Urteile
tiber Grenzen und Méglichkeiten muslimischer Theologie tiberhaupt zu ziehen. Der Band
stellt jedenfalls einen ersten gelungenen Versuch dar, an der Etablierung gemeinsamer Ra-
tionalititsstandards in muslimischer und christlicher Glaubensreflexion zu arbeiten.
Klaus von Stosch, Paderborn



	Rezensionen

