Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 4

Artikel: Das Extra Calvinisticum : mehr als ein reformiertes Extra?
Autor: Au, Christina aus der

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877838

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes
Extra?!

Hinter dem Extra Calvinisticum verbirgt sich die Uberzeugung Calvins - und
gar nicht Calvins alleine, wie wir noch sehen werden -, dass Gottes Sohn zwar
in Jesus Christus Mensch wurde, aber dabei nicht aufhort, Gott zu sein, so
dass Christus immer auch «extra», also «ausserhalb» seiner Inkarnation in
Raum und Zeit prisent war und ist. In Calvins eigenen Worten: «Das ist das
grofle Wunder: der Sohn Gottes ist vom Himmel herniedergestiegen - und
hat ihn doch nicht verlassen; er ist aus der Jungfrau geboren worden, ist auf
der Erde gewandelt, ja er hat mit seinem Willen am Kreuze gehangen - und
doch hat er immerfort die ganze Welt erfiillt, wie im Anfange!»?

Die folgenden Ausfithrungen sollen zeigen, dass das Extra Calvinisticum
zum einen mehr ist als ein reformiertes Extra, zum anderen aber auch mehr als
ein reformiertes Extra. Der erste Teil wird damit also historisch sein, der
zweite systematisch.

Was ist das Extra Calvinisticum?

Genau genommen miusste es eigentlich «Non solum Extra Calvinisticum»
heissen, das calvinistische «Auch Ausserhalb». Weder Calvin noch Zwingli
haben namlich je behauptet, dass Gott nicht Mensch geworden sei; im Gegen-
teil! Sie wollten die Menschheit Christi gerade bewahren, dadurch nimlich,
dass sie — gegen die Lutheraner - die gottlichen Attribute wie Ubiquitit® und
Herrschaft ausschliesslich auf die gottliche Natur Christi beschrinkten.
Wenn es wirklich Gott ist, der sich in Jesus Christus offenbart, dann kann die
Wirklichkeit dieses Gottes nicht in der Menschheit Jesu aufgehen. Sie kann
nicht in einen menschlichen Leib eingeschlossen werden, sondern bleibt im-
mer auch als ewiger Sohn Gottes wihrend der irdischen Geschichte Jesu Chri-
sti weiterhin im Himmel prisent und regiert dort. Gott ist ganz im Fleisch
und zugleich ganz ausserhalb des Fleisches.

Den Studierenden der Theologie ist das Extra Calvinisticum aus den
Abendmabhlsdifferenzen zwischen Lutheranern und Reformierten bekannt.
Die Lutheraner hielten daran fest, dass Brot und Wein die Triger der realen
Prisenz Christi seien — und das heisst fiir sie: Christus ist als Geopferter und
Erhohter in den Abendmahlselementen leiblich anwesend. Weil sie von einer

! Leicht iiberarbeitete Fassung des Habilitationsvortrags vom 5.5.2008.

2 Calvin: Institutio Christianae Religionis, hg.v. O. Weber, Neukirchen 1955, II,13,4,
298.

3 D.h. die Allgegenwart.

ThZ 4/64 (2008) S. 358-369



Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes Extra? 359

communicatio idiomatum ausgehen, d.h. davon, dass die Eigenschaften der
Naturen Christi auch je der anderen Natur gleichermassen zugeschrieben
werden, konnen sie auch vom Leib Christi sagen, dass er gleichzeitig {iberall,
also sowohl «im Himmel» als auch in Brot und Wein anwesend sei.

Dagegen argumentierten Zwingli und Calvin, dass so die Menschheit
Christi nicht ernst genommen werde. Eine menschliche Natur mit der Fi-
higkeit, gleichzeitig {iberall zu sein, ist keine wirklich menschliche Natur
mehr. Der Mensch und Gott Jesus Christus, so Calvin, sitzt nach der Him-
melfahrt einzig zur Rechten Gottes, seine menschliche Natur kann damit
nicht gleichzeitig in Brot und Wein sein, und seine gottliche Natur kann um-
gekehrt nicht darin eingeschlossen werden. Die Prisenz Christi ist im refor-
mierten Abendmahlsverstindnis zwar auch real, aber streng pneumatologisch
zu verstehen: Christus ist wahrhaftig anwesend, aber nicht im Leib, sondern
im Geist, sein Leib ist nicht in den Elementen, sondern befindet sich im Him-
mel.

Damit ist der theologische Ort des Extra Calvinisticum benannt: Chri-
stus hat sich bei der Himmelfahrt der Welt entzogen, aber er ist dennoch
hier. Calvin schreibt: «Er ist eben so von uns gegangen, dass er uns nun auf
viel segensreichere Art gegenwirtig sein kann als wihrend der Zeit seines
Erdenwandels, als er sich noch auf die niedrige Wohnstartt des Fleisches be-
schrinkte. (...) Jetzt gilt: <Er ist nicht hiers, denn nun sitzt er zur Rechten
des Vaters - und doch ist er hier; denn die Nihe seiner Herrlichkeit 1st
nicht von uns gewichen.»*

Und ebenso antwortet der Heidelberger Katechismus auf die Frage «Ist
denn Christus nicht bei uns bis ans Ende der Welt, wie er uns verheiffen hat?»:
«Christus ist wahrer Mensch und wahrer Gott. Nach seiner menschlichen
Natur ist er jetzt nicht auf der Erde, aber nach seiner Gottheit, Majestit, Gna-
de und Geist weicht er niemals von uns.»® In seiner nichsten Frage nimmt der
Katechismus den lutherischen Einwand vorweg: «Werden aber auf diese Art
die zwei Naturen in Christus nicht voneinander getrennt, wenn die mensch-
liche Natur nicht iiberall ist, wo die Gottheit ist?», und er antwortet: «Mit-
nichten; denn weil die Gottheit unbegreiflich und allenthalben gegenwiirtig
ist, so muf} folgen, daf} sie wohl auflerhalb ihrer angenommenen menschli-
chen Natur und dennoch nichtsdestoweniger auch in ibr ist und personlich mit
ihr vereinigt bleibt.»°

4 Calvin: Institutio (Anm. 2), I1,16,14, 326.

5 Heidelberger Katechismus, Frage 47, in: Bekenntnisse der Kirche. Bekenntnistexte aus
zwanzig Jahrhunderten, hg.v. H. Steubing, Wuppertal 1985, 141.

6 Ebd. (Hervorhebungen Ch. Aus der Au).



360 Christina Aus der Au

Extra Patristicum/Catholicum

Die Vorstellung eines Christus ausserhalb der Leiblichkeit Jesu Christi ist al-
lerdings weder spezifisch calvinistisch noch speziell reformiert. Schon im 12.
Jh. formuliert Petrus Lombardus in seinen Sentenzen: «Quod Christus ubi-
que totus est, sed non totum: ut totus est homo vel Deus, sed non totum»’,
dass Christus zwar in der Ganzheit seiner Person iiberall se1, aber nicht iiber-
all in der Ganzheit seiner Naturen.

Calvin bezieht sich in seinen Ausfihrungen im vierten Buch der Institutio
explizit auf diese Stelle - ohne aber Lombardus beim Namen zu nennen.?
Hingegen zitiert er hiufiger Augustin, der in seinem Brief an Dardanus gegen
die Pelagianer schreibt, was er auch gegen die Lutheraner hitte schreiben kon-
nen: «Wir haben uns aber zu hiiten davor, dass wir nicht die Géttlichkeit des
Menschen so konstruieren, dass wir damit die Wahrheit des Leibes wegneh-
men.»’ Auch in De Libero Arbitrio betont Augustin: «Nec sic descendit ad
nos ut illos [sc. angelos] desereret, sed simul integer illis integer nobis.»!® Auch
in der Summa Theologiae des Thomas von Aquin finden wir den Gedanken:
«Obwohl die gottliche Natur in der Person des Sohnes ganz mit der mensch-
lichen Natur vereinigt war, so hat diese doch nicht die ganze Kraft der Gott-
heit gleichsam umschlossen.»!* So kann David Willis in seiner Dissertation
tiber «Calvins katholische Christologie» schreiben, es wire angemessener, das
Extra Calvinisticum> <Extra Patristicum> oder <Extra Catholicum»> zu nen-
nen.'? Ja, sogar Luther selber schreibt in seinem De servo arbitrio, Gott habe
sich nicht in sein Wort eingeengt, sondern sich freie Verfiigung iber alles ge-
sichert.’® Auch in seinem «Kinderlied auf die Weihnachten» heisst es: «Und
wir die Welt viel mal so weit, von Edelstein und Gold bereit, so wir sie doch
dir viel zu klein zu sein ein enges Wiegelein.» Es ist nicht nur Karl Barth, der

7 Liber I1I, Cap. 3 (72), in: Petrus Lombardus: IV Libris Distinctae, Tomus II, Liber III
et IV, Grottaferrata (Romae) 1981, 138.

8 «Obgleich der ganze Christus allenthalben ist, so ist doch nicht a/l das, was in ithm ist,
allenthalben.» Calvin: Institutio (Anm. 2), IV,17,30, 971 (Hervorhebungen im Origi-
nal).

®  Augustin: De Praesentia Dei, Brief an Dardanus, Ep 187, Kap. iii, in: Augustinus:
Uber Schau und Gegenwart des unsichtbaren Gottes. Texte mit Einfithrung und
Ubersetzung von E. Naab, Stuttgart/Bad Cannstatt 1998.

10 De Libero Arbitrio III, 10,30, in: Aurelii Augustini Opera, Pars 1,2 (CChr.SL
XXIX), Turnhout 1970, 293.

11 1I0,10,1, ad. 2, in: Thomas von Aquin: Summa Theologiae, hg.v.d. Katholischen Aka-
demikerverband, Bd. 25, Salzburg/Leipzig 1934, 258.

12 E.D. Willis: Calvin’s Catholic Christology. The Function of the so-called Extra Calvi-
nisticum in Calvin’s Theology (SMRT), Leiden 1969, 60.

13 «Neque enim tum verbo suo definivit sese, sed liberum sese reservavit super omnia.»,
De servo arbitrio, 1525; WA 18, 685.



Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes Extra? 361

hier «das extra in aller Form angedeutet» sieht.!*

Der Begriff «Extra Calvinisticum» selber taucht allerdings erst in der Re-
formation auf, und dort als innerprotestantischer Kampfbegriff. Im Kolloqui-
um von Maulbronn 1564 werden die Reformierten generell nicht mehr als
Zwinglianer, sondern als Calvinisten bezeichnet, und das calvinistische Extra
wird zum expliziten Streitpunkt. Jakob Andred argumentiert mit einem Syl-
logismus fiir die lutherische Gegenthese: 1. Die rechte Hand Gottes ist tiber-
all, 2. Christus sitzt zur rechten Hand Gottes, daraus folgt: Christus ist iiber-
all. Sein reformierter Kontrahent Kaspar Oliveanus allerdings spottet, dass
man mit derselben Logik auch beweisen kénne, dass Antwerpen um die ganze
Welt ginge: 1. Antwerpen ist am Ozean, 2. Der Ozean geht um die ganze
Welt, daraus folgt: Antwerpen geht um die ganze Welt. Der Syllogismus
funktioniert also nur, wenn man als allererste Primisse setzt: Christus ist die
rechte Hand Gottes.

Urspriinglich sollte dieses Beispiel lediglich die Beziehung zwischen Chri-
sti leiblicher Prisenz im Himmel und seiner gottlichen Fahigkeit zur Ubiqui-
tit illustrieren. Tatsichlich aber verschieben sich in der Auseinandersetzung
die Fronten immer mehr, und schliesslich geht es um die Beziehung zwischen
der gottlichen und der menschlichen Natur Christi tiberhaupt. Hier geraten
die Reformierten in Verdacht, die Einheit von Gott und Mensch aufzugeben,
weil sie einen Uberschuss an Gottheit jenseits der menschlichen Natur Chri-
sti lehren. Diese Einheit von Gott und Mensch im Leib Jesu Christi ist aber
die «materia iustitiae et salutis», sie biirgt fiir den geschichtlichen Weg Gottes
mit der Welt." Oder mit Barth gesprochen: «[E]ine Gegenwart Christi ..
der nicht auch seine Menschheit gegenwiirtig ist ... [, kann] [plost Chrlstum
nur eine Aussage des Unglaubens sein.»!®

Calvins pneumatologische Christologie bzw. christologische Pneumatologie

Ein Anzeichen dafiir, dass die Trennung der Naturen schon deswegen nicht
die Konsequenz des Extra Calvinisticum sein kann, ist es, dass sich derselbe
Karl Barth an verschiedenen Stellen zu letzterem bekannt hat. Die Uberwin-
dung dieses Dilemmas - Christi Gottheit jenseits seiner menschlichen Natur
und doch nicht jenseits seiner Menschheit - besteht darin, dass Calvins Chri-
stologie nicht ohne seine Pneumatologie zu denken ist. Calvin argumentiert
weder philosophisch - vom «finitum non capax infiniti» wird erst in der re-

14 K. Barth: KD 1/2, Zollikon 1939, 185.

15 Vgl. Ch. Link: Die Entscheidung der Christologie Calvins und ihre theologische
Bedeutung. Das sogenannte Extra-Calvinisticum, EvTh 47 (1987) 97-120 (102).

16 K. Barth: Die christliche Lehre nach dem Heidelberger Katechismus. Vorlesung gehal-
ten an der Universitit Bonn im Sommersemester 1947, Zollikon-Ziirich 1948, 71.



362 Christina Aus der Au

formierten Orthodoxie gesprochen!” - noch naiv riumlich-geographisch -
was die ganze Ubiquitits-Debatte suggerieren mochte -, sondern pneumato-
logisch. Der zur Rechten Gottes erhohte Christus ist mit uns durch seinen
Geist. Dabei steht der Geist nicht fiir «Gott an und fiir sich», sondern er ver-
tritt den in Jesus von Nazareth Mensch gewordenen Gott. In diesem Geist ist
also der ganze Christus mitsamt seiner Menschheit gegenwirtig.

Seit der Himmelfahrt sitzt also nun Jesus Christus zur Rechten Gottes des
Vaters. Der irdische Jesus ist damit geschichtliche Vergangenheit und kann
sich nicht unmittelbar zu unserer Gegenwart verhalten. Das heisst, er muss
uns in einer neuen Gestalt je und je zum Ereignis werden. Diese neue Gestalt
ist der Geist Christi, der die Gegenwart Christi immer wieder neu in der heu-
tigen Welt schafft. Das riumlich Getrennte, nimlich Christus zur Rechten
Gottes und die Welt hier, kann durch den Heiligen Geist zu einem Leib zu-
sammenwachsen.'® Diese neue Einheit realisiert sich leibhaftig in der Existenz
der Gemeinde - was sich auch in Calvins Abendmahlsverstindnis manife-
stiert. Der Geist vereinigt die Gemeinde im Abendmahl mit dem erhéhten
Christus, er ist aber nicht nur das Band, das uns mit Christus verbindet, son-
dern auch, so Calvin mit Verweis auf Chrysostomos und Paulus, der Kanal,
durch den alles, was Christus ist und hat - also auch seine Menschheit -, zu
uns gelangt, so dass wir mit Leib, Seele und Geist mit thm eins werden. !’

Gegenwiartige Relevanz

Das Extra Calvinisticum gehort zur Kirchen- und Dogmengeschichte. Es ist
aber, wie wir gesehen haben, mehr als ein reformiertes Extra, es steht vielmehr
im Einklang mit einem Grossteil der Tradition der Kirchenviter. Dazu ist es,
wie ich nun im zweiten Teil ausfithren mochte, auch mehr als ein reformier-
tes Extra. Pneumatologisch vom sich Ereignen der Gegenwart Christi zu spre-
chen, und was es bedeutet, Christus extra carnem zu bekennen, hat Konse-
quenzen, die konfessionstibergreifend auch in aktuellen theologischen Debat-
ten interessant sein kénnen.

Ich mochte dies in drei Bereichen kurz skizzieren, die mir fiir gegenwirti-
ge Fragestellungen anschlussfihig zu sein scheinen — ohne Anspruch auf Voll-
standigkeit, lediglich als theologische Denkanstosse:

7 Vgl. B. Lohse u.a. (Hg.): Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte. Die
Lehrentwicklung im Rahmen der Konfessionalitit, Bd. 2, Gottingen 1998, 185.

18 Calvin: Institutio (Anm. 2), IV,17,2, 941.

5 Vgl. ebd., IV,17,12, 949.



Das Extra Calvinisticum — mehr als ein reformiertes Extra? 363

1. Immanenz- und Transzendenzbezug der Theologie
2. Der Charakter der Offenbarung
3. Die natiirliche Theologie.

1. Immanenz- und Transzendenzbezug der Theologie

Helmut Thielicke beschreibt in seiner Dogmatik die Emanzipation des teleo-
logischen Prinzips vom Gottesgedanken von Anselm von Canterbury bis zur
Neuzeit.? Die Teleologie, d.h. der Gedanke, dass die Wirklichkeit der Welt
auf ein Ziel ausgerichtet sei, ist bei Anselms Ausfithrungen in die Anrede des
Gebetes - also in das Licht des Glaubens - eingebettet. In der Aufklirung wird
sie dann aber zur freischwebenden Idee, die alsbald von Kant als Vorurteil
entlarvt wird. Wenn sich der intellectus aber so von der Perspektive des Glau-
bens emanzipiert, beginnt er, nicht nur die Welt, sondern auch den Glauben
als Objekt zu interpretieren. Damit wird Welterfahrung zum Kriterium des
Gottesgedankens, was Thielicke theologisch in den Stromungen realisiert
sieht, die Gott «zu einer blossen Chiffre fiir Mitmenschlichkeit»?! werden las-
sen. Thielicke gesteht zwar zu, dass es, wenn wir die Inkarnation ernst neh-
men, berechtigt sei, «alle theologischen Aussagen auf die Frage zu konzentrie-
ren, wo Gott in der Welt «<vorkomme>».22 Er kritisiert aber, dass sich diese er-
kenntnistheoretische Grenzziehung in der theologischen Diskussion unter
der Hand in eine ontologische verwandelt habe: Die Erfahrbarkeit Gottes
wird mit seinem Sein ineins gesetzt. Das Extra Calvinisticum ist fiir Thielicke
ein Gegenmittel dafiir, nimlich eine Art Ventil fiir den Uberdruck, der ent-
steht, wenn versucht wird, die Herablassung Gottes in die Endlichkeit radikal
zu denken.? Der Gedanke des Christus «extra carnem» verhindert, dass Chri-
stus mit der Welt identifiziert wird und damit die Transzendenz in der Imma-
nenz aufgeht.

Auch Christian Link {iberlegt sich, wie trotz und mit der Inkarnation an
einer bleibenden Differenz von Gott und Welt festgehalten werden kann,?
und er bezweifelt, dass die klassische Zweinaturenlehre allein das Problem 16-
sen kann. Die Menschheit Gottes bzw. die Gottheit des Menschen in Jesus
Christus ist ja kein innerweltlich aufweisbarer Sachverhalt, sondern muss an
ithren gottlichen Ursprung zuriickgebunden werden. Die Inkarnation ist kein
innerweltliches Ereignis, sondern Gottes Handeln, seine Entscheidung fiir die
Welt. Das macht es unméglich, die Welt mit Gott zu identifizieren. Das cal-

2 Vgl. H. Thielicke: Der evangelische Glaube. Grundziige der Dogmatik, Bd. 1,
Tiibingen 1968, 412-428.

21 Ebd., 424.

22 Ebd., 424.

3 Vgl. ebd., 548.

2+ Vgl. Link: Entscheidung (Anm. 15), 111f.



vinistische Extra trigt streng trinitarisch dieser theologischen Differenz zwi-
schen Gott und menschgewordenem Gott Rechnung. Wenn Calvin formu-
liert: «der Sohn Gottes ist vom Himmel herniedergestiegen - und hat ihn
doch nicht verlassen», so verweist er darauf, dass es der dreieinige Gott ist, der
handelt, sowohl in der Schopfung als auch in der Inkarnation. Beides wird
nicht einfach als Naturereignis gesehen, sondern als in der Verheissung und
der Erwihlung Gottes begriindet.

Das Problem der Zweinaturenlehre liegt, so Link, dabei darin, dass sie die-
se Handlungsstruktur in eine Ontologie umschmilzt. Es gehe aber in der Ge-
schichte Jesu Christi nicht um eine ontologische Differenz zwischen zwei Na-
turen, sondern um eine theologische - und letztlich eschatologische - Diffe-
renz zwischen dem Schopfer und dem Geschopf, dem Verheissenden und
dem Verheissenen, zwischen der Wirklichkeit Gottes, wie sie unserer Zeit un-
vordenklich vorangeht und so immer auch die kommende ist, und der Wirk-
lichkeit Gottes, wie sie in unsere Zeit eingegangen ist.

Dass diese Fragestellung heute noch aktuell ist, zeigt sich in der Diskussi-
on, ob Theologie als Erfahrungs- und Kulturwissenschaft die Relevanz von
Religion in der Gesellschaft reflektieren oder ob sie als kirchliche Reflexions-
wissenschaft immer auch mit der transzendenten Gegenwart und dem Han-
deln Gottes zu rechnen hat. Eine im Anschluss an das Extra Calvinisticum
pneumatologisch geprigte Christologie vermag dabei eine geschichtlich ver-
fasste Immanenz mit einer iibergeschichtlichen Transzendenz zusammenzu-
denken. Wenn der Heilige Geist zugleich als der Geist des priexistenten Lo-
gos, als der Geist des menschgewordenen Sohnes Gottes und als die Gegen-
wart Christi nach Himmelfahrt in Kirche und Gesellschaft gedacht werden
kann, so tiberbriickt er damit die qualitative Differenz von Immanenz und
Transzendenz Gottes. Der Logos ist dabei auch extra carnem, aber niemals ex-
tra Christum. Eine entsprechende Theologie hitte sich dann sowohl mit der
Immanenz Gottes in seiner Menschheit (und damit seiner Menschlichkeit
bzw. Zwischenmenschlichkeit) als auch mit der Transzendenz Gottes als dem
Urheber der Inkarnation auseinanderzusetzen.

2. Der Charakter der Offenbarung

Im Anschluss an Dietrich Bonhoeffer lisst sich das Extra Calvinisticum auch
fiir das Offenbarungsverstindnis fruchtbar machen. In seiner Habilitations-
schrift «Akt und Sein» untersucht er unter anderem, ob dem Menschen «je
nur im Aktvollzug Offenbarung «gegeben> sei oder ob es fiir ihn ein Sein> in
der Offenbarung gibe.»* In der Betrachtung der Offenbarung als sich je und
je in actu ereignend wird Gott als schlechthinnig frei gesehen, an nichts ge-

3 D. Bonhoeffer: Akt und Sein, hg.v. H.-R. Reuter (DBW 2), Miinchen 1988, 23.



Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes Extra? 365

bunden, auch nicht an sein geschichtliches Wort.26 Auch die Treue Gottes ist
nie gegeben, nie schon bestehend, sondern eine «in jedem Augenblick in vol-
lem Ernst mit dem Anfang anfangende (...) Handlung.»%

Bonhoeffer verweist hier auf Barth als Vertreter einer aktzentrierten Sicht-
weise und kritisiert ihn insofern, als eine Theologie, die Gottes Offenbarung
- Gott als Gott fiir uns - in reinen Aktbegriffen zu konzeptualisieren sucht,
auf die theologische Reflexion einer solchen Offenbarung verzichten muss. In
der Reflexion fillt man gerade aus dem unmittelbaren Offenbarungsereignis
heraus und hat damit den Gegenstand der Reflexion verloren.

Fiir Barth ist Gottes Freiheit sein Extra; sie ist iiberzeitlich, weil, so Barth,
kein geschichtlicher Augenblick capax infiniti sein kann. Damit riickt Gott
ins Nichtgegenstindliche, Unverfiigbare, «er kann aus reinem Wohlgefallen
eine Theologie benutzen, um sich in ihr zu bezeugen.» Das aber, so Bonhoef-
fer, «steht nicht in der Kraft der Theologie, sondern eben in der Freiheit Got-
tes», und ist insofern «unsystematisches Denken».?® Hans-Richard Reuter, der
Herausgeber der Habilitationsschrift Bonhoeffers, merkt zum capax infiniti
an, dass dies eine «Anspielung auf die innerprotestantische Kontroversformel
des von den Lutheranern so genannten Extra Calvinisticum: <Finitum non est
capax infiniti> sei».?

Man mag, wie z.B. James Burtness, in diesem capax geradezu den herme-
neutischen Schliissel sehen, mit dem das Verhiltnis zwischen der Theologie
Bonhoeffers und derjenigen Barths erschlossen werden kann.*® So wendet sich
Bonhoeffer ja auch explizit gegen das non capax (und damit gegen Barth),
wenn er schreibt: «Gott ist da, d.h. nicht in ewiger Nichtgegenstindlichkeit,
sondern - mit aller Vorldufigkeit ausgedriickt - <habbar, faflbar in seinem
Wort in der Kirche.»*! Zunichst grenzt er sich gegen ein Aktverstindnis der
Offenbarung ab, gegen ein je und je sich Ereignen des Geistes zugunsten eines
Angebotes, das er in seiner Ethik wie folgt beschreibt: «an der Gotteswirk-
lichkeit und an der Weltwirklichkeit zugleich teilzubekommen, eines nicht
ohne das andere. Die Wirklichkeit Gottes erschlief$t sich nicht anders, als in-
dem sie mich ganz in die Weltwirklichkeit hineinstellt, die Weltwirklichkeit
aber finde ich immer schon getragen, angenommen, versohnt in der Wirklich-
keit Gottes vor.»** Bonhoeffer macht sich also zunichst fiir ein Seinsverstind-

% Vgl. ebd., 76.

2% Ebd. 77

% Ebd., 81.

2 Ebd., 78, Anm. 7.

30 Vgl. J.H. Burtness: Als ob es Gott nicht gibe. Bonhoeffer, Barth und das lutherische
finitum capax infiniti, in: Ch. Gremmels (Hg.): Bonhoeffer und Luther. Zur Sozialge-
stalt des Luthertums in der Moderne, Miinchen 1983, 167-183.

31 Bonhoeffer: Akt und Sein (Anm. 25), 85.

32 D. Bonhoeffer: Ethik, hg.v. I. Tédt et al. (DBW 6), Miinchen 1992, 40.



366 Christina Aus der Au

nis der Offenbarung stark: Offenbarung, die einen Gegenstand hat, nimlich
die sich uns in Christus schenkende, hier habbar und fassbar gewordene,
gottliche dreieinige Person.?

Das heisst: Finitum capax infiniti. Wenn aber nun das <non capax> mit dem
Extra Calvinisticum gleichgesetzt (und also abgelehnt) wird, werden wir in
eine falsche Richtung gefiihrt. Reuter verkennt in dieser Gleichsetzung die /n-
tention des Extra Calvinisticum. Dieses will gerade nicht die Bindung Gottes
an sein in Christus fleischgewordenes Wort zugunsten seiner Unverfiigbar-
keit autheben, sondern an der Freiheit desjenigen Gottes festhalten, der un-
hintergehbar in Christus Fleisch geworden ist. Auch fiir Calvin und Barth ist
das «sarx egeneto» unhintergehbarer Ausgangspunkt einer jeden Theologie.
Insofern kénnte gerade der Bezug auf das Extra Calvinisticum - statt auf das
finitum non est capax infiniti - eine Mdglichkeit darstellen, Offenbarung als
Akt und Sein zusammenzudenken, so wie es auch Bonhoeffer zum Schluss
seiner Uberlegungen tut: «Wird Sein der Offenbarung in Seiendem festgelegt,
so bleibt es vergangen, existentiell belanglos; wird Sein der Offenbarung im
Nichtgegenstindlichen verfliichtigt, so geht die Kontinuitit verloren. Mithin
muf} dem Offenbarsein eine Seinsart zukommen, die beiden dargetanen An-
spriichen gentigt».** Diese Seinsart finden wir, so Bonhoeffer, im Begriff der
Person. Wenn er dann aber formuliert: «Nur im sich gebenden Akt «st> Per-
son. Dennoch dst Person frei von dem, dem sie sich gibt»,*® dann klingt dies
in der Tat wie eine moderne Formulierung des Extra Calvinisticum.

Letztlich geht es auch Bonhoeffer um die Frage des theologischen Erken-
nens,’® und wenn er sich auch von der dialektischen Methode des Vorbehalts
abgrenzt, so geht er doch soweit mit ihr einig, dass Theologie in dieser dop-
pelten Reflexionsbewegung des «non solum» besteht: der Reflexion der Of-
fenbarung in Akt und Sein oder - calvinisch gesprochen: des «intra» des ge-
schichtlichen Jesus Christus vor dem Hintergrund des «extra», d.h. des je ge-
genwirtigen und wirksamen Geistereignisses.

Das erméglicht es zum einen, mit einzelnen Offenbarungserfahrungen zu
rechnen, die in der je sich ereignenden Vergegenwirtigung Christi im Geist
subjektiv und existenziell relevant sein kdnnen, zum andern aber dies als Of-
fenbarung desselben ewigen Gottes extra carnem zu sehen und damit an der
Kontinuitit und dem Riickbezug auf eine Deutungsgemeinschaft festzuhalten
- bis hin in die Gemeinschaft des Volkes Israel, wie sie sich im Alten Testa-
ment manifestiert.

33 Vgl. Bonhoeffer: Akt und Sein (Anm. 25), 104.
3 Ebd., 111.
% Ebds; 125.
% Ebd., 128.



Das Extra Calvinisticum — mehr als ein reformiertes Extra? 367

3. Natiirliche Theologie

Auf den ersten Blick erscheint es iiberraschend, wenn hier Bonhoeffer theo-
logisch in die Nihe des Extra Calvinisticum gertickt wird, schreibt er doch
zehn Jahre spiter in seiner Ethik: «In Christus begegnet uns das Angebot, an
der Gotteswirklichkeit und an der Weltwirklichkeit zugleich teil zu bekom-
men, eines nicht ohne das andere. (...) Das ist das Geheimnis der Offenbarung
Gottes in dem Menschen Jesus Christus.»” James Burtness arbeitet die Diffe-
renzen zwischen Bonhoeffer und Barth anhand ihrer Stellung zum lutheri-
schen «finitum capax infiniti» heraus und argumentiert, dass Bonhoeffers In-
sistieren auf der Zusammengehorigkeit von Gott und Welt die erkenntnis-
theoretische und ontologische Konsequenz des christologischen und euchari-
stischen lutherischen capax darstellt.

Das «Zwei-Riume-Denken», die Trennung zwischen Gott und Welt, ist
fir Bonhoeffer Religion. Es muss iiberwunden werden, das Christentum
muss entreligionisiert werden, damit es christianisiert werden kann. Gott
muss «nicht-religios» interpretier[t] und verkiindigt werden] kdénnen.»**
Aber, so noch einmal Burtness, {w]enn das Endliche nicht imstande ist, das
Unendliche zu fassen, ergibt diese Art von Rede tiberhaupt keinen Sinn.»*

Ist das tatsichlich so? Wenn man das reformierte Extra von Calvin her tri-
nititstheologisch betrachtet und nicht auf ein philosophisches Prinzip redu-
ziert, so weitet sich der Horizont. Das Extra Calvinisticum hat nicht nur ei-
nen christologischen, sondern auch einen schopfungstheologischen Gehalt.
Es redet von der Wirklichkeit und Wirksamkeit des trinitarischen Gottes
auch jenseits der Person Jesu Christi. Wenn man diesen Gedanken ernst
nimmt, kann man mit Calvin sagen: «Da hat nun aber keiner Anlaf} zu fragen:
Was haben denn die Gottlosen mit dem Heiligen Geiste zu schaffen, sie sind
doch ganz und gar von Gott getrennt?»*!' Wenn Gott immerfort die ganze
Welt erfiillt, gibt es keine Trennung von Gott, auch nicht fiir diejenigen, die
von der Offenbarung in Jesus Christus nichts wissen.

Damit ist die Tiire geoffnet fiir eine natiirliche Theologie, allerdings nicht
in dem Sinne, wie sie z.B. Eberhard Jiingel in der Tradition Barths versteht,
nimlich als Mdglichkeit der Gotteserkenntnis remoto Christo, in der sich die
autonom verstandene Vernunft des Menschen einen eigenen Weg zu Gott
bahnt und somit selber zum kritischen Massstab wird.*? Ein solches Verstind-
nis gerdt in Gefahr, einen Pappkameraden aufzubauen. Die natiirliche Theo-

% Bonhoeffer: Ethik (Anm. 32), 40.

3 Vgl. Burtness: Als ob es Gott nicht gibe (Anm. 30).

3 D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung, hg.v. E. Bethge, Gtitersloh 1980, Brief
vom 5.5.44, 136.

4 Burtness: Als ob es Gott nicht gibe (Anm. 30), 181.

# Calvin: Institutio (Anm. 2), I, 2,16, 154.

42 Vgl. E. Jiingel: Das Dilemma der natiirlichen Theologie und die Wahrheit ihres Pro-



368 Christina Aus der Au

logie st viel differenzierter. So ist es z.B. interessant zu sehen, wie eine natiir-
liche Theologie, wie sie katholischerseits bei Karl Rahner formuliert ist,
durchaus anschlussfihig ist fiir das von Karl Barth stark gemachte Extra Cal-
vinisticum. Der Grundgedanke dabei ist, dass Natur nie reine Natur darstellt,
sondern immer schon iiberformt ist von der angebotenen, iibernatiirlichen
Heilsgnade.*® Insofern ist auch die sogenannte natiirliche Vernunft immer
schon von Gott angeredete, vernehmende Vernunft. Es kann also gar keine
rein natiirliche Erkenntnis Gottes neben der gottlichen Offenbarung geben,
weil Gottes ewiges Wort immer schon die Welt erfiillt. Das in diesem Sinne
«natiirliche Ahnvermdgen»*, wie Calvin formuliert, muss dann allerdings
noch im Lichte der Offenbarung Christi entschliisselt werden. Das Anliegen
der nattirlichen Theologie bringt aber «den fiir die christliche Theologie un-
aufgebbaren Zusammenhang zwischen theo-logischer Universalitit und chri-
sto-logischer Konzentration als unauflésbare Spannung zur Geltung.»*

Das Extra Calvinisticum bietet auch hier Hand zur Vermittlung, indem es
die theologische Universalitit christologisch zu denken erlaubt. In und durch
den vorchristlich wirkenden Logos und auf ithn hin hat Gott Himmel und
Erde geschaffen, wie es der Kolosserhymnus bezeugt. Wenn Gott konsequent
trinitarisch gedacht wird, so kann diese theologische Universalitit nicht von
der Christologie getrennt werden — und auch nicht von der Menschheit Chri-
sti, denn die dritte Person der Trinitdt ist der Geist Jesu Christi, dessen
Menschheit unvermischt und ungetrennt im Heiligen Geist eingeschlossen
1st.

Der Gedanke des Extra Calvinisticum trigt sowohl Bonhoeffers Anliegen
eines nicht-religiosen Christentums als auch dem lutherischen (und hier auch
barthianischen bzw. jlingelschen) solus Christus Rechnung. Der Geist erfiillt
die Welt nicht nur vor seiner Inkarnation, sondern auch nachher. Das bedeu-
tet zudem, dass wir auch, wie Link sagt, «in unserer eigenen Gegenwart noch
mit <Wiederholungen> Gottes zu rechnen hitten, mit seinem Vermdgen, sich
- nun in Analogie zu seiner in Jesus von Nazareth offenbar gewordenen
Prisenz - auch in unserer Welt darzustellen.»*

In Analogie: Das wire hier die Analogia Fidei. Erst dem von der Offenba-
rung in Jesus Christus aufgeklirten Glauben erschliesst sich, dass sowohl das

blems. Uberlegungen fiir ein Gesprich mit Wofhart Pannenberg, in: E. Jiingel (Hg.):
Entsprechungen. Gott - Wahrheit - Mensch, Miinchen 1980, 158-177.

# Vgl. K. Rahner: Natur und Gnade, in: J. Feiner, J. Triitsch, F. Bockle (Hg.): Fragen
der Theologie heute, Einsiedeln 1990, 209-230 (225).

#  Calvin: Institutio (Anm. 2), 13,1, 5.

# M. Kappes: «Natiirliche Theologie» als innerprotestantisches und 6kumenisches Pro-
blem? Die Kontroverse zwischen Eberhard Jiingel und Wolfhart Pannenberg und ihr
okumenischer Ertrag, Cath(M) 49 (1995) 276-309 (308).

4 Link: Entscheidung (Anm. 15), 119.



Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes Extra? 369

Wort Gottes an die Juden im Alten Testament, das fiir die Heiden in der
Schopfung erkennbare Wort als auch die gemeinsame Ahnung all derjenigen,
die einen Gott verehren, und derjenigen, welche weltlich, religionslos von
Gott reden, ein und dasselbe Wort Gottes als Grund haben: den Sohn Gottes,
der vom Himmel herniedergestiegen ist — und ihn doch nicht verlassen hat.
Das ist die umfassende Aussage des Extra Calvinisticum. Die reformierte
Theologie tut gut daran, an diesem Extra festzuhalten.

Abstract

Es ist eine Verkiirzung der Theologie zu ihrem eigenen Schaden, im Extra Calvinisticum
ein reformiertes Extra zu sehen, welches in den Konfessionskimpfen zur Abgrenzung von
den Lutheranern wichtig gewesen sein mag, heute aber zu den dogmatischen «Quincaille-
ries> gehdren soll. Im Gegenteil, es stellt den hartnickigen Verweis dar auf die unabding-
bare Differenz zwischen Immanenz und Transzendenz Gottes, auf den Charakter der Of-
fenbarung als zugleich geschehen und je und je geschehend und auf die Prisenz des Geistes
des menschgewordenen Christus in aller Welt und zu aller Zeit.

Christina Aus der Au, Basel



	Das Extra Calvinisticum : mehr als ein reformiertes Extra?

