
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 4

Artikel: Das Extra Calvinisticum : mehr als ein reformiertes Extra?

Autor: Au, Christina aus der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes
Extra?1

Hinter dem Extra Calvinisticum verbirgt sich die Überzeugung Calvins - und

gar nicht Calvins alleine, wie wir noch sehen werden -, dass Gottes Sohn zwar
in Jesus Christus Mensch wurde, aber dabei nicht aufhört, Gott zu sein, so
dass Christus immer auch «extra», also «ausserhalb» seiner Inkarnation in
Raum und Zeit präsent war und ist. In Calvins eigenen Worten: «Das ist das

große Wunder: der Sohn Gottes ist vom Himmel herniedergestiegen - und
hat ihn doch nicht verlassen; er ist aus der Jungfrau geboren worden, ist auf
der Erde gewandelt, ja er hat mit seinem Willen am Kreuze gehangen - und
doch hat er immerfort die ganze Welt erfüllt, wie im Anfange!»2

Die folgenden Ausführungen sollen zeigen, dass das Extra Calvinisticum
zum einen mehr ist als ein reformiertes Extra, zum anderen aber auch mehr als

ein reformiertes Extra. Der erste Teil wird damit also historisch sein, der
zweite systematisch.

Was ist das Extra Calvinisticum?

Genau genommen müsste es eigentlich «Non solum Extra Calvinisticum»
heissen, das calvinistische «Auch Ausserhalb». Weder Calvin noch Zwingli
haben nämlich je behauptet, dass Gott nicht Mensch geworden sei; im Gegenteil!

Sie wollten die Menschheit Christi gerade bewahren, dadurch nämlich,
dass sie - gegen die Lutheraner - die göttlichen Attribute wie Ubiquität3 und
Herrschaft ausschliesslich auf die göttliche Natur Christi beschränkten.
Wenn es wirklich Gott ist, der sich in Jesus Christus offenbart, dann kann die
Wirklichkeit dieses Gottes nicht in der Menschheit Jesu aufgehen. Sie kann
nicht in einen menschlichen Leib eingeschlossen werden, sondern bleibt
immer auch als ewiger Sohn Gottes während der irdischen Geschichte Jesu Christi

weiterhin im Himmel präsent und regiert dort. Gott ist ganz im Fleisch
und zugleich ganz ausserhalb des Fleisches.

Den Studierenden der Theologie ist das Extra Calvinisticum aus den
Abendmahlsdifferenzen zwischen Lutheranern und Reformierten bekannt.
Die Lutheraner hielten daran fest, dass Brot und Wein die Träger der realen
Präsenz Christi seien - und das heisst für sie: Christus ist als Geopferter und
Erhöhter in den Abendmahlselementen leiblich anwesend. Weil sie von einer

1 Leicht überarbeitete Fassung des Habilitationsvortrags vom 5.5.2008.
2 Calvin: Institutio Christianae Religionis, hg.v. O. Weber, Neukirchen 1955, 11,13,4,

298.
3 D.h. die Allgegenwart.

ThZ 4/64 (2008) S. 358-369



Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes Extra? 359

communicatio idiomatum ausgehen, d.h. davon, dass die Eigenschaften der
Naturen Christi auch je der anderen Natur gleichermassen zugeschrieben
werden, können sie auch vom Leib Christi sagen, dass er gleichzeitig überall,
also sowohl «im Himmel» als auch in Brot und Wein anwesend sei.

Dagegen argumentierten Zwingli und Calvin, dass so die Menschheit
Christi nicht ernst genommen werde. Eine menschliche Natur mit der
Fähigkeit, gleichzeitig überall zu sein, ist keine wirklich menschliche Natur
mehr. Der Mensch und Gott Jesus Christus, so Calvin, sitzt nach der
Himmelfahrt einzig zur Rechten Gottes, seine menschliche Natur kann damit
nicht gleichzeitig in Brot und Wein sein, und seine göttliche Natur kann
umgekehrt nicht darin eingeschlossen werden. Die Präsenz Christi ist im
reformierten Abendmahlsverständnis zwar auch real, aber streng pneumatologisch
zu verstehen: Christus ist wahrhaftig anwesend, aber nicht im Leib, sondern
im Geist, sein Leib ist nicht in den Elementen, sondern befindet sich im Himmel.

Damit ist der theologische Ort des Extra Calvinisticum benannt: Christus

hat sich bei der Himmelfahrt der Welt entzogen, aber er ist dennoch
hier. Calvin schreibt: «Er ist eben so von uns gegangen, dass er uns nun auf
viel segensreichere Art gegenwärtig sein kann als während der Zeit seines

Erdenwandels, als er sich noch auf die niedrige Wohnstatt des Fleisches
beschränkte. Jetzt gilt: <Er ist nicht hier>, denn nun sitzt er zur Rechten
des Vaters - und doch ist er hier; denn die Nähe seiner Herrlichkeit ist
nicht von uns gewichen.»4

Und ebenso antwortet der Heidelberger Katechismus auf die Frage «Ist
denn Christus nicht bei uns bis ans Ende der Welt, wie er uns verheißen hat?»:

«Christus ist wahrer Mensch und wahrer Gott. Nach seiner menschlichen
Natur ist er jetzt nicht auf der Erde, aber nach seiner Gottheit, Majestät, Gnade

und Geist weicht er niemals von uns.»5 In seiner nächsten Frage nimmt der
Katechismus den lutherischen Einwand vorweg: «Werden aber auf diese Art
die zwei Naturen in Christus nicht voneinander getrennt, wenn die menschliche

Natur nicht überall ist, wo die Gottheit ist?», und er antwortet:
«Mitnichten; denn weil die Gottheit unbegreiflich und allenthalben gegenwärtig
ist, so muß folgen, daß sie wohl außerhalb ihrer angenommenen menschlichen

Natur und dennoch nichtsdestoweniger auch in ihr ist und persönlich mit
ihr vereinigt bleibt.»6

4 Calvin: Institutio (Anm. 2), 11,16,14, 326.
5 Heidelberger Katechismus, Frage 47, in: Bekenntnisse der Kirche. Bekenntnistexte aus

zwanzig Jahrhunderten, hg.v. H. Steubing, Wuppertal 1985, 141.
6 Ebd. (Hervorhebungen Ch. Aus der Au).



360 Christina Aus der Au

Extra Patristicum/Catholicum

Die Vorstellung eines Christus ausserhalb der Leiblichkeit Jesu Christi ist
allerdings weder spezifisch calvinistisch noch speziell reformiert. Schon im 12.

Jh. formuliert Petrus Lombardus in seinen Sentenzen: «Quod Christus ubi-

que totus est, sed non totum: ut totus est homo vel Deus, sed non totum»7,
dass Christus zwar in der Ganzheit seiner Person überall sei, aber nicht überall

in der Ganzheit seiner Naturen.
Calvin bezieht sich in seinen Ausführungen im vierten Buch der Institutio

explizit auf diese Stelle - ohne aber Lombardus beim Namen zu nennen.8

Hingegen zitiert er häufiger Augustin, der in seinem Brief an Dardanus gegen
die Pelagianer schreibt, was er auch gegen die Lutheraner hätte schreiben können:

«Wir haben uns aber zu hüten davor, dass wir nicht die Göttlichkeit des

Menschen so konstruieren, dass wir damit die Wahrheit des Leibes wegnehmen.»9

Auch in De Libero Arbitrio betont Augustin: «Nec sic descendit ad

nos ut illos [sc. angelos] desereret, sed simul integer illis integer nobis.»10 Auch
in der Summa Theologiae des Thomas von Aquin finden wir den Gedanken:
«Obwohl die göttliche Natur in der Person des Sohnes ganz mit der menschlichen

Natur vereinigt war, so hat diese doch nicht die ganze Kraft der Gottheit

gleichsam umschlossen.»11 So kann David Willis in seiner Dissertation
über «Calvins katholische Christologie» schreiben, es wäre angemessener, das

<Extra Calvinisticum> <Extra Patristicum> oder <Extra Catholicum> zu
nennen.12 Ja, sogar Luther selber schreibt in seinem De servo arbitrio, Gott habe
sich nicht in sein Wort eingeengt, sondern sich freie Verfügung über alles
gesichert.13 Auch in seinem «Kinderlied auf die Weihnachten» heisst es: «Und
wär die Welt viel mal so weit, von Edelstein und Gold bereit, so wär sie doch
dir viel zu klein zu sein ein enges Wiegelein.» Es ist nicht nur Karl Barth, der

7 Liber III, Cap. 3 (72), in: Petrus Lombardus: IV Libris Distinctae, Tomus II, Liber III
et IV, Grottaferrata (Romae) 1981, 138.

8 «Obgleich der ganze Christus allenthalben ist, so ist doch nicht all das, was in ihm ist,
allenthalben.» Calvin: Institutio (Anm. 2), IV,17,30, 971 (Hervorhebungen im Original).

9 Augustin: De Praesentia Dei, Brief an Dardanus, Ep 187, Kap. iii, in: Augustinus:
Uber Schau und Gegenwart des unsichtbaren Gottes. Texte mit Einführung und
Ubersetzung von E. Naab, Stuttgart/Bad Cannstatt 1998.

10 De Libero Arbitrio III, 10,30, in: Aurelii Augustini Opera, Pars 11,2 (CChr.SL
XXIX), Turnhout 1970, 293.

11 111,10,1, ad. 2, in: Thomas von Aquin: Summa Theologiae, hg.v.d. Katholischen Aka¬

demikerverband, Bd. 25, Salzburg/Leipzig 1934, 258.
12 E.D. Willis: Calvin's Catholic Christology. The Function of the so-called Extra Calvi-

nisticum in Calvin's Theology (SMRT), Leiden 1969, 60.
13 «Neque enim tum verbo suo definivit sese, sed liberum sese reservavit super omnia.»,

De servo arbitrio, 1525; WA 18, 685.



Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes Extra? 361

hier «das extra in aller Form angedeutet» sieht.14

Der Begriff «Extra Calvinisticum» selber taucht allerdings erst in der
Reformation auf, und dort als innerprotestantischer Kampfbegriff. Im Kolloquium

von Maulbronn 1564 werden die Reformierten generell nicht mehr als

Zwinglianer, sondern als Calvinisten bezeichnet, und das calvinistische Extra
wird zum expliziten Streitpunkt. Jakob Andrea argumentiert mit einem
Syllogismus für die lutherische Gegenthese: 1. Die rechte Hand Gottes ist überall,

2. Christus sitzt zur rechten Hand Gottes, daraus folgt: Christus ist überall.

Sein reformierter Kontrahent Kaspar Oliveanus allerdings spottet, dass

man mit derselben Logik auch beweisen könne, dass Antwerpen um die ganze
Welt ginge: 1. Antwerpen ist am Ozean, 2. Der Ozean geht um die ganze
Welt, daraus folgt: Antwerpen geht um die ganze Welt. Der Syllogismus
funktioniert also nur, wenn man als allererste Prämisse setzt: Christus ist die
rechte Hand Gottes.

Ursprünglich sollte dieses Beispiel lediglich die Beziehung zwischen Christi

leiblicher Präsenz im Himmel und seiner göttlichen Fähigkeit zur Ubiqui-
tät illustrieren. Tatsächlich aber verschieben sich in der Auseinandersetzung
die Fronten immer mehr, und schliesslich geht es um die Beziehung zwischen
der göttlichen und der menschlichen Natur Christi überhaupt. Hier geraten
die Reformierten in Verdacht, die Einheit von Gott und Mensch aufzugeben,
weil sie einen Uberschuss an Gottheit jenseits der menschlichen Natur Christi

lehren. Diese Einheit von Gott und Mensch im Leib Jesu Christi ist aber
die «materia iustitiae et salutis», sie bürgt für den geschichtlichen Weg Gottes
mit der Welt.15 Oder mit Barth gesprochen: «[E]ine Gegenwart Christi..., in
der nicht auch seine Menschheit gegenwärtig ist... [, kann] [p\ost Christum
nur eine Aussage des Unglaubens sein.»16

Calvins pneumatologische Cbristologie bzw. christologische Pneumatologie

Ein Anzeichen dafür, dass die Trennung der Naturen schon deswegen nicht
die Konsequenz des Extra Calvinisticum sein kann, ist es, dass sich derselbe
Karl Barth an verschiedenen Stellen zu letzterem bekannt hat. Die Uberwindung

dieses Dilemmas - Christi Gottheit jenseits seiner menschlichen Natur
und doch nicht jenseits seiner Menschheit - besteht darin, dass Calvins Chri-
stologie nicht ohne seine Pneumatologie zu denken ist. Calvin argumentiert
weder philosophisch - vom «finitum non capax infiniti» wird erst in der re-

14 K. Barth: KD 1/2, Zollikon 1939, 185.
15 Vgl. Ch. Link: Die Entscheidung der Christologie Calvins und ihre theologische

Bedeutung. Das sogenannte Extra-Calvinisticum, EvTh 47 (1987) 97-120 (102).
16 K. Barth: Die christliche Lehre nach dem Heidelberger Katechismus. Vorlesung gehal¬

ten an der Universität Bonn im Sommersemester 1947, Zollikon-Zürich 1948, 71.



362 Christina Aus der Au

formierten Orthodoxie gesprochen17 - noch naiv räumlich-geographisch -
was die ganze Ubiquitäts-Debatte suggerieren möchte -, sondern pneumato-
logisch. Der zur Rechten Gottes erhöhte Christus ist mit uns durch seinen
Geist. Dabei steht der Geist nicht für «Gott an und für sich», sondern er
vertritt den in Jesus von Nazareth Mensch gewordenen Gott. In diesem Geist ist
also der ganze Christus mitsamt seiner Menschheit gegenwärtig.

Seit der Himmelfahrt sitzt also nun Jesus Christus zur Rechten Gottes des

Vaters. Der irdische Jesus ist damit geschichtliche Vergangenheit und kann
sich nicht unmittelbar zu unserer Gegenwart verhalten. Das heisst, er muss
uns in einer neuen Gestalt je und je zum Ereignis werden. Diese neue Gestalt
ist der Geist Christi, der die Gegenwart Christi immer wieder neu in der
heutigen Welt schafft. Das räumlich Getrennte, nämlich Christus zur Rechten
Gottes und die Welt hier, kann durch den Heiligen Geist zu einem Leib
zusammenwachsen.18 Diese neue Einheit realisiert sich leibhaftig in der Existenz
der Gemeinde - was sich auch in Calvins Abendmahlsverständnis manifestiert.

Der Geist vereinigt die Gemeinde im Abendmahl mit dem erhöhten
Christus, er ist aber nicht nur das Band, das uns mit Christus verbindet,
sondern auch, so Calvin mit Verweis auf Chrysostomos und Paulus, der Kanal,
durch den alles, was Christus ist und hat - also auch seine Menschheit -, zu
uns gelangt, so dass wir mit Leib, Seele und Geist mit ihm eins werden.19

Gegenwärtige Relevanz

Das Extra Calvinisticum gehört zur Kirchen- und Dogmengeschichte. Es ist
aber, wie wir gesehen haben, mehr als ein reformiertes Extra, es steht vielmehr
im Einklang mit einem Grossteil der Tradition der Kirchenväter. Dazu ist es,
wie ich nun im zweiten Teil ausführen möchte, auch mehr als ein reformiertes

Extra. Pneumatologisch vom sich Ereignen der Gegenwart Christi zu
sprechen, und was es bedeutet, Christus extra carnem zu bekennen, hat

Konsequenzen, die konfessionsübergreifend auch in aktuellen theologischen Debatten

interessant sein können.
Ich möchte dies in drei Bereichen kurz skizzieren, die mir für gegenwärtige

Fragestellungen anschlussfähig zu sein scheinen - ohne Anspruch auf
Vollständigkeit, lediglich als theologische Denkanstösse:

17 Vgl. B. Lohse u.a. (Hg.): Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte. Die
Lehrentwicklung im Rahmen der Konfessionalität, Bd. 2, Göttingen 1998, 185.

18 Calvin: Institutio (Anm. 2), IV,17,2, 941.
19 Vgl. ebd., IV,17,12, 949.



Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes Extra? 363

1. Immanenz- und Transzendenzbezug der Theologie
2. Der Charakter der Offenbarung
3. Die natürliche Theologie.

1. Immanenz- und Transzendenzbezug der Theologie

Helmut Thielicke beschreibt in seiner Dogmatik die Emanzipation des

teleologischen Prinzips vom Gottesgedanken von Anselm von Canterbury bis zur
Neuzeit.20 Die Teleologie, d.h. der Gedanke, dass die Wirklichkeit der Welt
auf ein Ziel ausgerichtet sei, ist bei Anselms Ausführungen in die Anrede des

Gebetes - also in das Licht des Glaubens - eingebettet. In der Aufklärung wird
sie dann aber zur freischwebenden Idee, die alsbald von Kant als Vorurteil
entlarvt wird. Wenn sich der intellectus aber so von der Perspektive des Glaubens

emanzipiert, beginnt er, nicht nur die Welt, sondern auch den Glauben
als Objekt zu interpretieren. Damit wird Welterfahrung zum Kriterium des

Gottesgedankens, was Thielicke theologisch in den Strömungen realisiert
sieht, die Gott «zu einer blossen Chiffre für Mitmenschlichkeit»21 werden
lassen. Thielicke gesteht zwar zu, dass es, wenn wir die Inkarnation ernst
nehmen, berechtigt sei, «alle theologischen Aussagen auf die Frage zu konzentrieren,

wo Gott in der Welt <vorkomme»>.22 Er kritisiert aber, dass sich diese

erkenntnistheoretische Grenzziehung in der theologischen Diskussion unter
der Hand in eine ontologische verwandelt habe: Die Erfahrbarkeit Gottes
wird mit seinem Sein ineins gesetzt. Das Extra Calvinisticum ist für Thielicke
ein Gegenmittel dafür, nämlich eine Art Ventil für den Uberdruck, der
entsteht, wenn versucht wird, die Herablassung Gottes in die Endlichkeit radikal
zu denken.23 Der Gedanke des Christus «extra carnem» verhindert, dass Christus

mit der Welt identifiziert wird und damit die Transzendenz in der Immanenz

aufgeht.
Auch Christian Link überlegt sich, wie trotz und mit der Inkarnation an

einer bleibenden Differenz von Gott und Welt festgehalten werden kann,24
und er bezweifelt, dass die klassische Zweinaturenlehre allein das Problem
lösen kann. Die Menschheit Gottes bzw. die Gottheit des Menschen in Jesus
Christus ist ja kein innerweltlich aufweisbarer Sachverhalt, sondern muss an
ihren göttlichen Ursprung zurückgebunden werden. Die Inkarnation ist kein
innerweltliches Ereignis, sondern Gottes Handeln, seine Entscheidung für die
Welt. Das macht es unmöglich, die Welt mit Gott zu identifizieren. Das cal-

20 Vgl. H. Thielicke: Der evangelische Glaube. Grundzüge der Dogmatik, Bd. 1,

Tübingen 1968, 412-428.
21 Ebd., 424.
22 Ebd., 424.
23 Vgl. ebd., 548.
24 Vgl. Link: Entscheidung (Anm. 15), lllf.



vinistische Extra trägt streng trinitarisch dieser theologischen Differenz
zwischen Gott und menschgewordenem Gott Rechnung. Wenn Calvin formuliert:

«der Sohn Gottes ist vom Himmel herniedergestiegen - und hat ihn
doch nicht verlassen», so verweist er darauf, dass es der dreieinige Gott ist, der
handelt, sowohl in der Schöpfung als auch in der Inkarnation. Beides wird
nicht einfach als Naturereignis gesehen, sondern als in der Verheissung und
der Erwählung Gottes begründet.

Das Problem der Zweinaturenlehre liegt, so Link, dabei darin, dass sie diese

Handlungsstruktur in eine Ontologie umschmilzt. Es gehe aber in der
Geschichtejesu Christi nicht um eine ontologische Differenz zwischen zwei
Naturen, sondern um eine theologische - und letztlich eschatologische - Differenz

zwischen dem Schöpfer und dem Geschöpf, dem Verheissenden und
dem Verheissenen, zwischen der Wirklichkeit Gottes, wie sie unserer Zeit
unvordenklich vorangeht und so immer auch die kommende ist, und der
Wirklichkeit Gottes, wie sie in unsere Zeit eingegangen ist.

Dass diese Fragestellung heute noch aktuell ist, zeigt sich in der Diskussion,

ob Theologie als Erfahrungs- und Kulturwissenschaft die Relevanz von
Religion in der Gesellschaft reflektieren oder ob sie als kirchliche
Reflexionswissenschaft immer auch mit der transzendenten Gegenwart und dem Handeln

Gottes zu rechnen hat. Eine im Anschluss an das Extra Calvinisticum
pneumatologisch geprägte Christologie vermag dabei eine geschichtlich ver-
fasste Immanenz mit einer übergeschichtlichen Transzendenz zusammenzudenken.

Wenn der Heilige Geist zugleich als der Geist des präexistenten
Logos, als der Geist des menschgewordenen Sohnes Gottes und als die Gegenwart

Christi nach Himmelfahrt in Kirche und Gesellschaft gedacht werden
kann, so überbrückt er damit die qualitative Differenz von Immanenz und
Transzendenz Gottes. Der Logos ist dabei auch extra carnem, aber niemals
extra Christum. Eine entsprechende Theologie hätte sich dann sowohl mit der
Immanenz Gottes in seiner Menschheit (und damit seiner Menschlichkeit
bzw. Zwischenmenschlichkeit) als auch mit der Transzendenz Gottes als dem
Urheber der Inkarnation auseinanderzusetzen.

2. Der Charakter der Offenbarung

Im Anschluss an Dietrich Bonhoeffer lässt sich das Extra Calvinisticum auch
für das Offenbarungsverständnis fruchtbar machen. In seiner Habilitationsschrift

«Akt und Sein» untersucht er unter anderem, ob dem Menschen «je

nur im Aktvollzug Offenbarung <gegeben> sei oder ob es für ihn ein <Sein> in
der Offenbarung gäbe.»25 In der Betrachtung der Offenbarung als sich je und
je in actu ereignend wird Gott als schlechthinnig frei gesehen, an nichts ge-

25 D. Bonhoeffer: Akt und Sein, hg.v. H.-R. Reuter (DBW 2), München 1988, 23.



Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes Extra? 365

bunden, auch nicht an sein geschichtliches Wort.26 Auch die Treue Gottes ist
nie gegeben, nie schon bestehend, sondern eine «in jedem Augenblick in vollem

Ernst mit dem Anfang anfangende Handlung.»27
Bonhoeffer verweist hier auf Barth als Vertreter einer aktzentrierten Sichtweise

und kritisiert ihn insofern, als eine Theologie, die Gottes Offenbarung
- Gott als Gott für uns - in reinen Aktbegriffen zu konzeptualisieren sucht,
auf die theologische Reflexion einer solchen Offenbarung verzichten muss. In
der Reflexion fällt man gerade aus dem unmittelbaren Offenbarungsereignis
heraus und hat damit den Gegenstand der Reflexion verloren.

Für Barth ist Gottes Freiheit sein Extra; sie ist überzeitlich, weil, so Barth,
kein geschichtlicher Augenblick capax infiniti sein kann. Damit rückt Gott
ins Nichtgegenständliche, Unverfügbare, «er kann aus reinem Wohlgefallen
eine Theologie benutzen, um sich in ihr zu bezeugen.» Das aber, so Bonhoeffer,

«steht nicht in der Kraft der Theologie, sondern eben in der Freiheit Gottes»,

und ist insofern «unsystematisches Denken».28 Hans-Richard Reuter, der
Herausgeber der Habilitationsschrift Bonhoeffers, merkt zum capax infiniti
an, dass dies eine «Anspielung auf die innerprotestantische Kontroversformel
des von den Lutheranern so genannten Extra Calvinisticum: <Finitum non est

capax infiniti> sei».29

Man mag, wie z.B. James Burtness, in diesem capax geradezu den herme-
neutischen Schlüssel sehen, mit dem das Verhältnis zwischen der Theologie
Bonhoeffers und derjenigen Barths erschlossen werden kann.30 So wendet sich
Bonhoeffer ja auch explizit gegen das non capax (und damit gegen Barth),
wenn er schreibt: «Gott ist da, d.h. nicht in ewiger Nichtgegenständlichkeit,
sondern - mit aller Vorläufigkeit ausgedrückt - <habbar>, faßbar in seinem
Wort in der Kirche.»31 Zunächst grenzt er sich gegen ein Aktverständnis der
Offenbarung ab, gegen ein je und je sich Ereignen des Geistes zugunsten eines

Angebotes, das er in seiner Ethik wie folgt beschreibt: «an der Gotteswirklichkeit

und an der Weltwirklichkeit zugleich teilzubekommen, eines nicht
ohne das andere. Die Wirklichkeit Gottes erschließt sich nicht anders, als
indem sie mich ganz in die Weltwirklichkeit hineinstellt, die Weltwirklichkeit
aber finde ich immer schon getragen, angenommen, versöhnt in der Wirklichkeit

Gottes vor.»32 Bonhoeffer macht sich also zunächst für ein Seinsverständ-

26 Vgl. ebd., 76.
27 Ebd., 77.
28 Ebd., 81.
29 Ebd., 78, Anm. 7.
30 Vgl. J.H. Burtness: Als ob es Gott nicht gäbe. Bonhoeffer, Barth und das lutherische

finitum capax infiniti, in: Ch. Gremmels (Hg.): Bonhoeffer und Luther. Zur Sozialgestalt

des Luthertums in der Moderne, München 1983, 167-183.
31 Bonhoeffer: Akt und Sein (Anm. 25), 85.
32 D. Bonhoeffer: Ethik, hg.v. I. Tödt et al. (DBW 6), München 1992, 40.



366 Christina Aus der Au

nis der Offenbarung stark: Offenbarung, die einen Gegenstand hat, nämlich
die sich uns in Christus schenkende, hier habbar und fassbar gewordene,
göttliche dreieinige Person.33

Das heisst: Finitum capax infiniti. Wenn aber nun das <non capax> mit dem
Extra Calvinisticum gleichgesetzt (und also abgelehnt) wird, werden wir in
eine falsche Richtung geführt. Reuter verkennt in dieser Gleichsetzung die
Intention des Extra Calvinisticum. Dieses will gerade nicht die Bindung Gottes
an sein in Christus fleischgewordenes Wort zugunsten seiner Unverfügbarkeit

aufheben, sondern an der Freiheit desjenigen Gottes festhalten, der un-
hintergehbar in Christus Fleisch geworden ist. Auch für Calvin und Barth ist
das «sarx egeneto» unhintergehbarer Ausgangspunkt einer jeden Theologie.
Insofern könnte gerade der Bezug auf das Extra Calvinisticum - statt auf das

finitum non est capax infiniti - eine Möglichkeit darstellen, Offenbarung als

Akt und Sein zusammenzudenken, so wie es auch Bonhoeffer zum Schluss
seiner Überlegungen tut: «Wird Sein der Offenbarung in Seiendem festgelegt,
so bleibt es vergangen, existentiell belanglos; wird Sein der Offenbarung im
Nichtgegenständlichen verflüchtigt, so geht die Kontinuität verloren. Mithin
muß dem Offenbarsein eine Seinsart zukommen, die beiden dargetanen
Ansprüchen genügt».34 Diese Seinsart finden wir, so Bonhoeffer, im Begriff der
Person. Wenn er dann aber formuliert: «Nur im sich gebenden Akt <ist>

Person. Dennoch <ist> Person frei von dem, dem sie sich gibt»,35 dann klingt dies

in der Tat wie eine moderne Formulierung des Extra Calvinisticum.
Letztlich geht es auch Bonhoeffer um die Frage des theologischen Erkennens,36

und wenn er sich auch von der dialektischen Methode des Vorbehalts
abgrenzt, so geht er doch soweit mit ihr einig, dass Theologie in dieser
doppelten Reflexionsbewegung des «non solum» besteht: der Reflexion der
Offenbarung in Akt und Sein oder - calvinisch gesprochen: des «intra» des

geschichtlichen Jesus Christus vor dem Hintergrund des «extra», d.h. des je
gegenwärtigen und wirksamen Geistereignisses.

Das ermöglicht es zum einen, mit einzelnen Offenbarungserfahrungen zu
rechnen, die in der je sich ereignenden Vergegenwärtigung Christi im Geist
subjektiv und existenziell relevant sein können, zum andern aber dies als

Offenbarung desselben ewigen Gottes extra carnem zu sehen und damit an der
Kontinuität und dem Rückbezug auf eine Deutungsgemeinschaft festzuhalten

- bis hin in die Gemeinschaft des Volkes Israel, wie sie sich im Alten Testament

manifestiert.

33 Vgl. Bonhoeffer: Akt und Sein (Anm. 25), 104.
34 Ebd., 111.
35 Ebd., 125.
36 Ebd., 128.



Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes Extra? 367

3. Natürliche Theologie

Auf den ersten Blick erscheint es überraschend, wenn hier Bonhoeffer
theologisch in die Nähe des Extra Calvinisticum gerückt wird, schreibt er doch
zehn Jahre später in seiner Ethik: «In Christus begegnet uns das Angebot, an
der Gotteswirklichkeit und an der Weltwirklichkeit zugleich teil zu bekommen,

eines nicht ohne das andere. Das ist das Geheimnis der Offenbarung
Gottes in dem Menschen Jesus Christus.»37 James Burtness arbeitet die
Differenzen zwischen Bonhoeffer und Barth anhand ihrer Stellung zum lutherischen

«finitum capax infiniti» heraus und argumentiert, dass Bonhoeffers
Insistieren auf der Zusammengehörigkeit von Gott und Welt die
erkenntnistheoretische und ontologische Konsequenz des christologischen und euchari-
stischen lutherischen capax darstellt.38

Das «Zwei-Räume-Denken», die Trennung zwischen Gott und Welt, ist
für Bonhoeffer Religion. Es muss überwunden werden, das Christentum
muss entreligionisiert werden, damit es christianisiert werden kann. Gott
muss «nicht-religiös» interpretier^] und verkündigft werden] können.»39

Aber, so noch einmal Burtness, «[w]enn das Endliche nicht imstande ist, das

Unendliche zu fassen, ergibt diese Art von Rede überhaupt keinen Sinn.»40

Ist das tatsächlich so? Wenn man das reformierte Extra von Calvin her tri-
nitätstheologisch betrachtet und nicht auf ein philosophisches Prinzip
reduziert, so weitet sich der Horizont. Das Extra Calvinisticum hat nicht nur
einen christologischen, sondern auch einen schöpfungstheologischen Gehalt.
Es redet von der Wirklichkeit und Wirksamkeit des trinitarischen Gottes
auch jenseits der Person Jesu Christi. Wenn man diesen Gedanken ernst
nimmt, kann man mit Calvin sagen: «Da hat nun aber keiner Anlaß zu fragen:
Was haben denn die Gottlosen mit dem Heiligen Geiste zu schaffen, sie sind
doch ganz und gar von Gott getrennt?»41 Wenn Gott immerfort die ganze
Welt erfüllt, gibt es keine Trennung von Gott, auch nicht für diejenigen, die

von der Offenbarung in Jesus Christus nichts wissen.
Damit ist die Türe geöffnet für eine natürliche Theologie, allerdings nicht

in dem Sinne, wie sie z.B. Eberhard Jüngel in der Tradition Barths versteht,
nämlich als Möglichkeit der Gotteserkenntnis remoto Christo, in der sich die

autonom verstandene Vernunft des Menschen einen eigenen Weg zu Gott
bahnt und somit selber zum kritischen Massstab wird.42 Ein solches Verständnis

gerät in Gefahr, einen Pappkameraden aufzubauen. Die natürliche Theo-

37 Bonhoeffer: Ethik (Anm. 32), 40.
38 Vgl. Burtness: Als ob es Gott nicht gäbe (Anm. 30).
39 D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung, hg.v. E. Bethge, Gütersloh 1980, Brief

vom 5.5.44, 136.
40 Burtness: Als ob es Gott nicht gäbe (Anm. 30), 181.
41 Calvin: Institutio (Anm. 2), II, 2,16, 154.
42 Vgl. E. Jüngel: Das Dilemma der natürlichen Theologie und die Wahrheit ihres Pro-



368 Christina Aus der Au

logie ist viel differenzierter. So ist es z.B. interessant zu sehen, wie eine natürliche

Theologie, wie sie katholischerseits bei Karl Rahner formuliert ist,
durchaus anschlussfähig ist für das von Karl Barth stark gemachte Extra Cal-
vinisticum. Der Grundgedanke dabei ist, dass Natur nie reine Natur darstellt,
sondern immer schon überformt ist von der angebotenen, übernatürlichen
Heilsgnade.43 Insofern ist auch die sogenannte natürliche Vernunft immer
schon von Gott angeredete, vernehmende Vernunft. Es kann also gar keine
rein natürliche Erkenntnis Gottes neben der göttlichen Offenbarung geben,
weil Gottes ewiges Wort immer schon die Welt erfüllt. Das in diesem Sinne
«natürliche Ahnvermögen»44, wie Calvin formuliert, muss dann allerdings
noch im Lichte der Offenbarung Christi entschlüsselt werden. Das Anliegen
der natürlichen Theologie bringt aber «den für die christliche Theologie un-
aufgebbaren Zusammenhang zwischen theo-logischer Universalität und chri-
sto-logischer Konzentration als unauflösbare Spannung zur Geltung.»45

Das Extra Calvinisticum bietet auch hier Hand zur Vermittlung, indem es

die theologische Universalität christologisch zu denken erlaubt. In und durch
den vorchristlich wirkenden Logos und auf ihn hin hat Gott Himmel und
Erde geschaffen, wie es der Kolosserhymnus bezeugt. Wenn Gott konsequent
trinitarisch gedacht wird, so kann diese theologische Universalität nicht von
der Christologie getrennt werden - und auch nicht von der Menschheit Christi,

denn die dritte Person der Trinität ist der Geist Jesu Christi, dessen

Menschheit unvermischt und ungetrennt im Heiligen Geist eingeschlossen
ist.

Der Gedanke des Extra Calvinisticum trägt sowohl Bonhoeffers Anliegen
eines nicht-religiösen Christentums als auch dem lutherischen (und hier auch
barthianischen bzw. jüngelschen) solus Christus Rechnung. Der Geist erfüllt
die Welt nicht nur vor seiner Inkarnation, sondern auch nachher. Das bedeutet

zudem, dass wir auch, wie Link sagt, «in unserer eigenen Gegenwart noch
mit <Wiederholungen> Gottes zu rechnen hätten, mit seinem Vermögen, sich

- nun in Analogie zu seiner in Jesus von Nazareth offenbar gewordenen
Präsenz - auch in unserer Welt darzustellen.»46

In Analogie: Das wäre hier die Analogia Fidei. Erst dem von der Offenbarung

in Jesus Christus aufgeklärten Glauben erschliesst sich, dass sowohl das

blems. Überlegungen für ein Gespräch mit Wofhart Pannenberg, in: E. Jüngel (Hg.):
Entsprechungen. Gott - Wahrheit - Mensch, München 1980, 158-177.

43 Vgl. K. Rahner: Natur und Gnade, in: J. Feiner, J. Trütsch, F. Böckle (Hg.): Fragen
der Theologie heute, Einsiedeln 1990, 209-230 (225).

44 Calvin: Institutio (Anm. 2), 1,3,1, 5.
45 M. Kappes: «Natürliche Theologie» als innerprotestantisches und ökumenisches Pro¬

blem? Die Kontroverse zwischen Eberhard Jüngel und Wolfhart Pannenberg und ihr
ökumenischer Ertrag, Cath(M) 49 (1995) 276-309 (308).

46 Link: Entscheidung (Anm. 15), 119.



Das Extra Calvinisticum - mehr als ein reformiertes Extra? 369

Wort Gottes an die Juden im Alten Testament, das für die Heiden in der

Schöpfung erkennbare Wort als auch die gemeinsame Ahnung all derjenigen,
die einen Gott verehren, und derjenigen, welche weltlich, religionslos von
Gott reden, ein und dasselbe Wort Gottes als Grund haben: den Sohn Gottes,
der vom Himmel herniedergestiegen ist - und ihn doch nicht verlassen hat.
Das ist die umfassende Aussage des Extra Calvinisticum. Die reformierte
Theologie tut gut daran, an diesem Extra festzuhalten.

Abstract

Es ist eine Verkürzung der Theologie zu ihrem eigenen Schaden, im Extra Calvinisticum
ein reformiertes Extra zu sehen, welches in den Konfessionskämpfen zur Abgrenzung von
den Lutheranern wichtig gewesen sein mag, heute aber zu den dogmatischen <Quincaille-
ries> gehören soll. Im Gegenteil, es stellt den hartnäckigen Verweis dar auf die unabdingbare

Differenz zwischen Immanenz und Transzendenz Gottes, auf den Charakter der
Offenbarung als zugleich geschehen und je und je geschehend und auf die Präsenz des Geistes
des menschgewordenen Christus in aller Welt und zu aller Zeit.

Christina Aus der Au, Basel


	Das Extra Calvinisticum : mehr als ein reformiertes Extra?

