Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 64 (2008)
Heft: 4
Artikel: Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels :

religionsgeschichtliche Uberlegungen zu Genesis 17, Genesis 34,
Exodus 4 und Josua 5

Autor: Ruwe, Andreas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877836

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 64 2008 Heft 4

Beschneidung als interkultureller Brauch und
Friedenszeichen Israels

Religionsgeschichtliche Uberlegungen zu Genesis 17,
Genesis 34, Exodus 4 und Josua 5

Professor Dr. Thomas Willi zum 65. Geburtstag!

1. Das Problem

Beim alttestamentlich belegten Ritus der Beschneidung der Vorhaut (7571v)
am minnlichen Glied handelt es sich um ein komplexes religionsgeschichtli-
ches Phinomen. Auf der einen Seite bringen Texte der exilisch-nachexilischen
Zeit (Jer 9,24f.; Ez 31,18; 32,19ff.) zum Ausdruck, dass das Volk Israel dieses
Ritual mit einem nicht geringen Teil seiner Nachbarn teilt (Agyptern, Edo-
mitern, Ammonitern, Moabitern, Arabern, Phoniziern).? Auf der anderen

I Mit Dank fiir viele Jahre anregender und einvernehmlicher Zusammenarbeit an der
Greifswalder Theologischen Fakultit. Ich danke auch Pfr. Dr. Uwe Weise (Neuzelle)
fiir viele Gespriche iiber die Gegenstinde dieses Aufsatzes und selbstlose Uberlassung
von Ideen und Literatur.

2 Vgl. dazu W. Westendorf: Art. «Beschneidung», LA I, Wiesbaden 1972, 727-729, vgl.
Herodot: Historien II, 35-37.104; Diodorus Siculus: Historien I, 28; 55,5; III, 32.4,
und Strabo: Geographie, XVII, 2.5, vgl. R. Meyer: Art. «<teprtépvo» u.a., ThWNT IV,
Stuttgart 1942, 72-83; weitere Belege bei W. Bauer, K. Aland: Griechisch-Deutsches
Waérterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und der frithchristlichen Litera-
tur, Berlin ©1988, 1314f. Herodot (Historien II, 104) hilt die Beschneidung fiir
urspriinglich bei den Kolchern, Agyptern und Athiopiern beheimatet, Phénizier und
Syrer hitten sie iibernommen, ebenso die Makronen. In dhnlicher Weise nennt Dio-
dor Kolcher, Agypter und Juden als diejenigen Vélker, die die Beschneidung iiben.
Herodot erwihnt, dass der Brauch bei den Agyptern aus Reinheitsgriinden geiibt
werde (Historien II, 37).

ThZ 4/64 (2008) S. 309-342



310 Andreas Ruwe

Seite fungiert die Beschneidung z.B. in einem P-Text, der ebenfalls der exi-
lisch-nachexilischen Zeit angehort, als Bedingung fiir die Teilnahme von <2
und Sklaven an Passa, wihrend kein 721 12, 280 und 720 sowie kein «Vor-
haut Aufweisender» (779 92) davon essen darf (Ex 12,43-48).

Aus beiden Zusammenhingen wird ersichtlich, dass die Beschneidung im
antiken Israel recht unterschiedlich thematisiert wurde. Aufgabe alttesta-
mentlicher Wissenschaft ist es, die Geschichte des Rituals nach Praxis und
konzeptionellem Gehalt in alttestamentlicher Zeit zu beschreiben. Einem sol-
chen Unterfangen steht jedoch die relativ geringe Streuung der im tbrigen
wenigen Belege entgegen. Anders als z.B. Sabbat und Passa wird die rituelle
Beschneidung in der Hebriischen Bibel im Grunde nur im Hexateuch thema-
tisiert, schwerpunktmassig in P-Texten,? iiberhaupt nicht in dlteren Textkor-
pora wie dem Deuteronomium* oder dem Bundesbuch.> Abgesehen von Jos
5,2-8 finden sich im Prophetenkanon nur Andeutungen aus babylonisch-
frithpersischer Zeit (Jer 4,4; 6,10; 9,24{.; Ez 44,7.9). In den Schriften wird sie
gar nicht erwihnt. Es liegen, was das vorhellenistische Israel betrifft, auch kei-
ne ausserbiblischen Belege vor.® Angesichts dieser Quellenlage sind Aussagen
zur Funktion der rituellen Beschneidung im alten Israel allenfalls tentativ
moglich.” Erschwerend kommt hinzu, dass nach neueren Diskussionen iiber
die Entstehung des Pentateuch resp. des Hexateuch im Unterschied zur ilte-

3 Gen 17,10ff; 21,4; Ex 12,43-48 und Lev 12,3.

4 Die Mahnung in Dt 10,16 fordert die Beschneidung der Vorhaut des Herzens. Ahn-
lich wird die Beschneidung des Herzens durch Gott in Dt 30,6 in Aussicht gestellt.
Diese Metaphorisierungen setzen wohl die rituelle Beschneidung als gingige Praxis
voraus. Wie diese jeweils genau ausgesehen hat und verstanden wurde, geht aus diesen
Belegen nicht hervor.

5  Hinzukommen nur noch Gen 34 und Ex 4,24-26 als weitere Pentateuch-Texte zur
Beschneidung. Ex 6,12.30; Lev 19,23-25; 26,41 sind Belege fiir Metaphorisierung der
Beschneidung und bleiben hier ausser Betracht.

¢ A. Blaschke: Beschneidung. Zeugnisse der Bibel und verwandter Texte (TANZ 28),
Tiibingen 1998.

7 Die kurzen Bemerkungen in Jer 4,4; 6,10 arbeiten wie Ex 6,12.30; Lev 19,23-25;
26,41; Dt 10,16; 30,6 mit einem metaphorischen Verstindnis von Beschneidung bzw.
Unbeschnittenheit und belegen indirekt die Geliufigkeit der rituellen Praxis in
(spat)vorexilischer Zeit (auch Ez 44,7.9). Dass die Beschneidung fiir die Propheten
Israels ein «nach Gebiihr» gering geschitztes «Uberlebsel» war, wie H. Gunkel: Gene-
sis (HKAT 1/1), Berlin ©1963, 269, meint, kann man aus den einschligigen Belegen im
corpus propheticum m.E. nicht schliessen (eher das Gegenteil scheint der Fall, vgl. Jes
52,1; Ez 28,10; 31,18; 32,19.21.24-26.28-30.32; 44,7.9). Wie die rituelle Praxis der
Beschneidung vorexilisch ausgesehen hat und welche Konzepte sich mit ihr verban-
den, lisst sich kaum mehr sagen. Dass Jos 5,2 ein vordeuteronomistisches Beschnei-
dungsgebot enthilt und die Beschneidung danach «schon in frither Zeit ein
Kennzeichen der Bindung an Jahwe gewesen» sei, wie K. Griinwaldt: Exil und Identi-
tit. Beschneidung, Passa und Sabbat in der Priesterschrift (BBB 85), Frankfurt a.M.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 311

ren Forschung die fiir die Erschliessung der Beschneidung im Alten Testa-
ment zentralen Erzihltexte Gen 34; Ex 4,24-26 und Jos 5,2-8 kaum mehr als
Belege fiir die vorexilische Praxis verbucht werden kénnen.? Diese Texte ste-
hen literaturgeschichtlich vermutlich den einschligigen P-Texten (Gen 17;
Gen 21,4; Ex 12,43ff.; Lev 12,3) nahe und sind zum Teil sogar jiinger als diese.’
Auffillig ist schliesslich, dass die Beschneidung in den einschligigen Gebots-
korpora des Pentateuch nicht als selbstindiges Thema behandelt wird, son-
dern nur einen untergeordneten Gesichtspunkt innerhalb von Passa- (Ex
12,43-48) und Wochnerinnenbestimmungen (Lev 12,1-8) bildet. Dass die Be-
schneidung im eisenzeitlichen Israel gelibt wurde, ist kaum zu bestreiten.
Welche Bedeutung sich in dieser Zeit jedoch mit ihr verband, ist nach dieser
Quellenlage schwer zu sagen.

Die Beschneidung war in der Eisenzeit nicht nur in Israel, sondern auch in
Agypten und anderen Teilen des syrisch-palistinisch-arabischen Kulturraums
verbreitet. Sie war damit urspringlich kein Spezifikum der Jhwh-Religion.
Angesichts ihrer Verbreitung in der Levante handelte es sich urspriinglich
vielleicht um einen 7ite de passage im biographischen Kontext, einen apotro-
paischen Ritus, einen hygienischen Brauch,' ein Mittel zur Steigerung der
Fertilitit, einen Reinigungsakt, vielleicht auch um ein Ritual der Hingabe an
eine Gottheit.!! Prizisere Bestimmungen als diese Etiketten sind aufgrund der

1992, 12, meint, hingt von literaturgeschichtlichen Entscheidungen iiber Jos 5,2-8 ab,
die hier nicht geteilt werden (s. dazu unten unter 4.2).

8 Anders W.H. Schmidt: Alttestamentlicher Glaube, Neukirchen-Vluyn #1996, 389.

?  Zur Datierung etwa von Jos 5,2-9 vgl. E. Blum: Beschneidung und Passa in Kanaan.
Beobachtungen und Mutmaflungen zu Jos 5, in: Ch. Hardmeier u.a. (Hg.): Freiheit
und Recht, FS F. Criisemann, Giitersloh 2003, 292-322 (305-308.313), der vorsichtig
fiir die spatpersische Zeit votiert.

10 Philo: De spec leg I, 5.

1" Besonders in ilteren Beitrigen wird die Meinung vertreten, dass die Beschneidung in
Israel urspriinglich ein Pubertitsritual war, das an Erwachsenen oder Jugendlichen
vorgenommen (so etwa W. Eichrodt: Theologie des Alten Testaments, Bd. 1, Berlin
31948, 59f; erwigend W. Zimmerli: Grundrifl der alttestamentlichen Theologie
[ThW 3/1], Stuttgart u.a. *1985, 115) und erst sekundir von P fiir Siuglinge verbind-
lich gemacht wurde. Diese These ist vermutlich hauptsichlich durch ethnologische
Parallelen motiviert, die die Beschneidung im fortgeschrittenen Alter bezeugen (vgl.
M. Schuster: Art. «Beschneidung. I. Religionsgeschichtlich», RGG* I, Tiibingen 1998,
1354f.). Im alten Agypten etwa scheint die Beschneidung in der Tat nicht unmittelbar
nach der Geburt erfolgt zu sein, sondern erst in einem spiteren Lebensalter (vgl. dazu
Westendorf: Beschneidung [Anm. 2], 727-729, sowie die beriihmte Darstellung aus
dem Grab Anchmahors in Saqqara, vgl. dazu S. Grunert: Nicht nur sauber, sondern
rein - Reinigungsanweisungen aus dem Grab des Anchmahor in Saqqara, SAAK 30
[2002] 137-151). Gen 17,125 21,4 und Lev 12,3 belegen demgegeniiber die Siuglingsbe-
schneidung als rituellen Normalfall im Alten Testament. Aus erzihlerischen Details
wie dem Umstand, dass Ismael als Dreizehnjihriger (Gen 17,25) und die Sichemiten



312 Andreas Ruwe

sparlichen Quellenlage schwierig. Klar ist daneben, dass die Beschneidung
spatestens in hellenistischer Zeit zu einem Identititsmerkmal fiir die jiidische
Religion wurde (vgl. nur I Makk 1,15.60f.; 2,46). Vorauszusetzen ist diesbe-
ziiglich: In dem Masse, wie die Beschneidung unter den iibrigen, im Vorderen
Orient beheimateten Volkern im Zuge kultureller Verinderungen aus der
Ubung kam (oder zu kommen schien), konnte sie fiir Israel signifikante Be-
deutung gewinnen.!” Prominenz und spezifische Theologisierung der Be-
schneidung in den P-Texten sind wichtige Stationen auf dem Weg zur Funk-
tionalisierung als Erkennungszeichen von Judentum. Aber damit ging ver-
mutlich ein nicht unerheblicher Bedeutungswandel einher. Ob die Beschnei-
dung vorexilisch tiberhaupt ein spezifisch religioses, d.h. den Bezug zu einer
bestimmten Gottheit thematisierendes Ritual war, ist unsicher.!* Kein einzi-
ger alttestamentlicher Beleg bindet die Beschneidung an religiose Institutio-
nen wie Priesteramt oder Heiligtum; kein einziger Beleg ldsst den Ritus durch

von Gen 34 sowie die Kindergeneration von Jos 5 als Erwachsene beschnitten wurden

(Gen 34,24; Jos 5,6), lisst sich m.E. nicht schliessen, dass in Israel in ilterer Zeit die

Jugendlichenbeschneidung iiblich war. Gen 17,25; 34,24 und Jos 5,6f. stellen jeweils

Ausnahmesituationen dar, aus denen die rituelle Alltagspraxis nicht erschlossen wer-

den kann (anders C. Westermann: Genesis. Bd. 2: Genesis 12-36 [BKAT 1/2], Neukir-

chen-Vluyn 1981, 319f.). Zur Bedeutung der Beschneidung als Ritual der Hingabe an

Gott vgl. H.-]. Hermisson: Sprache und Ritus im altisraelitischen Kult. Zur Spirituali-

sierung der Kultbegriffe im Alten Testament (WMANT 19), Neukirchen-Vluyn 1965,

74-76.

Textlich belegt ist, dass Edom und Ammon die Beschneidungssitte aufgaben. Fiir

Edom vgl. Jer 9,241. einerseits und die Bemerkung von ]osephus Ant. XIII, 9,1, ande-

rerseits, wonach Johannes Hyrkan die Idumier zwangsweise beschnitt, was wohl dar-

auf hindeutet, dass die Beschneidung bei den Edomitern aus der Ubung gekommen
war. G. Mayer: Art. «<?1m», ThWAT IV, Stuttgart 1984, 734-738 (737), und Griin-
waldt: Exil und Identitit (Anm. 7), 48, weisen auf Jdt 14,10 hin, wo erzihlt wird, dass
der Ammoniter Achior zum Judentum durch Beschneidung iibertrat. Auch diese

Notiz steht in Spannung zu Jer 9,24{., wonach die Beschneidung bei den Ammonitern

iiblich war. Beide Belege erkliren sich gut durch die Annahme des Schwundes der

Beschneidungssitte in Ammon in spitpersisch-frithhellenistischer Zeit.

3 Hermisson: Sprache und Ritus (Anm. 11), 65-78, schliesst aus Lev 26,41; Dt 10,16;
30,6; Jer 4,4; 6,10; Ez 44,7 usw., dass die rituelle Beschneidung bereits im vorexili-
schen Israel (7. Jh.) eine dezidiert jhwhistisch-religiose Bedeutung hatte, indem sie als
«Zeichen der Zugehorigkeit des Menschen zu Jahwe» (75) fungierte. Hermisson
kommt zu diesem Ergebnis auf der Basis eindringlicher Untersuchungen alttestament-
licher Texte, die die Beschneidung in metaphorischer Weise behandeln; er schliesst
von dort aus auf das Verstindnis des jeweils vorausgesetzten Rituals zurtick (65).
Diese Vorgehensweise ist jedoch mit Unsicherheiten behaftet. Gegen Hermisson
spricht m.E. vor allem, dass die Spuren der Verbreitung der Beschneidung in Israels
Umwelt (Agypten, Arabien, Syrien-Palistina), die als solche einer religionsspezifi-
schen Bedeutung des Rituals im eisenzeitlichen Israel entgegen stehen, in seiner
Untersuchung nicht wirklich beriicksichtigt werden.

12



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 313

religiose Sprechakte (Gebet, Anrufung, Bekenntnis usw.) begleitet sein.

Die alttestamentliche Forschung steht vor mindestens zwei Hauptaufga-
ben. Sie hat zum einen nach Praxis und Bedeutung der Beschneidung im alten
Israel als eines in der Levante verbreiteten Brauchs zu fragen. Sie hat zum an-
deren zu kliren, wann und mit welchen konzeptionellen Hintergriinden die
Beschneidung zu einem fiir die israelitische Religion respektive das Judentum
signifikanten Ritual wurde. Die folgenden Ausfithrungen wollen einen Bei-
trag zur zweiten Aufgabe leisten.

Spatestens seit ]. Wellhausen wird die offenkundige Neuprofilierung der
Beschneidung im exilisch-frithnachexilischen Israel mit einem Schwund an
national-religidsen Identitdtsmerkmalen erklirt. Mit dem Exil seien, so der
verbreitete Ansatz, die herkdmmlichen einheitsstiftenden Institutionen der
Jhwh-Religion (Land, Konig, Tempel usw.) hinfallig geworden und andere
Einrichtungen an ihre Stelle getreten. Insbesondere Sabbat und Beschneidung
hitten, wie Wellhausen formuliert, «die fehlende Kultusfeier» als «Verbin-
dungs- und Erkennungszeichen der Religion ersetzt».'* In Folge gesellschaft-
licher Umwilzungen der babylonischen Zeit sei gerade die Beschneidung
«zum Unterscheidungs- und Wesensmerkmal des Jahweglaubens»,!® bzw. «zu
einem Bekenntniszeichen der Zugehorigkeit zur jidischen Volksgruppe und
ihrer Jahwereligion» avanciert.'® Dieser identitdtsfunktionalen These steht ent-
gegen, dass sich die Beschneidung wegen ihrer offenkundigen Verbreitung in
der Levante noch in babylonisch-frithpersischer Zeit kaum als ethnisch-reli-
gidses Unterscheidungsmerkmal eignete (vgl. nur Jer 9,24{.).7 Deshalb wird
dieser Deutungsansatz nicht selten durch den Hinweis erginzt, dass sich die
Beschneidung zunichst in der babylonischen Diaspora als Marker fiir Jhwh-
Religion etablierte!® und in dieser Funktion spiter ins perserzeitliche Juda re-
importiert wurde,'” wobei sich diese Zusatzargumentation immerhin darauf
berufen kann, dass von Beschneidung im ostsemitischen Raum bisher nichts

4 J. Wellhausen: Prolegomena zur Geschichte Israels, Berlin 21899, 346.

5 So W.H. Schmidt: Exodus. 1.Teilband Exodus 1-6 (BKAT II/1), Neukirchen-Vluyn
1988, 229.

16 So R. Albertz: Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit. Teil 2: Vom Exil
bis zu den Makkabiern (GAT 8/2), Gottingen 1992, 422; ders.: Die Exilszeit. 6. Jahr-
hundert v. Chr. (BibEnz 7), Stuttgart u.a. 2001, 93.115. Ahnlich dussert sich A. Berle-
jung: Geschichte und Religionsgeschichte des antiken Israel, in: J.Ch. Gertz (Hg.):
Grundinformation Altes Testament. Eine Einfihrung in Literatur, Religion und
Geschichte des Alten Testaments, Gottingen 2006, 167, sowie bereits G. von Rad:
Theologie des Alten Testaments. Bd. 1: Die Theologie der geschichtlichen Uberliefe-
rungen Israels, Miinchen #1965, 92.

17" Darauf macht Albertz: Exilszeit (Anm. 16), 93, mit Recht aufmerksam.

3 Albertz: Exilszeit (Anm. 16), 115; Berlejung: Geschichte (Anm. 16), 167.

9 Berlejung: Geschichte und Religionsgeschichte (Anm. 16), 170.



314 Andreas Ruwe

bekannt ist.° Die identititsfunktionale These ist jedoch auch mit diesem
Hilfsargument nicht frei von Problemen. Fiir die Annahme einer verstirkt
konzeptionellen Bemithung um das Ritual in der babylonischen Gola gibt es
keine Belege, zumal Mesopotamien als Entstehungsort fiir die P-Texte ganz
unsicher ist.?! Erst in Texten der hellenistischen Zeit wird die Beschneidung
zweifelsfrei als Merkmal fiir jiidische Identitdt thematisiert: Jdt 14,10; I Makk
1,15.60f.; 2,46; Est 8,17LXX. Dass die Beschneidung bereits lange vor der Zei-
tenwende zu einem Kennzeichen fiir das Judentum wurde, steht ausser Frage.
Die Frage ist nur, wann genau das geschah. Die vorhandenen Belege sprechen
eher fiir die hellenistische Zeit.

Der locus classicus fiir die exilisch-frithnachexilische Zeit, Gen 17, muss fiir
die identititsbezogene Funktionsbestimmung jedenfalls ausfallen. In Gen
17,11 fungiert die Beschneidung als Zeichen (71X) des Bundes (7°72) zwischen
*[5him und Abraham sowie dessen Nachkommenschaft.?? Dieser Bund be-
trifft zwar im Besonderen Isaak und die zum Gottesvolk Israel fiihrende Linie
der Nachkommen Abrahams (Gen 17,19.21). Gleichwohl wird die an den
Bund gekniipfte Segenszusage auch Ismael zuteil (Gen 17,7£.20). Als Nach-
komme Abrahams ist auch er irgendwie Partner des Bundes */ohims, selbst
wenn nur in sekundirer Weise, insofern nimlich als in Gen 17,18-21 eine fi-
nale Isaak- bzw. Israelorientierung des Bundes deutlich wird.?> Abraham als
«Vater einer Menge von Vilkern» (Gen 17,4) steht jedoch in keiner Weise aus-
schliesslich fiir Israel. Er nimmt im genealogischen System der Genesis einen
Platz zwischen dem die Menschheit reprisentierenden Noah (Gen 5,28-

2 Vgl. dazu Hab 2,15f. sowie E. Ebeling: Art. «Beschneidung», RLA II, Berlin/New
York 1938, 18.

2t Vgl. dazu einerseits E. Zenger u.a.: Einleitung in das Alte Testament (KStTh 1,1),
Stuttgart 2006, 167, der die Grundformation der P-Texte («P#») auf «Priesterkreise im
Exil» zuriickfiihrt, andererseits J.Ch. Gertz: Tora und Vordere Propheten, in: Gertz:
Grundinformation (Anm. 16), 237, der die P-Texte fiir «die Griindungslegende des
515 v. Chr. wieder errichteten Jerusalemer Tempels und seiner Kultgemeinde» hilt
und insofern wohl von einer Entstehung im frithnachexilischen Juda ausgeht.

2 Zu Gen 17 und den im Folgenden aufgeworfenen Fragen vgl. K. Schmid: Gibt es eine
«abrahamitische Okumene» im Alten Testament? Uberlegungen zur religionspoliti-
schen Theologie der Priesterschrift in Genesis 17 (erscheint in Kiirze).

2 Vgl. dazu Schmid: Abrahamitische Okumene (Anm. 22), 18, der unter Hinweis auf
Gen 17,18-21 die «Méglichkeit der kultischen Nihe ... Israel ... allein vorbehalten»
sieht, aber grundsitzlich meint, dass Ismael in Gen 17,18-21 in keiner Weise von den
in Gen 17,1-8 formulierten Bundeszusagen (einschliesslich Mehrung und Landgabe)
ausgeschlossen werde. Gen 17,18-21 diene «nicht primir ... der Exklusion Ismaels,
sondern ... der Inklusion Isaaks in den Abrahambund ... Ein Bundesschluss mit einer
noch nicht existierenden Person ist eine waghalsige Konstruktion, so dass sie besonde-
rer terminologischer Hervorhebung bedarf» (ebd.). Auffillig ist freilich schon, dass in
Gen 17,20 zwar die in Gen 17,1-8 genannten Aspekte der Mehrung und der politi-
schen Bedeutung fiir Ismael verheissen werden, nicht aber die Landgabe.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 35

10,32) und den zur Israellinie fiihrenden Isaak und Jakob ein, verkorpert also
die Levante (vgl. Dt 26,5), die zwischen Menschheit (Noah) und Israel (Jakob)
steht. Im Unterschied zur l#rit ist die Beschneidung in Gen 17 in keiner Weise
auf Israel konzentriert. Es besteht eine gewisse konzeptionelle Inkongruenz
zwischen der Frit, deren umfassende Gestalt nur der Isaak-Linie gilt (Gen
17,19.21), und der Beschneidung als ihrem Zeichen, die gerade auch an den
nicht zu Isaak gehérenden Personen des Hauses Abrahams durchgefiihrt wer-
den soll.?* Ismael, dessen Beschneidung in Gen 17 pointiert erzihlt wird (Gen
17,23a0.25), ist Stammvater arabischer Volker (vgl. Gen 25,12ff.). Wie immer
das Verhiltnis zwischen Abraham-£7rit und Beschneidung als ihrem Zeichen
zu bestimmen sein mag: Indem Gen 17,10-27 die Beschneidung Abrahams
und Ismaels herausstellt, wird sie analog zu Jer 9,24{. als ein interkulturelles
Phinomen verstanden.?

Der entscheidende priester(schrift)liche Text Gen 17 kommt aus diesem
Grund als Beleg fiir die identititsfunktionale Erklirung der Beschneidung
nicht in Betracht. Auch aus den anderen priester(schrift)lichen Belegen (Gen
21,4; Ex 12,42-48 und Lev 12,3) ergibt sich diese Funktion nicht. Die Be-
schneidung gilt nach diesen Belegen zwar als Israel geboten, kommt aber nir-
gends in P als exklusives Merkmal Israels zur Sprache.

2. Zur Funktion der Beschneidung nach Gen 17

Ist angesichts des Befundes der priester(schrift)lichen Texte unwahrschein-
lich, dass die Beschneidung bereits in der Exils- und frithpersischen Zeit zum
Identititsmerkmal fiir israelitische Religion bzw. Judentum wurde, stellt sich
die Frage nach alternativen Funktionsbestimmungen fiir diese Zeit. Die pro-
grammatische Behandlung der Beschneidung in priester(schrift)lichen Texten
(Gen 17; 21,4; Ex 12,42-48; Lev 12,3) deutet fraglos darauf hin, dass sie in
frithpersischer Zeit neu profiliert wurde. Unklar sind die damit verbundenen
Intentionen. Diese Unklarheit hat ithren Grund darin, dass die einschligigen
Texte keine direkten Aussagen zu Funktion und Bedeutung der Beschnei-
dung enthalten. Am ehesten kommt diesbeziiglich noch Gen 17 in Betracht;
aber dieser Text ist eine Ausnahme. Die Bestimmungen zu rituellen Einzel-
heiten in Gen 17,10-14 weisen zudem keinerlei Deutungsformulierungen

2+ Diese Inkongruenz impliziert m.E. durchaus keine literarische Inhomogenitit, anders
z.B. R. Smend: Die Erzihlung des Hexateuch auf ihre Quellen untersucht, Berlin
1912, 9,

2 M. Kéckert: Leben in Gottes Gegenwart. Zum Verstindnis des Gesetzes in der prie-
sterschriftlichen Literatur, JBTh 4 (1989) 41, moniert im Anschluss an Hermisson:
Sprache und Ritus (Anm. 11), 68f., mit Recht, dass die Bestimmung der Beschneidung
als Unterscheidungszeichen die Intention von Gen 17 verzeichne.



316 Andreas Ruwe

auf.? Immerhin ergeben sich aus Gen 17 vier konzeptionelle Gesichtspunkte:
(1.) Als Zeichen der berit *Iohim ist die Beschneidung theologisch bestimmt.
(2.) Sie soll zwar an Individuen vollzogen werden, ist aber auch in kollektiver
Hinsicht relevant, was etwa an der Strafbestimmung in Gen 17,14 deutlich
wird. (3.) Die Beschneidung ist an minnlichen Individuen zu vollziehen, und
zwar als Sduglingsbeschneidung am achten Tag (Gen 17,12). (4.) Im Blick auf
Abraham, den «Vater einer Menge von Vélkern», und Ismael, den Stammvater
arabischer Volker, wird die Beschneidung als interkulturelles Phinomen pro-
filiert.”

Besonders der letzte Punkt ist m.E. fiir die Funktion der Beschneidung in
nachexilischer Zeit entscheidend. Denn abgesehen von der kurzen Notiz iiber
den Vollzug des Rituals an Isaak (Gen 21,4) und der Wochnerinnen-Tora (Lev
12,3) wird die Beschneidung in allen einschligigen Erzihltexten im Hexa-
teuch (Gen 17; Gen 34; Ex 4,24-26 und Jos 5,2-8) im Zusammenhang inter-
ethnischer Beziehungen thematisiert, und zwar im Zusammenhang konfligie-
render interethnischer Beziehungen. Der in Gen 17 deutlich werdende inter-
ethnische Horizont scheint daher fiir die Funktionsbestimmung der Be-
schneidung in exilisch-nachexilischer Zeit grundsitzlich bedeutsam zu sein.

Die Fragen zu Gen 17 lassen sich hier wenigstens insoweit kliren, als da-
von auszugehen ist, dass die Bundeskonzeption von Gen 17 eine Parallele in
der des ebenfalls priester(schrift)lichen Textes Gen 9,8-17 hat. «Beide Male
geht die Initiative allein von Gott aus; beide Male gehort zu berit ein Zeichen
(9,12ff; 17,10ff); beide Male handelt es sich um eine 07» 11"12, die alle folgen-
den Generationen einschlieflt (9,125 17,7)».%8 Vor allem 1st in beiden Fillen
prononciert von */6hims Bund die Rede; bei ihm liegen Stiftungsinitiative

% Gen 17,10ff. legt auf den ersten Blick nur fest, dass die Entfernung der Vorhaut am
minnlichen Glied das Zeichen (MX) fiir den Bund Gottes mit Abraham und seiner
Nachkommenschaft ist. Der Text bietet keine explizite Erkldrung dafiir, weshalb aus-
gerechnet diese Handlung bzw. der Zustand der Beschnittenheit als Bundeszeichen
fungiert. Erzahlpragmatisch werden die konzeptionellen Hintergriinde jedoch deut-
lich (s.u.). Gunkel: Genesis (Anm. 7), 269, beschreibt die Art und Weise, wie die
Beschneidung in Gen 17 thematisiert wird, folgendermassen: «Fiir die Erzihlweise des
P ist charakteristisch, dafl dieser religidse Brauch hier nicht, wie es sonst in den alten
Sagen zu geschehen pflegt, eben durch die Erzihlung begriindet [...], sondern daf} er
hier [...] ohne Angabe eines Grundes einfach statutarisch festgelegt wird». Fragwiirdig
ist Gunkels vergleichendes Urteil; am Ende seines religionsgeschichtlichen Exkurses
iiber die Beschneidung meint er, der Apostel Paulus habe «seine gigantische Kraft»
einsetzen miissen, «um eine fiir die hohere Religion so wert- und sinnlose Zeremonie
zu stiirzen» (ebd.).

7 Dass die Beschneidung Ismaels nur als Exempel der in Gen 17,12f. gebotenen
Beschneidung der Mitglieder des Hauses Abrahams fungiert, ist unwahrscheinlich, da
Ismael in Gen 17,23ff. explizit als Sohn Abrahams bezeichnet wird.

28 Kockert: Gottes Gegenwart (Anm. 25), 34.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 317

und Durchfihrung. Inhalt beider Biinde sind gottliche Zusagen gegentiber
dem jeweiligen Partner. «Allem Fleisch» (M2 92) als dem Bundespartner in
Gen 9 (vgl. Gen 9,17) wird zugesichert, dass das Wasser nicht nochmals zur
vernichtenden Flut (?127) werden soll (Gen 9,15b). Dagegen wird Abram/
Abraham und seinen Nachkommen Fruchtbarkeit, ewige Nutzung des Lan-
des Kanaan sowie Gottes Zuwendung («Bundesformel») versprochen. Bei al-
ler Parallelitit im Grundsitzlichen ist das Bundeszeichen in Gen 9,8ff. und
Gen 17 unterschiedlich. Der «Bogen in den Wolken» ist ein von menschlichem
Handeln unabhingiges Phinomen, wihrend die Beschneidung eine kulturelle
Ubung ist, die den Abrahamiten im Zusammenhang der Bundesmitteilung
befohlen wird, verbunden mit Strafandrohung fiir den Fall von Unterlassung
(V.14). Das erste Bundeszeichen ist ein Faktum, das zweite ein Operandum.
Ob der differente Charakter des Zeichens die Eigenheit der Abraham-&#rit als
Setzung *[ohims im Sinne eines Gnadenbundes tangiert, ist ein zentrales Pro-
blem in der wissenschaftlichen Diskussion zu Gen 17, speziell zu Gen 17,10-
14.%

Wichtiger ist fiir den vorliegenden Zusammenhang jedoch die Frage, wie
Bund und Bundeszeichen sich zueinander verhalten. Auch in dieser Hinsicht
ist von einer Parallelitit zwischen Noah- und Abrahambund auszugehen, wo-
bei festzuhalten ist, dass das Bundeszeichen nach Gen 9,141f. speziell */ohim
gilt, wihrend in Gen 17,10-14 keine Angaben zum Adressaten des Zeichens
gemacht werden. Im Fall von Gen 9,8-17 steht der «Bogen in den Wolken» of-
fenkundig in semantischer Nihe zum Signifikat (= gottliche Verheissung des
Noahbundes), wonach das Ausbleiben einer vernichtenden Flut fiir immer

2 Das Problem kann hier nicht geklirt werden. Festzuhalten ist nur, dass der Gabecha-
rakter des Abraham-Bundes m.E. auch hinsichtlich der Beschneidung gilt, was an For-
mulierungsdetails in Gen 17,10-14 deutlich wird. In V.13 wird die Beschneidung als
«mein Bund in ewrem Fleisch» (227922 "0"12) bezeichnet. Das auf Gott zu beziehende
Suffix der 1.P.sg. signalisiert, dass die Beschneidung, obwohl menschliche Tat, Teil
der gottlichen Bundessetzung ist (vgl. dhnlich in V.10). Insofern steht die Beschnei-
dung nicht als menschliche Gegenleistung der Bundeszusage */obims gegeniiber.
Auch sonst liegt in Gen 17,10-14 keine wechselseitige Bundeskonzeption vor,
wonach die Beschneidung die Funktion einer menschlichen Gegenverpflichtung
hitte, die von der gottlichen Selbstverpflichtung zu unterscheiden wire. Das ergibt
sich aus der Strafbestimmung in V.14: Indem die Unterlassung der Beschneidung als
nur individueller Bundesbruch bestimmt wird, bleibt der Bund im Unterlassungsfall
durch einen FEinzelnen unberiihrt. Insgesamt ist freilich zu beriicksichtigen, dass
Abraham das Halten des Bundes Jhwhbs befohlen wird (V.9). Insofern ist menschliches
Tun keineswegs unerheblich. Zum Problem vgl. B. Ziemer: Abram - Abraham. Kom-
positionsgeschichtliche Untersuchungen zu Gen 14, 15 und 17 (BZAW 350), Berlin
u.a. 2005, 2s4ff., sowie P. Weimar: Zwischen Verheiflung und Verpflichtung. Der
Abrahambund im Rahmen des priesterschriftlichen Werkes, in: Ch. Dohmen, Ch.
Frevel (Hg.): Fiir immer verbiindet. Studien zur Bundestheologie der Bibel (SBS 211),
Stuttgart 2007, 260-269 (bes. 264-266).



318 Andreas Ruwe

zugesichert wird (Gen 9,15b). Ganz gleich, ob der «Bogen in den Wolken» eine
gespannte® oder entspannte Waffe’! oder einfach den natiirlichen Regenbo-
gen meint,*? auf jeden Fall ist er semantisch eng mit der Verheissung verbun-
den, das Wasser nicht erneut zur Vernichtungsflut werden zu lassen. Eine
enge semantische Verbindung ist deshalb anzunehmen, weil das Zeichen eine
Erinnerungs- bzw. Vergewisserungsfunktion bezuglich der Bundesverheis-
sung hat. Aufgrund der offenkundigen Parallelitit zwischen den Biinden von
Gen 9,8-17 und Gen 17 ist fiir die Beschneidung als Bundeszeichen ebenfalls
eine semantische Nihe zu den Bundesinhalten (nun des Abrahambundes) vor-
auszusetzen. Wie der «Bogen in den Wolken» ist die Beschneidung als Zeichen
nicht willkiirlich gewihlt. Die in Gen 17 verfolgte Konzeption von Beschnei-
dung ist dadurch bestimmt, dass sie als semantische Analogie zum Komplex
der Bundesinhalte von Gen 17 zu verstehen ist. Zusammenfassend lassen sich
diese etwa folgendermassen beschreiben: Zugesagt wird den Abrahamiten
umfassende Prosperitit bzw. Schalom, und zwar in fertiler (Mehrung der
Nachkommen, V.6a), wirtschaftlicher (Landbesitz, V.8a), politischer (Kénige
als Nachkommen, V.6b) und religioser (besondere Zuwendung *[ohims,
V.7b.8b) Hinsicht.?3 Zu diesem Biindel an Bundesinhalten passt die Beschnei-

% E. Zenger: Gottes Bogen in den Wolken. Untersuchungen zu Komposition und
Theologie der priesterschriftlichen Urgeschichte (SBS 112), Stuttgart 21987, 124-
131.180f. Kompositionskritische Aspekte zu Gen 9,8-17 nennt B. Janowski: Gen 9,8-
17 als Schlussstein der priesterschriftlichen Fluterzahlung, in: Dohmen, Frevel: Fiir
immer verbiindet (Anm. 29), 113-121.

31 U. Ritersworden: Der Bogen in Gen 9. Militirhistorische und traditionsgeschichtli-
che Erwigungen zu einem biblischen Symbol, in: ders.: Dominium terrae. Studien
zur Genese einer alttestamentlichen Vorstellung (BZAW 215), Berlin 1993, 131-154.

32 C. Westermann: Genesis. Bd. 1: Genesis 1-11 (BKAT 1/1), Neukirchen-Vluyn 31983,
634, vertritt Letzteres: «Aus der Ubersicht iiber die vielen Fluterzihlungen auf der
ganzen Erde liflt sich mit Sicherheit erschlieflen, dafl er [sc. der Bogen, A.R.] im
Zusammenhang einer dtiologischen Schlufibemerkung stand; hier diente die Fluter-
zihlung dazu, das Phinomen des Regenbogens zu erkliren. Damit fillt endgiiltig die
seit JWellhausen aufgekommene Erklirung, es sei der Kriegsbogen gemeint, den
Jahwe, der Krieger, ablege oder in die Wolken hinge. Diese véllig abwegige Erklirung
ist von fast allen Erklirern seit JWellhausen tibernommen worden. ... Gegen HGun-
kels Argument, NP bedeute sonst im AT Schieflbogen, sagt BJacob mit Recht, daf§
eben deshalb, wo das Wort Regenbogen> bedeute, immer 122 hinzugesetzt werde
(auch Ez 1 28). Bevor P ihn als <Zeichen des Bundes> erklirte, hatte der Regenbogen,
wo er am Ende einer Fluterzihlung vorkam, den einfachen und sich von selbst erge-
benden Sinn einer Naturerscheinung am Ende eines Unwetters oder Gewitters.»

3 Zur Frage der Bundesinhalte in Gen 17 vgl. auch K. Schmid: Erzviter und Exodus.
Untersuchungen zur doppelten Begriindung der Urspriinge Israels innerhalb der
Geschichtsbiicher des Alten Testaments (WMANT 81), Neukirchen-Vluyn 1999,
257f., der von einer dreifiltigen Aufficherung ausgeht (Mehrungsverheissung, Land-
verheissung und Zusage Gottes im Sinne der Bundesformel), dabei aber Gen 17,6
unberiicksichtigt lasst.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 319

dung als interkulturell gelibter Brauch genau, denn umfassende Prosperitit
und Schalom im Sinne jener Zusagen wird durch friedliches Zusammenleben
und kulturelle Gemeinsamkeit der betreffenden Volker gespiegelt. Gerade in
ithrer wesenhaften Interkulturalitit kann deshalb die Beschneidung ein verge-
wisserndes Zeichen fiir die spezifischen Inhalte des Abrahambundes sein. Die
Beschneidung nach Gen 17 ist somit ein interethnisches Solidaritits- bzw. Frie-
denszeichen, das als solches die Abrahamiten und */6him an die Bundesver-
heissungen erinnern kann. In Gen 17,10-14 wird die Beschneidung nicht in-
dividualistisch, sondern als kollektives Geschehen verstanden, was sich auch
aus der Anrede in der 2.P.pl. und der kollektiven Perspektive der abschlies-
senden Sanktionsbestimmung in Gen 17,14 ergibt. Die Deutung der Beschnei-
dung als interkultureller Brauch ldsst verstandlich werden, weshalb der fiir
das Judentum so zentrale Ritus zwischen Ex 19 und Dt 34 nicht als eigenstan-
dige Thematik behandelt wird.** In Gen 17 wird die Beschneidung als inter-
ethnisches Friedenszeichen interpretiert, das auf gemeinsamer Ubung des be-
treffenden Brauchs unter den mit Abraham assoziierten Volkern basiert, wo-
bei diese Konzeptualisierung eine interpretatio israelitica darstellt.

Die Funktion der Beschneidung als Identitdtsmerkmal fiir jidische Religi-
on, die spitestens in hellenistischer Zeit vorliegt, hat sich wohl aus der vor-
ausgehenden Funktion der Beschneidung als Friedenszeichen sekundir ent-
wickelt. Bevor im Zusammenhang mit dieser These die drei tibrigen, die Be-
schneidung thematisierenden Erzihltexte im Hexateuch in den Blick genom-
men werden, sind zunichst terminologische und sachliche Gesichtspunkte zu
nennen, die die aus Gen 17 gewonnene irenische Funktionsbestimmung stiit-
zen.

3. Exkurs: Beschneidung und Phallotomie

Im Sinne einer heuristischen Folie sei ein in einen ganz anderen Kontext ge-
horender Befund erwihnt, wobei keine direkten religionsgeschichtlichen
Zusammenhiinge behauptet werden sollen. Das Substantiv 197D, das das kon-
krete korperliche Objekt der Beschneidung bezeichnet, kommt 16 mal im Al-
ten Testament vor.*> Nach diesen Belegen ist es eindeutig ein terminus techni-

3% C. Westermann: Genesis. Bd. 2 (Anm. 11), Neukirchen-Vluyn 1981, 318.320, will das
Fehlen der Beschneidungsthematik in den einschligigen Gebotskorpora im Zentrum
der Tora damit erkliren, dass die Beschneidung urspriinglich «keine spezifisch reli-
gidse Bedeutung» hatte, was aber angesichts der grossen thematischen Breite dieser
Korpora kaum befriedigt.

% Der Begriff hat ein Pendant im Akkadischen, das Substantiv #rullu (AHw II1, 1436),
das mehrfach in medizinischen Zusammenhingen vorkommt.



320 Andreas Ruwe

cus im Zusammenhang mit der Beschneidung.’® Allein die Belege I Sam
18,25.27; I Sam 3,14 handeln nicht von Beschneidung. Hier wird 7770 im
Zusammenhang eines Kriegsbrauches erwihnt, der auch in ausserbiblischen
antiken Texten bezeugt ist und den David auf Geheiss Sauls iibernehmen soll,
um dessen Tochter Michal zur Frau zu bekommen - das Abschneiden und
Prisentieren der Genitalien getoteter Feinde (Phallotomie).’” Die Begeben-
heit von I Sam 18,25.27; II Sam 3,14 weist gegeniiber anderen antiken Zeug-
nissen iiber den Phallotomie-Brauch als Besonderheit auf, dass es nur um Vor-
hiute geht und nicht um ganze Phalloi.’® Die terminologische Nihe zwischen
der in I Sam 18,25 usw. erwihnten Kriegssitte und dem Beschneidungsritual
legt die Vermutung nahe, dass die Funktion der Beschneidung mit der in I
Sam 18,25 angedeuteten Funktion des Phallotomie-Brauches im Sinne spiegel-
bildlicher Entsprechung vergleichbar ist.

Anstelle der nach aussen gerichteten Gewalt, die in der Phallotomie get6-
teter Feinde ritualisiert ist, zeichnet sich die Beschneidung durch einen an je-
dem minnlichen Mitglied der eigenen Gruppe veriibten, internen Gewaltakt
aus. Die Erfahrung von Gewalt bei der Beschneidungszeremonie, die in der
«Schmerzen» (XD, Gen 34,25) verursachenden Verwendung von «Messern»
(M2, Jos 5,2) und im Vergiessen von «Blut» (07, Ex 4,25f.) zum Ausdruck
kommt, ist bei der Frage nach Bedeutung und Funktion nicht zu iibergehen.
Wie bei jedem Ritual sind die spezifischen Gesten, Handlungen und verwen-
deten Gegenstinde auch bei der Beschneidung semantisch relevant. Die Be-
schneidung ist aber sowohl nach der verwendeten Begrifflichkeit («Schmer-
zen», «Messer», «Blut») als auch nach der unmittelbaren Konnotation der
Handlungen und Gesten ein Ritual sublimer Gewaltausiibung.?® Die Gewalt
nach innen (durch Beschneidung an den minnlichen Mitgliedern der eigenen
Gruppe) kann nun durchaus als Friedensritual in der Aussenbeziehung ver-

3 In Lev 19,23 liegt iibertragene Verwendung vor, ansonsten vgl. Gen 17,11.14.23.24.25;
Gen 34,14; Ex 4,25; Lev 12,3; Dt 10,16; Jos 5,3; I Sam 18,25.27; II Sam 3,14; Jer 4,4;
9,24.

%7 Der Brauch ist mehrfach u.a. in altigyptischen Texten belegt: Agypter, die Feinde
getOtet hatten, schnitten ihnen Hand oder Geschlechtsteil ab, die sie «bei der allgemei-
nen Zihlung vorzeigte[n ...] wahrscheinlich auch, um eine Belohnung dafiir zu erhal-
ten» (S. Curto: Art. «Krieg», LA III, Wiesbaden 1980, 765-786 [Zitat: 775, Belege: 784,
Anm. 90]). Curto geht davon aus, dass der Brauch in Agypten «aus dem Osten {iber-
nommen wurde» (ebd.). Zu weiteren Belegen vgl. Blaschke: Beschneidung (Anm. 6),
47, bes. Abb. 5, sowie H. Herter: Art. «Genitalien», RAC X, Stuttgart 1978, 1-52
(bes. 251., und die dort angegebene Literatur).

3% Nach Ges®, 1015, ist 1270 in I Sam 18,25.27; II Sam 3,14 allerdings pars pro toto zu
verstehen.

% Den gewaltsamen Charakter der Beschneidung stellt zutreffend R. Kessler: Psycho-
analytische Lektiire biblischer Texte - das Beispiel von Ex 4,24-26, EvTh 61 (2001)
204-221 (bes. 215), heraus.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 321

standen worden sein. In I Sam 18,17ff. wird die gegenteilige Wirkung des
Phallotomie-Brauches beschrieben. Hier soll nach dem triigerischen Vor-
schlag Sauls ein Gewaltakt nach awussen (gegen die Philister) die interne Bezie-
hung zwischen David und ihm ermoglichen (vgl. I Sam 18,18). Der gesell-
schaftsinterne Vollzug ritueller Gewalt, den die Beschneidung darstellt, kann
als ein auf die interethnische Ebene zielendes Friedenszeichen gedacht wor-
den sein, nicht zuletzt deshalb, weil die Beschneidung Verbundenheit iiber
ethnische Grenzen hinweg signalisiert, da die Ethnien, die die Beschneidung
iibten (Agypten, Juda, Edom, Ammon, Moab, Araber u.a.), als gegeniiber den
Unbeschnittenen enger zusammengehorig galten (vgl. Ez 28,10; 31,18; 32,19-
32). Idealerweise bewirkt die Beschneidung - als an jedem ménnlichen Mit-
glied der eigenen Gruppe veriibte Gewalt -, dass die Deeskalierung verstetigt
wird.

Fiir die Funktionsbestimmung der Beschneidung als auf der interethni-
schen Ebene fungierendes Friedenszeichen spricht nicht zuletzt, dass sie an-
schlussfahig ist fiir die theologisch akzentuierten Konzepte der Beschneidung
als Bundeszeichen und das Judentum kennzeichnendes Identititsmerkmal
(vgl. Jdt 14,10f. usw.), wihrend die betont im individuellen Horizont bleiben-
den Funktionsbestimmungen (z.B. Pubertitsritual) schlechter passen. Auch
die Tatsache, dass die Beschneidung nach den alttestamentlichen Texten aus-
schliesslich an Minnern zu vollziehen ist, fiigt sich bestens zu einer Funkti-
onsbestimmung in der Antike, die im Horizont von Krieg, Frieden und in-
terethnischer Solidaritit angesiedelt ist. Im Ubrigen ist im perserzeitlichen
Juda die Ausbildung von friedensbildenden oder -férdernden Institutionen,
die nicht staatlich organisiert sind, gegeniiber anderen ethnischen Gruppen
grundsitzlich zu erwarten.

Eine Verkniipfung der Beschneidung mit Sexualitit und/oder Fruchtbar-
keit ist in den einschldgigen Texten dagegen nicht zu erkennen. Beschneidung
wird im Alten Testament nirgendwo als Mittel zur Steigerung der Fruchtbar-
keit angesehen.*® Zwar stellt sich die Frage, was es denn bedeutet, dass sie aus-
gerechnet am minnlichen Geschlechtsorgan vollzogen wird und nicht an an-
deren Kérperteilen.*! Aus diesem Umstand folgt jedoch nicht notwendig, dass

0 Anders Kessler, der im Anschluss an Uberlegungen von S. Freud, I. Pardes und H.
Eilberg-Schwartz den Zusammenhang von Beschneidung und minnlicher Sexualitit
als geradezu wesentlich herausstellt (Kessler: Psychoanalytische Lektiire [Anm. 39],
215-219, ihnlich auch J. Goldingay: The Significance of Circumcision, JSOT 88
[2000] 3-18). Kessler verweist auf die Verkniipfung von Beschneidung und Nachkom-
mensmehrung in Gen 17 und kommt zum Schluss, dass die «Beschneidung des Man-
nes [als] Voraussetzung fiir die Fruchtbarkeit des Paares» gelten misse (a.a.O. 219). In
Gen 17 ist die Verkniipfung von Beschneidung und Verheissung von Nachkommen
m.E. jedoch nicht im Sinne einer Kausalitit zu verstehen, wie es Kesslers (von ithm
selbst mit vielen Fragezeichen versehene) These nahe legt.

# So mit Recht Kessler: Psychoanalytische Lektiire (Anm. 39), 215, im Anschluss an



322 Andreas Ruwe

sie ein speziell die Sexualitidt betreffendes Ritual ist. Die Erwihnung des Phal-
lotomie-Brauches in I Sam 18,25.27; II Sam 3,14 zeigt hinlinglich, dass die
Thematisierung der Vorhaut als konkretem korperlichen Objekt der Be-
schneidung mit Gewalt und nicht primir mit Sexualitit konnotiert sein
konnte. Damit ist freilich nicht ausgeschlossen, dass die Hoffnung auf die Stei-
gerung der Fruchtbarkeit einer der urspriinglichen Griinde fiir die Verbrei-
tung der Beschneidungssitte in der Levante war.*?

4. Beschneidung in Ex 4; Jos 5 und Gen 34

Die religionsgeschichtliche Bemiithung um die Beschneidung in nachexili-
scher Zeit muss m.E. stirker die einschligigen Erzihlungen (Gen 17; 34; Ex
4; Jos 5) ins Zentrum riicken, unter Beachtung der neueren Tendenzen der
Penta- bzw. Hexateuch-Diskussion. Auszugehen ist davon, dass der Ritus in
diesen Erzihlungen stets im Zusammenhang konfligierender interethnischer
Beziehungen thematisiert wird. Die Belege zur Herzensbeschneidung im Al-
ten Testament (Dt 10,16; 30,6; Jer 4,4; Ez 44,7.9) usw. rekurrieren auf die Be-
schneidung metaphorisch und kénnen kaum Auskiinfte tiber die konzeptio-
nellen Hintergriinde des Rituals liefern. Auch Gen 17; 34; Ex 4 und Jos 5 bie-
ten keine direkten Funktionsauskiinfte. Methodisch weiterfiihrend ist hier
die Frage nach der Textpragmatik.* Es ist grundsitzlich zu erwarten, dass
sich aus der Erschliessung der jeweiligen primiren Kommunikationssituation
jener Erzihlungen auch Einsichten in die Funktion der Beschneidung erge-
ben. Im Folgenden werden Analysen zu Ex 4,24-26; Jos 5,2-9 und Gen 34 ge-
boten - mit der Fragestellung, ob sich der aus Gen 17 gewonnene Deutungs-
ansatz zur Funktion der Beschneidung bewihrt.

4.1 Zu Ex 4,24-26

Ex 4,24-26 ist der entscheidende Text im Alten Testament, der die Beschnei-
dung in der vita des Mose verankert. Die literaturgeschichtliche Einordnung
des Stiicks ist stark umstritten, seine narrative Anlage dagegen leicht zu tiber-

E. Kutsch: Der sogenannte »Blutbriutigam«. Erwigungen zu Ex 4,24-26, in: W. Voigt
(Hg.): 20. Deutscher Orientalistentag. Vortrige (ZDMGSuppl. 4), Wiesbaden 1980,
122f.

#2 Vgl. dazu etwa Philo: De spec leg I, 1-11. Auf einer Stele von Naga ed-Der fihrt der
Stifter seinen differenziert beschriebenen Lebenserfolg auf seine Beschneidung zuriick
(Text in: ANET?, Princeton 1969, 326).

# Vgl. dazu Ch. Hardmeier: Textwelten der Bibel entdecken. Grundlagen und Verfah-
ren einer textpragmatischen Literaturwissenschaft der Bibel (Textpragmatische Stu-
dien zur Literatur- und Kulturgeschichte der Hebriischen Bibel 1/1), Giitersloh 2003,
passim.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 323

blicken: V.24-26a sind im engeren Sinn Erzihlung; V.26b bietet eine me-
tanarrative Bemerkung. Jbwh, Mose (der namentlich nicht genannt wird),
Zippora und ihr Sohn* sind Handlungstriger. Die Midianitin Zippora be-
schneidet ihren Sohn (7112, V.25) - als Proprium Israels kommt die Beschnei-
dung in Ex 4,24-26 damit auf keinen Fall in Betracht. Nachstehend zunichst
eine Ubersetzung des Stiicks, da ein Teil seiner Deutungsschwierigkeiten auf
philologischer Ebene liegt.

(24) Und es geschah unterwegs im Nachtlager, da begegnete* Jhwh ihm und suchte ihn
zu téten. (25) Und Zippora nahm einen (scharfkantigen) Stein und schnitt die Vorhaut
ihres Sohnes ab und liess [sie, sc. die Vorhaut] an seine Fiisse [bzw. Genitalien]* riih-
ren. Und sie sagte: «Fiirwahr, ein aus Blutgeschehen Anverwandter* bist du mir (hier-
mit))» (26) Und er liess von ihm ab. Damals sagte sie «Anverwandter aus Blutgesche-
hen» hinsichtlich der Beschneidung*.

Die beiden Objektsuffixe in V.24 verweisen auf eine im vorausgehenden Text
eingefithrte minnliche Person. Nur der in Ex 4,20f. genannte Mose kommt
faktisch in Betracht, da alle anderen in V.21{f. genannten maskulinen Nomina

#  Mit dem Suffix der 3.P.f.sg. wird einseitig die Verwandtschaftsbeziehung zwischen
Zippora und ihrem Sohn betont. Mose bleibt unberiicksichtigt. Unklar ist in Ex 4,25,
um welchen Mosesohn es geht.

# ¢ gal kann sowohl freundlichen (Ex 4,27) wie feindlichen (Hos 13,8) Sinn haben.
Nach dem Zusammenhang hat das Verb in V.24 feindlichen Sinn.

%  Die Bedeutung «Genitalien» fiir 717 an dieser Stelle hat einige Wahrscheinlichkeit
(vgl. HALAT, 1106; F.-J. Stendebach: Art. «237», ThWAT VII, Stuttgart 1993, 336).

7 Die obige Ubersetzung der Constructus-Verbindung o7 Jn stiitzt sich auf die ent-
sprechenden Diskussionen bei E. Kutsch: Art. «im», ThWAT III, Stuttgart 1982,
288-296 (bes. 295f.); Schmidt: Exodus (Anm. 15), 230f., und R. Blum, E. Blum: Zip-
pora und ihr 07 77, in: E. Blum u.a. (Hg.): Die Hebriische Bibel und ihre zweifa-
che Nachgeschichte, FS R. Rendtorff, Neukirchen-Vluyn 1990, 46-49, wobei kein
Bedeutungsunterschied in der Verwendung dieser Wortgruppe in V.25 und V.26
anzunehmen ist. Der Plural des nomen rectum 027 ist am besten als Abstraktplural zu
deuten. 101 ist, wie T.C. Mitchell: The Meaning of the Noun Atz in the OT, VT 19
(1969) 93-112, treffend ausgefiihrt hat, ein «classificatory kinship term» (111), der sol-
che Verwandtschaftsgrade bezeichnet, die nicht auf der gleichen Abstammung («Bluts-
verwandtschaft») beruhen. In der Regel geht es um durch Heirat inaugurierte
Familien- bzw. Clanzugehorigkeit. Als klassifikatorischer Verwandtschaftsbegriff
bezeichnet 171 nicht speziell den Briutigam, der nur eine Méglichkeit des 1m-Verhilt-
nisses ist (neben Schwager, Schwiegervater usw.), wie sich aus dem Gesamtbefund des
Lexems in der Hebriischen Bibel ergibt (vgl. dazu Ges!®, 4111f.). In Ex 4,24-26 geht es
insofern nicht um Hochzeit oder Ehelichung (vgl. Blum, Blum: a.a.O. 50). Die Con-
structus-Verbindung ©7 1M bringt spezifizierend zum Ausdruck, dass der Modus
der <Anverwandtschaftung, nicht die Heirat ist (fiir Zippora und Mose lingst gege-
ben), sondern jener blutige Akt der Sohnesbeschneidung und dessen Applikation auf
Mose.

% Der Plural 9 ist als Abstraktplural zu deuten (vgl. Blum, Blum: Zippora [Anm. 47,
50, Anm. 33).



324 Andreas Ruwe

zur wortlichen Rede in V.21aa-23 gehdren, also auf eingebetteten Ebenen der
Kommunikation liegen, die fir den Suffixbezug des zur Autor-Leser-Kom-
munikationsebene gehdrenden V.24 ausfallen. Ist aber Mose mit den beiden
maskulinen Suffixen in V.24 gemeint, gilt Gleiches auch fiir das Suffix der
3.P.m.sg. in V.26a (110), da die in V.26a erzihlte Handlung (797 ga/) dem in
V.24b erzihlten Angriff Jhwhs gestaltschliessend korrespondiert. Subjekt der
in V.26a erwihnten Handlung ist also Jhwh, Objekt wiederum Mose. Unklar
ist schliesslich der Bezug des Suffixes der 3.P.m.sg. in V.25ay (1"2217). Hier
geht es um eine Handlung Zipporas (V22 b1f.). Wegen der kommentierenden
Bemerkung Zipporas mit maskuliner Du-Anrede in V.25b, die sich aus inhalt-
lichen Griinden weder auf ihren Sohn noch auf Jhwh beziehen kann, wird
auch das maskuline Suffix in V.25ay auf Mose verweisen.*’ Die unkomplizier-
teste Lesart ist: Alle Suffixe der 3.P.m.sg. in Ex 4,24-26 haben ein und densel-
ben Bezug - Mose. Auch wenn Mose nur pronominalisiert auftaucht, muss er
neben Zippora und Jhwh doch als Hauptperson der Episode gelten. Die Pro-
Formen am Anfang in V.24 deuten darauf hin, dass Ex 4,24-26 kein selbstin-
diges Stiick ist. Auch die einzige Lokalangabe, 17512 772, die einen Transit-
Ort bezeichnet, zeigt an, dass Ex 4,24-26 Teileinheit eines grosseren erzihle-
rischen Gebildes ist. Auf der anderen Seite gibt es keine Indizien dafiir, dass
Ex 4,24-26 je in einen anderen als den gegebenen Kontext gehorte. Die Er-
schliessung der in Ex 4,24-26 vermittelten Konzeption von Beschneidung
setzt eine Analyse des narrativen Gefilles dieses Kontextes voraus.

4.1.1 Ex 4,24-26 als Teileinheit von Ex 4,19-31

Ex 4,24-26 ist Teil einer Art Ubergangspassage, Ex 4,19-31, die die Szene iiber
die Berufung Moses am Gottesberg (Ex 3,1-4,18) mit der tiber sein Auftreten
in Agypten und vor Pharao (Ex 5,1ff.) verbindet. Diese Ubergangspassage ist
komplex gestaltet und in ihrer literaturgeschichtlichen Einordnung umstrit-
ten.”® In Ex 2,15 ist zunichst davon die Rede, dass Mose vor dem ithm nach-

¥ Sowohl beim Sohn als auch bei /hwh macht die spezifische Verwandtschaftsbezeich-
nung 171 keinen Sinn. «Die Wurzel btz hat es im Unterschied zur Blutsverwandt-
schaft mit dem durch Heirat entstehenden Verhiltnis der Schwigerschaft ... zu tun»
(Kutsch: 10m [Anm. 47], 289). Auf den Sohn kann sie sich nicht beziehen, weil dieser
zur Primirfamilie und nicht zur Schwigerschaft gehort, und auf Jhwh deshalb nicht,
weil das Gottesverhiltnis kaum mit Verwandtschaftsbegriffen bezeichnet wird, die
Beziehungen der weiteren Familie meinen.

0 Vgl. dazu Ch. Levin: Der Jahwist (FRLANT 157), Géttingen 1993, 329-333; J.Ch.
Gertz: Tradition und Redaktion in der Exoduserzahlung. Untersuchungen zur Endre-
daktion des Pentateuch (FRLANT 186), Gottingen 2000, 328-334; A. Graupner: Der
Elohist. Gegenwart und Wirksamkeit des transzendenten Gottes in der Geschichte
(WMANT 97), Neukirchen-Vluyn 2002, 56-61; R.G. Kratz: Die Komposition der
erzihlenden Biicher des Alten Testaments. Grundwissen der Bibelkritik, Gottingen
2000, 295-304; E. Blum: Studien zur Komposition des Pentateuch (BZAW 189), Ber-



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 325

stellenden Pharao flieht und sich «im Land Midian» niederlisst. Ex 3,1 lokali-
siert Mose als Kleinviehhirten Jitros am «Horeb». Ex 4,19 zeigt ihn erneut «in
Midian». Ex 4,20 vermerkt schliesslich seine Riickkehr «zum Land Agypten».
In Verbindung mit entsprechenden Verinderungen im Handlungstrigerin-
ventar signalisieren diese vier Ortsangaben, dass Ex 2,11-5,1 eine Szenenfolge
darstellt, die weitgehend palindromisch um die Horebszene als Zentrum an-
gelegt wurde, mit Ex 2,11-15ba (Mose in Agypten); Ex 2,15bB-25 (Mose in
Midian); Ex 3,1-4,18 (Mose am Horeb?!); Ex 4,19-20aB (Mose erneut in Midi-
an) und Ex 4,20ayff. (Mose wieder in Agypten) als Teileinheiten.

Undurchsichtig ist die Handlungsabfolge nach der zentralen Horebszene.
Bereits in Ex 4,20ay.b wird Moses Ruckkehr nach Agypten vermerkt.>? Fak-
tisch ist Agypten jedoch erst ab Ex 4,29 Moses Aufenthaltsort. Diese retardie-
rende lokale Gestaltung entpuppt sich bei niherer Betrachtung als ein Beispiel
fiir das in der Narratologie bekannte Verfahren der Variierung linear angeleg-
ter Erzihlungen in zeitlicher oder lokaler Hinsicht, das G. Genette mit den
Begriffen «Prolepse» und «Analepse» bezeichnet hat.>

lin u.a. 1990, 28; ders.: Die literarische Verbindung von Erzvitern und Exodus. Ein
Gesprich mit neueren Endredaktionshypothesen, in: J.Ch. Gertz u.a. (Hg.): Abschied
vom Jahwisten. Die Komposition des Hexateuch in der jiingsten Diskussion (BZAW
315), Berlin u.a. 2002, 119-156 (bes. 123-140).

51 Die in Ex 4,18 erzihlten Handlungen sind freilich nicht mehr am Horeb, sondern bei
Jitro lokalisiert.

2 Moglicherweise ist das verbale Priddikat in V.20ay inchoativ zu verstehen («er begab
sich auf den Riickweg ...» 0.4.). Gegen eine solche Deutung spricht jedoch die Fortset-
zung in V.20b. Die Bemerkung, wonach Mose den Gottesstab in seine Hand nahm,
folgt der Notiz iiber die Ankunft Moses in Agypten in V.20ay durchaus sinnvoll.
V.20b kommt gegeniiber V.20a m.E. keineswegs zu spit (vgl. anders Schmidt: Exodus
[Anm. 15], 209, und Levin: Jahwist [Anm. 50], 332). Der Eindruck des Zuspitkom-
mens basiert m.E. auf einem naturalistischen Missverstindnis. Es geht in V.20b offen-
kundig nicht um das Aufnehmen eines Stabs zu Reisezwecken. V.20b ist vielmehr ein
Erfiillungsvermerk gegentiber V.17 und bringt, auf V.20ay folgend, zum Ausdruck,
dass Mose das ihm von Jhwh zugewiesene <Amu, das sich in der Fithrung des Stabs
konkretisiert, vollends erst in Agypten angetreten habe. Diese Deutung von V.20ay.b
wird gestiitzt durch die Aussage von V.20ap, wonach Mose seine Frau und seine Kin-
der auf dem Esel reiten liess (d.h. den Esel nicht selbst nutzte). Auch dies ist keine
bloss reisetechnische Konkretion. Durch dieses Detail wird vielmehr Moses humilitas
noch wihrend der Reise zum Ausdruck gebracht, wodurch die Aussage von V.20b
vorbereitet wird, dass Mose erst in Agypten sein mit Autoritit und Prestige verbunde-
nes Amt angetreten habe. V.20 ist in der jetzigen Abfolge seiner Sitze somit vollig
schliissig. Eine literarkritische Scheidung innerhalb dieses Verses aus handlungslogi-
schen oder sprachlichen Griinden ist unnétig (anders etwa P. Weimar: Die Berufung
des Mose. Literaturwissenschaftliche Analyse von Exodus 2,23-5,5 [OBO 32], Frei-
burg CH/Gédttingen 1980, 358 u.v.a.).

5 G. Genette: Die Erzihlung. Aus dem Franzgsischen von Andreas Knop, Miinchen
1994, 32-45.



326 Andreas Ruwe

Fiir Ex 3,1-4,18 ist neben den Gottesreden das Element des mosaischen Einwands konsti-
tutiv. In Ex 3,11ff. und 4,1-17 geht es ausschliesslich um diese Thematik.’* Die grosse Be-
harrlichkeit, mit der sich Mose der Sendung Jhwhs widersetzt, bildet die formgeschichtli-
che Besonderheit von Ex 3,1-4,18, verglichen mit anderen Berufungserzihlungen der He-
briischen Bibel.”® Widerstand gegen die gottliche Sendung ist die bis zum Schluss durchge-
haltene mosaische Haltung in Ex 3,1-4,17.° Im Blick auf das hinsichtlich der ablehnenden
Haltung Moses einheitliche Gefille der Horebszene verwundert die abschliessende Notiz
in Ex 4,18, wonach Mose dem gottlichen Sendungsbefehl im Anschluss an seine Riickkehr
zu Jitro gleich nachzukommen beginnt. Allein von den summarischen Bemerkungen in Ex
4,18-20 her wird nicht verstindlich, wie aus dem am Horeb sich seiner Sendung beharrlich
widersetzenden Agyptenfliichtling der nachmalige Agent Gottes in Agypten wird. Folgen-
de Erklirung liegt auf der Hand: (1.) Ex 4,18 hat sowohl gestaltschliessende als auch gestalt-
offnende Funktion. (2.) Es ist neben Ex 4,19f. besonders die Ubergangspassage Ex 4,21-28,
die den Gesinnungswandel Moses hinsichtlich seiner Berufung verstindlich werden lasst.
Die Einwilligung des am Horeb der Sendung Gottes hartnickig widerstehenden Moses
nachvollziehbar zu machen - das ist die Funktion dieser Ubergangspassage in ihrer retar-
dierenden lokalen Gestaltung.”

Ex 4,21-28 1st ein Zwischenstiick, das mit seiner analeptischen Gestaltung die
Funktion hat, nach der Horeb-Szene von den Erfahrungen Moses zu erzih-
len, die sein zunichst unverstindliches Einschwenken auf die gottliche Sen-
dung post festum (Ex 4,18) plausibilisieren. Der Ex 3,1-4,18 prigende Erzihl-
zug der beharrlichen Weigerung Moses, der gottlichen Sendung nach Agyp-
ten nachzukommen, hat ihren Grund nicht zuletzt im Agyptermord Moses
(Ex 2,11-15)%8 und der dadurch motivierten Verfolgung Moses durch den Pha-

5 Vgl. dazu ]. Kegler: Die Berufung des Mose als Befreier Israels, in: Hardmeier u.a.:
Freiheit (Anm. 9), 181{f.

5 Vgl. dazu Schmidt: Exodus (Anm. 15), 123-130 und die dort angegebenen Vergleichs-
texte Ri 6,11-24 und Jer 1,41f.

% Die den Sendungsauftrag zornig bekriftigende Replik Jhwhs (Ex 4,14-17) auf Moses
letzten Einwand (Ex 4,13) bleibt am Horeb ohne mosaische Antwort. Moses Einwilli-
gung ergibt sich nur mittelbar aus der entsprechenden Ausserung Moses gegeniiber
Jitro in Ex 4,18.

57 Die als Friedenswunsch formulierte Zustimmung Jitros zur zunichst rein persénlich
motivierten Riickkehr (V.18b) bestirkt Mose in dem Vorhaben, nach Agypten
zurlickzukehren. Der Inhalt der in Midian an ihn erneut ergehenden Jhwh-Rede,
wonach diejenigen, die ihn in Agypten verfolgten, inzwischen gestorben seien (V.19),
stellt eine weitere Bestirkung dar. Gleiches gilt fiir Moses in V.24-26 beschriebene
Rettung durch Zippora (s. im Folgenden). Gleiches gilt auch fiir die Jhwh-Rede in
V.21-23, die Mose in Aussicht stellt, vor Pharao «alle Zeichen» zu vollbringen, und
ithn zugleich darauf vorbereitet, dass der Pharao nicht darauf horen wird. Schliesslich
bedeutet auch das Zusammentreffen Aarons mit Mose am Gottesberg (V.27) eine Ver-
gewisserung, insofern als damit eine Zusage Gottes aus der Berufungsszene in Erful-
lung geht (vgl. Ex 4,27-31 mit Ex 4,14-16).

58 Uber die negative Bewertung der in Ex 2,11f. erzihlten Tat des Mose durch den
Autor kann es keinen Zweifel geben. Vorsatz ist im Spiel, wenn Mose sich vor der Tat
vergewissert, dass er von niemandem beobachtet wird (V.11a). Insofern handelt es



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 327

rao (Ex 2,15). In dem Masse, wie sich dieses Problem fiir Mose 6st, steht sei-
ner Riickkehr nach Agypten nichts mehr im Weg. Das Wissen um den Tod
seiner Verfolger ergibt sich fiir Mose jedoch nicht schon am Horeb, sondern
erst nach seiner Riickkehr in Midian (Ex 4,19).

4.1.2 Zur Thematisierung von Beschneidung in Ex 4,24-26

Ex 4,24-26 ist ein integraler Teil des analeptischen Zwischenstiicks Ex 4,21~
28. Die in Ex 4,24-26 verfolgte Konzeption von Beschneidung hingt eng mit
dem skizzierten narrativen Gefille von Ex 2,11-4,31 zusammen.

Der gottliche Angriff auf Mose wird in V.24b mit den Worten 77 ¢p2"
beschrieben. Mit dieser Wendung wird der Kontextbezug von Ex 4,24-26 evi-
dent, da sie offensichtlich auf den fast gleich lautenden Satz in Ex 2,15aB zu-
riickverweist (TR DX 1779 2pa™).? Diese kaum zufillige Parallele bringt
m.E. zum Ausdruck, dass Jhwh nach dem Tod Pharaos, der in Ex 2,23a0 ver-
merkt wird, gewissermassen in die Rolle des Mose-Verfolgers schliipft. Wenn
Ex 4,19b in Form einer Gottesrede an Mose mitteilt, dass alle dgyptischen
Verfolger inzwischen gestorben seien und damit einen wichtigen Motivati-
onshintergrund fiir die in Ex 4,20 erzihlte Riickkehr nach Agypten liefert,
bleibt die Tétung des Agypters (Ex 2,11ff.) doch unbewiltigt. Das Element
des gottlichen Angriffs auf Mose setzt den Erzidhlstrang von Ex 2,11-15.23a0;
4,19 fort, und zwar in der Weise, dass es gerade zu dem Zeitpunket, als die Tat
fiir Mose ohne Konsequenzen zu bleiben scheint (Ex 4,19), doch noch zu sei-
ner Konfrontation mit ihr kommt. Den Angriff /bwhs motiviert also nichts
anderes als der konsequente gottliche Wille, Moses Totschlag nicht folgenlos
bleiben zu lassen.®® Der gottliche Angriff ist fiir Mose gefihrlich, endet aber
doch nicht tédlich. Indem sie in einem blutigen Akt die Vorhaut (75) ihres
Sohnes abschneidet (V.25aa) und die abgetrennte Vorhaut auf Mose appliziert
(V.25ap), wendet Zippora die Sanktionierung der bisher ungeahndet gebliebe-
nen mosaischen Tat durch Jhwh ab. Insofern bringt Ex 4,24-26 den in Ex
2,11-15.23; 4,191. begonnenen Erzihlfaden zum Abschluss. Die Beschnei-

sich um Totschlag, wenn nicht um Mord (vgl. etwa Num 35,20f.). Die in manchen
Auslegungen (vgl. schon Philo: Vita Mosis I, 40-44) zu beobachtende Tendenz, die
Tat Moses zu entschuldigen oder gar etwa als «Wetterleuchten des heranziehenden
Gewitters» (G. Beer: Exodus [HAT 1/3], Tiibingen 1939, 22) zu heroisieren, geht m.E.
am Text vorbei.

% E. Blum: Studien (Anm. 50), 12, Anm 14.

60 Gegen diese Interpretation darf nicht einfach eingewandt werden, dass Jhwh nicht der-
jenige sein kann, der Mose konspirativ tiber den Tod seiner Verfolger informiert, und
zugleich derjenige, der Mose selbst wegen seiner Ermordung des Agypters bedrohlich
begegnet. Dieser Uberlegung liegen implizite theologische Voraussetzungen zugrun-
de, die Ex 3f. m.E. unangemessen sind (s. im Folgenden). Eine solche Uberlegung
blendet zudem die Tatsache aus, dass jene Begegnung mit /hwh fiir Mose gut ausgeht.



328 Andreas Ruwe

dung wird damit auch in Ex 4,24-26 nicht als biographisch verankerter rite de
passage thematisiert, sondern als ein Mittel, das ein Gewaltdelikt iiber die eth-
nische Grenze hinweg zu 16sen hilft.%! Die Passgenauigkeit von Ex 4,24-26
mit dem Gesamtduktus von Ex 2,11-4,31 spricht dafiir, auch die Episode Ex
4,24-26 als Beleg fur die Beschneidung als interethnisches Friedenszeichen zu
sehen. Durch Abschneiden (772) der Vorhaut fugt Zippora ithrem Sohn eine
Wunde zu (V.25a0). Diese Verwundung wird auf Mose ubertragen (V.25ap),

und diese Ubertragung impliziert bleibende Integration Moses in den Ver-
band Zipporas, was durch deren Deklaration manifest wird (V.25b). Durch
Sohnesbeschneidung und Applikationshandlung ist Mose fiir Zippora zu ei-
nem «aus Blutgeschehen Anverwandten» geworden, d.h. zu einem, der am kol-
lektiv relevanten Blutgeschehen ihres Sohnes partizipiert. Die Anwendung
des Begriffs 11 auf Mose konstituiert kein Ehe- oder Kleinfamilienverhaltnis,
sondern die Zugehorigkeit Moses zur durch Beschneidungsgewalt bestimm-
ten Gruppe. Da Mose auf diese Weise in die ethnische Gruppe Zipporas auf-
genommen ist, kann der ihm nachstellende /hwh, der nach dem Tod der dgyp-
tischen Verfolger fiir das Blut des getoteten Agypters eintritt, zum Ablassen
bewegt werden, da Mose nunmehr in die durch internes Blutgeschehen (@27)
bestimmte Gemeinschaft eingebunden ist.*?

1 Dass es in Ex 4,24-26 um rituelle Beschneidung geht, ist wegen der abschliessenden
Bemerkung in V.26b unzweifelhaft. In V.26b erscheint das aus der Verbalwurzel 512
(= term. tech.) abgeleitete Substantiv 771, V.26b hat die Funktion einer die vorausge-
hende Episode kommentierenden Erlduterung. Ausgesagt wird, dass Zippora 027 J0m
zu Mose hinsichtlich der Beschneidung sagte. Die Tatsache, dass in V.25aa nicht der
term. tech. 71, sondern das in diesem Zusammenhang eher unspezifische Verb n7>
steht, deutet an, dass die Beschneidung als Brauch erst achtergewichtig ins Spiel
kommt. Die temporale Deixis (iX) in V.26b markiert Distanz zwischen erzihlter Zeit
und Erzihlgegenwart. Als Archaismus erklirt Zipporas Deklaration die konzeptio-
nellen Hintergriinde der in der Erzihlgegenwart zu Brauch und Ritus gewordenen
Handlung. Zippora <erfindet gewissermassen die Beschneidung, wobei dies ebenfalls
eine interpretatio israelitica ist!

62 Andere bedenkenswerte interpretative Akzente zu Ex 4,24-26 setzen R. Blum und E.
Blum, die die Tatsache, «dafl ausgerechnet der (beauftragte) Befreier Israels mit seiner
engsten Familie gar nicht ungeteilt Israel angehort», (Blum, Blum: Zippora [Anm. 47],
53), als Grund fiir den gottlichen Aggressionsakt in Ex 4,24 ansehen. Die Zugeho-
rigkeit Zipporas und ihres Sohnes zu einem anderen Volk wird in Ex 2-4 m.E. jedoch
mit keinem Wort problematisiert (auch nicht in Ex 18,1ff., anders Blaschke: Beschnei-
dung [Anm. 6], 25). Gegen die Deutung von Blum, Blum (vgl. auch E. Blum, Art.
«Beschneldung I1. Altes Testament», RGG* I, Tiibingen 1998, 13551.) spricht m.E. fer-
ner: (1.) Die Ausserung Zipporas (V.25b) ist doch wohl so zu verstehen, dass Mose
durch die in V.25a beschriebene Handlung auf vertiefende Weise in 7hren Verwandt-
schaftsverband integriert wird und nicht sie und ihr Sohn in den Verband Moses (wie
die Deutung R. und E. Blums voraussetzt). (2.) Die These, dass die Beschneidung des
Sohnes einschliesslich der Deklaration Zipporas in V.25b als «zeichenhafte[] <Wieder-



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 329

Dem Motiv des gottlichen Angriffs auf Mose liegt kein Dimonenglaube
zugrunde.®® Auch ein «nomistischer» Hintergrund im Sinne gottlichen Zorns
wegen Moses Unterlassung der gebotenen Beschneidung liegt nicht vor, weil
eine derartige Deutung ein Beschneidungsgebot voraussetzt, das in der Mo-
seerzahlung Ex 1ff. nirgends zu finden ist.** Vom Text her kann der gottliche
Angriff auf Mose allein mit dem Motivstrang der Verfolgung Moses durch
Pharao in Verbindung gebracht werden. Als Element dieses Strangs stellt Ex
4,24-26 einen theologischen Universalismus dar, der bestens zum universali-
stischen Motiv der Offenbarung des /hwh-Namens ausserhalb von 72X 7R
am Horeb in Ex 3 passt.® Der Angriff Gottes auf Mose unterstreicht, dass
Jhwh kein schlichter Nationalgott ist, der in seiner Parteinahme fiir Israel vom
Unrecht seines Protagonisten gegeniiber Nicht-Israel (hier: Agypten) ab-
sieht.®® Die Beschneidung in Ex 4,24-26 zielt, so verstanden, dhnlich wie in
Gen 17 auf basale Solidaritit Israels und seines Gottes mit anderen Vlkern
ab. Ex 4,24-26 bertihrt sich mit Gen 17 und Jer 9,24f. in der kulturiibergrei-
fenden Verortung der Beschneidung bei autochthonen Volkern der Levante.
In Gen 17 und Jer 9,24f. wird die Beschneidung als interkulturelle Gemein-

vermihlungy» zu verstehen ist (Blum, Blum: Zippora [Anm. 47], 50), wirft die Frage
auf, weshalb es einer solchen Wiedervermihlung iiberhaupt bedarf und wieso sie aus-
gerechnet durch Abschneiden der Vorhaut des Sohnes vollzogen wird. (3.) Ein
gamologisches Verstindnis der Constructus-Verbindung ©n7 77 im Sinne von
«Briutigam, der das Blut der Vereinigung in der Hochzeitsnacht an sich trigt» (a.2.0.
49), ist zwar moglich, aber angesichts des breiten Bedeutungsspektrums von 151 kei-
neswegs zwingend.

63 Mit Dimonologie operiert der einflussreiche Erklirungsversuch von H. Gressmann:
Mose und seine Zeit. Ein Kommentar zu den Mose-Sagen (FRLANT 18), Gottingen
1913, 56-61 (58£.); P. Volz: Das Dimonische in Jahwe. Vortrag auf dem Alttestament-
lertag in Miinchen (SGV 110), Tiibingen 1924, 29, der viele Nachfolger gefunden hat,
u.a. M. Buber: Moses, Gerlingen #1994 [1948], 75-80 (77); M. Noth: Das zweite Buch
Mose. Exodus (ATD 5), Géttingen #1968, 35, und Schmidt: Exodus (Anm. 15), 233f.

¢ Vgl. neben der oben erwihnten Deutung von Blum, Blum: Zippora (Anm. 47), beson-
ders Wellhausen, Prolegomena (Anm. 14), 345, der als Grund fiir den «Zorn[] Jahves»
anfiihrt, dass Mose «die Beschneidung [nicht] vor der Hochzeit an sich hat vollziehen
lassen.» Danach wire Moses Unbeschnittenheit Ursache fiir den géttlichen Angriff.
Nach bNed 32b ist dagegen eine Verzdgerung bei der Sobnesbeschneidung ursichlich.
In all diesen Deutungen wird ein Beschneidungsgebot in der Moseerzihlung vorausge-
setzt.

6 Die idlteren Namenstheologien in Bundesbuch (Ex 20,24) und Deuteronomium (sog.
Zentralisationsformel) binden den gottlichen Namen demgegeniiber an exponierte
Kultorte in Israel bzw. Juda (vgl. dazu A. Ruwe: Kommunikation von Gottes Gegen-
wart. Zur Namenstheologie in Bundesbuch und Deuteronomium, in: Hardmeier u.a.:
Freiheit (Anm. 9), 189-223.

¢ FEine dhnliche kritische Tendenz gegen ein schlichtes Nationalgottkonzept verfolgt
der Paralleltext Jos 5,13-15, der offensichtlich mit dem Beschneidungstext in Jos 5,2-8
zusammenhingt (vgl. dazu Blum: Beschneidung [Anm. 9], 308-310 sowie unter 4.2).



330 Andreas Ruwe

samkeit bestimmt. In Ex 4,24-26 fungiert sie als Mittel der Pazifizierung zwi-
schen dem Israeliten Mose und Agypten. Trotz dieser unterschiedlichen Ak-
zente ist die Beschneidung in Ex 4,24-26 wie in Gen 17 ein Friedenszeichen
zwischen den erwihnten Volkern, wobei in beiden Fillen die Erwihlung Is-
raels durch Jhwh das dominante Vorzeichen ist.

Die literaturgeschichtliche Einordnung von Ex 4,24-26 fillt schwer. Der
Text wird gelegentlich als Baustein fiir die religionsgeschichtlich wichtige
«Midianiterhypothese»®” in Anspruch genommen oder gilt als Element der
Mosetiberlieferung.®® Traditionell wird er dem sog. «Jahwisten» zugeschrie-
ben.®” Die Argumente fiir sein hohes Alter sind jedoch nicht ohne Proble-
me.”% Archaismen (etwa die Verwendung von Steinen als Messer) in der er-
zihlten Welt lassen fiir sich genommen keine Riickschliisse auf die Erzihlzeit
zu, zumal fiir das Ex 4,24-26 bestimmende Midianparadigma auch eine nach-
priester(schrift)liche Entstehung denkbar ist.”! Fiir E. Blum gehort Ex 4,24-
26 zu den literarischen Voraussetzungen seiner «<KD-Komposition»”? und als
Teil der Mose-Uberlieferung noch in vorexilische Zeit.”> Andere, z.B. J. van
Seters, gehen von nachpriester(schrift)licher Entstehung aus.’”* Unwahr-
scheinlich ist auf jeden Fall die Zugehorigkeit zu P, da die entsprechende Ter-
minologie fehlt. Auch die Tatsache, dass Bundeskonzeption und Beschnei-
dungsgebot von Gen 17 in Ex 4,24-26 keine Rolle spielen, spricht gegen eine
Zuweisung zu P. Der elaborierte theologische Universalismus, der Ex 4,24~
26 mit Ex 3,1-4,18 verbindet, spricht m.E. auf jeden Fall gegen eine Friihda-
tierung, ebenso die Tatsache, dass Ex 4,24-26 ein integraler Teil grosskompo-
sitioneller Zusammenhinge in Ex 2-4 ist. Die erwidhnten konzeptionellen

¢  Schmidt: Glaube (Anm. 8), 86-93.

8 Blum: Studien (Anm. 50), 161.

¢ Vgl. J. Wellhausen: Die Composition des Hexateuch und der historischen Biicher des
Alten Testaments, Berlin 31899, 71. Diese Einordnung wird gegenwirtig etwa von
Schmidt: Exodus (Anm. 15), 220, und von Graupner: Elohist (Anm. 50), 98, vertre-
ten.

70 Sie werden zusammengefasst bei J. Wehrle: Art. «Blutbriutigam», NBL I, Ziirich
1988, 310. Dass Zippora als Frau und Midianitin die Beschneidung vornimmt und
dabei einen Stein verwendet, sind neben der angeblich archaisch wirkenden Theologie
und der Nihe von Ex 4,24-26 zum ebenfalls als alt angesehenen Text Gen 32,23{f. die
wichtigsten Griinde, die ins Feld gefiihrt werden; sie sind aber nicht durchschlagend.

7t Vgl. dazu die literaturgeschichtliche Einordnung von Gen 25,1-6 bei Ziemer: Abram
- Abraham (Anm. 29), 229.

72 Blum, Blum: Zippora (Anm. 47), 54, Anm. 40; vgl. Blum: Studien (Anm. 50), 12, und
ders.: Verbindung (Anm. 50), 135f., Anm. 77. In ihnlicher Weise ordnet Gertz: Tradi-
tion (Anm. 50), 394, Ex 4,24-26 seiner vorpriesterschriftlichen Exoduserzihlung zu.

73 Vgl. Blum: Studien (Anm. 50), 161, Anm. 267 u. 217f.

74 J. van Seters: The Life of Moses. The Yahwist as Historian in Exodus-Numbers
(CBET 10), Kampen 1994, 68.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 331

Gemeinsamkeiten zwischen Ex 4,24-26 und Gen 17 deuten auf die friihper-
sische Zeit.

4.2 Zu Jos 5,2-8

Jos 5,2-8 ist der einzige Text im Alten Testament, der von einer kollektiven
Beschneidung Israels erzihlt. Die Passage ist Zhnlich wie Ex 4,24-26 leicht zu
iiberblicken. Der Horizont der levantinischen Voélker, der Gen 17 und Ex
4,24-26 bestimmt, spielt keine Rolle. Einzige Handlungstriger sind Jhwh, Jo-
sua und die Israeliten. Jos 5,2{.8 bieten im engeren Sinn Erzdhlung,” Jos 5,4-
7 ist metanarrative Erlauterung. Unklar ist die literaturgeschichtliche Einord-
nung des Stiicks.”® Josuas steinerne Klingen verweisen auf den scharfen Stein
Zipporas; es bestehen exklusive Beziige zwischen Jos 5,2-8 und Ex 4,24-26
hinsichtlich dieser Werkzeuge. Ex 4,24-26 wird insofern, wie sich auch noch
anders zeigen wird, in Jos 5,2ff. vorausgesetzt, was sowohl fiir die literaturge-
schichtliche Ansetzung als auch fiir die hier verfolgte Konzeption von Be-
schneidung bedeutsam ist.

Literarisch ist Jos 5,2ff. unselbstindig. Die deiktische Zeitbestimmung in
Jos 5,2 weist das unmittelbar Anschliessende als Fortsetzungspassage aus. Im
Gefolge von J. Hollenberg wird Jos 5,2-9 gern als literarisch uneinheitlich an-
gesehen: Jos 5,2f.8f. wird als Erzdhlkern und Jos 5,4-7 als spiterer Kommen-
tar aufgefasst.”” Metanarrative Passagen wie Jos 5,4-7 kommen in atl. Erzih-
lungen jedoch hiufig vor und sind fiir sich kein Grund, um mit literarischer
Heterogenitit zu rechnen. Die Jos 5,4-7 dominierende Vorstellung von einer
Wiedereinfiihrung der Beschneidungssitte in Israel bestimmt schon Jos 5,2{.78
Somit stehen V.4-7 und V.2f. konzeptionell parallel. Zudem wird in Jos 5,8

7> Die Bedeutung von m?7u11 nyas 9K ist nicht klar. Hiufig wird der Ausdruck als Orts-
bezeichnung «am/auf dem Vorbintebiigel» verstanden (vgl. B. Stade: Der Hiigel der
Vorhiutes, Jos 5, ZAW 6 [1886] 132-143; M. Noth: Das Buch Josua [HAT 1/7],
Tiibingen 21953, 26£.32.; R. Gradwohl: Der <Hiigel der Vorhiutes [Jos v 3], VT 26
[1976] 235-240). Denkbar ist aber wohl auch die Ubersetzung «zum Vorhiutebiigel»
im resultativen Sinne (vgl. dazu M.N. van der Meer: Formation and Reformulation.
The Redaction of the Book of Joshua in the Light of the oldest textual Witnesses
[VT.S CII], Leiden/Boston 2004, 294).

76 Vgl. dazu den Forschungsbericht von E. Noort: Das Buch Josua. Forschungsge-
schichte und Problemfelder (EJF 292), Darmstadt 1998.

77 J. Hollenberg: Die deuteronomischen Bestandtheile des Buches Josua (ThStKr 47),
1874, 462-506; vgl. Noth: Josua (Anm. 75), 32.39; Griinwaldt: Exil und Identitit
(Anm. 7), 9; V. Fritz: Die Entstehung Israels im 12. und 11. Jahrhundert v. Chr.
(BibEnz 2), Stuttgart 1996, 31.

78 Wenn M3 auch etwas redundant wirkt und deshalb unsicher sein mag (vgl. Blum:
Beschneidung [Anm. 9], 303), gibt es doch keinen Grund, 2% in V.2a als sekundir
auszuscheiden (anders etwa H. Holzinger: Das Buch Josua [KHC VI], Tiibingen/
Leipzig 1901, 11). Die LXX-Variante mit koficag ist wohl ein Versuch, «to avoid the



332 Andreas Ruwe

phraseologisch auf die in Jos 5,4-7 thematisierte Kundschaftererzihlung
(Num 13f. und Dt 1,22ff.) angespielt.”” Angesichts dieser Nihe von Jos 5,2f.8
zu Jos 5,4-7 geht ein Teil der gegenwirtigen Forschung m.E. mit Recht von
der Einheitlichkeit des ganzen Stiicks aus.®° Eine textgemisse Interpretation
von Jos 5,2ff., welche die in diesem Text verfolgte Funktion von Beschnei-
dung erschliesst, setzt eine Analyse der relevanten intertextuellen Beziige und
kontextuellen Zusammenhinge voraus.

4.2.1 Jos 5,2-8 als Teil von Jos 4,19b-5,15

Kompositionell ist der Kontext von Jos 5,2ff., die Landnahmeerzihlung Jos
1-12, ebenfalls leicht zu iiberblicken. Unbeschadet der Méglichkeit literari-
scher Heterogenitit im Einzelnen deuten die dhnlich formulierten tempora-
len Nebensitze in Jos 5,1; 9,1; 10,1 und 11,1 sowie die Konzentration auf Gil-
gal als zentralen Lagerort der Israeliten im Westjordanland ab Jos 4,19b darauf
hin, dass eine planvolle Gesamtgestalt vorliegt. In Phraseologie und erzihle-
rischem Gefille schliesst Jos 1-12 eng an Dt 1-3 an, insbesondere an die Pas-
sagen zu den Kriegen Israels mit den kanaanidisch-amoritischen Kénigen Si-
chon und Og im Ostjordanland (Dt 2,24-3,11). Die Sequenzen in Dt 2,24ff.
haben Modellcharakter fiir die ab Jos (2)6 erzihlte Einnahme des Westjordan-
landes. Im Grundbestand ist Jos 1-12 als dtr. Erzidhlung anzusprechen.?! Im
Unterschied zur dtr. Erzihlebene steht allerdings Jos 5,2ff. in weit tiber den
Deuteronomismus hinausgreifenden intertextuellen Beziigen. Neben Ex
4,24-26 und Num 13f.//Dt 1£.3 rekurriert die Sequenz auch auf P-Texte. Die
Aussage, dass das ganze aus Agypten ausziehende Volk beschnitten worden
war (Jos 5,5), ergibt sich durch midraschartigen Rekurs auf die priester-
(schrift)lichen Beschneidungstexte Gen 17,10-14 und Ex 12,44.48. Zudem
entspricht die Beschneidungsterminologie in Jos 5 (127, V.4, und 51 nif., V.8)
der der priester(schrift)lichen Texte. Angesichts dieser textlichen Gegebenhei-

literal understanding of a second circumcision of adult males that had already been
circumcised» (van der Meer: Formation and Reformulation [Anm. 75], 341).

79 Der temporale Nebensatz Jos 5,8a steht in seinem Wortlaut Jos 4,1.11 sehr nahe. Die
Formulierung findet sich sonst nur noch in Dt 2,16, dort ebenfalls auf die Kundschaf-
terepisode bezogen.

8 Blum: Beschneidung (Anm. 9), 303f; K. Bieberstein: Josua - Jordan - Jericho.
Archiologie, Geschichte und Theologie der Landnahmeerzihlungen Josua 1-6 (OBO
143), Freiburg CH/Géttingen 1995, 207-210, und van der Meer: Formation and
Reformulation (Anm. 75), 289-329, wobei Bieberstein und van der Meer Jos 5,9 aus-
nehmen (Bieberstein: a.a.0., 210; van der Meer: a.2.0., 311-315.327).

81 Vgl. dazu Blum: Beschneidung (Anm. 9), 293-300, sowie Ch. Hardmeier: Erzihldis-
kurs und Redepragmatik im Alten Testament. Unterwegs zu einer performativen
Theologie der Bibel (FAT 46), Tiibingen 2005, 134.365.

82 Blum: Beschneidung (Anm. 9), 304, zeigt, dass Jos 5,6 ein Mischtext aus Dt 1,34f. und
Num 14,22b.23 ist.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 333

ten ist Jos 5,2ff. kein originirer Bestandteil der dtr. Landnahmeerzihlung,
sondern geht auf nachpriester(schrift)liche Bearbeitung zuriick, die neben dtr.
und priester(schrift)lichen auch nicht-priester(schrift)lich-tetrateuchische
Texte voraussetzt. Bestatigt wird diese literaturgeschichtliche Einordnung
motivgeschichtlich. Jos 5,2-8 ist der einzige Text zum Thema Beschneidung
im sog. Deuteronomistischen Geschichtswerk. Kime diese Thematik auch
noch an anderen Stellen in den Biichern Deuteronomium bis II Kénige vor,
wire eine Zuweisung zu einer postdeuteronomistischen Bearbeitungsebene
weniger wahrscheinlich.®

Zu literaturgeschichtlichen Details: Die zwischen Jordan- und Jericho-Szene liegende Pas-
sage Jos 4,19b-5,12 muss als Gilgal-Szene gelten. Thr erzihlerischer Kern ist die Lagerungs-
notiz in Jos 4,19b und die Notiz tiber das Aufstellen der zwdlf Steine durch Josua in Jos
4,20.8¢ Die tiberlieferungsgeschichtliche Bedeutung des Ortes Gilgal®’ und seine mehrfache
Erwihnung in Jos 1-12 (Jos 9,6; 10,6£.9.15.43) lassen es als wahrscheinlich erscheinen, dass
bereits die dtr. Landnahmeerzihlung einen Gilgal-Abschnitt hatte. Welche Texte ausser
Jos 4,19b.20 sind der dtr. Ebene dieser Szene zuzurechnen? Neben Jos 5,2-8 sind Jos
4,19aB.21-5,1.10-12 wohl nachpriester(schrift)liche Interpolation.® Dagegen ist Jos 5,9
m.E. als deuteronomistisch zu beurteilen. Das Verb 572, das diesen Vers beherrscht, begeg-

8 Mit Bieberstein: Josua (Anm. 80), 210, und Blum: Beschneidung (Anm. 9), 310-320,
gegen van der Meer: Formation and Reformulation (Anm. 75), 413, der Jos 4,21-5,8
insgesamt «DtrH» zuordnet, und V. Fritz: Das Buch Josua (HAT 1/7), Tubmgen
1994, 57, der immerhin Jos 5,2f.8 «DtrH» zuweist. Nach Blum gehért Jos 5,2-9 in die
spite Perserzeit (a.a.O. 313) und stellt eine «punktuelle, auf das Josuabuch
beschrinkte Eintragung» dar (a.a.O. 320), die weder in pentateuch- noch in hexa-
teuchredaktionelle Zusammenhinge gehort.

8 Die Formulierungen in 4,3.8 und 4,20 sind genau aufeinander abgestimmt und mar-
kieren eine Handlungsfolge: In Jos 4,8 wird erwihnt, dass die aus den Stimmen ausge-
wihlten Minner die zwolf Steine am Ort des Nachtlagers «binlegten» (M1 hbif’),
wihrend Josua sie spiter «aufstellte» @p hif.). Die Annahme, dass Jos 4,8 und 4,20
Dubletten sind, ist angesichts dieser betonten Variierung Wemger wahrscheinlich
(anders Bieberstein: Josua [Anm. 80], 184). Die Art und Weise, wie das Steine-Motiv
in Jos 3f. thematisiert wird, macht deutlich, dass der Gilgal-Name betont achterge-
wichtig ins Spiel kommt. Bezeichnenderweise wird dieser Name nicht schon in Jos
4,3.8 erwihnt - in beiden Fillen findet sich unbestimmtes 71717 -, sondern erst in Jos
4,19b.

8 Vgl. Ri 3,19; I Sam 7,16; 10,8; 11,14f.; 13,4-15; Il K6n 2,1; 4,38; Hos 4,15; 9,15; 12,12;
Am 4,4; 5,5.

8¢ Vgl. dazu die von H.-J. Fabry: Spuren des Pentateuchredaktors in Jos 4,21ff. Anmer-
kungen zur Deuteronomismus-Rezeption, in: N. Lohfink: Das Deuteronomium. Ent-
stehung, Gestalt und Botschaft (BEThL 68), Leuven 1985, 351-356, sowie Bieberstein:
Josua (Anm. 80), 184-194.210-223, und Blum: Beschneidung (Anm. 9), 2981f., zusam-
mengetragenen Argumente. Die Frage, ob Jos 5,10-12 gegeniiber Jos 4,21-5,8 eine dif-
ferente Uberformungsebene darstellt oder mit Jos 4,21-5,8 literarisch homogen ist,
kann hier offen bleiben.



334 Andreas Ruwe

net im Alten Testament hdufig im Zusammenhang mit Steinen.¥” Wegen dieses semanti-
schen Bezugs ist es wahrscheinlich, dass Jos 5,9 urspriinglich direkt an Jos 4,20 mit seinem
Steinemotiv anschloss. Der Vers gehort weder motivlich noch phraseologisch zur Be-
schneidungssequenz Jos 5,2-8. Auf der anderen Seite sind Jos 5,1 und Jos 5,2-8 wegen der
singuldren «Wir»-Anrede (V.1 [ketzbl] // V.6b) literarisch homogen. Da Jos 5,1 sachlich Jos
4,21-24 voraussetzt, ist es insgesamt am sinnvollsten, Jos 4,19b.20 und Jos 5,9 als ilteren
dir. Kern, Jos 4,19aB.21-5,8.(10-12) dagegen als nachdeuteronomistisch-nachpriester-
(schrift)liche Uberformung anzusehen.

Konzeptionell hingt die Beschneidungssequenz Jos 5,2-8 eng mit dem An-
fang der Jericho-Szene, Jos 5,13-15, zusammen. Da im Gesprich zwischen
dem «Obersten des Heeres Jhwhs» und Josua die Gottesrede an Mose aus dem
Dornbusch modifiziert zitiert wird (Jos 5,15 // Ex 3,5), was mit der Anspie-
lung auf Ex 4,24-26 in Jos 5,2f. konvergiert, ist wahrscheinlich, dass Jos 5,2-
8 und Jos 5,13-15 literarisch zusammengehdren. Die entscheidende Frage ist,
wie die Rezeption von Ex 3. in Jos 5 in pragmatischer Hinsicht zu verstehen
ist. Aufschlussreich ist Jos 5,13-15. Das Stiick ist ein erscheinungstheologi-
sches Vorwort zu Jos 6ff., in dem Jhwh gleichzeitig identisch mit seiner milita-
rischen Aktionsgestalt und von dieser verschieden ist. Im Gesprich zwischen
Josua und diesem «Obersten» werden Versatzstiicke eines theologischen Uni-
versalismus kommuniziert.®® Als redaktioneller Text in der dtr. Landnah-
meerzihlung vermittelt Jos 5,13-15 eine Kritik an nationalreligitsen Ansit-
zen des nachfolgenden Kriegshandlungsabschnitts, die Jhwh als ausschliesslich
zugunsten Israels handelnden Kriegsgott verstehen.

Die universalistische Tendenz von Jos 5,13-15 eignet der Uberformungs-
ebene des Gilgal-Abschnitts, Jos 4,21-5,8.(10-12), insgesamt. Nach der ilteren
dtr. Textebene (Jos 4,19b.20; 5,9) bedeutet die Aufrichtung der Steine, die an
den Jordandurchzug erinnern, eine Stirkung nationalen Selbstbewusstseins;
durch sie sei die wie Steine belastende «Schande Agyptens» von Israel abgewilzt
worden. Die Israelzentrierung des Jordanwunders in Jos 4,20 + 5,9 wird
durch die Uberformungsebene abgewandelt. Im Unterschied zu Jos 4,6f.20
und 5,9 gelten die an den Jordandurchzug erinnernden Steine nach Jos 4,21-

8 Vgl. Gen 29,3.8.10; Jos 10,18; [ Sam 14,33; Prov 26,27.

$8 Die mit geziicktem Schwert Josua gegeniiber stehende Gestalt weist Josuas Frage
zuriick, ob sie zu Israel oder zu Israels Feinden gehére (Jos 5,13bp). Die Gattung der
sog. Kultitiologie wird transzendiert, indem die einfache Alternative eines Fiir-Israel-
oder-Fiir-Israels-Feinde-Seins abgelehnt und damit Jhwhs positive Beziehung zu den
Vélkern bei zugleich rettendem Eintreten fiir Israel ausgesagt (V.14a) wird. Im zwei-
ten Teil des kurzen Dialogs (V.14bf.) insistiert die vage als 'R («Mann») eingefiihrte
Gestalt darauf, dass der Ort, auf dem Josua steht, heilig ist. Faktisch wird damit der
Ort der kanaandischen Feinde (d.h. Jericho oder dessen Peripherie) fiir heilig erklirt!
Die Heiligkeit von Orten wird auf diese Weise als allein von der Prisenz Jhwhs abhin-
gig hingestellt, und damit wird Vorstellungen nationalreligics motivierter Heiligkeits-
topologie widersprochen.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 335

24 nicht Israel, sondern primir allen Vélkern. Die Uberformungsebene Jos
4,21-5,8.10-15 {ibernimmt die universalistische Tendenz aus Ex 3f. Dort ist
sie prominent formuliert. Offensichtlich um universalistische Akzente in der
dtr. Landnahmeerzihlung zu integrieren, wird Ex 3{. in Jos 5 rezipiert.

4.2.2 Zur Funktion der Beschneidung nach Jos 5,2-8

Zur Uberformungsebene von Jos 5 gehorig, teilt auch der Beschneidungsab-
schnitt Jos 5,2-8 die universalistischen Akzente von Jos 4,21ff., was fiir die
hier vorliegende Konzeption von Beschneidung von zentraler Bedeutung ist.

Fiir Jos 5,2-8 sind insgesamt drei Elemente kennzeichnend: (1.) das Motiv
der wiederholten Beschneidung in Jos 5,2f., (2.) die Erliuterung dieser Be-
schneidung durch die Passage Jos 5,4-7 und (3.) die Schlussnotiz in Jos 5,8,
wonach das ganze Volk im Anschluss an die Beschneidung bis zur Genesung
im Lager in Gilgal verweilte. In Verbindung mit Jos 4,21-24 stellt Jos 5,1 eine
narrative Exposition zu Jos 5,2-8 dar. Auf Josuas Unterweisung iiber den
Zweck der Steine (Jos 4,21-24) folgt eben nicht, was nach V.24 zu erwarten
ist — eine Notiz tiber J/hwh-Erkenntnis bei den Volkern. Im Sinne eines Kon-
trapunkts wird in Jos 5,1 vielmehr erzahlt, dass die Kunde vom Jordanwun-
der ausschliesslich lihmend auf die kanaaniischen Kénige im Westjordanland
wirkt.?? Auf dieses Problem bezieht sich der Beschneidungsabschnitt Jos 5,2-
8, der durch die temporale Angabe in Jos 5,2 («in dieser Zeit») auf Jos 4,21-5,1
bezogen ist. Die Beschneidung wird mittels dieser Kontextualisierung als ein
Ritual exponiert, das J/hwh-Erkenntnis unter den Vélkern begiinstigen soll un-
ter der Voraussetzung des prioritiren Eintretens Jbwhs fiir sein Volk.

In Jos 5,8 wird erzahlt, dass das ganze Volk in Folge der Beschneidung bis
zur Genesung im Lager blieb. Die in Jos 1-12* redundante Notiz, dass Israel
ins Lager (72n) zurlickkehrte, dient dazu, die Unterbrechung der Kriegs-
handlungen (Jos 6,11.14; 10,15.21.43) herauszustellen. Indem sie zur Ausset-
zung von Kriegshandlungen fiihrt, ist die Beschneidung auch in Jos 5,2-8 ein
Friedenszeichen, das als solches Jhwh-Erkenntnis der Volker unter den Bedin-
gungen der Parteinahme Jhwhs fiir Israel erméglicht.

In Jos 5,4-7 werden konzeptionelle Hintergriinde der Beschneidung durch
Josua entfaltet.”® Zu diesem Zweck werden zwei Generationen Israels unter-
schieden - die Exodusgeneration, die durch Beschneidung gekennzeichnet ist,
und die Wiistengeneration, die Nicht-Beschneidung auszeichnet. Jos 5,4-7 lie-
fert konkret Hinweise dafiir, in welchem Sinne die in Jos 5,2f. erwihnte wie-
derholte Beschneidung zu verstehen ist. Danach wird Josua eine Neubele-
bung der Beschneidungssitte aufgetragen, wihrend Wiederholung der Be-

8 Anders als die Konige wird die Kanaanderin Rahab, als sie vom Schilfmeerwunder
und der Eroberung des Ostjordanlandes hort, zu eben jener Gotteserkenntnis gefiihrt
(vgl. Jos 2,11b).

% Zur Struktur von Jos 5,4-7 vgl. Blum: Beschneidung (Anm. 9), 303-305.



336 Andreas Ruwe

schneidung im Sinne von Beschneidung bereits Beschnittener nicht gemeint
ist, da in Jos 5,4f. ausdriicklich festgehalten wird, dass a/le vormals Beschnit-
tenen wihrend der 40jihrigen Wiistenwanderung verstarben. Die Griinde fiir
die Nicht-Beschneidung der Wiistengeneration bleiben in Jos 5,4-7 implizit.”!
Die betont militdrische Terminologie in Jos 5,4-7 fillt auf. Als zu Beschnei-
dende werden «die Minner» ([@'217) genannt, explizit «die kriegfiibrenden
Miénner» (1anoni *WiR). Aufgrund dieser Bezeichnung ergibt sich aus Jos 5,4-
7 folgendes Geschichtsbild: In Agypten wurde die Beschneidung an den
«kriegfiibrenden Minnern» getibt und nun, unter Josua, unmittelbar vor Ein-
nahme des Westjordanlandes, erneut in Kanaan. Wihrend der Wiistenzeit Is-
raels wurde dagegen nicht beschnitten. Die Beschneidung wird damit als ein
Ritus profiliert, der in den Zusammenhang des Kontakts Israels mit Vélkern
gehort und in der Wiistenzeit fehlt, die nicht durch derartigen Kontakt be-
stimmt ist. In der konstitutiven Ausrichtung auf die Vlker ist die Beschnei-
dung in Jos 5 kein zu Kriegshandlungen motivierender Ritus, sondern ein pa-
zifizierender Gegenimpuls.

Bieberstein und Blum gehen mit Recht davon aus, dass die Vorstellung
von der Wiederholung der Beschneidung durch Josua von Notwendigkeiten
der Erzihlgegenwart motiviert ist. Beide vermuten als situativen Hintergrund
Unterlassung von Beschneidung durch die Judier in persischer Zeit,’? wobeli
Blum einrdumt, «dass es fiir diese Problemkonstellation keine direkten Belege
gibt»?. Im Rahmen der hier herausgearbeiteten Funktion der Beschneidung
als Friedenszeichen legt sich ein etwas anderes Szenario nahe: Die Vorstellung
von der Wiederholung der Beschneidung in Jos 5 ist danach Ausdruck einer
konzeptionellen Neufassung des Ritus in der perserzeitlichen Erzihlgegenwart.
In babylonisch-frithpersischer Zeit wird der Ritus von seiner Verbreitung un-
ter den Nachbar- und Brudervolkern der levantinischen Umgebung Israels
her verstanden. In Jos 5,2-8 wird er demgegeniiber auch auf den Horizont je-
nes Volkes ausgedehnt, das traditionell als zu meidende Gegen- bzw. Feind-
kultur zu Israel figuriert — «Kanaan».”* Indem das Ritual in Jos 5,2-8 kollektiv
im Angesicht dieses «Feindes» durchgefiithrt werden soll, bietet der Text eine
Neufassung der Beschneidung im Sinne ethnischer Entschrinkung. Jos 5,2-8
ist also konzeptionell jiinger als Gen 17,10-14 und Ex 4,24-26; das wird auch
durch die oben aufgewiesene Rezeption von Ex 3f. in Jos 5 signalisiert. Der
Text 1st das Zeugnis einer Art Reform des Beschneidungsbrauchs in spiterer
persischer Zeit. Als damals die Beschneidung im besagten Kreis von Vélkern

%t Anders Blum: Beschneidung (Anm. 9), 307, der von einer schuldhaften Verweigerung
der Beschneidung durch die Exodusgeneration ausgeht.

%2 Bieberstein: Josua (Anm. 80), 411.420; Blum: Beschneidung (Anm. 9), 305.

% Ebd.

% Vgl. dazu Ch. Uehlinger: The «Canaanites» and other «pre-Israelite> Peoples in Story
and History, Teil I, FZPhTh 46 (1999) 546-578; Teil II, FZPhTh 47 (2000) 173-198.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 337

an Bedeutung verlor, wurde sie durch Entscheidungen, die hinter Jos 5,2-8
stehen, zum einseitigen Friedenszeichen gegeniiber jeglichem Nicht-Israel,
wofiir «Kanaan» das Paradigma ist.

4.3 Zu Gen 34

Auch in Gen 34,1-31 geht es um Beschneidung im Zusammenhang der Bezie-
hung «Israels» zu «Kanaan». Eine gewisse Tendenz in der neueren Forschung
betrachtet Gen 34 als einen relativ spiten Text im Rahmen der Jakob-Erzih-
lungen.” Vermutlich wurde diese Erzidhlung sekundir in den bestehenden
«Sichem-Abschnitt» (Gen 33,18-20 + 35,1-4%) einer fritheren Formation der
Jakob-Komposition integriert.”® Umstritten ist, ob das Motiv der Beschnei-
dung zentrale Bedeutung fiir diese Erzahlung besitzt oder nur einen Neben-
aspekt darstellt.”” Im Folgenden ist zunichst die szenische Anlage von Gen 34
zu erschliessen.

4.3.1 Die szenische Anlage von Gen 34
1. V.1-6 stellt eine Exposition dar. Der Fokus liegt nicht auf der Entwicklung
der Beziehung zwischen Dina und Sichem, sondern auf den Interaktionen der

% J. Taschner: Verheiflung und Erfiillung in der Jakoberzihlung (Gen 25,19-33,17)
(HBS 27), Freiburg i.Br. u.a. 2000, 218; Kratz: Komposition (Anm. 50), 263; H. See-
bass: Genesis II. Vitergeschichte II (23,1-36,43), Neukirchen-Vluyn 1999, 418-435; T.
Nauerth: Untersuchungen zur Komposition der Jakoberzihlungen (BEATA] 27),
Frankfurt a.M. u.a. 1997, 126-134; H.M. Wahl: Die Jakoberzihlungen. Studien zu
ihrer miindlichen Uberlieferung, Verschriftung und Historizitit (BZAW 258), Berlin
u.a. 1997, 308f.; Levin: Jahwist (Anm. 50), 263f.; ders.: Dina. Wenn die Schrift wider
sich selbst lautet, in: R.G. Kratz u.a. (Hg.): Schriftauslegung in der Schrift, FS O.H.
Steck (BZAW 300), Berlin u.a. 2000, 61-72; N. Wyatt: The Story of Dinah and She-
chem, UF 22 (1991) 433-458.

%  Grinde fir die Annahme, dass Gen 34 ein literarischer Fremdkorper im Kontext ist:
Zum einen bildet Gen 34,1-31 eine relativ geschlossene Episode, zumal die Protagoni-
stin Dina iiberhaupt nur in Gen 34 und in der als Zusatz erkennbaren Notiz Gen
30,21 erwihnt wird (dhnlich steht es mit Hamor, der abgesehen von Gen 34 nur noch
in Gen 33,19 und Ri 9,28 genannt wird). Zum anderen sind Gen 33,18-20 + 35,1-4*
eine in sich kohirente Erzahlpassage iber den Aufenthalt der Jakobleute in Sichem
nach ihrem Aufenthalt in Sukkot (33,17) und vor dem in Bethel (35,5-15). Die Notiz
tiber den Gottesschrecken in Gen 35,5, die von vielen Forschern als urspriinglicher
Schluss von Gen 34 gedeutet wird (vgl. Gunkel: Genesis [Anm. 7], 370; Westermann:
Genesis Bd. 2 [Anm. 11], 662; anders E. Blum: Die Komposition der Vitergeschichte
(WMANT 57), Neukirchen-Vluyn 1984, 38f.), macht im isolierten Rahmen von Gen
33,18-20 + 35,1-4* m.E. sehr wohl Sinn, indem sie die Aussage von Gottes Schutz in
Form seines Schreckens (7017) passend auf die in Gen 35,2ff. erzihlte Reinigung der
Jakobleute von fremdreligiosen Elementen folgen lisst.

97 Taschner: Verheiflung und Erfiilllung (Anm. 95), 216, stellt die zentrale Bedeutung der
Beschneidung fiir Gen 34 heraus, anders dagegen Blum: Komposition (Anm. 96), 223.



338 Andreas Ruwe

beiden ethnisch differenten Gruppen, denen Dina und Sichem angehdoren.
V.4-6 handelt von den Anfingen der Klirung des in V.2f. konturierten
Rechtsfalls, der einerseits aus der Vergewaltigung Dinas, andererseits aus dem
Ehebegehren Sichems iiber die ethnische Grenze hinweg besteht. Bereits am
Anfang der Erzihlung stehen sich «zwel antagonistische Gruppen»” gegen-
liber, die aber in sich nicht uniform gezeichnet sind, sondern aus unterschied-
lich handelnden Akteuren bestehen.

2. Eine erste Szene, massgeblich durch Konstellationswechsel bei den
Handlungstrigern markiert, liegt in V.7-19 vor. Sie thematisiert die Verhand-
lung zwischen Hamor- und Jakob-Seite in Folge der in V.1-6 erzihlten Ereig-
nisse. Mit der Rede der Jakobsohne (V.13-17) erreicht die Erzihlung die fiir
sie wesentliche «Komplikation», indem sie eine Losung des Konflikts zwi-
schen den beiden Gruppen prisentiert, die allerdings von vornherein als eine
problematische gekennzeichnet ist (727722, V.13a).” Die Rede der Jakobssh-
ne wird durch das Thema «Beschneidung» beherrscht, zunichst im Sinne ei-
nes Einwands gegen das Eheansinnen Hamors und Sichems (V.14). Daraus er-
wichst der Vorschlag der Jakobsohne, unter der Bedingung kollektiver Be-
schneidung der Sichemiten den Bitten der Hamor-Seite zu willfahren (V.15),
im andern Fall aber zusammen mit der Schwester wegzugehen (V.17). Die
Szene schliesst mit der Bemerkung, dass Sichem nicht zogerte, das Verlangte
zu erfiillen, was mit Hinweisen auf seine Liebe zu Dina (V.19a) und seine her-
ausragende Stellung im Vaterhaus (V.19b) begriindet wird. Ob die Beschnei-
dung den Konflikt zwischen den beiden Parteien 16sen kann oder nicht, wird
so zum zentralen Spannungspunkt der Erzihlung.

3. Eine zweite Szene, durch Konstellations- und Ortswechsel angezeigt, fin-
det sich in V.20-24. Diese Szene présentiert die sich aus der vorldufigen Eini-
gung zwischen Hamor- und Jakob-Seite ergebende Verhandlung zwischen
Hamor und Sichem und den Sichemiten {iber deren Bereitschaft zur kollekti-
ven Beschneidung. Sie dient der Klimaxbildung, indem sie die in der vorange-
henden Szene entwickelte Losung der kollektiven Beschneidung durch Hin-
weis auf die Bereitschaft der Sichemiten dazu auf die Spitze treibt. Die ab-
schliessende Notiz in V.24 (//V.22b//V.15b) markiert den Komplikations-
hohepunkt der gesamten Erzihlung. Angesichts der Bereitschaft der
Sichemiten dringt sich nun unabweisbar die Frage auf, ob die in V.13 ange-
deutete Hinterlist der Jakobsohne iiberhaupt noch zum Zuge kommt. Die
durch die Beschneidung herbeigefiihrte Befriedung der Parteien scheint greif-
bar nahe. Gleichzeitig nihrt die Erwihnung von versteckten Motiven auf bei-
den Seiten Zweifel an der Tragfihigkeit der Lésung.

4. Eine dritte und lezzte Szene, durch Konstellationswechsel und temporale

% Blum: Komposition (Anm. 96), 210.
% Zum narratologischen Begriff der «<Komplikation» vgl. Hardmeier: Textwelten (Anm.
43), 671,



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 339

Zisur (V.25) markiert, stellt schliesslich V.25-31 dar. Hier wird die in den An-
fangsszenen aufgebaute Komplikation aufgel6st; es wird namlich erzihlt, dass
die mit der Beschneidung der Sichemiten ins Werk gesetzte Konfliktlgsung
nicht tragbar ist. Diese Szene besteht aus zwei Teilen: aus der Schilderung, wie
die Jakobsohne morden und plindern (V.25-29) - Simeon und Levi allen vor-
an (V.25-27) — und aus dem abschliessenden Gesprich zwischen Jakob, Sime-
on und Levi (V.301f.).!%° Jakob hilt seinen beiden S6hnen die verheerenden
Folgen ihrer Tat vor, wihrend sie mit dem Versuch einer Rechtfertigung ant-
worten.

5. Summe: Gen 34 bietet eine kohirente Erzihlung, deren Grundstruktur
aus einem polaren Getfiige von «Komplikation» und «Auflésung» besteht.
Nach der Exposition (V.1-6) dienen Szene I (V.7-19) und Szene II (V.20-24)
dem Aufbau der Komplikation. Szene IIT (V.25-31) bringt die Auflésung, die
aber nicht positiv ausfillt (<Happyend»), sondern negativ. Gemiss dem Duk-
tus der gesamten Erzdhlung ist V.30f. ein sinnvoller Schluss. Die Bemerkung
von Gen 35,5 ist hiufig als fiir die Jakob-Familie positives Ende interpretiert
worden, was jedoch keinen Anhalt in dem fiir alle Protagonisten verheeren-
den Gefille der Erzihlung hat. In pragmatischer Hinsicht ergibt sich insge-
samt, dass die Beschneidung der zentrale Kommunikationsgegenstand (im
Sinne des tua res agitur) dieser Erzihlung ist. Identifikationsangebote fiir die
primiren Adressaten vermittelt vornehmlich der bedichtig agierende Jakob.
Der Schlussdialog (V.30f.) liefert Ansitze zur tragfihigen Losung des Kon-
flikts, nachdem sich die Beschneidung als Scheinlsung erwiesen hat.

4.3.2 Erzihlpragmatische Gesichtspunkte zu Gen 34

In welche Kommunikationssituation gehorte Gen 34 primir?'°! Bei der in
Gen 34,15.22.24 stereotyp vorkommenden Wendung 727 72 ... 227 handelt
es sich um ein Zitat des priester(schrift)lichen Beschneidungsgebotes,'%? zumal
auch noch andere Formulierungen auf die Nihe von Gen 34 zu jiingeren Tex-
ten deuten.'® Nimmt man den erwihnten Zusatzcharakter von Gen 34 im

10V 30f. gehort integral zur Erzihlung hinzu und darf nicht als spitere Uberformung
angesehen werden. Anders hinge die - weitere Thematisierung erwarten lassende —
Einfithrung der Jakobfigur in V.5.11 véllig in der Luft.

101 Die Beziehungen zwischen Gen 34 und Gen 49,5-7 sind komplex. Eine grundsitzli-
che Nihe der beiden Texte zueinander ist unverkennbar; ob aber Gen 34 der Formu-
lierung von Gen 49,5-7 vorgelegen hat oder umgekehrt oder ob nur eine vage
motivliche Nihe besteht, ist kaum zu entscheiden. Vgl. zum Problem J. Ebach: Gene-
sis 37-50 (HThKAT), Freiburg i.Br. u.a. 2007, 587-5%4.

12 Die Wendung kommt abgesehen von Gen 34 nur noch in den sicher priester(schrift)-
lichen Texten Gen 17,10.12(.23) und Ex 12,48 vor (vgl. Jos 5,41.).

103 Vgl. die auf Israel bezogene Aussage Jakobs, nur wenige an Zahl zu sein (M09 "),
die sich lediglich noch in Dt 4,27; 33,6; Jer 44,28; Ps 105,12 und I Chr 16,19 findet,
und die auf das Land bezogene Wendung 2 ... iMX nif., die sonst nur noch in den spi-



340 Andreas Ruwe

Rahmen der Jakob-Komposition hinzu, wird man mit der Datierung in nach-
priester(schrift)liche Zusammenhinge gehen miissen.

Gen 34 ist ein Beitrag zum Diskurs iiber die Beschneidung in der Folge der
P-Texte. Von der Existenz eines solchen Diskurses ist angesichts der Tatsache
auszugehen, dass die Beschneidung in P theologisch neu profiliert wurde.
Wenn auch zutrifft, dass Gen 34 keine rituellen Detailaussagen macht, ist auf-
grund der offenkundigen Zitierung des priester(schrift)lichen Beschneidungs-
gebotes in Gen 34,15.22.24 und der erzihlerischen Konzentration auf das Ri-
tual als Konfliktlosungsmittel nicht zu bestreiten, dass die Beschneidung in
Gen 34 programmatisch behandelt wird bzw. die basale Thematik von Gen
34 darstellt.'® Gen 34 hat im Rahmen des perserzeitlichen Diskurses iiber die
Beschneidung die Intention, die Grenzen des Rituals als interethnisches Frie-
densmittel aufzuzeigen. Durch Gen 34 wird darauf insistiert, dass die Be-
schneidung im Fall von etwa durch Vergewaltigung gestorter interethnischer
Beziehung nicht pazifizierend wirkt, sondern als Scheinlésung zur Potenzie-
rung manifester Gewalt fihrt. Der biindige Schluss von Gen 34 zeigt, dass die
Beschneidung die nahe liegenden Handlungsoptionen bei grenziiber-
schreitenden Delikten nicht ersetzen kann, nimlich entweder auf Sanktionen
zu verzichten (wie Jakob faktisch fordert) oder auch den ethnisch fremden
Titer zu bestrafen (wofiir Simeon und Levi eintreten).

Im Rahmen des anzunehmenden nachpriester(schrift)lichen Diskurses
tiber die Beschneidung dient Gen 34 dazu, die Leistungsfahigkeit des Rituals
als Pazifizierungsmittel kritisch darzustellen. Analog zu Jos 5,2-8 geht es in
Gen 34 um die Profilierung der Beschneidung im Gegeniiber zu «Kanaan».
Die konzeptionelle Neufassung nach Jos 5,2-8 (s.0.) wird in Gen 34 also vor-
ausgesetzt. Aus diesem Grund ist Gen 34 dhnlich wie Jos 5,2-8 gegeniiber Gen
17 und Ex 4 einem fortgeschrittenen Stadium des perserzeitlichen Diskurses
tiber die Beschneidung zuzurechnen.

5. Religionsgeschichtlicher Ertrag

Angesichts der wenigen Quellen iiber die Beschneidung im alttestamentlichen
Israel, die noch dazu nur auf der Basis von Erwiagungen und Ruckschlussen

ten Texten Num 32,30 und Jos 22,9.19 (vgl. Gen 22,13) anzutreffen ist. Grinwaldt:
Exil und Identitit (Anm. 7), 46, meint, dass das Rezeptionsverhiltnis zwischen Gen
34 und Gen 17 genau umgekehrt ist als hier dargestellt, wobei er allerdings die Neuere
Urkundenhypothese unhinterfragt voraussetzt und Gen 34 ohne wirkliche Begriin-
dung dem «Jahwisten» zuordnet (8).

194 Der Einwand gegen diese These (vgl. Blum: Komposition [Anm. 96], 223, im Ansatz
Griinwaldt: Exil und Identitit [Anm. 7], 7.46), der Ritus werde in Gen 34 nicht theo-
logisch bzw. religits gedeutet, verfingt m.E. nicht. Als interkultureller Brauch wird
die Beschneidung auch in Gen 17 primir untheologisch behandelt.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 341

zu datieren sind, ist es kaum moglich, sichere Aussagen tiber die Geschichte
der Beschneidung in alttestamentlicher Zeit zu machen. Wichtige Eckpunkte
fiir ein Gesamtbild lassen sich aber doch erkennen.

«Ist die Beschneidung ein Israel vorgegebener Ritus, so ist er nicht von
vornherein auf den Jahweglauben bezogen, sondern musste erst in ihn inte-
griert werden» — diesem Urteil W.H. Schmidts ist zuzustimmen.!% Die voran-
gehende Untersuchung der relevanten Texte hat wahrscheinlich gemacht,
dass diese Integration erst in persischer Zeit erfolgte, und zwar schrittweise.

In vorexilischer Zeit wurde die Beschneidung in Israel durchaus gepflegt,
dhnlich wie in bestimmten benachbarten Vélkern der Levante inkl. Agypten.
Welche konzeptionellen Hintergriinde dabei in Israel leitend waren, muss an-
gesichts des Fehlens von Quellen bis auf Weiteres offen bleiben.

Gen 17 und Jer 9,241, reprisentieren ein Stadium von konzeptioneller Ar-
beit Israels an der Beschneidung in babylonisch-frithpersischer Zeit. Die ge-
meinsame Praxis der Beschneidung in der Levante ist der entscheidende Ge-
sichtspunkt. Die interkulturelle Beschneidung wird zu einer Leitperspektive
zur Gestaltung der Beziehungen Israels zu den Vélkern im Sinne universali-
stisch-theologischer Konzepte, wobei die Erwihlung Israels mitberticksich-
tigt wird (vgl. Gen 17,18-21; Jer 9,24f.). Als derartige Gemeinsamkeit wird die
Beschneidung besonders in Gen 17 als interethnisches Friedenszeichen inter-
pretiert. Ahnliches gilt fiir die Erzihlsequenz von Ex 4,24-26, die wohl eben-
falls in dieses Stadium gehort.

Jos 5,2-8 und Gen 34 sind demgegeniiber Zeugnisse der Beschneidung aus
mittel- oder spitpersischer Zeit, als das Ritual unter den in Gen 17, Jer 9,241
und Ex 4,24-26 erwihnten Volkern aus der Ubung kam. An die Stelle be-
stimmter realer Volker tritt hier das pejorative ethnische Konstrukt «Kana-
an», Vor diesem Horizont wird die Beschneidung zu einem Friedenszeichen
Israels gegeniiber jeglichem Nicht-Israel umgedeutet. Nicht erst in hellenisti-
scher Zeit, sondern noch in persischer Zeit wurde sie wohl auf diesem Weg
zum zentralen Bekenntnisakt Israels.

Abstract

Im Alten Testament wird die Beschneidung schwerpunktmissig in P-Texten behandelt
(Gen 17; 21,4; Ex 12,44.48; Lev 12,3). Es gibt kaum alttestamentliche Quellen zu diesem
Thema ausserhalb des Hexateuch. Im Zuge der neuesten Diskussionen iiber die Entstehung
von Penta- und Hexateuch geraten auch die fiir Bedeutung und Funktion der Beschnei-
dung im alten Israel so wichtigen Texte wie Gen 34; Ex 4,24-26 und Jos 5,2-8 in den Ver-
dacht, relativ junge Texte zu sein. Auf der anderen Seite ergibt sich aus biblischen wie aus-
serbiblischen Texten (z.B. Jer 9,24f. und Herodot, Historien II, 104), dass Israel die Sitte

105 Schmidt: Glaube (Anm. 8), 389.



342 Andreas Ruwe

der Beschneidung bis in die persische Zeit hinein mit einer Reihe von Nachbarvélkern teil-
te. Auf der Grundlage dieser Einsichten entfaltet der vorliegende Beitrag die These, dass
sich wesentliche Bestandteile einer spezifisch israelitischen Theorie der Beschneidung erst
in persischer Zeit ausbildeten.

Andreas Ruwe, Greifswald



	Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels : religionsgeschichtliche Überlegungen zu Genesis 17, Genesis 34, Exodus 4 und Josua 5

