
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 4

Artikel: Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels :
religionsgeschichtliche Überlegungen zu Genesis 17, Genesis 34,
Exodus 4 und Josua 5

Autor: Ruwe, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 64 2008 Heft 4

Beschneidung als interkultureller Brauch und
Friedenszeichen Israels

Religionsgeschichtliche Überlegungen zu Genesis 17,
Genesis 34, Exodus 4 und Josua 5

Professor Dr. Thomas Willi zum 65. Geburtstag1

1. Das Problem

Beim alttestamentlich belegten Ritus der Beschneidung der Vorhaut (nb~ID)

am männlichen Glied handelt es sich um ein komplexes religionsgeschichtliches
Phänomen. Auf der einen Seite bringen Texte der exilisch-nachexilischen

Zeit (Jer 9,24f.; Ez 31,18; 32,19ff.) zum Ausdruck, dass das Volk Israel dieses

Ritual mit einem nicht geringen Teil seiner Nachbarn teilt (Ägyptern, Edo-
mitern, Ammonitern, Moabitern, Arabern, Phöniziern).2 Auf der anderen

1 Mit Dank für viele Jahre anregender und einvernehmlicher Zusammenarbeit an der
Greifswalder Theologischen Fakultät. Ich danke auch Pfr. Dr. Uwe Weise (Neuzelle)
für viele Gespräche über die Gegenstände dieses Aufsatzes und selbstlose Überlassung

von Ideen und Literatur.
1 Vgl. dazu W. Westendorf: Art. «Beschneidung», LÄ I, Wiesbaden 1972, 727-729, vgl.

Herodot: Historien II, 35-37.104; Diodorus Siculus: Historien I, 28; 55,5; III, 32.4,
und Strabo: Geographie, XVII, 2.5, vgl. R. Meyer: Art. «7teptté|tv(o» u.a., ThWNT IV,
Stuttgart 1942, 72-83; weitere Belege bei W. Bauer, K. Aland: Griechisch-Deutsches
Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und der frühchristlichen Literatur,

Berlin 61988, 1314f. Herodot (Historien II, 104) hält die Beschneidung für
ursprünglich bei den Kolchern, Ägyptern und Äthiopiern beheimatet, Phönizier und
Syrer hätten sie übernommen, ebenso die Makronen. In ähnlicher Weise nennt Dio-
dor Kolcher, Ägypter und Juden als diejenigen Völker, die die Beschneidung üben.
Herodot erwähnt, dass der Brauch bei den Ägyptern aus Reinheitsgründen geübt
werde (Historien II, 37).

ThZ 4/64 (2008) S. 309-342



310 Andreas Ruwe

Seite fungiert die Beschneidung z.B. in einem P-Text, der ebenfalls der exi-
lisch-nachexilischen Zeit angehört, als Bedingung für die Teilnahme von 13

und Sklaven an Passa, während kein ~D3 p, 3tÖin und TDtö sowie kein «Vorhaut

Aufweisender» (b>""lU bo) davon essen darf (Ex 12,43-48).
Aus beiden Zusammenhängen wird ersichtlich, dass die Beschneidung im

antiken Israel recht unterschiedlich thematisiert wurde. Aufgabe alttesta-
mentlicher Wissenschaft ist es, die Geschichte des Rituals nach Praxis und
konzeptionellem Gehalt in alttestamentlicher Zeit zu beschreiben. Einem
solchen Unterfangen steht jedoch die relativ geringe Streuung der im übrigen
wenigen Belege entgegen. Anders als z.B. Sabbat und Passa wird die rituelle
Beschneidung in der Hebräischen Bibel im Grunde nur im Hexateuch thematisiert,

schwerpunktmässig in P-Texten,3 überhaupt nicht in älteren Textkorpora

wie dem Deuteronomium4 oder dem Bundesbuch.5 Abgesehen von Jos
5,2-8 finden sich im Prophetenkanon nur Andeutungen aus babylonisch-
frühpersischer Zeit (fer 4,4; 6,10; 9,24f.; Ez 44,7.9). In den Schriften wird sie

gar nicht erwähnt. Es liegen, was das vorhellenistische Israel betrifft, auch keine

ausserbiblischen Belege vor.6 Angesichts dieser Quellenlage sind Aussagen
zur Funktion der rituellen Beschneidung im alten Israel allenfalls tentativ
möglich.7 Erschwerend kommt hinzu, dass nach neueren Diskussionen über
die Entstehung des Pentateuch resp. des Hexateuch im Unterschied zur älte-

3 Gen 17,lOff.; 21,4; Ex 12,43-48 und Lev 12,3.
4 Die Mahnung in Dt 10,16 fordert die Beschneidung der Vorhaut des Herzens. Ahnlich

wird die Beschneidung des Herzens durch Gott in Dt 30,6 in Aussicht gestellt.
Diese Metaphorisierungen setzen wohl die rituelle Beschneidung als gängige Praxis

voraus. Wie diese jeweils genau ausgesehen hat und verstanden wurde, geht aus diesen

Belegen nicht hervor.
5 Hinzukommen nur noch Gen 34 und Ex 4,24-26 als weitere Pentateuch-Texte zur

Beschneidung. Ex 6,12.30; Lev 19,23-25; 26,41 sind Belege für Metaphorisierung der
Beschneidung und bleiben hier ausser Betracht.

6 A. Blaschke: Beschneidung. Zeugnisse der Bibel und verwandter Texte (TANZ 28),

Tübingen 1998.
7 Die kurzen Bemerkungen in Jer 4,4; 6,10 arbeiten wie Ex 6,12.30; Lev 19,23-25;

26,41; Dt 10,16; 30,6 mit einem metaphorischen Verständnis von Beschneidung bzw.
Unbeschnittenheit und belegen indirekt die Geläufigkeit der rituellen Praxis in
(spät)vorexilischer Zeit (auch Ez 44,7.9). Dass die Beschneidung für die Propheten
Israels ein «nach Gebühr» gering geschätztes «Uberlebsel» war, wie H. Gunkel: Genesis

(HKAT 1/1), Berlin 61963, 269, meint, kann man aus den einschlägigen Belegen im
corpus propheticum m.E. nicht schliessen (eher das Gegenteil scheint der Fall, vgl. Jes

52,1; Ez 28,10; 31,18; 32,19.21.24-26.28-30.32; 44,7.9). Wie die rituelle Praxis der
Beschneidung vorexilisch ausgesehen hat und welche Konzepte sich mit ihr verbanden,

lässt sich kaum mehr sagen. Dass Jos 5,2 ein vordeuteronomistisches Beschnei-

dungsgebot enthält und die Beschneidung danach «schon in früher Zeit ein
Kennzeichen der Bindung an Jahwe gewesen» sei, wie K. Grünwaldt: Exil und Identität.

Beschneidung, Passa und Sabbat in der Priesterschrift (BBB 85), Frankfurt a.M.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 311

ren Forschung die für die Erschliessung der Beschneidung im Alten Testament

zentralen Erzähltexte Gen 34; Ex 4,24-26 und Jos 5,2-8 kaum mehr als

Belege für die vorexilische Praxis verbucht werden können.8 Diese Texte
stehen literaturgeschichtlich vermutlich den einschlägigen P-Texten (Gen 17;

Gen 21,4; Ex 12,43ff.; Lev 12,3) nahe und sind zum Teil sogar jünger als diese.9

Auffällig ist schliesslich, dass die Beschneidung in den einschlägigen
Gebotskorpora des Pentateuch nicht als selbständiges Thema behandelt wird,
sondern nur einen untergeordneten Gesichtspunkt innerhalb von Passa- (Ex
12,43-48) und Wöchnerinnenbestimmungen (Lev 12,1-8) bildet. Dass die

Beschneidung im eisenzeitlichen Israel geübt wurde, ist kaum zu bestreiten.
Welche Bedeutung sich in dieser Zeit jedoch mit ihr verband, ist nach dieser

Quellenlage schwer zu sagen.
Die Beschneidung war in der Eisenzeit nicht nur in Israel, sondern auch in

Ägypten und anderen Teilen des syrisch-palästinisch-arabischen Kulturraums
verbreitet. Sie war damit ursprünglich kein Spezifikum der /ÄwÄ-Religion.
Angesichts ihrer Verbreitung in der Levante handelte es sich ursprünglich
vielleicht um einen rite de passage im biographischen Kontext, einen apotro-
päischen Ritus, einen hygienischen Brauch,10 ein Mittel zur Steigerung der
Fertilität, einen Reinigungsakt, vielleicht auch um ein Ritual der Hingabe an
eine Gottheit.11 Präzisere Bestimmungen als diese Etiketten sind aufgrund der

1992, 12, meint, hängt von literaturgeschichtlichen Entscheidungen über Jos 5,2-8 ab,
die hier nicht geteilt werden (s. dazu unten unter 4.2).

8 Anders W.H. Schmidt: Alttestamentlicher Glaube, Neukirchen-Vluyn 81996, 389.
9 Zur Datierung etwa von Jos 5,2-9 vgl. E. Blum: Beschneidung und Passa in Kanaan.

Beobachtungen und Mutmaßungen zu Jos 5, in: Ch. Hardmeier u.a. (Hg.): Freiheit
und Recht, FS F. Crüsemann, Gütersloh 2003, 292-322 (305-308.313), der vorsichtig
für die spätpersische Zeit votiert.

10 Philo: De spec leg I, 5.
11 Besonders in älteren Beiträgen wird die Meinung vertreten, dass die Beschneidung in

Israel ursprünglich ein Pubertätsritual war, das an Erwachsenen oder Jugendlichen

vorgenommen (so etwa W. Eichrodt: Theologie des Alten Testaments, Bd. 1, Berlin
31948, 59f.; erwägend W. Zimmerli: Grundriß der alttestamentlichen Theologie
[ThW 3/1], Stuttgart u.a. 51985, 115) und erst sekundär von P für Säuglinge verbindlich

gemacht wurde. Diese These ist vermutlich hauptsächlich durch ethnologische
Parallelen motiviert, die die Beschneidung im fortgeschrittenen Alter bezeugen (vgl.
M. Schuster: Art. «Beschneidung. I. Religionsgeschichtlich», RGG41, Tübingen 1998,

1354f.). Im alten Ägypten etwa scheint die Beschneidung in der Tat nicht unmittelbar
nach der Geburt erfolgt zu sein, sondern erst in einem späteren Lebensalter (vgl. dazu
Westendorf: Beschneidung [Anm. 2], 727-729, sowie die berühmte Darstellung aus
dem Grab Anchmahors in Saqqara, vgl. dazu S. Grunert: Nicht nur sauber, sondern
rein - Reinigungsanweisungen aus dem Grab des Anchmahor in Saqqara, SAÄK 30

[2002] 137-151). Gen 17,12; 21,4 und Lev 12,3 belegen demgegenüber die Säuglingsbeschneidung

als rituellen Normalfall im Alten Testament. Aus erzählerischen Details
wie dem Umstand, dass Ismael als Dreizehnjähriger (Gen 17,25) und die Sichemiten



312 Andreas Ruwe

spärlichen Quellenlage schwierig. Klar ist daneben, dass die Beschneidung
spätestens in hellenistischer Zeit zu einem Identitätsmerkmal für die jüdische
Religion wurde (vgl. nur I Makk l,15.60f.; 2,46). Vorauszusetzen ist
diesbezüglich: In dem Masse, wie die Beschneidung unter den übrigen, im Vorderen
Orient beheimateten Völkern im Zuge kultureller Veränderungen aus der
Übung kam (oder zu kommen schien), konnte sie für Israel signifikante
Bedeutung gewinnen.12 Prominenz und spezifische Theologisierung der
Beschneidung in den P-Texten sind wichtige Stationen auf dem Weg zur Funk-
tionalisierung als Erkennungszeichen von Judentum. Aber damit ging
vermutlich ein nicht unerheblicher Bedeutungswandel einher. Ob die Beschneidung

vorexilisch überhaupt ein spezifisch religiöses, d.h. den Bezug zu einer
bestimmten Gottheit thematisierendes Ritual war, ist unsicher.13 Kein einziger

alttestamentlicher Beleg bindet die Beschneidung an religiöse Institutionen

wie Priesteramt oder Heiligtum; kein einziger Beleg lässt den Ritus durch

von Gen 34 sowie die Kindergeneration von Jos 5 als Erwachsene beschnitten wurden
(Gen 34,24; Jos 5,6), lässt sich m.E. nicht schliessen, dass in Israel in älterer Zeit die

Jugendlichenbeschneidung üblich war. Gen 17,25; 34,24 und Jos 5,6f. stellen jeweils
Ausnahmesituationen dar, aus denen die rituelle Alltagspraxis nicht erschlossen werden

kann (anders C. Westermann: Genesis. Bd. 2: Genesis 12-36 [BKAT 1/2],
Neukirchen-Vluyn 1981, 319f.). Zur Bedeutung der Beschneidung als Ritual der Hingabe an
Gott vgl. H.-J. Hermisson: Sprache und Ritus im altisraelitischen Kult. Zur Spirituali-
sierung der Kultbegriffe im Alten Testament (WMANT 19), Neukirchen-Vluyn 1965,

74-76.
12 Textlich belegt ist, dass Edom und Ammon die Beschneidungssitte aufgaben. Für

Edom vgl. Jer 9,24f. einerseits und die Bemerkung von Josephus: Ant. XIII, 9,1,
andererseits, wonach Johannes Hyrkan die Idumäer zwangsweise beschnitt, was wohl darauf

hindeutet, dass die Beschneidung bei den Edomitern aus der Übung gekommen
war. G. Mayer: Art. «blD», ThWAT IV, Stuttgart 1984, 734-738 (737), und Grün-
waldt: Exil und Identität (Anm. 7), 48, weisen auf Jdt 14,10 hin, wo erzählt wird, dass

der Ammoniter Achior zum Judentum durch Beschneidung übertrat. Auch diese

Notiz steht in Spannung zu Jer 9,24f., wonach die Beschneidung bei den Ammonitern
üblich war. Beide Belege erklären sich gut durch die Annahme des Schwundes der

Beschneidungssitte in Ammon in spätpersisch-frühhellenistischer Zeit.
13 Hermisson: Sprache und Ritus (Anm. 11), 65-78, schliesst aus Lev 26,41; Dt 10,16;

30,6; Jer 4,4; 6,10; Ez 44,7 usw., dass die rituelle Beschneidung bereits im vorexili-
schen Israel (7. Jh.) eine dezidiert y'/w/jistisch-religiöse Bedeutung hatte, indem sie als

«Zeichen der Zugehörigkeit des Menschen zu Jahwe» (75) fungierte. Hermisson
kommt zu diesem Ergebnis auf der Basis eindringlicher Untersuchungen alttestamentlicher

Texte, die die Beschneidung in metaphorischer Weise behandeln; er schliesst

von dort aus auf das Verständnis des jeweils vorausgesetzten Rituals zurück (65).
Diese Vorgehensweise ist jedoch mit Unsicherheiten behaftet. Gegen Hermisson
spricht m.E. vor allem, dass die Spuren der Verbreitung der Beschneidung in Israels
Umwelt (Ägypten, Arabien, Syrien-Palästina), die als solche einer religionsspezifischen

Bedeutung des Rituals im eisenzeitlichen Israel entgegen stehen, in seiner

Untersuchung nicht wirklich berücksichtigt werden.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 313

religiöse Sprechakte (Gebet, Anrufung, Bekenntnis usw.) begleitet sein.
Die alttestamentliche Forschung steht vor mindestens zwei Hauptaufgaben.

Sie hat zum einen nach Praxis und Bedeutung der Beschneidung im alten
Israel als eines in der Levante verbreiteten Brauchs zu fragen. Sie hat zum
anderen zu klären, wann und mit welchen konzeptionellen Hintergründen die

Beschneidung zu einem für die israelitische Religion respektive das Judentum
signifikanten Ritual wurde. Die folgenden Ausführungen wollen einen
Beitrag zur zweiten Aufgabe leisten.

Spätestens seit J. Wellhausen wird die offenkundige Neuprofilierung der
Beschneidung im exilisch-frühnachexilischen Israel mit einem Schwund an
national-religiösen Identitätsmerkmalen erklärt. Mit dem Exil seien, so der
verbreitete Ansatz, die herkömmlichen einheitsstiftenden Institutionen der

//w/7-Religion (Land, König, Tempel usw.) hinfällig geworden und andere

Einrichtungen an ihre Stelle getreten. Insbesondere Sabbat und Beschneidung
hätten, wie Wellhausen formuliert, «die fehlende Kultusfeier» als «Verbin-
dungs- und Erkennungszeichen der Religion ersetzt».14 In Folge gesellschaftlicher

Umwälzungen der babylonischen Zeit sei gerade die Beschneidung
«zum Unterscheidungs- und Wesensmerkmal des Jahweglaubens»,15 bzw. «zu
einem Bekenntniszeichen der Zugehörigkeit zur jüdischen Volksgruppe und
ihrer Jahwereligion» avanciert.16 Dieser identitätsfunktionalen These steht
entgegen, dass sich die Beschneidung wegen ihrer offenkundigen Verbreitung in
der Levante noch in babylonisch-frühpersischer Zeit kaum als ethnisch-religiöses

Unterscheidungsmerkmal eignete (vgl. nur Jer 9,24f.).17 Deshalb wird
dieser Deutungsansatz nicht selten durch den Hinweis ergänzt, dass sich die

Beschneidung zunächst in der babylonischen Diaspora als Marker für Jhwh-
Religion etablierte18 und in dieser Funktion später ins perserzeitliche Juda
reimportiert wurde,19 wobei sich diese Zusatzargumentation immerhin darauf
berufen kann, dass von Beschneidung im ostsemitischen Raum bisher nichts

14 J. Wellhausen: Prolegomena zur Geschichte Israels, Berlin 51899, 346.
15 So W.H. Schmidt: Exodus. 1.Teilband Exodus 1-6 (BKAT II/l), Neukirchen-Vluyn

1988, 229.
16 So R. Albertz: Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit. Teil 2: Vom Exil

bis zu den Makkabäern (GAT 8/2), Göttingen 1992, 422; ders.: Die Exilszeit. 6.
Jahrhundert v. Chr. (BibEnz 7), Stuttgart u.a. 2001, 93.115. Ähnlich äussert sich A. Berle-

jung: Geschichte und Religionsgeschichte des antiken Israel, in: J.Ch. Gertz (Hg.):
Grundinformation Altes Testament. Eine Einführung in Literatur, Religion und
Geschichte des Alten Testaments, Göttingen 2006, 167, sowie bereits G. von Rad:

Theologie des Alten Testaments. Bd. 1: Die Theologie der geschichtlichen Uberlieferungen

Israels, München 41965, 92.
17 Darauf macht Albertz: Exilszeit (Anm. 16), 93, mit Recht aufmerksam.
18 Albertz: Exilszeit (Anm. 16), 115; Berlejung: Geschichte (Anm. 16), 167.
19 Berlejung: Geschichte und Religionsgeschichte (Anm. 16), 170.



314 Andreas Ruwe

bekannt ist.20 Die identitätsfunktionale These ist jedoch auch mit diesem

Hilfsargument nicht frei von Problemen. Für die Annahme einer verstärkt
konzeptionellen Bemühung um das Ritual in der babylonischen Gola gibt es

keine Belege, zumal Mesopotamien als Entstehungsort für die P-Texte ganz
unsicher ist.21 Erst in Texten der hellenistischen Zeit wird die Beschneidung
zweifelsfrei als Merkmal für jüdische Identität thematisiert: Jdt 14,10; I Makk
l,15.60f.; 2,46; Est 8,17LXX. Dass die Beschneidung bereits lange vor der
Zeitenwende zu einem Kennzeichen für das Judentum wurde, steht ausser Frage.
Die Frage ist nur, wann genau das geschah. Die vorhandenen Belege sprechen
eher für die hellenistische Zeit.

Der locus classicus für die exilisch-frühnachexilische Zeit, Gen 17, muss für
die identitätsbezogene Funktionsbestimmung jedenfalls ausfallen. In Gen
17,11 fungiert die Beschneidung als Zeichen (mx) des Bundes (rP~Q) zwischen
**löhim und Abraham sowie dessen Nachkommenschaft.22 Dieser Bund
betrifft zwar im Besonderen Isaak und die zum Gottesvolk Israel führende Linie
der Nachkommen Abrahams (Gen 17,19.21). Gleichwohl wird die an den
Bund geknüpfte Segenszusage auch Ismael zuteil (Gen 17,7f.20). Als
Nachkomme Abrahams ist auch er irgendwie Partner des Bundes **lôhîms, selbst

wenn nur in sekundärer Weise, insofern nämlich als in Gen 17,18-21 eine
finale Isaak- bzw. Israelorientierung des Bundes deutlich wird.23 Abraham als

«Vater einer Menge von Völkern» (Gen 17,4) steht jedoch in keiner Weise
ausschliesslich für Israel. Er nimmt im genealogischen System der Genesis einen
Platz zwischen dem die Menschheit repräsentierenden Noah (Gen 5,28-

20 Vgl. dazu Hab 2,15f. sowie E. Ebeling: Art. «Beschneidung», RLA II, Berlin/New
York 1938, 18.

21 Vgl. dazu einerseits E. Zenger u.a.: Einleitung in das Alte Testament (KStTh 1,1),

Stuttgart 62006, 167, der die Grundformation der P-Texte («Ps») auf «Priesterkreise im
Exil» zurückführt, andererseits J.Ch. Gertz: Tora und Vordere Propheten, in: Gertz:
Grundinformation (Anm. 16), 237, der die P-Texte für «die Gründungslegende des

515 v. Chr. wieder errichteten Jerusalemer Tempels und seiner Kultgemeinde» hält
und insofern wohl von einer Entstehung im frühnachexilischen Juda ausgeht.

22 Zu Gen 17 und den im Folgenden aufgeworfenen Fragen vgl. K. Schmid: Gibt es eine
«abrahamitische Ökumene» im Alten Testament? Überlegungen zur religionspolitischen

Theologie der Priesterschrift in Genesis 17 (erscheint in Kürze).
23 Vgl. dazu Schmid: Abrahamitische Ökumene (Anm. 22), 18, der unter Hinweis auf

Gen 17,18-21 die «Möglichkeit der kultischen Nähe Israel allein vorbehalten»
sieht, aber grundsätzlich meint, dass Ismael in Gen 17,18-21 in keiner Weise von den

in Gen 17,1-8 formulierten Bundeszusagen (einschliesslich Mehrung und Landgabe)
ausgeschlossen werde. Gen 17,18-21 diene «nicht primär der Exklusion Ismaels,
sondern der Inklusion Isaaks in den Abrahambund Ein Bundesschluss mit einer
noch nicht existierenden Person ist eine waghalsige Konstruktion, so dass sie besonderer

terminologischer Hervorhebung bedarf» (ebd.). Auffällig ist freilich schon, dass in
Gen 17,20 zwar die in Gen 17,1-8 genannten Aspekte der Mehrung und der politischen

Bedeutung für Ismael verheissen werden, nicht aber die Landgabe.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 315

10,32) und den zur Israellinie führenden Isaak und Jakob ein, verkörpert also

die Levante (vgl. Dt 26,5), die zwischen Menschheit (Noah) und Israel (Jakob)
steht. Im Unterschied zur Ifrît ist die Beschneidung in Gen 17 in keiner Weise
auf Israel konzentriert. Es besteht eine gewisse konzeptionelle Inkongruenz
zwischen der Ifrît, deren umfassende Gestalt nur der Isaak-Linie gilt (Gen
17,19.21), und der Beschneidung als ihrem Zeichen, die gerade auch an den
nicht zu Isaak gehörenden Personen des Hauses Abrahams durchgeführt werden

soll.24 Ismael, dessen Beschneidung in Gen 17 pointiert erzählt wird (Gen
17,23aa.25), ist Stammvater arabischer Völker (vgl. Gen 25,12ff.). Wie immer
das Verhältnis zwischen Abraham-^rzf und Beschneidung als ihrem Zeichen
zu bestimmen sein mag: Indem Gen 17,10-27 die Beschneidung Abrahams
und Ismaels herausstellt, wird sie analog zu Jer 9,24f. als ein interkulturelles
Phänomen verstanden.25

Der entscheidende priester(schrift)liche Text Gen 17 kommt aus diesem
Grund als Beleg für die identitätsfunktionale Erklärung der Beschneidung
nicht in Betracht. Auch aus den anderen priester(schrift)lichen Belegen (Gen
21,4; Ex 12,42-48 und Lev 12,3) ergibt sich diese Funktion nicht. Die
Beschneidung gilt nach diesen Belegen zwar als Israel geboten, kommt aber
nirgends in P als exklusives Merkmal Israels zur Sprache.

2. Zur Funktion der Beschneidung nach Gen 17

Ist angesichts des Befundes der priester(schrift)liehen Texte unwahrscheinlich,

dass die Beschneidung bereits in der Exils- und frühpersischen Zeit zum
Identitätsmerkmal für israelitische Religion bzw. Judentum wurde, stellt sich
die Frage nach alternativen Funktionsbestimmungen für diese Zeit. Die
programmatische Behandlung der Beschneidung in priester(schrift) liehen Texten
(Gen 17; 21,4; Ex 12,42-48; Lev 12,3) deutet fraglos darauf hin, dass sie in
frühpersischer Zeit neu profiliert wurde. Unklar sind die damit verbundenen
Intentionen. Diese Unklarheit hat ihren Grund darin, dass die einschlägigen
Texte keine direkten Aussagen zu Funktion und Bedeutung der Beschneidung

enthalten. Am ehesten kommt diesbezüglich noch Gen 17 in Betracht;
aber dieser Text ist eine Ausnahme. Die Bestimmungen zu rituellen Einzelheiten

in Gen 17,10-14 weisen zudem keinerlei Deutungsformulierungen

24 Diese Inkongruenz impliziert m.E. durchaus keine literarische Inhomogenität, anders
z.B. R. Smend: Die Erzählung des Hexateuch auf ihre Quellen untersucht, Berlin
1912, 9.

25 M. Köckert: Leben in Gottes Gegenwart. Zum Verständnis des Gesetzes in der prie¬
sterschriftlichen Literatur, JBTh 4 (1989) 41, moniert im Anschluss an Hermisson:
Sprache und Ritus (Anm. 11), 68f., mit Recht, dass die Bestimmung der Beschneidung
als Unterscheidungszeichen die Intention von Gen 17 verzeichne.



316 Andreas Ruwe

auf.26 Immerhin ergeben sich aus Gen 17 vier konzeptionelle Gesichtspunkte:
(1.) Als Zeichen der Ifrît xlôhîm ist die Beschneidung theologisch bestimmt.
(2.) Sie soll zwar an Individuen vollzogen werden, ist aber auch in kollektiver
Hinsicht relevant, was etwa an der Strafbestimmung in Gen 17,14 deutlich
wird. (3.) Die Beschneidung ist an männlichen Individuen zu vollziehen, und
zwar als Säuglingsbeschneidung am achten Tag (Gen 17,12). (4.) Im Blick auf
Abraham, den «Vater einer Menge von Völkern», und Ismael, den Stammvater
arabischer Völker, wird die Beschneidung als interkulturelles Phänomen
profiliert.27

Besonders der letzte Punkt ist m.E. für die Funktion der Beschneidung in
nachexilischer Zeit entscheidend. Denn abgesehen von der kurzen Notiz über
den Vollzug des Rituals an Isaak (Gen 21,4) und der Wöchnerinnen-Tora (Lev
12,3) wird die Beschneidung in allen einschlägigen Erzähltexten im Hexa-
teuch (Gen 17; Gen 34; Ex 4,24-26 und Jos 5,2-8) im Zusammenhang
interethnischer Beziehungen thematisiert, und zwar im Zusammenhang konfluierender

interethnischer Beziehungen. Der in Gen 17 deutlich werdende
interethnische Horizont scheint daher für die Funktionsbestimmung der
Beschneidung in exilisch-nachexilischer Zeit grundsätzlich bedeutsam zu sein.

Die Fragen zu Gen 17 lassen sich hier wenigstens insoweit klären, als

davon auszugehen ist, dass die Bundeskonzeption von Gen 17 eine Parallele in
der des ebenfalls priester(schrift)lichen Textes Gen 9,8-17 hat. «Beide Male
geht die Initiative allein von Gott aus; beide Male gehört zu herit ein Zeichen
(9,12ff; 17,10ff); beide Male handelt es sich um eine i71D rp-Q, die alle folgenden

Generationen einschließt (9,12; 17,7)».28 Vor allem ist in beiden Fällen

prononciert von "Mots Bund die Rede; bei ihm liegen Stiftungsinitiative

26 Gen 17, lOff. legt auf den ersten Blick nur fest, dass die Entfernung der Vorhaut am
männlichen Glied das Zeichen (mx) für den Bund Gottes mit Abraham und seiner
Nachkommenschaft ist. Der Text bietet keine explizite Erklärung dafür, weshalb

ausgerechnet diese Handlung bzw. der Zustand der Beschnittenheit als Bundeszeichen

fungiert. Erzählpragmatisch werden die konzeptionellen Hintergründe jedoch deutlich

(s.u.). Gunkel: Genesis (Anm. 7), 269, beschreibt die Art und Weise, wie die

Beschneidung in Gen 17 thematisiert wird, folgendermassen: «Für die Erzählweise des

P ist charakteristisch, daß dieser religiöse Brauch hier nicht, wie es sonst in den alten

Sagen zu geschehen pflegt, eben durch die Erzählung begründet [...], sondern daß er
hier [...] ohne Angabe eines Grundes einfach statutarisch festgelegt wird». Fragwürdig
ist Gunkels vergleichendes Urteil; am Ende seines religionsgeschichtlichen Exkurses
über die Beschneidung meint er, der Apostel Paulus habe «seine gigantische Kraft»
einsetzen müssen, «um eine für die höhere Religion so wert- und sinnlose Zeremonie
zu stürzen» (ebd.).

27 Dass die Beschneidung Ismaels nur als Exempel der in Gen 17,12f. gebotenen
Beschneidung der Mitglieder des Hauses Abrahams fungiert, ist unwahrscheinlich, da

Ismael in Gen 17,23ff. explizit als Sohn Abrahams bezeichnet wird.
28 Köckert: Gottes Gegenwart (Anm. 25), 34.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 317

und Durchführung. Inhalt beider Bünde sind göttliche Zusagen gegenüber
dem jeweiligen Partner. «Allem Fleisch» (~Én *73) als dem Bundespartner in
Gen 9 (vgl. Gen 9,17) wird zugesichert, dass das Wasser nicht nochmals zur
vernichtenden Flut werden soll (Gen 9,15b). Dagegen wird Abram/
Abraham und seinen Nachkommen Fruchtbarkeit, ewige Nutzung des Landes

Kanaan sowie Gottes Zuwendung («Bundesformel») versprochen. Bei
aller Parallelität im Grundsätzlichen ist das Bundeszeichen in Gen 9,8ff. und
Gen 17 unterschiedlich. Der «Bogen in den Wolken» ist ein von menschlichem
Handeln unabhängiges Phänomen, während die Beschneidung eine kulturelle
Übung ist, die den Abrahamiten im Zusammenhang der Bundesmitteilung
befohlen wird, verbunden mit Strafandrohung für den Fall von Unterlassung
(V.14). Das erste Bundeszeichen ist ein Faktum, das zweite ein Operandum.
Ob der différente Charakter des Zeichens die Eigenheit der Abraham-^rzt als

Setzung ^löhims im Sinne eines Gnadenbundes tangiert, ist ein zentrales
Problem in der wissenschaftlichen Diskussion zu Gen 17, speziell zu Gen 17,10—
14.29

Wichtiger ist für den vorliegenden Zusammenhang jedoch die Frage, wie
Bund und Bundeszeichen sich zueinander verhalten. Auch in dieser Hinsicht
ist von einer Parallelität zwischen Noah- und Abrahambund auszugehen, wobei

festzuhalten ist, dass das Bundeszeichen nach Gen 9,14f. speziell Mlöhim

gilt, während in Gen 17,10-14 keine Angaben zum Adressaten des Zeichens
gemacht werden. Im Fall von Gen 9,8-17 steht der «Bogen in den Wolken»
offenkundig in semantischer Nähe zum Signifikat göttliche Verheissung des

Noahbundes), wonach das Ausbleiben einer vernichtenden Flut für immer

29 Das Problem kann hier nicht geklärt werden. Festzuhalten ist nur, dass der Gabecha¬

rakter des Abraham-Bundes m.E. auch hinsichtlich der Beschneidung gilt, was an
Formulierungsdetails in Gen 17,10-14 deutlich wird. In V.13 wird die Beschneidung als

«mein Bund in eurem Fleisch» (D37033 TP73) bezeichnet. Das auf Gott zu beziehende
Suffix der l.P.sg. signalisiert, dass die Beschneidung, obwohl menschliche Tat, Teil
der göttlichen Bundessetzung ist (vgl. ähnlich in V.10). Insofern steht die Beschneidung

nicht als menschliche Gegenleistung der Bundeszusage xlöhims gegenüber.
Auch sonst liegt in Gen 17,10-14 keine wechselseitige Bundeskonzeption vor,
wonach die Beschneidung die Funktion einer menschlichen Gegenverpflichtung
hätte, die von der göttlichen Selbstverpflichtung zu unterscheiden wäre. Das ergibt
sich aus der Strafbestimmung in V.14: Indem die Unterlassung der Beschneidung als

nur individueller Bundesbruch bestimmt wird, bleibt der Bund im Unterlassungsfall
durch einen Einzelnen unberührt. Insgesamt ist freilich zu berücksichtigen, dass

Abraham das Halten des Bundes Jhwhs befohlen wird (V.9). Insofern ist menschliches
Tun keineswegs unerheblich. Zum Problem vgl. B. Ziemer: Abram - Abraham.
Kompositionsgeschichtliche Untersuchungen zu Gen 14, 15 und 17 (BZAW 350), Berlin
u.a. 2005, 2«4ff., sowie P. Weimar: Zwischen Verheißung und Verpflichtung. Der
Abrahambund im Rahmen des priesterschriftlichen Werkes, in: Ch. Dohmen, Ch.
Frevel (Hg.): Für immer verbündet. Studien zur Bundestheologie der Bibel (SBS 211),

Stuttgart 2007, 260-269 (bes. 264-266).



318 Andreas Ruwe

zugesichert wird (Gen 9,15b). Ganz gleich, ob der «Bogen in den Wolken» eine
gespannte30 oder entspannte Waffe31 oder einfach den natürlichen Regenbogen

meint,32 auf jeden Fall ist er semantisch eng mit der Verheissung verbunden,

das Wasser nicht erneut zur Vernichtungsflut werden zu lassen. Eine

enge semantische Verbindung ist deshalb anzunehmen, weil das Zeichen eine

Erinnerungs- bzw. Vergewisserungsfunktion bezüglich der Bundesverheis-

sung hat. Aufgrund der offenkundigen Parallelität zwischen den Bünden von
Gen 9,8-17 und Gen 17 ist für die Beschneidung als Bundeszeichen ebenfalls
eine semantische Nähe zu den Bundesinhalten (nun des Abrahambundes)
vorauszusetzen. Wie der «Bogen in den Wolken» ist die Beschneidung als Zeichen
nicht willkürlich gewählt. Die in Gen 17 verfolgte Konzeption von Beschneidung

ist dadurch bestimmt, dass sie als semantische Analogie zum Komplex
der Bundesinhalte von Gen 17 zu verstehen ist. Zusammenfassend lassen sich
diese etwa folgendermassen beschreiben: Zugesagt wird den Abrahamiten
umfassende Prosperität bzw. Schalom, und zwar in fertiler (Mehrung der
Nachkommen, V.6a), wirtschaftlicher (Landbesitz, V.8a), politischer (Könige
als Nachkommen, V.6b) und religiöser (besondere Zuwendung löhims,
V.7b.8b) Hinsicht.33 Zu diesem Bündel an Bundesinhalten passt die Beschnei-

30 E. Zenger: Gottes Bogen in den Wolken. Untersuchungen zu Komposition und
Theologie der priesterschriftlichen Urgeschichte (SBS 112), Stuttgart 21987, 124—

131.180f. Kompositionskritische Aspekte zu Gen 9,8-17 nennt B. Janowski: Gen 9,8-
17 als Schlussstein der priesterschriftlichen Fluterzählung, in: Dohmen, Frevel: Für
immer verbündet (Anm. 29), 113-121.

31 U. Rüterswörden: Der Bogen in Gen 9. Militärhistorische und traditionsgeschichtli¬
che Erwägungen zu einem biblischen Symbol, in: ders.: Dominium terrae. Studien

zur Genese einer alttestamentlichen Vorstellung (BZAW 215), Berlin 1993, 131-154.
32 C. Westermann: Genesis. Bd. 1: Genesis 1-11 (BKAT 1/1), Neukirchen-Vluyn 31983,

634, vertritt Letzteres: «Aus der Ubersicht über die vielen Fluterzählungen auf der

ganzen Erde läßt sich mit Sicherheit erschließen, daß er [sc. der Bogen, A.R.] im
Zusammenhang einer ätiologischen Schlußbemerkung stand; hier diente die
Fluterzählung dazu, das Phänomen des Regenbogens zu erklären. Damit fällt endgültig die
seit JWellhausen aufgekommene Erklärung, es sei der Kriegsbogen gemeint, den

Jahwe, der Krieger, ablege oder in die Wolken hänge. Diese völlig abwegige Erklärung
ist von fast allen Erklärern seit JWellhausen übernommen worden. Gegen HGun-
kels Argument, TOp bedeute sonst im AT Schießbogen, sagt BJacob mit Recht, daß
eben deshalb, wo das Wort <Regenbogen> bedeute, immer |3J33 hinzugesetzt werde
(auch Ez 1 28). Bevor P ihn als <Zeichen des Bundes> erklärte, hatte der Regenbogen,
wo er am Ende einer Fluterzählung vorkam, den einfachen und sich von selbst
ergebenden Sinn einer Naturerscheinung am Ende eines Unwetters oder Gewitters.»

33 Zur Frage der Bundesinhalte in Gen 17 vgl. auch K. Schmid: Erzväter und Exodus.
Untersuchungen zur doppelten Begründung der Ursprünge Israels innerhalb der
Geschichtsbücher des Alten Testaments (WMANT 81), Neukirchen-Vluyn 1999,

257f., der von einer dreifältigen Auffächerung ausgeht (Mehrungsverheissung, Land-
verheissung und Zusage Gottes im Sinne der Bundesformel), dabei aber Gen 17,6

unberücksichtigt lässt.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 319

dung als interkulturell geübter Brauch genau, denn umfassende Prosperität
und Schalom im Sinne jener Zusagen wird durch friedliches Zusammenleben
und kulturelle Gemeinsamkeit der betreffenden Völker gespiegelt. Gerade in
ihrer wesenhaften Interkulturalität kann deshalb die Beschneidung ein
vergewisserndes Zeichen für die spezifischen Inhalte des Abrahambundes sein. Die
Beschneidung nach Gen 17 ist somit ein interethnisches Solidaritäts- bzw.
Friedenszeichen, das als solches die Abrahamiten und Mlôhîm an die Bundesver-
heissungen erinnern kann. In Gen 17,10-14 wird die Beschneidung nicht
individualistisch, sondern als kollektives Geschehen verstanden, was sich auch

aus der Anrede in der 2.P.pl. und der kollektiven Perspektive der abschliessenden

Sanktionsbestimmung in Gen 17,14 ergibt. Die Deutung der Beschneidung

als interkultureller Brauch lässt verständlich werden, weshalb der für
das Judentum so zentrale Ritus zwischen Ex 19 und Dt 34 nicht als eigenständige

Thematik behandelt wird.34 In Gen 17 wird die Beschneidung als
interethnisches Friedenszeichen interpretiert, das auf gemeinsamer Übung des

betreffenden Brauchs unter den mit Abraham assoziierten Völkern basiert, wobei

diese Konzeptualisierung eine interpretatio israelitica darstellt.
Die Funktion der Beschneidung als Identitätsmerkmal für jüdische Religion,

die spätestens in hellenistischer Zeit vorliegt, hat sich wohl aus der
vorausgehenden Funktion der Beschneidung als Friedenszeichen sekundär
entwickelt. Bevor im Zusammenhang mit dieser These die drei übrigen, die
Beschneidung thematisierenden Erzähltexte im Hexateuch in den Blick genommen

werden, sind zunächst terminologische und sachliche Gesichtspunkte zu
nennen, die die aus Gen 17 gewonnene irenische Funktionsbestimmung stützen.

3. Exkurs: Beschneidung und Phallotomie

Im Sinne einer heuristischen Folie sei ein in einen ganz anderen Kontext
gehörender Befund erwähnt, wobei keine direkten religionsgeschichtlichen
Zusammenhänge behauptet werden sollen. Das Substantiv das das
konkrete körperliche Objekt der Beschneidung bezeichnet, kommt 16 mal im
Alten Testament vor.35 Nach diesen Belegen ist es eindeutig ein terminus techni-

34 C. Westermann: Genesis. Bd. 2 (Anm. 11), Neukirchen-Vluyn 1981, 318.320, will das

Fehlen der Beschneidungsthematik in den einschlägigen Gebotskorpora im Zentrum
der Tora damit erklären, dass die Beschneidung ursprünglich «keine spezifisch
religiöse Bedeutung» hatte, was aber angesichts der grossen thematischen Breite dieser

Korpora kaum befriedigt.
35 Der Begriff hat ein Pendant im Akkadischen, das Substantiv urullu (AHw III, 1436),

das mehrfach in medizinischen Zusammenhängen vorkommt.



320 Andreas Ruwe

eus im Zusammenhang mit der Beschneidung.36 Allein die Belege I Sam

18,25.27; II Sam 3,14 handeln nicht von Beschneidung. Hier wird im
Zusammenhang eines Kriegsbrauches erwähnt, der auch in ausserbiblischen
antiken Texten bezeugt ist und den David auf Geheiss Sauls übernehmen soll,
um dessen Tochter Michal zur Frau zu bekommen - das Abschneiden und
Präsentieren der Genitalien getöteter Feinde (Phallotomie).37 Die Begebenheit

von I Sam 18,25.27; II Sam 3,14 weist gegenüber anderen antiken
Zeugnissen über den Phallotomie-Brauch als Besonderheit auf, dass es nur um
Vorhäute geht und nicht um ganze Phalloi.38 Die terminologische Nähe zwischen
der in I Sam 18,25 usw. erwähnten Kriegssitte und dem Beschneidungsritual
legt die Vermutung nahe, dass die Funktion der Beschneidung mit der in I
Sam 18,25 angedeuteten Funktion des Phallotomie-Brauches im Sinne
spiegelbildlicher Entsprechung vergleichbar ist.

Anstelle der nach aussen gerichteten Gewalt, die in der Phallotomie getöteter

Feinde ritualisiert ist, zeichnet sich die Beschneidung durch einen an
jedem männlichen Mitglied der eigenen Gruppe verübten, internen Gewaltakt
aus. Die Erfahrung von Gewalt bei der Beschneidungszeremonie, die in der
«Schmerzen» (3RD, Gen 34,25) verursachenden Verwendung von «Messern»

(niDin, Jos 5,2) und im Vergiessen von «Blut» (DT, Ex 4,25f.) zum Ausdruck
kommt, ist bei der Frage nach Bedeutung und Funktion nicht zu übergehen.
Wie bei jedem Ritual sind die spezifischen Gesten, Handlungen und verwendeten

Gegenstände auch bei der Beschneidung semantisch relevant. Die
Beschneidung ist aber sowohl nach der verwendeten Begrifflichkeit («Schmerzen»,

«Messer», «Blut») als auch nach der unmittelbaren Konnotation der
Handlungen und Gesten ein Ritual sublimer Gewaltausübung.39 Die Gewalt
nach innen (durch Beschneidung an den männlichen Mitgliedern der eigenen
Gruppe) kann nun durchaus als Friedensritual in der Aussenbeziehung ver-

36 In Lev 19,23 liegt übertragene Verwendung vor, ansonsten vgl. Gen 17,11.14.23.24.25;
Gen 34,14; Ex 4,25; Lev 12,3; Dt 10,16; Jos 5,3; I Sam 18,25.27; II Sam 3,14; Jer 4,4;
9,24.

37 Der Brauch ist mehrfach u.a. in altägyptischen Texten belegt: Ägypter, die Feinde

getötet hatten, schnitten ihnen Hand oder Geschlechtsteil ab, die sie «bei der allgemeinen

Zählung vorzeigte[n ...] wahrscheinlich auch, um eine Belohnung dafür zu erhalten»

(S. Curto: Art. «Krieg», LÄ III, Wiesbaden 1980, 765-786 [Zitat: 775, Belege: 784,
Anm. 90]). Curto geht davon aus, dass der Brauch in Ägypten «aus dem Osten
übernommen wurde» (ebd.). Zu weiteren Belegen vgl. Blaschke: Beschneidung (Anm. 6),

47, bes. Abb. 5, sowie H. Herter: Art. «Genitalien», RAC X, Stuttgart 1978, 1-52
(bes. 25f., und die dort angegebene Literatur).

38 Nach Ges18, 1015, ist nb~l2 in I Sam 18,25.27; II Sam 3,14 allerdings pars pro toto zu
verstehen.

39 Den gewaltsamen Charakter der Beschneidung stellt zutreffend R. Kessler: Psycho¬
analytische Lektüre biblischer Texte - das Beispiel von Ex 4,24-26, EvTh 61 (2001)
204-221 (bes. 215), heraus.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 321

standen worden sein. In I Sam 18,17ff. wird die gegenteilige Wirkung des

Phallotomie-Brauches beschrieben. Hier soll nach dem trügerischen
Vorschlag Sauls ein Gewaltakt nach aussen (gegen die Philister) die interne Beziehung

zwischen David und ihm ermöglichen (vgl. I Sam 18,18). Der
gesellschaftsinterne Vollzug ritueller Gewalt, den die Beschneidung darstellt, kann
als ein auf die interethnische Ebene zielendes Friedenszeichen gedacht worden

sein, nicht zuletzt deshalb, weil die Beschneidung Verbundenheit über
ethnische Grenzen hinweg signalisiert, da die Ethnien, die die Beschneidung
übten (Ägypten, Juda, Edom, Ammon, Moab, Araber u.a.), als gegenüber den
Unbeschnittenen enger zusammengehörig galten (vgl. Ez 28,10; 31,18; 32,19—

32). Idealerweise bewirkt die Beschneidung - als an jedem männlichen
Mitglied der eigenen Gruppe verübte Gewalt -, dass die Deeskalierung verstetigt
wird.

Für die Funktionsbestimmung der Beschneidung als auf der interethnischen

Ebene fungierendes Friedenszeichen spricht nicht zuletzt, dass sie

anschlussfähig ist für die theologisch akzentuierten Konzepte der Beschneidung
als Bundeszeichen und das Judentum kennzeichnendes Identitätsmerkmal
(vgl. Jdt 14,10f. usw.), während die betont im individuellen Horizont bleibenden

Funktionsbestimmungen (z.B. Pubertätsritual) schlechter passen. Auch
die Tatsache, dass die Beschneidung nach den alttestamentlichen Texten
ausschliesslich an Männern zu vollziehen ist, fügt sich bestens zu einer
Funktionsbestimmung in der Antike, die im Horizont von Krieg, Frieden und
interethnischer Solidarität angesiedelt ist. Im Übrigen ist im perserzeitlichen
Juda die Ausbildung von friedensbildenden oder -fördernden Institutionen,
die nicht staatlich organisiert sind, gegenüber anderen ethnischen Gruppen
grundsätzlich zu erwarten.

Eine Verknüpfung der Beschneidung mit Sexualität und/oder Fruchtbarkeit

ist in den einschlägigen Texten dagegen nicht zu erkennen. Beschneidung
wird im Alten Testament nirgendwo als Mittel zur Steigerung der Fruchtbarkeit

angesehen.40 Zwar stellt sich die Frage, was es denn bedeutet, dass sie

ausgerechnet am männlichen Geschlechtsorgan vollzogen wird und nicht an
anderen Körperteilen.41 Aus diesem Umstand folgt jedoch nicht notwendig, dass

40 Anders Kessler, der im Anschluss an Überlegungen von S. Freud, I. Pardes und H.
Eilberg-Schwartz den Zusammenhang von Beschneidung und männlicher Sexualität
als geradezu wesentlich herausstellt (Kessler: Psychoanalytische Lektüre [Anm. 39],
215-219, ähnlich auch J. Goldingay: The Significance of Circumcision, JSOT 88

[2000] 3-18). Kessler verweist auf die Verknüpfung von Beschneidung und
Nachkommensmehrung in Gen 17 und kommt zum Schluss, dass die «Beschneidung des Mannes

[als] Voraussetzung für die Fruchtbarkeit des Paares» gelten müsse (a.a.O. 219). In
Gen 17 ist die Verknüpfung von Beschneidung und Verheissung von Nachkommen
m.E. jedoch nicht im Sinne einer Kausalität zu verstehen, wie es Kesslers (von ihm
selbst mit vielen Fragezeichen versehene) These nahe legt.

41 So mit Recht Kessler: Psychoanalytische Lektüre (Anm. 39), 215, im Anschluss an



322 Andreas Ruwe

sie ein speziell die Sexualität betreffendes Ritual ist. Die Erwähnung des Phal-
lotomie-Brauches in I Sam 18,25.27; II Sam 3,14 zeigt hinlänglich, dass die

Thematisierung der Vorhaut als konkretem körperlichen Objekt der
Beschneidung mit Gewalt und nicht primär mit Sexualität konnotiert sein
konnte. Damit ist freilich nicht ausgeschlossen, dass die Hoffnung auf die

Steigerung der Fruchtbarkeit einer der ursprünglichen Gründe für die Verbreitung

der Beschneidungssitte in der Levante war.42

4. Beschneidung in Ex 4; Jos 5 und Gen 34

Die religionsgeschichtliche Bemühung um die Beschneidung in nachexili-
scher Zeit muss m.E. stärker die einschlägigen Erzählungen (Gen 17; 34; Ex
4; Jos 5) ins Zentrum rücken, unter Beachtung der neueren Tendenzen der
Penta- bzw. Hexateuch-Diskussion. Auszugehen ist davon, dass der Ritus in
diesen Erzählungen stets im Zusammenhang konfligierender interethnischer
Beziehungen thematisiert wird. Die Belege zur Herzensbeschneidung im
Alten Testament (Dt 10,16; 30,6; Jer 4,4; Ez 44,7.9) usw. rekurrieren auf die
Beschneidung metaphorisch und können kaum Auskünfte über die konzeptionellen

Hintergründe des Rituals liefern. Auch Gen 17; 34; Ex 4 und Jos 5 bieten

keine direkten Funktionsauskünfte. Methodisch weiterführend ist hier
die Frage nach der Textpragmatik.43 Es ist grundsätzlich zu erwarten, dass

sich aus der Erschliessung der jeweiligen primären Kommunikationssituation
jener Erzählungen auch Einsichten in die Funktion der Beschneidung ergeben.

Im Folgenden werden Analysen zu Ex 4,24-26; Jos 5,2-9 und Gen 34
geboten - mit der Fragestellung, ob sich der aus Gen 17 gewonnene Deutungsansatz

zur Funktion der Beschneidung bewährt.

4.1 Zu Ex 4,24-26

Ex 4,24-26 ist der entscheidende Text im Alten Testament, der die Beschneidung

in der vita des Mose verankert. Die literaturgeschichtliche Einordnung
des Stücks ist stark umstritten, seine narrative Anlage dagegen leicht zu über-

E. Kutsch: Der sogenannte »Blutbräutigam«. Erwägungen zu Ex 4,24-26, in: W. Voigt
(Hg.): 20. Deutscher Orientalistentag. Vorträge (ZDMGSuppl. 4), Wiesbaden 1980,
122f.

42 Vgl. dazu etwa Philo: De spec leg I, 1-11. Auf einer Stele von Naga ed-Der führt der
Stifter seinen differenziert beschriebenen Lebenserfolg auf seine Beschneidung zurück
(Text in: ANET3, Princeton 1969, 326).

43 Vgl. dazu Ch. Hardmeier: Textwelten der Bibel entdecken. Grundlagen und Verfah¬

ren einer textpragmatischen Literaturwissenschaft der Bibel (Textpragmatische
Studien zur Literatur- und Kulturgeschichte der Hebräischen Bibel 1/1), Gütersloh 2003,
passim.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 323

blicken: V.24-26a sind im engeren Sinn Erzählung; V.26b bietet eine me-
tanarrative Bemerkung. Jbwh, Mose (der namentlich nicht genannt wird),
Zippora und ihr Sohn44 sind Handlungsträger. Die Midianitin Zippora
beschneidet ihren Sohn (iTO, V.25) - als Proprium Israels kommt die Beschneidung

in Ex 4,24-26 damit auf keinen Fall in Betracht. Nachstehend zunächst
eine Ubersetzung des Stücks, da ein Teil seiner Deutungsschwierigkeiten auf
philologischer Ebene liegt.

(24) Und es geschah unterwegs im Nachtlager, da begegnete45 Jhwh ihm und suchte ihn
zu töten. (25) Und Zippora nahm einen (scharfkantigen) Stein und schnitt die Vorhaut
ihres Sohnes ab und liess [sie, sc. die Vorhaut] an seine Fiisse [bzw. Genitalien]46 rühren.

Und sie sagte: «Fürwahr, ein aus Blutgeschehen Anverwandter47 bist du mir
(hiermit)!» (26) Und er liess von ihm ab. Damals sagte sie «Anverwandter aus Blutgeschehen»

hinsichtlich der Beschneidung48.

Die beiden Objektsuffixe in V.24 verweisen auf eine im vorausgehenden Text
eingeführte männliche Person. Nur der in Ex 4,20f. genannte Mose kommt
faktisch in Betracht, da alle anderen in V.21ff. genannten maskulinen Nomina

44 Mit dem Suffix der 3.P.f.sg. wird einseitig die Verwandtschaftsbeziehung zwischen
Zippora und ihrem Sohn betont. Mose bleibt unberücksichtigt. Unklar ist in Ex 4,25,

um welchen Mosesohn es geht.
45 033 qal kann sowohl freundlichen (Ex 4,27) wie feindlichen (Hos 13,8) Sinn haben.

Nach dem Zusammenhang hat das Verb in V.24 feindlichen Sinn.
46 Die Bedeutung «Genitalien» für *737 an dieser Stelle hat einige Wahrscheinlichkeit

(vgl. HALAT, 1106; F.-J. Stendebach: Art. «b3">, ThWAT VII, Stuttgart 1993, 336).
47 Die obige Übersetzung der Constructus-Verbindung COT ]nn stützt sich auf die ent¬

sprechenden Diskussionen bei E. Kutsch: Art. «]nn», ThWAT III, Stuttgart 1982,
288-296 (bes. 295f.); Schmidt: Exodus (Anm. 15), 230f., und R. Blum, E. Blum:
Zippora und ihr COT |nn, in: E. Blum u.a. (Hg.): Die Hebräische Bibel und ihre zweifache

Nachgeschichte, FS R. Rendtorff, Neukirchen-Vluyn 1990, 46-49, wobei kein
Bedeutungsunterschied in der Verwendung dieser Wortgruppe in V.25 und V.26
anzunehmen ist. Der Plural des nomen rectum COT ist am besten als Abstraktplural zu
deuten. ]nn ist, wie T.C. Mitchell: The Meaning of the Noun htn in the OT, VT 19

(1969) 93-112, treffend ausgeführt hat, ein «classificatory kinship term» (111), der solche

Verwandtschaftsgrade bezeichnet, die nicht auf der gleichen Abstammung
(«Blutsverwandtschaft») beruhen. In der Regel geht es um durch Heirat inaugurierte
Familien- bzw. Clanzugehörigkeit. Als klassifikatorischer Verwandtschaftsbegriff
bezeichnet ]nn nicht speziell den Bräutigam, der nur eine Möglichkeit des Inn-Verhältnisses

ist (neben Schwager, Schwiegervater usw.), wie sich aus dem Gesamtbefund des

Lexems in der Hebräischen Bibel ergibt (vgl. dazu Ges18, 411 f.). In Ex 4,24-26 geht es

insofern nicht um Hochzeit oder Ehelichung (vgl. Blum, Blum: a.a.O. 50). Die Con-
structus-Verbindung COT |rn bringt spezifizierend zum Ausdruck, dass der Modus
der <Anverwandtschaftung> nicht die Heirat ist (für Zippora und Mose längst gegeben),

sondern jener blutige Akt der Sohnesbeschneidung und dessen Applikation auf
Mose.

48 Der Plural Pih"3 ist als Abstraktplural zu deuten (vgl. Blum, Blum: Zippora [Anm. 47],
50, Anm. 33).



324 Andreas Ruwe

zur wörtlichen Rede in V.21aa-23 gehören, also auf eingebetteten Ebenen der
Kommunikation hegen, die für den Suffixbezug des zur Autor-Leser-Kom-
munikationsebene gehörenden V.24 ausfallen. Ist aber Mose mit den beiden
maskulinen Suffixen in V.24 gemeint, gilt Gleiches auch für das Suffix der
3.P.m.sg. in V.26a (IjQQ), da die in V.26a erzählte Handlung (ilSI qat) dem in
V.24b erzählten Angriff Jhwhs gestaltschliessend korrespondiert. Subjekt der
in V.26a erwähnten Handlung ist also Jhwh, Objekt wiederum Mose. Unklar
ist schliesslich der Bezug des Suffixes der 3.P.m.sg. in V.25ay (v'VTb). Hier
geht es um eine Handlung Zipporas (1133 hif). Wegen der kommentierenden
Bemerkung Zipporas mit maskuliner Du-Anrede in V.25b, die sich aus inhaltlichen

Gründen weder auf ihren Sohn noch auf Jhwh beziehen kann, wird
auch das maskuline Suffix in V.25ay auf Mose verweisen.49 Die unkomplizierteste

Lesart ist: Alle Suffixe der 3.P.m.sg. in Ex 4,24-26 haben ein und denselben

Bezug - Mose. Auch wenn Mose nur pronominalisiert auftaucht, muss er
neben Zippora und Jhwh doch als Hauptperson der Episode gelten. Die Pro-
Formen am Anfang in V.24 deuten darauf hin, dass Ex 4,24-26 kein selbständiges

Stück ist. Auch die einzige Lokalangabe, pbOD ~p"Q, die einen Transit-
Ort bezeichnet, zeigt an, dass Ex 4,24-26 Teileinheit eines grösseren erzählerischen

Gebildes ist. Auf der anderen Seite gibt es keine Indizien dafür, dass

Ex 4,24-26 je in einen anderen als den gegebenen Kontext gehörte. Die
Erschliessung der in Ex 4,24-26 vermittelten Konzeption von Beschneidung
setzt eine Analyse des narrativen Gefälles dieses Kontextes voraus.

4.1.1 Ex 4,24-26 als Teileinheit von Ex 4,19-31
Ex 4,24-26 ist Teil einer Art Ubergangspassage, Ex 4,19-31, die die Szene über
die Berufung Moses am Gottesberg (Ex 3,1-4,18) mit der über sein Auftreten
in Ägypten und vor Pharao (Ex 5,Iff.) verbindet. Diese Ubergangspassage ist

komplex gestaltet und in ihrer literaturgeschichtlichen Einordnung umstritten.50

In Ex 2,15 ist zunächst davon die Rede, dass Mose vor dem ihm nach-

49 Sowohl beim Sohn als auch bei Jhwh macht die spezifische Verwandtschaftsbezeich¬

nung jnn keinen Sinn. «Die Wurzel htn hat es im Unterschied zur Blutsverwandtschaft

mit dem durch Heirat entstehenden Verhältnis der Schwägerschaft zu tun»
(Kutsch: ]nn [Anm. 47], 289). Auf den Sohn kann sie sich nicht beziehen, weil dieser

zur Primärfamilie und nicht zur Schwägerschaft gehört, und auf Jhwh deshalb nicht,
weil das Gottesverhältnis kaum mit Verwandtschaftsbegriffen bezeichnet wird, die

Beziehungen der weiteren Familie meinen.
50 Vgl. dazu Ch. Levin: Der Jahwist (FRLANT 157), Göttingen 1993, 329-333; J.Ch.

Gertz: Tradition und Redaktion in der Exoduserzählung. Untersuchungen zur
Endredaktion des Pentateuch (FRLANT 186), Göttingen 2000, 328-334; A. Graupner: Der
Elohist. Gegenwart und Wirksamkeit des transzendenten Gottes in der Geschichte

(WMANT 97), Neukirchen-Vluyn 2002, 56-61; R.G. Kratz: Die Komposition der
erzählenden Bücher des Alten Testaments. Grundwissen der Bibelkritik, Göttingen
2000, 295-304; E. Blum: Studien zur Komposition des Pentateuch (BZAW 189), Ber-



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 325

stellenden Pharao flieht und sich «im LandMidian» niederlässt. Ex 3,1 lokalisiert

Mose als Kleinviehhirten Jitros am «Horeb». Ex 4,19 zeigt ihn erneut «in
Midian». Ex 4,20 vermerkt schliesslich seine Rückkehr «zum Land Ägypten».
In Verbindung mit entsprechenden Veränderungen im Handlungsträgerinventar

signalisieren diese vier Ortsangaben, dass Ex 2,11-5,1 eine Szenenfolge
darstellt, die weitgehend palindromisch um die Horebszene als Zentrum
angelegt wurde, mit Ex 2,ll-15ba (Mose in Ägypten); Ex 2,15bß—25 (Mose in
Midian); Ex 3,1-4,18 (Mose am Horeb51); Ex 4,19-20aß (Mose erneut in Midian)

und Ex 4,20ayff. (Mose wieder in Ägypten) als Teileinheiten.
Undurchsichtig ist die Handlungsabfolge nach der zentralen Horebszene.

Bereits in Ex 4,20ay.b wird Moses Rückkehr nach Ägypten vermerkt.52
Faktisch ist Ägypten jedoch erst ab Ex 4,29 Moses Aufenthaltsort. Diese retardierende

lokale Gestaltung entpuppt sich bei näherer Betrachtung als ein Beispiel
für das in der Narratologie bekannte Verfahren der Variierung linear angelegter

Erzählungen in zeitlicher oder lokaler Hinsicht, das G. Genette mit den

Begriffen «Prolepse» und «Analepse» bezeichnet hat.53

lin u.a. 1990, 28; ders.: Die literarische Verbindung von Erzvätern und Exodus. Ein
Gespräch mit neueren Endredaktionshypothesen, in: J.Ch. Gertz u.a. (Hg.): Abschied

vom Jahwisten. Die Komposition des Hexateuch in der jüngsten Diskussion (BZAW
315), Berlin u.a. 2002, 119-156 (bes. 123-140).

51 Die in Ex 4,18 erzählten Handlungen sind freilich nicht mehr am Horeb, sondern bei

Jitro lokalisiert.
52 Möglicherweise ist das verbale Prädikat in V.20ay inchoativ zu verstehen («er begab

sich auf den Rückweg ...» o.ä.). Gegen eine solche Deutung spricht jedoch die Fortsetzung

in V.20b. Die Bemerkung, wonach Mose den Gottesstab in seine Hand nahm,
folgt der Notiz über die Ankunft Moses in Ägypten in V.20ay durchaus sinnvoll.
V.20b kommt gegenüber V.20a m.E. keineswegs zu spät (vgl. anders Schmidt: Exodus

[Anm. 15], 209, und Levin: Jahwist [Anm. 50], 332). Der Eindruck des Zuspätkommens

basiert m.E. auf einem naturalistischen Missverständnis. Es geht in V.20b
offenkundig nicht um das Aufnehmen eines Stabs zu Reisezwecken. V.20b ist vielmehr ein

Erfüllungsvermerk gegenüber V.17 und bringt, auf V.20ay folgend, zum Ausdruck,
dass Mose das ihm von Jhwh zugewiesene <Amt>, das sich in der Führung des Stabs

konkretisiert, vollends erst in Ägypten angetreten habe. Diese Deutung von V.20ay.b
wird gestützt durch die Aussage von V.20aß, wonach Mose seine Frau und seine Kinder

auf dem Esel reiten Hess (d.h. den Esel nicht selbst nutzte). Auch dies ist keine
bloss reisetechnische Konkretion. Durch dieses Detail wird vielmehr Moses humilitas
noch während der Reise zum Ausdruck gebracht, wodurch die Aussage von V.20b
vorbereitet wird, dass Mose erst in Ägypten sein mit Autorität und Prestige verbundenes

Amt angetreten habe. V.20 ist in der jetzigen Abfolge seiner Sätze somit völlig
schlüssig. Eine literarkritische Scheidung innerhalb dieses Verses aus handlungslogischen

oder sprachlichen Gründen ist unnötig (anders etwa P. Weimar: Die Berufung
des Mose. Literaturwissenschaftliche Analyse von Exodus 2,23-5,5 [OBO 32], Freiburg

CH/Göttingen 1980, 358 u.v.a.).
53 G. Genette: Die Erzählung. Aus dem Französischen von Andreas Knop, München

1994, 32-45.



326 Andreas Ruwe

Für Ex 3,1-4,18 ist neben den Gottesreden das Element des mosaischen Einwands konstitutiv.

In Ex 3,1 Iff. und 4,1-17 geht es ausschliesslich um diese Thematik.54 Die grosse
Beharrlichkeit, mit der sich Mose der Sendung Jhwhs widersetzt, bildet die formgeschichtliche

Besonderheit von Ex 3,1-4,18, verglichen mit anderen Berufungserzählungen der
Hebräischen Bibel.55 Widerstand gegen die göttliche Sendung ist die bis zum Schluss durchgehaltene

mosaische Haltung in Ex 3,1—4,17.56 Im Blick auf das hinsichtlich der ablehnenden

Haltung Moses einheitliche Gefälle der Horebszene verwundert die abschliessende Notiz
in Ex 4,18, wonach Mose dem göttlichen Sendungsbefehl im Anschluss an seine Rückkehr
zu Jitro gleich nachzukommen beginnt. Allein von den summarischen Bemerkungen in Ex
4,18-20 her wird nicht verständlich, wie aus dem am Horeb sich seiner Sendung beharrlich
widersetzenden Ägyptenflüchtling der nachmalige Agent Gottes in Ägypten wird. Folgende

Erklärung liegt auf der Hand: (1.) Ex 4,18 hat sowohl gestaltschliessende als auch
gestaltöffnende Funktion. (2.) Es ist neben Ex 4,19f. besonders die Ubergangspassage Ex 4,21-28,
die den Gesinnungswandel Moses hinsichtlich seiner Berufung verständlich werden lässt.

Die Einwilligung des am Horeb der Sendung Gottes hartnäckig widerstehenden Moses
nachvollziehbar zu machen - das ist die Funktion dieser Übergangspassage in ihrer
retardierenden lokalen Gestaltung.57

Ex 4,21-28 ist ein Zwischenstück, das mit seiner analeptischen Gestaltung die
Funktion hat, nach der Horeb-Szene von den Erfahrungen Moses zu erzählen,

die sein zunächst unverständliches Einschwenken auf die göttliche
Sendung post festum (Ex 4,18) plausibilisieren. Der Ex 3,1-4,18 prägende Erzählzug

der beharrlichen Weigerung Moses, der göttlichen Sendung nach Ägypten

nachzukommen, hat ihren Grund nicht zuletzt im Ägyptermord Moses

(Ex 2,11—15)58 und der dadurch motivierten Verfolgung Moses durch den Pha-

54 Vgl. dazu J. Kegler: Die Berufung des Mose als Befreier Israels, in: Hardmeier u.a.:
Freiheit (Anm. 9), 18Iff.

55 Vgl. dazu Schmidt: Exodus (Anm. 15), 123-130 und die dort angegebenen Vergleichs¬
texte Ri 6,11-24 und Jer l,4ff.

56 Die den Sendungsauftrag zornig bekräftigende Replik Jhwhs (Ex 4,14-17) auf Moses
letzten Einwand (Ex 4,13) bleibt am Horeb ohne mosaische Antwort. Moses Einwilligung

ergibt sich nur mittelbar aus der entsprechenden Äusserung Moses gegenüber
Jitro in Ex 4,18.

57 Die als Friedenswunsch formulierte Zustimmung Jitros zur zunächst rein persönlich
motivierten Rückkehr (V.18b) bestärkt Mose in dem Vorhaben, nach Ägypten
zurückzukehren. Der Inhalt der in Midian an ihn erneut ergehenden Jhwh-Rede,
wonach diejenigen, die ihn in Ägypten verfolgten, inzwischen gestorben seien (V.19),
stellt eine weitere Bestärkung dar. Gleiches gilt für Moses in V.24-26 beschriebene

Rettung durch Zippora (s. im Folgenden). Gleiches gilt auch für die Jhwh-Rede in
V.21-23, die Mose in Aussicht stellt, vor Pharao «alle Zeichen» zu vollbringen, und
ihn zugleich darauf vorbereitet, dass der Pharao nicht darauf hören wird. Schliesslich
bedeutet auch das Zusammentreffen Aarons mit Mose am Gottesberg (V.27) eine

Vergewisserung, insofern als damit eine Zusage Gottes aus der Berufungsszene in Erfüllung

geht (vgl. Ex 4,27-31 mit Ex 4,14-16).
58 Über die negative Bewertung der in Ex 2,1 lf. erzählten Tat des Mose durch den

Autor kann es keinen Zweifel geben. Vorsatz ist im Spiel, wenn Mose sich vor der Tat
vergewissert, dass er von niemandem beobachtet wird (V.lla). Insofern handelt es



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 327

rao (Ex 2,15). In dem Masse, wie sich dieses Problem für Mose <löst>, steht
seiner Rückkehr nach Ägypten nichts mehr im Weg. Das Wissen um den Tod
seiner Verfolger ergibt sich für Mose jedoch nicht schon am Horeb, sondern
erst nach seiner Rückkehr in Midian (Ex 4,19).

4.1.2 Zur Thematisierung von Beschneidung in Ex 4,24-26
Ex 4,24-26 ist ein integraler Teil des analeptischen Zwischenstücks Ex 4,21-
28. Die in Ex 4,24-26 verfolgte Konzeption von Beschneidung hängt eng mit
dem skizzierten narrativen Gefälle von Ex 2,11-4,31 zusammen.

Der göttliche Angriff auf Mose wird in V.24b mit den Worten UTOü tÖpIH
beschrieben. Mit dieser Wendung wird der Kontextbezug von Ex 4,24-26
evident, da sie offensichtlich auf den fast gleich lautenden Satz in Ex 2,15aß
zurückverweist (iltÖQ nx mnb ÖpTl).59 Diese kaum zufällige Parallele bringt
m.E. zum Ausdruck, dass Jhwh nach dem Tod Pharaos, der in Ex 2,23aa
vermerkt wird, gewissermassen in die Rolle des Mose-Verfolgers schlüpft. Wenn
Ex 4,19b in Form einer Gottesrede an Mose mitteilt, dass alle ägyptischen
Verfolger inzwischen gestorben seien und damit einen wichtigen
Motivationshintergrund für die in Ex 4,20 erzählte Rückkehr nach Ägypten liefert,
bleibt die Tötung des Ägypters (Ex 2,1 Iff.) doch unbewältigt. Das Element
des göttlichen Angriffs auf Mose setzt den Erzählstrang von Ex 2,ll-15.23aa;
4,19 fort, und zwar in der Weise, dass es gerade zu dem Zeitpunkt, als die Tat
für Mose ohne Konsequenzen zu bleiben scheint (Ex 4,19), doch noch zu
seiner Konfrontation mit ihr kommt. Den Angriff Jhwhs motiviert also nichts
anderes als der konsequente göttliche Wille, Moses Totschlag nicht folgenlos
bleiben zu lassen.60 Der göttliche Angriff ist für Mose gefährlich, endet aber
doch nicht tödlich. Indem sie in einem blutigen Akt die Vorhaut (ilb~IU) ihres
Sohnes abschneidet (V.25aa) und die abgetrennte Vorhaut auf Mose appliziert
(V.25aß), wendet Zippora die Sanktionierung der bisher ungeahndet gebliebenen

mosaischen Tat durch Jhwh ab. Insofern bringt Ex 4,24-26 den in Ex
2,11-15.23; 4,19f. begonnenen Erzählfaden zum Abschluss. Die Beschnei-

sich um Totschlag, wenn nicht um Mord (vgl. etwa Num 35,20f.). Die in manchen
Auslegungen (vgl. schon Philo: Vita Mosis I, 40-44) zu beobachtende Tendenz, die
Tat Moses zu entschuldigen oder gar etwa als «Wetterleuchten des heranziehenden
Gewitters» (G. Beer: Exodus [HAT 1/3], Tübingen 1939, 22) zu heroisieren, geht m.E.
am Text vorbei.

59 E. Blum: Studien (Anm. 50), 12, Anm 14.
60 Gegen diese Interpretation darf nicht einfach eingewandt werden, dass Jbwh nicht der¬

jenige sein kann, der Mose konspirativ über den Tod seiner Verfolger informiert, und
zugleich derjenige, der Mose selbst wegen seiner Ermordung des Ägypters bedrohlich
begegnet. Dieser Überlegung liegen implizite theologische Voraussetzungen zugrunde,

die Ex 3f. m.E. unangemessen sind (s. im Folgenden). Eine solche Überlegung
blendet zudem die Tatsache aus, dass jene Begegnung mit Jhwh für Mose gut ausgeht.



328 Andreas Ruwe

dung wird damit auch in Ex 4,24-26 nicht als biographisch verankerter rite de

passage thematisiert, sondern als ein Mittel, das ein Gewaltdelikt über die
ethnische Grenze hinweg zu lösen hilft.61 Die Passgenauigkeit von Ex 4,24-26
mit dem Gesamtduktus von Ex 2,11-4,31 spricht dafür, auch die Episode Ex
4,24-26 als Beleg für die Beschneidung als interethnisches Friedenszeichen zu
sehen. Durch Abschneiden (n~D) der Vorhaut fügt Zippora ihrem Sohn eine
Wunde zu (V.25aa). Diese Verwundung wird auf Mose übertragen (V.25aß),
und diese Übertragung impliziert bleibende Integration Moses in den
Verband Zipporas, was durch deren Deklaration manifest wird (V.25b). Durch
Sohnesbeschneidung und Applikationshandlung ist Mose für Zippora zu
einem «aus Blutgeschehen Anverwandten» geworden, d.h. zu einem, der am
kollektiv relevanten Blutgeschehen ihres Sohnes partizipiert. Die Anwendung
des Begriffs jnn auf Mose konstituiert kein Ehe- oder Kleinfamilienverhältnis,
sondern die Zugehörigkeit Moses zur durch Beschneidungsgewalt bestimmten

Gruppe. Da Mose auf diese Weise in die ethnische Gruppe Zipporas
aufgenommen ist, kann der ihm nachstellende Jhwh, der nach dem Tod der
ägyptischen Verfolger für das Blut des getöteten Ägypters eintritt, zum Ablassen
bewegt werden, da Mose nunmehr in die durch internes Blutgeschehen (,Q"T)
bestimmte Gemeinschaft eingebunden ist.62

61 Dass es in Ex 4,24-26 um rituelle Beschneidung geht, ist wegen der abschliessenden

Bemerkung in V.26b unzweifelhaft. In V.26b erscheint das aus der Verbalwurzel blO

term, tech) abgeleitete Substantiv n*7lD. V.26b hat die Funktion einer die vorausgehende

Episode kommentierenden Erläuterung. Ausgesagt wird, dass Zippora HPQI jnn
zu Mose hinsichtlich der Beschneidung sagte. Die Tatsache, dass in V.25aa nicht der
term. tech. blO, sondern das in diesem Zusammenhang eher unspezifische Verb PID
steht, deutet an, dass die Beschneidung als Brauch erst achtergewichtig ins Spiel
kommt. Die temporale Deixis (ts) in V.26b markiert Distanz zwischen erzählter Zeit
und Erzählgegenwart. Als Archaismus erklärt Zipporas Deklaration die konzeptionellen

Hintergründe der in der Erzählgegenwart zu Brauch und Ritus gewordenen
Handlung. Zippora <erfindet> gewissermassen die Beschneidung, wobei dies ebenfalls
eine interpretatio israelitica ist!

62 Andere bedenkenswerte interpretative Akzente zu Ex 4,24-26 setzen R. Blum und E.
Blum, die die Tatsache, «daß ausgerechnet der (beauftragte) Befreier Israels mit seiner

engsten Familie gar nicht ungeteilt Israel angehört», (Blum, Blum: Zippora [Anm. 47],
53), als Grund für den göttlichen Aggressionsakt in Ex 4,24 ansehen. Die Zugehörigkeit

Zipporas und ihres Sohnes zu einem anderen Volk wird in Ex 2-4 m.E. jedoch
mit keinem Wort problematisiert (auch nicht in Ex 18,Iff., anders Blaschke: Beschneidung

[Anm. 6], 25). Gegen die Deutung von Blum, Blum (vgl. auch E. Blum, Art.
«Beschneidung II. Altes Testament», RGG41, Tübingen 1998, 1355f.) spricht m.E.
ferner: (1.) Die Äusserung Zipporas (V.25b) ist doch wohl so zu verstehen, dass Mose
durch die in V.25a beschriebene Handlung auf vertiefende Weise in ihren
Verwandtschaftsverband integriert wird und nicht sie und ihr Sohn in den Verband Moses (wie
die Deutung R. und E. Blums voraussetzt). (2.) Die These, dass die Beschneidung des

Sohnes einschliesslich der Deklaration Zipporas in V.25b als «zeichenhafte[] <Wieder-



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 329

Dem Motiv des göttlichen Angriffs auf Mose liegt kein Dämonenglaube
zugrunde.63 Auch ein «nomistischer» Hintergrund im Sinne göttlichen Zorns

wegen Moses Unterlassung der gebotenen Beschneidung hegt nicht vor, weil
eine derartige Deutung ein Beschneidungsgebot voraussetzt, das in der
Moseerzählung Ex Iff. nirgends zu finden ist.64 Vom Text her kann der göttliche
Angriff auf Mose allein mit dem Motivstrang der Verfolgung Moses durch
Pharao in Verbindung gebracht werden. Als Element dieses Strangs stellt Ex
4,24-26 einen theologischen Universalismus dar, der bestens zum universalistischen

Motiv der Offenbarung des //?wÂ-Namens ausserhalb von
am Horeb in Ex 3 passt.65 Der Angriff Gottes auf Mose unterstreicht, dass

Jbwh kein schlichter Nationalgott ist, der in seiner Parteinahme für Israel vom
Unrecht seines Protagonisten gegenüber Nicht-Israel (hier: Ägypten)
absieht.66 Die Beschneidung in Ex 4,24-26 zielt, so verstanden, ähnlich wie in
Gen 17 auf basale Solidarität Israels und seines Gottes mit anderen Völkern
ab. Ex 4,24-26 berührt sich mit Gen 17 und Jer 9,24f. in der kulturübergreifenden

Verortung der Beschneidung bei autochthonen Völkern der Levante.
In Gen 17 und Jer 9,24f. wird die Beschneidung als interkulturelle

Gemeinvermählung)» zu verstehen ist (Blum, Blum: Zippora [Anm. 47], 50), wirft die Frage
auf, weshalb es einer solchen Wiedervermählung überhaupt bedarf und wieso sie

ausgerechnet durch Abschneiden der Vorhaut des Sohnes vollzogen wird. (3.) Ein
gamologisches Verständnis der Constructus-Verbindung D'Dl ]nn im Sinne von
«Bräutigam, der das Blut der Vereinigung in der Hochzeitsnacht an sich trägt» (a.a.O.
49), ist zwar möglich, aber angesichts des breiten Bedeutungsspektrums von "nn

keineswegs zwingend.
63 Mit Dämonologie operiert der einflussreiche Erklärungsversuch von H. Gressmann:

Mose und seine Zeit. Ein Kommentar zu den Mose-Sagen (FRLANT 18), Göttingen
1913, 56-61 (58f.); P. Volz: Das Dämonische in Jahwe. Vortrag auf dem Alttestamentlertag

in München (SGV 110), Tübingen 1924, 29, der viele Nachfolger gefunden hat,
u.a. M. Buber: Moses, Gerlingen 41994 [1948], 75-80 (77); M. Noth: Das zweite Buch
Mose. Exodus (ATD 5), Göttingen 41968, 35, und Schmidt: Exodus (Anm. 15), 233f.

64 Vgl. neben der oben erwähnten Deutung von Blum, Blum: Zippora (Anm. 47), beson¬

ders Wellhausen, Prolegomena (Anm. 14), 345, der als Grund für den «ZornQ Jahves»
anführt, dass Mose «die Beschneidung [nicht] vor der Hochzeit an sich hat vollziehen
lassen.» Danach wäre Moses Unbeschnittenheit Ursache für den göttlichen Angriff.
Nach bNed 32b ist dagegen eine Verzögerung bei der SoÄraesbeschneidung ursächlich.
In all diesen Deutungen wird ein Beschneidungsgebot in der Moseerzählung vorausgesetzt.

65 Die älteren Namenstheologien in Bundesbuch (Ex 20,24) und Deuteronomium (sog.

Zentralisationsformel) binden den göttlichen Namen demgegenüber an exponierte
Kultorte in Israel bzw. Juda (vgl. dazu A. Ruwe: Kommunikation von Gottes Gegenwart.

Zur Namenstheologie in Bundesbuch und Deuteronomium, in: Hardmeier u.a.:
Freiheit (Anm. 9), 189-223.

66 Eine ähnliche kritische Tendenz gegen ein schlichtes Nationalgottkonzept verfolgt
der Paralleltext Jos 5,13-15, der offensichtlich mit dem Beschneidungstext in Jos 5,2-8
zusammenhängt (vgl. dazu Blum: Beschneidung [Anm. 9], 308-310 sowie unter 4.2).



330 Andreas Ruwe

samkeit bestimmt. In Ex 4,24-26 fungiert sie als Mittel der Pazifizierung
zwischen dem Israeliten Mose und Ägypten. Trotz dieser unterschiedlichen
Akzente ist die Beschneidung in Ex 4,24-26 wie in Gen 17 ein Friedenszeichen
zwischen den erwähnten Völkern, wobei in beiden Fällen die Erwählung
Israels durch Jhwh das dominante Vorzeichen ist.

Die literaturgeschichtliche Einordnung von Ex 4,24-26 fällt schwer. Der
Text wird gelegentlich als Baustein für die religionsgeschichtlich wichtige
«Midianiterhypothese»67 in Anspruch genommen oder gilt als Element der
Moseüberlieferung.68 Traditionell wird er dem sog. «Jahwisten» zugeschrieben.69

Die Argumente für sein hohes Alter sind jedoch nicht ohne Probleme.70

Archaismen (etwa die Verwendung von Steinen als Messer) in der
erzählten Welt lassen für sich genommen keine Rückschlüsse auf die Erzählzeit
zu, zumal für das Ex 4,24-26 bestimmende Midianparadigma auch eine nach-

priester(schrift)liche Entstehung denkbar ist.71 Für E. Blum gehört Ex 4,24-
26 zu den literarischen Voraussetzungen seiner «KD-Komposition»72 und als

Teil der Mose-Uberlieferung noch in vorexilische Zeit.73 Andere, z.B. J. van
Seters, gehen von nachpriester(schrift)licher Entstehung aus.74

Unwahrscheinlich ist auf jeden Fall die Zugehörigkeit zu P, da die entsprechende
Terminologie fehlt. Auch die Tatsache, dass Bundeskonzeption und Beschnei-

dungsgebot von Gen 17 in Ex 4,24-26 keine Rolle spielen, spricht gegen eine

Zuweisung zu P. Der elaborierte theologische Universalismus, der Ex 4,24-
26 mit Ex 3,1-4,18 verbindet, spricht m.E. auf jeden Fall gegen eine Frühdatierung,

ebenso die Tatsache, dass Ex 4,24-26 ein integraler Teil grosskompo-
sitioneller Zusammenhänge in Ex 2-4 ist. Die erwähnten konzeptionellen

67 Schmidt: Glaube (Anm. 8), 86-93.
68 Blum: Studien (Anm. 50), 161.
69 Vgl. J. Wellhausen: Die Composition des Hexateuch und der historischen Bücher des

Alten Testaments, Berlin 31899, 71. Diese Einordnung wird gegenwärtig etwa von
Schmidt: Exodus (Anm. 15), 220, und von Graupner: Elohist (Anm. 50), 98, vertreten.

70 Sie werden zusammengefasst bei J. Wehrle: Art. «Blutbräutigam», NBL I, Zürich
1988, 310. Dass Zippora als Frau und Midianitin die Beschneidung vornimmt und
dabei einen Stein verwendet, sind neben der angeblich archaisch wirkenden Theologie
und der Nähe von Ex 4,24-26 zum ebenfalls als alt angesehenen Text Gen 32,23ff. die

wichtigsten Gründe, die ins Feld geführt werden; sie sind aber nicht durchschlagend.
71 Vgl. dazu die literaturgeschichtliche Einordnung von Gen 25,1-6 bei Ziemer: Abram

- Abraham (Anm. 29), 229.
72 Blum, Blum: Zippora (Anm. 47), 54, Anm. 40; vgl. Blum: Studien (Anm. 50), 12, und

ders.: Verbindung (Anm. 50), 135f., Anm. 77. In ähnlicher Weise ordnet Gertz: Tradition

(Anm. 50), 394, Ex 4,24-26 seiner vorpriesterschriftlichen Exoduserzählung zu.
73 Vgl. Blum: Studien (Anm. 50), 161, Anm. 267 u. 217f.
74 J. van Seters: The Life of Moses. The Yahwist as Historian in Exodus-Numbers

(CBET 10), Kampen 1994, 68.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 331

Gemeinsamkeiten zwischen Ex 4,24-26 und Gen 17 deuten auf die frühpersische

Zeit.

4.2 Zu Jos 5,2-8

Jos 5,2-8 ist der einzige Text im Alten Testament, der von einer kollektiven
Beschneidung Israels erzählt. Die Passage ist ähnlich wie Ex 4,24-26 leicht zu
überblicken. Der Horizont der levantinischen Völker, der Gen 17 und Ex
4,24-26 bestimmt, spielt keine Rolle. Einzige Handlungsträger sind Jhwh, Jo-
sua und die Israeliten. Jos 5,2f.8 bieten im engeren Sinn Erzählung,75 Jos 5,4-
7 ist metanarrative Erläuterung. Unklar ist die literaturgeschichtliche Einordnung

des Stücks.76 Josuas steinerne Klingen verweisen auf den scharfen Stein

Zipporas; es bestehen exklusive Bezüge zwischen Jos 5,2-8 und Ex 4,24-26
hinsichtlich dieser Werkzeuge. Ex 4,24-26 wird insofern, wie sich auch noch
anders zeigen wird, in Jos 5,2ff. vorausgesetzt, was sowohl für die
literaturgeschichtliche Ansetzung als auch für die hier verfolgte Konzeption von
Beschneidung bedeutsam ist.

Literarisch ist Jos 5,2ff. unselbständig. Die deiktische Zeitbestimmung in
Jos 5,2 weist das unmittelbar Anschliessende als Fortsetzungspassage aus. Im
Gefolge von J. Hollenberg wird Jos 5,2-9 gern als literarisch uneinheitlich
angesehen: Jos 5,2f.8f. wird als Erzählkern und Jos 5,4-7 als späterer Kommentar

aufgefasst.77 Metanarrative Passagen wie Jos 5,4-7 kommen in atl.
Erzählungen jedoch häufig vor und sind für sich kein Grund, um mit literarischer
Heterogenität zu rechnen. Die Jos 5,4-7 dominierende Vorstellung von einer
Wiedereinführung der Beschneidungssitte in Israel bestimmt schon Jos 5,2f.78

Somit stehen V.4-7 und V.2f. konzeptionell parallel. Zudem wird in Jos 5,8

75 Die Bedeutung von r~b~V~ niQ3 bit ist nicht klar. Häufig wird der Ausdruck als Orts¬

bezeichnung «am/auf dem Vorhäutehügel» verstanden (vgl. B. Stade: Der »Hügel der
Vorhäute>, Jos 5, ZAW 6 [1886] 132-143; M. Noth: Das Buch Josua [HAT 1/7],
Tübingen 21953, 26f.32.; R. Gradwohl: Der »Hügel der Vorhäute> [Jos v 3], VT 26

[1976] 235-240). Denkbar ist aber wohl auch die Ubersetzung «zum Vorhäutehügel»
im resultativen Sinne (vgl. dazu M.N. van der Meer: Formation and Reformulation.
The Redaction of the Book of Joshua in the Light of the oldest textual Witnesses

[VT.S CII], Leiden/Boston 2004, 294).
76 Vgl. dazu den Forschungsbericht von E. Noort: Das Buch Josua. Forschungsge¬

schichte und Problemfelder (EdF 292), Darmstadt 1998.
77 J. Hollenberg: Die deuteronomischen Bestandtheile des Buches Josua (ThStKr 47),

1874, 462-506; vgl. Noth: Josua (Anm. 75), 32.39; Grünwaldt: Exil und Identität
(Anm. 7), 9; V. Fritz: Die Entstehung Israels im 12. und 11. Jahrhundert v. Chr.
(BibEnz 2), Stuttgart 1996, 31.

78 Wenn rTHÖ auch etwas redundant wirkt und deshalb unsicher sein mag (vgl. Blum:
Beschneidung [Anm. 9], 303), gibt es doch keinen Grund, 31Q in V.2a als sekundär
auszuscheiden (anders etwa H. Holzinger: Das Buch Josua [KHC VI], Tübingen/
Leipzig 1901, 11). Die LXX-Variante mit Kot0iaaç ist wohl ein Versuch, «to avoid the



332 Andreas Ruwe

phraseologisch auf die in Jos 5,4-7 thematisierte Kundschaftererzählung
(Num 13f. und Dt l,22ff.) angespielt.79 Angesichts dieser Nähe von Jos 5,2f.8
zu Jos 5,4-7 geht ein Teil der gegenwärtigen Forschung m.E. mit Recht von
der Einheitlichkeit des ganzen Stücks aus.80 Eine textgemässe Interpretation
von Jos 5,2ff., welche die in diesem Text verfolgte Funktion von Beschneidung

erschliesst, setzt eine Analyse der relevanten intertextuellen Bezüge und
kontextuellen Zusammenhänge voraus.

4.2.1 Jos 5,2-8 als Teil von Jos 4,19b—5,15

Kompositioneil ist der Kontext von Jos 5,2ff., die Landnahmeerzählung Jos
1-12, ebenfalls leicht zu überblicken. Unbeschadet der Möglichkeit literarischer

Heterogenität im Einzelnen deuten die ähnlich formulierten temporalen
Nebensätze in Jos 5,1; 9,1; 10,1 und 11,1 sowie die Konzentration auf Gil-

gal als zentralen Lagerort der Israeliten im Westjordanland ab Jos 4,19b darauf
hin, dass eine planvolle Gesamtgestalt vorliegt. In Phraseologie und
erzählerischem Gefälle schliesst Jos 1-12 eng an Dt 1-3 an, insbesondere an die
Passagen zu den Kriegen Israels mit den kanaanäisch-amoritischen Königen Si-

chon und Og im Ostjordanland (Dt 2,24-3,11). Die Sequenzen in Dt 2,24ff.
haben Modellcharakter für die ab Jos (2)6 erzählte Einnahme des Westjordanlandes.

Im Grundbestand ist Jos 1-12 als dtr. Erzählung anzusprechen.81 Im
Unterschied zur dtr. Erzählebene steht allerdings Jos 5,2ff. in weit über den
Deuteronomismus hinausgreifenden intertextuellen Bezügen. Neben Ex
4,24-26 und Num 13f.//Dt lf.82 rekurriert die Sequenz auch auf P-Texte. Die
Aussage, dass das ganze aus Ägypten ausziehende Volk beschnitten worden
war Qos 5,5), ergibt sich durch midraschartigen Rekurs auf die priester-
(schrift)liehen Beschneidungstexte Gen 17,10-14 und Ex 12,44.48. Zudem
entspricht die Beschneidungsterminologie in Jos 5 ("Dî, V.4, und hlQ nif, V.8)
der der priester(schrift)lichen Texte. Angesichts dieser textlichen Gegebenhei-

literal understanding of a second circumcision of adult males that had already been
circumcised» (van der Meer: Formation and Reformulation [Anm. 75], 341).

79 Der temporale Nebensatz Jos 5,8a steht in seinem Wortlaut Jos 4,1.11 sehr nahe. Die
Formulierung findet sich sonst nur noch in Dt 2,16, dort ebenfalls auf die Kundschafterepisode

bezogen.
80 Blum: Beschneidung (Anm. 9), 303f.; K. Bieberstein: Josua - Jordan - Jericho.

Archäologie, Geschichte und Theologie der Landnahmeerzählungen Josua 1-6 (OBO
143), Freiburg CFI/Göttingen 1995, 207-210, und van der Meer: Formation and
Reformulation (Anm. 75), 289-329, wobei Bieberstein und van der Meer Jos 5,9
ausnehmen (Bieberstein: a.a.O., 210; van der Meer: a.a.O., 311-315.327).

81 Vgl. dazu Blum: Beschneidung (Anm. 9), 293-300, sowie Ch. Hardmeier: Erzähldis¬
kurs und Redepragmatik im Alten Testament. Unterwegs zu einer performativen
Theologie der Bibel (FAT 46), Tübingen 2005, 134.365.

82 Blum: Beschneidung (Anm. 9), 304, zeigt, dass Jos 5,6 ein Mischtext aus Dt l,34f. und
Num 14,22b.23 ist.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 333

ten ist Jos 5,2ff. kein originärer Bestandteil der dtr. Landnahmeerzählung,
sondern geht auf nachpriester(schrift)liche Bearbeitung zurück, die neben dtr.
und priester(schrift)lichen auch nicht-priester(schrift)lich-tetrateuchische
Texte voraussetzt. Bestätigt wird diese literaturgeschichtliche Einordnung
motivgeschichtlich. Jos 5,2-8 ist der einzige Text zum Thema Beschneidung
im sog. Deuteronomistischen Geschichtswerk. Käme diese Thematik auch
noch an anderen Stellen in den Büchern Deuteronomium bis II Könige vor,
wäre eine Zuweisung zu einer postdeuteronomistischen Bearbeitungsebene
weniger wahrscheinlich.83

Zu literaturgeschichtlichen Details: Die zwischen Jordan- und Jericho-Szene liegende
Passage Jos 4,19b—5,12 muss als Gilgal-Szene gelten. Ihr erzählerischer Kern ist die Lagerungsnotiz

in Jos 4,19b und die Notiz über das Aufstellen der zwölf Steine durch Josua in Jos
4,20.84 Die überlieferungsgeschichtliche Bedeutung des Ortes Gilgal85 und seine mehrfache
Erwähnung in Jos 1-12 (Jos 9,6; 10,6f.9.15.43) lassen es als wahrscheinlich erscheinen, dass

bereits die dtr. Landnahmeerzählung einen Gilgal-Abschnitt hatte. Welche Texte ausser

Jos 4,19b.20 sind der dtr. Ebene dieser Szene zuzurechnen? Neben Jos 5,2-8 sind Jos

4,19aß.21-5,1.10-12 wohl nachpriester(schrift)liche Interpolation.86 Dagegen ist Jos 5,9
m.E. als deuteronomistisch zu beurteilen. Das Verb bbj, das diesen Vers beherrscht, begeg-

83 Mit Bieberstein: Josua (Anm. 80), 210, und Blum: Beschneidung (Anm. 9), 310-320,

gegen van der Meer: Formation and Reformulation (Anm. 75), 413, der Jos 4,21-5,8
insgesamt «DtrH» zuordnet, und V. Fritz: Das Buch Josua (HAT 1/7), Tübingen
1994, 57, der immerhin Jos 5,2f.8 «DtrH» zuweist. Nach Blum gehört Jos 5,2-9 in die
späte Perserzeit (a.a.O. 313) und stellt eine «punktuelle, auf das Josuabuch
beschränkte Eintragung» dar (a.a.O. 320), die weder in pentateuch- noch in hexa-
teuchredaktionelle Zusammenhänge gehört.

84 Die Formulierungen in 4,3.8 und 4,20 sind genau aufeinander abgestimmt und mar¬
kieren eine Handlungsfolge: In Jos 4,8 wird erwähnt, dass die aus den Stämmen
ausgewählten Männer die zwölf Steine am Ort des Nachtlagers «hinlegten» (mj hif),
während Josua sie später «aufstellte» (Dip hif). Die Annahme, dass Jos 4,8 und 4,20
Dubletten sind, ist angesichts dieser betonten Variierung weniger wahrscheinlich
(anders Bieberstein: Josua [Anm. 80], 184). Die Art und Weise, wie das Steine-Motiv
in Jos 3f. thematisiert wird, macht deutlich, dass der Gilgal-Name betont achtergewichtig

ins Spiel kommt. Bezeichnenderweise wird dieser Name nicht schon in Jos
4,3.8 erwähnt - in beiden Fällen findet sich unbestimmtes pban -, sondern erst in Jos
4,19b.

85 Vgl. Ri 3,19; I Sam 7,16; 10,8; ll,14f.; 13,4-15; II Kön 2,1; 4,38; Hos 4,15; 9,15; 12,12;
Am 4,4; 5,5.

86 Vgl. dazu die von H.-J. Fabry: Spuren des Pentateuchredaktors in Jos 4,21ff. Anmerkungen

zur Deuteronomismus-Rezeption, in: N. Lohfink: Das Deuteronomium.
Entstehung, Gestalt und Botschaft (BEThL 68), Leuven 1985, 351-356, sowie Bieberstein:
Josua (Anm. 80), 184-194.210-223, und Blum: Beschneidung (Anm. 9), 298ff.,
zusammengetragenen Argumente. Die Frage, ob Jos 5,10-12 gegenüber Jos 4,21-5,8 eine
différente Uberformungsebene darstellt oder mit Jos 4,21-5,8 literarisch homogen ist,
kann hier offen bleiben.



334 Andreas Ruwe

net im Alten Testament häufig im Zusammenhang mit Steinen.87 Wegen dieses semantischen

Bezugs ist es wahrscheinlich, dass Jos 5,9 ursprünglich direkt an Jos 4,20 mit seinem
Steinemotiv anschloss. Der Vers gehört weder motivlich noch phraseologisch zur Be-

schneidungssequenz Jos 5,2-8. Auf der anderen Seite sind Jos 5,1 und Jos 5,2-8 wegen der
singulären «Wir»-Anrede (V.l [ketib\\ II V.6b) literarisch homogen. Dajos 5,1 sachlich Jos
4,21-24 voraussetzt, ist es insgesamt am sinnvollsten, Jos 4,19b.20 und Jos 5,9 als älteren
dtr. Kern, Jos 4,19aß.21—5,8.(10—12) dagegen als nachdeuteronomistisch-nachpriester-
(schrift)liche Uberformung anzusehen.

Konzeptionell hängt die Beschneidungssequenz Jos 5,2-8 eng mit dem
Anfang der Jericho-Szene, Jos 5,13-15, zusammen. Da im Gespräch zwischen
dem «Obersten des Heeres Jhwhs» und Josua die Gottesrede an Mose aus dem
Dornbusch modifiziert zitiert wird (Jos 5,15 //Ex 3,5), was mit der Anspielung

auf Ex 4,24-26 in Jos 5,2f. konvergiert, ist wahrscheinlich, dass Jos 5,2—

8 und Jos 5,13-15 literarisch zusammengehören. Die entscheidende Frage ist,
wie die Rezeption von Ex 3f. in Jos 5 in pragmatischer Hinsicht zu verstehen
ist. Aufschlussreich ist Jos 5,13-15. Das Stück ist ein erscheinungstheologisches

Vorwort zu Jos 6ff., in demJbwh gleichzeitig identisch mit seiner
militärischen Aktionsgestalt und von dieser verschieden ist. Im Gespräch zwischen
Josua und diesem «Obersten» werden Versatzstücke eines theologischen
Universalismus kommuniziert.88 Als redaktioneller Text in der dtr.
Landnahmeerzählung vermittelt Jos 5,13-15 eine Kritik an nationalreligiösen Ansätzen

des nachfolgenden Kriegshandlungsabschnitts, die Jbwh als ausschliesslich

zugunsten Israels handelnden Kriegsgott verstehen.
Die universalistische Tendenz von Jos 5,13-15 eignet der Uberformungsebene

des Gilgal-Abschnitts, Jos 4,21-5,8.(10-12), insgesamt. Nach der älteren
dtr. Textebene (Jos 4,19b.20; 5,9) bedeutet die Aufrichtung der Steine, die an
den Jordandurchzug erinnern, eine Stärkung nationalen Selbstbewusstseins;
durch sie sei die wie Steine belastende «SchandeÄgyptens» von Israel abgewälzt
worden. Die Israelzentrierung des Jordanwunders in Jos 4,20 + 5,9 wird
durch die Uberformungsebene abgewandelt. Im Unterschied zu Jos 4,6f.20
und 5,9 gelten die an den Jordandurchzug erinnernden Steine nach Jos 4,21—

87 Vgl. Gen 29,3.8.10; Jos 10,18; I Sam 14,33; Prov 26,27.
88 Die mit gezücktem Schwert Josua gegenüber stehende Gestalt weist Josuas Frage

zurück, ob sie zu Israel oder zu Israels Feinden gehöre (Jos 5,13bß). Die Gattung der

sog. Kultätiologie wird transzendiert, indem die einfache Alternative eines Für-Israel-
oder-Für-Israels-Feinde-Seins abgelehnt und damit Jhwhs positive Beziehung zu den
Völkern bei zugleich rettendem Eintreten für Israel ausgesagt (V.14a) wird. Im zweiten

Teil des kurzen Dialogs (V.14bf.) insistiert die vage als tÖ'K («Mann») eingeführte
Gestalt darauf, dass der Ort, auf dem Josua steht, heilig ist. Faktisch wird damit der
Ort der kanaanäischen Feinde (d.h. Jericho oder dessen Peripherie) für heilig erklärt!
Die Heiligkeit von Orten wird auf diese Weise als allein von der Präsenz Jhwhs abhängig

hingestellt, und damit wird Vorstellungen nationalreligiös motivierter Heiligkeits-
topologie widersprochen.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 335

24 nicht Israel, sondern primär allen Völkern. Die Überformungsebene Jos

4,21-5,8.10-15 übernimmt die universalistische Tendenz aus Ex 3f. Dort ist
sie prominent formuliert. Offensichtlich um universalistische Akzente in der
dtr. Landnahmeerzählung zu integrieren, wird Ex 3f. in Jos 5 rezipiert.

4.2.2 Zur Funktion der Beschneidung nach Jos 5,2-8
Zur Überformungsebene von Jos 5 gehörig, teilt auch der Beschneidungsab-
schnitt Jos 5,2-8 die universalistischen Akzente von Jos 4,21ff., was für die
hier vorliegende Konzeption von Beschneidung von zentraler Bedeutung ist.

Für Jos 5,2-8 sind insgesamt drei Elemente kennzeichnend: (1.) das Motiv
der wiederholten Beschneidung in Jos 5,2f., (2.) die Erläuterung dieser
Beschneidung durch die Passage Jos 5,4-7 und (3.) die Schlussnotiz in Jos 5,8,
wonach das ganze Volk im Anschluss an die Beschneidung bis zur Genesung
im Lager in Gilgal verweilte. In Verbindung mit Jos 4,21-24 stellt Jos 5,1 eine
narrative Exposition zu Jos 5,2-8 dar. Auf Josuas Unterweisung über den
Zweck der Steine (Jos 4,21-24) folgt eben nicht, was nach V.24 zu erwarten
ist - eine Notiz über //wüErkenntnis bei den Völkern. Im Sinne eines

Kontrapunkts wird in Jos 5,1 vielmehr erzählt, dass die Kunde vom Jordanwunder
ausschliesslich lähmend auf die kanaanäischen Könige im Westjordanland

wirkt.89 Auf dieses Problem bezieht sich der Beschneidungsabschnitt Jos 5,2—

8, der durch die temporale Angabe in Jos 5,2 {«in dieser Zeit») auf Jos 4,21-5,1
bezogen ist. Die Beschneidung wird mittels dieser Kontextualisierung als ein
Ritual exponiert, das Jhwh-Erkenntnis unter den Völkern begünstigen soll unter

der Voraussetzung des prioritären Eintretens Jhwhs für sein Volk.
In Jos 5,8 wird erzählt, dass das ganze Volk in Folge der Beschneidung bis

zur Genesung im Lager blieb. Die in Jos 1—12*" redundante Notiz, dass Israel
ins Lager (n]l"I0) zurückkehrte, dient dazu, die Unterbrechung der
Kriegshandlungen (Jos 6,11.14; 10,15.21.43) herauszustellen. Indem sie zur Aussetzung

von Kriegshandlungen führt, ist die Beschneidung auch in Jos 5,2-8 ein
Friedenszeichen, das als solches //wüErkenntnis der Völker unter den

Bedingungen der Parteinahme Jhwhs für Israel ermöglicht.
In Jos 5,4-7 werden konzeptionelle Hintergründe der Beschneidung durch

Josua entfaltet.90 Zu diesem Zweck werden zwei Generationen Israels
unterschieden - die Exodusgeneration, die durch Beschneidung gekennzeichnet ist,
und die Wüstengeneration, die Nicht-Beschneidung auszeichnet. Jos 5,4-7
liefert konkret Hinweise dafür, in welchem Sinne die in Jos 5,2f. erwähnte
wiederholte Beschneidung zu verstehen ist. Danach wird Josua eine Neubelebung

der Beschneidungssitte aufgetragen, während Wiederholung der Be-

89 Anders als die Könige wird die Kanaanäerin Rahab, als sie vom Schilfmeerwunder
und der Eroberung des Ostjordanlandes hört, zu eben jener Gotteserkenntnis geführt
(vgl. Jos 2,11b).

90 Zur Struktur von Jos 5,4-7 vgl. Blum: Beschneidung (Anm. 9), 303-305.



336 Andreas Ruwe

schneidung im Sinne von Beschneidung bereits Beschnittener nicht gemeint
ist, da in Jos 5,4f. ausdrücklich festgehalten wird, dass alle vormals Beschnittenen

während der 40jährigen Wüstenwanderung verstarben. Die Gründe für
die Nicht-Beschneidung der Wüstengeneration bleiben in Jos 5,4-7 implizit.91
Die betont militärische Terminologie in Jos 5,4-7 fällt auf. Als zu Beschneidende

werden «die Männer» ('"DTil) genannt, explizit «die kriegführenden
Männer» (iion^on "tÖ]X). Aufgrund dieser Bezeichnung ergibt sich aus Jos 5,4-
7 folgendes Geschichtsbild: In Ägypten wurde die Beschneidung an den
«kriegführenden Männern» geübt und nun, unter Josua, unmittelbar vor
Einnahme des Westjordanlandes, erneut in Kanaan. Während der Wüstenzeit
Israels wurde dagegen nicht beschnitten. Die Beschneidung wird damit als ein
Ritus profiliert, der in den Zusammenhang des Kontakts Israels mit Völkern
gehört und in der Wüstenzeit fehlt, die nicht durch derartigen Kontakt
bestimmt ist. In der konstitutiven Ausrichtung auf die Völker ist die Beschneidung

in Jos 5 kein zu Kriegshandlungen motivierender Ritus, sondern ein pa-
zifizierender Gegenimpuls.

Bieberstein und Blum gehen mit Recht davon aus, dass die Vorstellung
von der Wiederholung der Beschneidung durch Josua von Notwendigkeiten
der Erzählgegenwart motiviert ist. Beide vermuten als situativen Elintergrund
Unterlassung von Beschneidung durch die Judäer in persischer Zeit,92 wobei
Blum einräumt, «dass es für diese Problemkonstellation keine direkten Belege
gibt»93. Im Rahmen der hier herausgearbeiteten Funktion der Beschneidung
als Friedenszeichen legt sich ein etwas anderes Szenario nahe: Die Vorstellung
von der Wiederholung der Beschneidung in Jos 5 ist danach Ausdruck einer
konzeptionellen Neufassung des Ritus in der perserzeitlichen Erzählgegenwart.
In babylonisch-frühpersischer Zeit wird der Ritus von seiner Verbreitung unter

den Nachbar- und Brudervölkern der levantinischen Umgebung Israels
her verstanden. In Jos 5,2-8 wird er demgegenüber auch auf den Horizont
jenes Volkes ausgedehnt, das traditionell als zu meidende Gegen- bzw.
Feindkultur zu Israel figuriert - «Kanaan»,94 Indem das Ritual in Jos 5,2-8 kollektiv
im Angesicht dieses «Feindes» durchgeführt werden soll, bietet der Text eine
Neufassung der Beschneidung im Sinne ethnischer Entschränkung. Jos 5,2-8
ist also konzeptionell jünger als Gen 17,10-14 und Ex 4,24-26; das wird auch
durch die oben aufgewiesene Rezeption von Ex 3f. in Jos 5 signalisiert. Der
Text ist das Zeugnis einer Art Reform des Beschneidungsbrauchs in späterer
persischer Zeit. Als damals die Beschneidung im besagten Kreis von Völkern

91 Anders Blum: Beschneidung (Anm. 9), 307, der von einer schuldhaften Verweigerung
der Beschneidung durch die Exodusgeneration ausgeht.

92 Bieberstein: Josua (Anm. 80), 411.420; Blum: Beschneidung (Anm. 9), 305.
93 Ebd.
94 Vgl. dazu Ch. Uehlinger: The «Canaanites» and other <pre-Israelite> Peoples in Story

and History, Teil I, FZPhTh 46 (1999) 546-578; Teil II, FZPhTh 47 (2000) 173-198.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 337

an Bedeutung verlor, wurde sie durch Entscheidungen, die hinter Jos 5,2-8
stehen, zum einseitigen Friedenszeichen gegenüber jeglichem Nicht-Israel,
wofür «Kanaan» das Paradigma ist.

4.3 Zu Gen 34

Auch in Gen 34,1-31 geht es um Beschneidung im Zusammenhang der Beziehung

«Israels» zu «Kanaan». Eine gewisse Tendenz in der neueren Forschung
betrachtet Gen 34 als einen relativ späten Text im Rahmen der Jakob-Erzäh-
lungen.95 Vermutlich wurde diese Erzählung sekundär in den bestehenden
«Sichem-Abschnitt» (Gen 33,18-20 + 35,1—4s:") einer früheren Formation der
Jakob-Komposition integriert.96 Umstritten ist, ob das Motiv der Beschneidung

zentrale Bedeutung für diese Erzählung besitzt oder nur einen Nebenaspekt

darstellt.97 Im Folgenden ist zunächst die szenische Anlage von Gen 34

zu erschliessen.

4.3.1 Die szenische Anlage von Gen 34
1. V.l-6 stellt eine Exposition dar. Der Fokus liegt nicht auf der Entwicklung
der Beziehung zwischen Dina und Sichern, sondern auf den Interaktionen der

95 J. Taschner: Verheißung und Erfüllung in der Jakoberzählung (Gen 25,19-33,17)
(HBS 27), Freiburg i.Br. u.a. 2000, 218; Kratz: Komposition (Anm. 50), 263; H. See-

bass: Genesis II. Vätergeschichte II (23,1-36,43), Neukirchen-Vluyn 1999, 418-435; T.
Nauerth: Untersuchungen zur Komposition der Jakoberzählungen (BEATAJ 27),
Frankfurt a.M. u.a. 1997, 126-134; H.M. Wahl: Die Jakoberzählungen. Studien zu
ihrer mündlichen Uberlieferung, Verschriftung und Historizität (BZAW 258), Berlin
u.a. 1997, 308f.; Levin: Jahwist (Anm. 50), 263f.; ders.: Dina. Wenn die Schrift wider
sich selbst lautet, in: R.G. Kratz u.a. (Hg.): Schriftauslegung in der Schrift, FS O.H.
Steck (BZAW 300), Berlin u.a. 2000, 61-72; N. Wyatt: The Story of Dinah and She-

chem, UF 22 (1991) 433-458.
96 Gründe für die Annahme, dass Gen 34 ein literarischer Fremdkörper im Kontext ist:

Zum einen bildet Gen 34,1-31 eine relativ geschlossene Episode, zumal die Protagonistin

Dina überhaupt nur in Gen 34 und in der als Zusatz erkennbaren Notiz Gen
30,21 erwähnt wird (ähnlich steht es mit Hamor, der abgesehen von Gen 34 nur noch
in Gen 33,19 und Ri 9,28 genannt wird). Zum anderen sind Gen 33,18-20 + 35,1-4*
eine in sich kohärente Erzählpassage über den Aufenthalt der Jakobleute in Sichern
nach ihrem Aufenthalt in Sukkot (33,17) und vor dem in Bethel (35,5-15). Die Notiz
über den Gottesschrecken in Gen 35,5, die von vielen Forschern als ursprünglicher
Schluss von Gen 34 gedeutet wird (vgl. Gunkel: Genesis [Anm. 7], 370; Westermann:
Genesis Bd. 2 [Anm. 11], 662; anders E. Blum: Die Komposition der Vätergeschichte
(WMANT 57), Neukirchen-Vluyn 1984, 38f.), macht im isolierten Rahmen von Gen
33,18-20 + 35,1-4* m.E. sehr wohl Sinn, indem sie die Aussage von Gottes Schutz in
Form seines Schreckens (nnn) passend auf die in Gen 35,2ff. erzählte Reinigung der
Jakobleute von fremdreligiösen Elementen folgen lässt.

97 Taschner: Verheißung und Erfüllung (Anm. 95), 216, stellt die zentrale Bedeutung der

Beschneidung für Gen 34 heraus, anders dagegen Blum: Komposition (Anm. 96), 223.



338 Andreas Ruwe

beiden ethnisch differenten Gruppen, denen Dina und Sichern angehören.
V.4-6 handelt von den Anfängen der Klärung des in V.2f. konturierten
Rechtsfalls, der einerseits aus der Vergewaltigung Dinas, andererseits aus dem
Ehebegehren Sichems über die ethnische Grenze hinweg besteht. Bereits am
Anfang der Erzählung stehen sich «zwei antagonistische Gruppen»98 gegenüber,

die aber in sich nicht uniform gezeichnet sind, sondern aus unterschiedlich

handelnden Akteuren bestehen.
2. Eine erste Szene, massgeblich durch Konstellationswechsel bei den

Handlungsträgern markiert, liegt in V.7-19 vor. Sie thematisiert die Verhandlung

zwischen Hamor- und Jakob-Seite in Folge der in V.l-6 erzählten Ereignisse.

Mit der Rede der Jakobsöhne (V.13-17) erreicht die Erzählung die für
sie wesentliche «Komplikation», indem sie eine Lösung des Konflikts
zwischen den beiden Gruppen präsentiert, die allerdings von vornherein als eine

problematische gekennzeichnet ist (riQIDD, V.13a).99 Die Rede der Jakobsöhne
wird durch das Thema «Beschneidung» beherrscht, zunächst im Sinne

eines Einwands gegen das Eheansinnen Hamors und Sichems (V.14). Daraus
erwächst der Vorschlag der Jakobsöhne, unter der Bedingung kollektiver
Beschneidung der Sichemiten den Bitten der Hamor-Seite zu willfahren (V.15),
im andern Fall aber zusammen mit der Schwester wegzugehen (V.17). Die
Szene schliesst mit der Bemerkung, dass Sichern nicht zögerte, das Verlangte
zu erfüllen, was mit Hinweisen auf seine Liebe zu Dina (V.19a) und seine
herausragende Stellung im Vaterhaus (V.19b) begründet wird. Ob die Beschneidung

den Konflikt zwischen den beiden Parteien lösen kann oder nicht, wird
so zum zentralen Spannungspunkt der Erzählung.

3. Eine zweite Szene, durch Konstellation- und Ortswechsel angezeigt, findet

sich in V.20-24. Diese Szene präsentiert die sich aus der vorläufigen
Einigung zwischen Hamor- und Jakob-Seite ergebende Verhandlung zwischen
Hamor und Sichern und den Sichemiten über deren Bereitschaft zur kollektiven

Beschneidung. Sie dient der Klimaxbildung, indem sie die in der vorangehenden

Szene entwickelte Lösung der kollektiven Beschneidung durch Hinweis

auf die Bereitschaft der Sichemiten dazu auf die Spitze treibt. Die
abschliessende Notiz in V.24 (//V.22b//V.15b) markiert den Komplikationshöhepunkt

der gesamten Erzählung. Angesichts der Bereitschaft der
Sichemiten drängt sich nun unabweisbar die Frage auf, ob die in V.13
angedeutete Hinterlist der Jakobsöhne überhaupt noch zum Zuge kommt. Die
durch die Beschneidung herbeigeführte Befriedung der Parteien scheint greifbar

nahe. Gleichzeitig nährt die Erwähnung von versteckten Motiven auf
beiden Seiten Zweifel an der Tragfähigkeit der Lösung.

4. Eine dritte und letzte Szene, durch Konstellationswechsel und temporale

98 Blum: Komposition (Anm. 96), 210.
99 Zum narratologischen Begriff der «Komplikation» vgl. Hardmeier: Textwelten (Anm.

43), 67f.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 339

Zäsur (V.25) markiert, stellt schliesslich V.25-31 dar. Hier wird die in den
Anfangsszenen aufgebaute Komplikation aufgelöst; es wird nämlich erzählt, dass

die mit der Beschneidung der Sichemiten ins Werk gesetzte Konfliktlösung
nicht tragbar ist. Diese Szene besteht aus zwei Teilen: aus der Schilderung, wie
die Jakobsöhne morden und plündern (V.25-29) - Simeon und Levi allen voran

(V.25-27) - und aus dem abschliessenden Gespräch zwischen Jakob, Simeon

und Levi (V.30f.).100 Jakob hält seinen beiden Söhnen die verheerenden
Folgen ihrer Tat vor, während sie mit dem Versuch einer Rechtfertigung
antworten.

5. Summe: Gen 34 bietet eine kohärente Erzählung, deren Grundstruktur
aus einem polaren Gefüge von «Komplikation» und «Auflösung» besteht.
Nach der Exposition (V.l-6) dienen Szene I (V.7-19) und Szene II (V.20-24)
dem Aufbau der Komplikation. Szene III (V.25-31) bringt die Auflösung, die
aber nicht positiv ausfällt («Happyend»), sondern negativ. Gemäss dem Duktus

der gesamten Erzählung ist V.30f. ein sinnvoller Schluss. Die Bemerkung
von Gen 35,5 ist häufig als für die Jakob-Familie positives Ende interpretiert
worden, was jedoch keinen Anhalt in dem für alle Protagonisten verheerenden

Gefälle der Erzählung hat. In pragmatischer Hinsicht ergibt sich insgesamt,

dass die Beschneidung der zentrale Kommunikationsgegenstand (im
Sinne des tua res agitur) dieser Erzählung ist. Identifikationsangebote für die

primären Adressaten vermittelt vornehmlich der bedächtig agierende Jakob.
Der Schlussdialog (V.30f.) liefert Ansätze zur tragfähigen Lösung des

Konflikts, nachdem sich die Beschneidung als Scheinlösung erwiesen hat.

4.3.2 Erzählpragmatische Gesichtspunkte zu Gen 34

In welche Kommunikationssituation gehörte Gen 34 primär?101 Bei der in
Gen 34,15.22.24 stereotyp vorkommenden Wendung "IDT bD blQil handelt
es sich um ein Zitat des priester(schrift)lichen Beschneidungsgebotes,102 zumal
auch noch andere Formulierungen auf die Nähe von Gen 34 zu jüngeren Texten

deuten.103 Nimmt man den erwähnten Zusatzcharakter von Gen 34 im

100 V.30f. gehört integral zur Erzählung hinzu und darf nicht als spätere Uberformung
angesehen werden. Anders hinge die - weitere Thematisierung erwarten lassende -
Einführung der Jakobfigur in V.5.11 völlig in der Luft.

101 Die Beziehungen zwischen Gen 34 und Gen 49,5-7 sind komplex. Eine grundsätzli¬
che Nähe der beiden Texte zueinander ist unverkennbar; ob aber Gen 34 der Formulierung

von Gen 49,5-7 vorgelegen hat oder umgekehrt oder ob nur eine vage
motivliche Nähe besteht, ist kaum zu entscheiden. Vgl. zum Problem J. Ebach: Genesis

37-50 (HThKAT), Freiburg i.Br. u.a. 2007, 587-594.
102 Die Wendung kommt abgesehen von Gen 34 nur noch in den sicher priester(schrift)-

lichen Texten Gen 17,10.12(.23) und Ex 12,48 vor (vgl. Jos 5,4f.).
103 Vgl. die auf Israel bezogene Aussage Jakobs, nur wenige an Zahl zu sein ("SOD 'HQ),

die sich lediglich noch in Dt 4,27; 33,6; Jer 44,28; Ps 105,12 und I Chr 16,19 findet,
und die auf das Land bezogene Wendung 3 TilK nif., die sonst nur noch in den spä-



340 Andreas Ruwe

Rahmen der Jakob-Komposition hinzu, wird man mit der Datierung in nach-

priester(schrift)liche Zusammenhänge gehen müssen.
Gen 34 ist ein Beitrag zum Diskurs über die Beschneidung in der Folge der

P-Texte. Von der Existenz eines solchen Diskurses ist angesichts der Tatsache

auszugehen, dass die Beschneidung in P theologisch neu profiliert wurde.
Wenn auch zutrifft, dass Gen 34 keine rituellen Detailaussagen macht, ist
aufgrund der offenkundigen Zitierung des priester(schrift)liehen Beschneidungs-
gebotes in Gen 34,15.22.24 und der erzählerischen Konzentration auf das
Ritual als Konfliktlösungsmittel nicht zu bestreiten, dass die Beschneidung in
Gen 34 programmatisch behandelt wird bzw. die basale Thematik von Gen
34 darstellt.104 Gen 34 hat im Rahmen des perserzeitlichen Diskurses über die

Beschneidung die Intention, die Grenzen des Rituals als interethnisches
Friedensmittel aufzuzeigen. Durch Gen 34 wird darauf insistiert, dass die
Beschneidung im Fall von etwa durch Vergewaltigung gestörter interethnischer
Beziehung nicht pazifizierend wirkt, sondern als Scheinlösung zur Potenzierung

manifester Gewalt führt. Der bündige Schluss von Gen 34 zeigt, dass die

Beschneidung die nahe liegenden Handlungsoptionen bei
grenzüberschreitenden Delikten nicht ersetzen kann, nämlich entweder auf Sanktionen
zu verzichten (wie Jakob faktisch fordert) oder auch den ethnisch fremden
Täter zu bestrafen (wofür Simeon und Levi eintreten).

Im Rahmen des anzunehmenden nachpriester(schrift)lichen Diskurses
über die Beschneidung dient Gen 34 dazu, die Leistungsfähigkeit des Rituals
als Pazifizierungsmittel kritisch darzustellen. Analog zu Jos 5,2-8 geht es in
Gen 34 um die Profilierung der Beschneidung im Gegenüber zu «Kanaan».
Die konzeptionelle Neufassung nach Jos 5,2-8 (s.o.) wird in Gen 34 also

vorausgesetzt. Aus diesem Grund ist Gen 34 ähnlich wieJos 5,2-8 gegenüber Gen
17 und Ex 4 einem fortgeschrittenen Stadium des perserzeitlichen Diskurses
über die Beschneidung zuzurechnen.

5. Religionsgeschichtlicher Ertrag

Angesichts der wenigen Quellen über die Beschneidung im alttestamentlichen
Israel, die noch dazu nur auf der Basis von Erwägungen und Rückschlüssen

ten Texten Num 32,30 und Jos 22,9.19 (vgl. Gen 22,13) anzutreffen ist. Grünwaldt:
Exil und Identität (Anm. 7), 46, meint, dass das Rezeptionsverhältnis zwischen Gen
34 und Gen 17 genau umgekehrt ist als hier dargestellt, wobei er allerdings die Neuere
Urkundenhypothese unhinterfragt voraussetzt und Gen 34 ohne wirkliche Begründung

dem «Jahwisten» zuordnet (8).
104 Der Einwand gegen diese These (vgl. Blum: Komposition [Anm. 96], 223, im Ansatz

Grünwaldt: Exil und Identität [Anm. 7], 7.46), der Ritus werde in Gen 34 nicht
theologisch bzw. religiös gedeutet, verfängt m.E. nicht. Als interkultureller Brauch wird
die Beschneidung auch in Gen 17 primär untheologisch behandelt.



Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels 341

zu datieren sind, ist es kaum möglich, sichere Aussagen über die Geschichte
der Beschneidung in alttestamentlicher Zeit zu machen. Wichtige Eckpunkte
für ein Gesamtbild lassen sich aber doch erkennen.

«Ist die Beschneidung ein Israel vorgegebener Ritus, so ist er nicht von
vornherein auf den Jahweglauben bezogen, sondern musste erst in ihn
integriert werden» - diesem Urteil W.H. Schmidts ist zuzustimmen.105 Die
vorangehende Untersuchung der relevanten Texte hat wahrscheinlich gemacht,
dass diese Integration erst in persischer Zeit erfolgte, und zwar schrittweise.

In vorexilischer Zeit wurde die Beschneidung in Israel durchaus gepflegt,
ähnlich wie in bestimmten benachbarten Völkern der Levante inkl. Ägypten.
Welche konzeptionellen Hintergründe dabei in Israel leitend waren, muss
angesichts des Fehlens von Quellen bis auf Weiteres offen bleiben.

Gen 17 und Jer 9,24f. repräsentieren ein Stadium von konzeptioneller
Arbeit Israels an der Beschneidung in babylonisch-frühpersischer Zeit. Die
gemeinsame Praxis der Beschneidung in der Levante ist der entscheidende
Gesichtspunkt. Die interkulturelle Beschneidung wird zu einer Leitperspektive
zur Gestaltung der Beziehungen Israels zu den Völkern im Sinne
universalistisch-theologischer Konzepte, wobei die Erwählung Israels mitberücksichtigt

wird (vgl. Gen 17,18-21; Jer 9,24f.). Als derartige Gemeinsamkeit wird die

Beschneidung besonders in Gen 17 als interethnisches Friedenszeichen
interpretiert. Ahnliches gilt für die Erzählsequenz von Ex 4,24-26, die wohl ebenfalls

in dieses Stadium gehört.
Jos 5,2-8 und Gen 34 sind demgegenüber Zeugnisse der Beschneidung aus

mittel- oder spätpersischer Zeit, als das Ritual unter den in Gen 17, Jer 9,24f.
und Ex 4,24-26 erwähnten Völkern aus der Übung kam. An die Stelle
bestimmter realer Völker tritt hier das pejorative ethnische Konstrukt «Kanaan».

Vor diesem Horizont wird die Beschneidung zu einem Friedenszeichen
Israels gegenüber jeglichem Nicht-Israel umgedeutet. Nicht erst in hellenistischer

Zeit, sondern noch in persischer Zeit wurde sie wohl auf diesem Weg
zum zentralen Bekenntnisakt Israels.

Abstract

Im Alten Testament wird die Beschneidung schwerpunktmässig in P-Texten behandelt

(Gen 17; 21,4; Ex 12,44.48; Lev 12,3). Es gibt kaum alttestamentliche Quellen zu diesem
Thema ausserhalb des Hexateuch. Im Zuge der neuesten Diskussionen über die Entstehung
von Penta- und Hexateuch geraten auch die für Bedeutung und Funktion der Beschneidung

im alten Israel so wichtigen Texte wie Gen 34; Ex 4,24-26 und Jos 5,2-8 in den
Verdacht, relativ junge Texte zu sein. Auf der anderen Seite ergibt sich aus biblischen wie aus-
serbiblischen Texten (z.B. Jer 9,24f. und Herodot, Historien II, 104), dass Israel die Sitte

105 Schmidt: Glaube (Anm. 8), 389.



342 Andreas Ruwe

der Beschneidung bis in die persische Zeit hinein mit einer Reihe von Nachbarvölkern teilte.

Auf der Grundlage dieser Einsichten entfaltet der vorliegende Beitrag die These, dass

sich wesentliche Bestandteile einer spezifisch israelitischen Theorie der Beschneidung erst
in persischer Zeit ausbildeten.

Andreas Ruwe, Greifswald


	Beschneidung als interkultureller Brauch und Friedenszeichen Israels : religionsgeschichtliche Überlegungen zu Genesis 17, Genesis 34, Exodus 4 und Josua 5

