Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 64 (2008)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Helmut Utzschneider: Micha (ZBK.AT 24.1), TVZ: Ziirich 2005. 176 S., CHF 42.-/EUR
25.-, ISBN 3-290-17368-2.

Die Reihe der Ziircher Bibelkommentare zum Alten Testament wird mit dem vorliegen-
den Band zum Michabuch um eine Auslegung bereichert, die eigene Wege geht, indem sie
dieses nicht mit Hilfe eines literar- oder redaktionsgeschichtlichen Modells auszulegen ver-
sucht, sondern insgesamt als einen dramatischen Text versteht; Utzschneider verfolgt das
Ziel, die Redeverhiltnisse des Michabuches zu rekonstruieren und «die theologischen Aus-
sagen des Buches von dessen dramatischer Asthetik her zu erschliefien.» (11) Dieses Kon-
zept der Auslegung biblischer Texte ist zwar nicht neu; aber in dieser Konsequenz auf ein
ganzes Prophetenbuch iibertragen muss man es wohl als eine Urauffiithrung bezeichnen -
um in der Theatersprache zu bleiben.

Auf die Einleitung, in der erstens die Voraussetzungen der vorliegenden Auslegung dar-
gelegt werden, in der zweitens ein Uberblick iiber das <Michadramas gegeben wird, in der
drittens das Verhiltnis zwischen dem literarischen und dem historischen Micha bestimmt
wird und in der viertens die literarhistorische Entwicklung des Michabuches in Form eini-
ger Beobachtungen und Verweise auf die aktuelle Forschungslage nachgezeichnet wird
(11-29), folgt der ausfithrliche Kommentar (30-170); am Ende findet sich ein Verzeichnis
ausgewihlter Literatur (171-175).

Der V. gliedert das Michabuch in zwei Akte, die in mehrere Szenen und Auftritte zer-
fallen. Nach der Uberschrift in Mi 1,1, die in die Buchzeit> des Textes, also das 8. Jh. v.
Chr. einleitet, umfasst der erste Akt des Dramas nach Meinung des Vf.s Mi 1,2-5,14 und
hat <Michas Reise in die Zeiv, die die zukiinftige Geschichte Israels und Judas besichtigt,
zum Gegenstand. Dieser erste Akt zerfillt dem Vi. zufolge in sechs Szenen, die vom Tor
des Himmels und der Vernichtung Samarias und Jerusalems (Mi 1,2-7), von der Trauer in
Jerusalem tiiber die Zerstdrung der Stidte Judas (Mi 1,8-2,5), vom Propheten Micha im
Streit mit seinen Gegnern (Mi 2,6-3,1), vom Gericht gegen Jerusalem und den Zion auf-
grund des unsozialen Verhaltens der Oberschicht und dem zukiinftigen Heil aus Jerusalem
(Mi 3,1-4,7), vom Niedergang des alten Jerusalem und dem neuen Herrscher (Mi 4,8-5,3)
sowie von Israel und den Vélkern in der Epoche des Friedensherrschers (Mi 5,4-14) berich-
ten. Der zweite Akt des Dramas findet sich nach Ansicht des Vf.s in Mi 6-7 als <Gottes
Rechtsstreit mit seinem Volk> und lisst sich in vier Szenen gliedern: Zunichst kommen
Gott und Volk zum Rechtsstreit zusammen und legen ihre Sicht des wechselseitigen Ver-
hiltnisses dar (Mi 6,1-8); im Verlauf des Prozesses werden die Bewohner Jerusalems und
Judas angeklagt und verflucht (Mi 6,9-16); das Gericht trifft also ein und wird vom Pro-
pheten als solches erkannt (Mi 7,1-7); durch Siindenbekenntnis, Gebet und Lobpreis des
Volkes kommt es am Ende des Dramas zur Vergebungs- und Rettungsgewissheit (M1 7,8-
20).

Innerhalb einer Kommentarreihe, die sich explizit an ein breiteres, theologisch interes-
siertes Publikum richtet, hilt die vorliegende Auslegung des Michabuches zahlreiche Infor-
mationen und weiterfithrende Details bereit, die zu einem besseren Verstindnis vieler Ein-
zelheiten hilfreich sind: Hier sei exemplarisch auf die ausfiihrliche Auslegung des Stidtege-
dichts in Mi 1,10-16 hingewiesen, die den Text nicht nur als szenische Einheit deutet, son-
dern auch die Stidte und ihre Namen der Reihe nach einordnet und erlautert.

Neben diesen Erlduterungen im Detail, die einen Kommentar auszeichnen, wird jeder,
der sich einmal mit dem Michabuch befasst hat, den Ansatz des Vi.s begriissen konnen,

ThZ 2/64 (2008) S. 294-308



Rezensionen 295

denn literar- und redaktionsgeschichtliche Methoden kommen angesichts von Texten wie
etwa der Disputation des Propheten in Mi 2,6ff. an die Grenzen ihrer Leistungsfihigkeit.
Die Annahme, dass hinter Textspannungen und Ungereimtheiten keine literarischen Brii-
che, sondern verschiedene Sprecher innerhalb eines dramatischen Zusammenhangs stehen,
stellt die Texte in ein iiberraschend neues, erhellendes Licht: So deutet der V{. den schwie-
rigen Abschnitt Mi 2,6{f. als ein Soliloquium des Propheten, das durch das Ineinander von
Zitat und Gegenzitat geprigt sei (nur am Rande soll hier ein Ubersetzungsdetail zu Mi 2,11
hervorgehoben werden; der Vi. gibt die hebriische Wendung %% holek ri#h sehr einfalls-
reich mit «Windbeutel» wieder).

Doch so sehr sich einerseits einige Passagen des Michabuches mit der Annahme einer
dramatischen Disposition ungewohnt neu verstehen lassen, so wenig kénnen andererseits
deutliche Einschnitte innerhalb des Michabuches iibersehen werden, die auf das literari-
sche Wachsen des Buches hindeuten. Besonders auffillig ist hier der Einschnitt, der in der
Regel zwischen Mi 3,12 und Mi 4,1 erkannt wird: Von der Zerstrung des Jerusalemer Hei-
ligtums kommt es in der vorliegenden Buchkomposition ohne Uberleitung zur Vision der
Wallfahrt der Vélker zum Zion; zwischen beiden Textabschnitten liegen literarhistorisch
gesehen Jahrhunderte, worauf auch der V1. in der Einleitung des Kommentars hinweist. In
dem dramatischen Aufriss, den der V{. rekonstruiert, werden Mi 3,1-12 und Mi 4,1-7 al-
lerdings in einer Szene zusammengefasst; teilt man die literaturwissenschaftlichen Vorent-
scheidungen des Vi.s, ist ein Zusammenhang zwischen Mi 3 und dem folgenden Kapitel
auch nicht zu bestreiten, denn wihrend Mi 3 die unhaltbaren Zustinde in Jerusalem schil-
dert und den Untergang des Zion ansagt, zeichnet Mi 4,1-7 gewissermassen das Gegenbild
dieser Zerstérung, wenn es die Herrlichkeit des zukiinftigen Zion darstellt. Von seiner nar-
rativ-dramatologischen Lesehaltung her fragt der V1. ganz zu Recht danach, wie der Text
in seiner vorliegenden Form dunktionierts und verstanden werden will. Ob dabei aller-
dings den historischen Hintergriinden der Entstehung des Textes, die sich tiber Jahrhun-
derte hinzieht, nicht zu wenig Beachtung geschenkt wird, bleibt zu fragen. Ob sich der
Sinn von Texten, die eine komplizierte Entstehungsgeschichte durchlaufen haben, da-
durch besser erschliesst, dass man ihre vorliegende Gestalt zum Ausgangspunkt der Inter-
pretation macht, ist eine wichtige Frage der exegetischen Methodik, einem Gebiet, auf dem
gerade der V1. in den letzten Jahren mit wichtigen Beitragen hervorgetreten ist. Dabei hat
er die Leistungsfihigkeit einer rezeptionsisthetisch und narratologisch orientierten Ausle-
gung herausgearbeitet und setzt nun folgerichtig mit seinem Kommentar zum Michabuch
das praktisch um, was er an anderer Stelle theoretisch begriindet hat. Insofern ist der vor-
liegende Michakommentar eine konsequente Etappe auf dem vom Vf. beschrittenen Weg
der Auslegung biblischer Texte von ihrer Endgestalt her.

Dass allerdings gerade im Bereich der prophetischen Literatur in nachexilischer Zeit
nicht nur eine, sondern mebrere <Text>- oder <Endgestalten> bzw. Buchfassungen im Um-
lauf waren und daher die Frage nach der Entstehung der vorliegenden, in der masoreti-
schen Tradition stehenden Buchform nicht einfach beiseite geschoben werden kann, zei-
gen die sehr abweichenden Fassungen mancher Biicher in der Septuagintaversion oder den
Texten aus Qumran. Wer das in Rechnung stellt, kann nicht allein die vorliegende Fassung
eines Buches interpretieren, sondern muss versuchen, die hinter den Entstehungsprozessen
der Biicher liegenden theologischen Debatten, die ihre literarischen Spuren hinterlassen
haben, zu erfassen. Dass dieser Versuch nur in Ansitzen gelingen kann und die Interpreta-
tionsvorschlige hier niemals abgeschlossen sein werden, mag man bedauern und fiir miss-
lich halten - man kdnnte in den exegetischen Diskussionen, die in der alttestamentlichen
Wissenschaft {iber bestimmte Texte gefiihrt werden, aber auch ein Spiegelbild der Debat-
ten erkennen, die die Verfasser und Redaktoren der Prophetenbiicher in ihrer Zeit in ganz



296 Rezensionen

dhnlicher Weise gefithrt haben. Diese Entsprechungen in den die Zeiten iibergreifenden
theologischen Auseinandersetzungen wahrzunehmen, konnte wohl genau so gut - oder
vielleicht sogar besser - dabei helfen, die exegetischen Disziplinen mit aktuellen theologi-
schen Fragestellungen in Beziehung zu setzen, als es eine rein rezeptionsisthetisch orien-
tierte Exegese vermag,.

Insofern reicht der vorliegende Kommentar tiber das Michabuch hinaus und regt zu ei-
ner weiteren Diskussion iiber die notwendige Verhiltnisbestimmung zwischen einerseits
literar- bzw. redaktionsgeschichtlicher und andererseits rezeptionsisthetischer Propheten-
exegese an. Dass beide nicht verhiltnislos nebeneinander stehen kénnen, sondern sich im
Interesse eines besseren Verstindnisses der biblischen Texte erginzen miissen, zeigt der Vf.
mit seinem Ansatz, der literarhistorische oder redaktionsgeschichtliche Fragestellungen
durchaus nicht ausblendet. Aber die relative Bedeutungslosigkeit, die er diesen Fragestel-
lungen zumisst - so heisst es, um nur ein Beispiel herauszugreifen, zu einem redaktionsge-
schichtlichen Erklirungsansatz im Blick auf Mi 7,15: «Doch solche Vermutungen bleiben
hypothetisch und erkliren zwar die Entstehungsgeschichte, aber nicht den Sinn des vorlie-
genden Textes.» (166) -, fithrt dazu, dass die dem vorliegenden Text vorausgehenden, lite-
rarhistorisch ermittelbaren Sinndimensionen ausgeblendet werden. Wenn man es jedoch
im Bereich der alttestamentlichen Prophetie mit Redaktionsliteratur zu tun hat, und das
arbeitet die gegenwirtige Prophetenexegese deutlich heraus, so erschliesst sich der Sinn ei-
nes Textes tiberhaupt erst aufgrund der Erklirung seiner Entstehungsgeschichte, die daher
nicht ein unbedeutender Nebenaspekt, sondern das zentrale Moment der Sinnkonstitution
prophetischer Texte ist.

Markus Saur, Basel/Erlangen

Bernard M. Levinson: L’Herméneutique de 'innovation. Canon et exegese dans I'Tsragl bi-
blique, Avant-propos de Jean-Louis Ska (Le livre et le rouleau 24), Editions Lessius: Bru-
xelles 2005. 101 S., EUR 14.50, ISBN 2-87299-146-8.

Das vorliegende Buch gliedert sich in zwei Teile: Der erste Teil (9-65) befasst sich mit
Aspekten der Frage der theologischen Innovation innerhalb des alttestamentlichen Ka-
nons. Hierbei handelt es sich um die franzosische Ubersetzung eines Aufsatzes, der
urspriinglich in der Zeitschrift Numen unter dem Titel «You Must not Add Anything to
What I Command You: Paradoxes of Canon and Authorship in Ancient Israel» versffent-
licht wurde (Numen 50, 2003, 1-51). Im zweiten Teil (67-94) prisentiert Levinson eine
kommentierte Bibliographie zu der im ersten Teil behandelten Thematik, weitgehend fo-
kussiert auf das Phinomen der sog. innerbiblischen Exegese. Dieser Teil wurde von Levin-
son im Hinblick auf die franzosische Ubersetzung des genannten Aufsatzes verfasst. Auf
knappstem Raum werden darin 67 Werke von 44 Autoren besprochen, angefangen bei
Wellhausens Prolegomena zur Geschichte Israels bis zu neuesten Veréffentlichungen von
Fishbane, Lohfink, Otto, Sommer und Levinson selber.

In der Einleitung (9-13) zum ersten Teil, iberschrieben mit «Le canon, entre sciences
bibliques et sciences humaines», beklagt Levinson zum einen das Fehlen eines interdiszipli-
niren Dialogs tiber Fragen des Kanons. Zum anderen stellt er die seiner Meinung nach fiir
das zeitgendssische Denken typische Auffassung des Kanons als einem Instrument des Aus-
schlusses und der sozialen, rassischen und sexuellen Diskriminierung, der in sich selbst ab-
geschlossen und unverinderlich ist, in Frage. Einer solchen Auffassung stellt er die These
gegeniiber, dass kritisches Denken dem Kanon nicht dusserlich ist, sondern wesentlich zu
ihm gehért: «Correctement compris, le canon est radicalement ouvert: il donne forme i la



Rezensionen 297

critique et incorpore une pensée théorique» (13).

Das erste Kapitel (15-21) benennt ein Grundproblem der Kanonbildung: Einerseits wird
durch die Ubertragung von sog. Kanonformeln, die die Hinzufiigung oder Weglassung von
Material zu einem bestimmten Textkorpus verbieten, auf die Tora (siehe z.B. Dt 4,2; 13,1)
diese abgeschlossen und zu einer Grésse, der sich die Rezeptionsgemeinschaft unterwerfen
muss. Andererseits wird die Autoritit des unverinderlichen Kanons durch die Herausfor-
derungen der neuen Gegebenheiten einer sich stets verindernden Realitit potenziell unter-
miniert. In dieser Spannung ist es die Exegese, verstanden als «série des stratégies interpré-
tatives» (17), die es erlaubt, den Kanon in Beziehung zu setzen mit Umstianden, die von ihm
zunichst nicht anvisiert waren. Nach Meinung Levinsons — und damit sind wir bei der
Hauptthese seines Buches - sind solche innovativen exegetischen Strategien bereits inner-
halb der hebriischen Bibel, d.h. vor dem Abschluss des Kanons, zu beobachten. Allerdings
verschleiern biblische Autoren und Redaktoren ihre innovativen und transformativen Ti-
tigkeiten, ebenso wie die spateren Rabbinen, die vorgaben, nichts anderes zu tun, als die
latent im Kanon bereits vorhandenen Wahrheiten zu entfalten. Zu einem solchen Vorge-
hen waren sie aufgrund des kulturellen Prestiges, das die dlteren Texte bereits hatten, ge-
notigt.

Den Bewetis fiir seine These tritt Levinson im zweiten Kapitel (23-60) an, welches in sie-
ben Unterkapitel unterteilt ist. Zunichst weist er darauf hin, dass durch die Riickbindung
der Tora an eine gottliche Instanz das Problem der Unverdnderlichkeit des Kanons und der
Unantastbarkeit seiner Autoritdt gegentiber der Umwelt Israels noch verschirft wird:
«Comment des textes juridiques, une fois reconnus divinement révélés, peuvent-ils étre ré-
visés pour étre adaptés a de nouvelles circonstances sans que soit compromise leur autorité
- ou celle de Dieu?» (27). Angesichts dieser besonderen Umstinde war es Verfassern bibli-
scher Rechtstexte, anders als etwa im Falle der hethitischen Rechtssammlungen, nicht
méglich, offen Anderungen im Bestand der Bestimmungen vorzunehmen. Einziges Bei-
spiel einer expliziten rechtlichen Modifikation ist nach Levinson Ru 4,7, wo notiert wird,
dass es friiher iiblich war, bei bestimmten Kaufvertrigen eine Sandale auszuziehen und dem
Kontraktpartner zu tibergeben. Allerdings handelt es sich dabei um einen blossen Brauch,
keine formale, schriftlich fixierte Rechtsbestimmung. Demgegeniiber mussten die bibli-
schen Autoren und Redaktoren im Bereich schriftlich fixierter Bestimmungen ausgefeilte
literarische Strategien entwickeln, um neue Ansichten oder Regelungen so einzufiihren,
dass ihr innovativer Charakter nicht erkannt werden konnte. Wie das geschieht, versucht
Levinson am Beispiel der Lehre von der generationsiibergreifenden Vergeltung deutlich zu
machen:

Nach Ex 20,5f. werden Ubertretungen der Viter bis in die dritte und vierte Generation
von Gott heimgesucht. Entsprechende Vorstellungen finden sich auch in den Texten, die
vom Tod des aus der ehebrecherischen Verbindung Davids mit Batseba hervorgegangenen
Sohnes und von der Zerstorung Jerusalems aufgrund der Jahrzehnte zuriickliegenden Ver-
fehlungen Manasses handeln. Eine solche Doktrin war aber nach Levinson in sich proble-
matisch und wurde denn auch bereits in Thr 5,7, unter deutlicher lexikalischer Anspielung
auf Ex 20,5, indirekt zuriickgewiesen, indem klagend die Unschuld der jetzigen Generati-
on hervorgehoben wird. Eine noch deutlichere Zuriickweisung findet sich dann in Ez
18,1-4, wo der biblische Autor die Lehre von der generationsiibergreifenden Vergeltung
explizit verwirft. Er tut es allerdings nicht durch eine wortliche Aufnahme von Ex 20,51.,
sondern indem er ein einschligiges Sprichwort {iber saure Trauben zitiert, die zwar die Vi-
ter gegessen haben, die aber erst bei den S6hnen stumpfe Zihne bewirken. Auf den zu kor-
rigierenden Bibeltext wird also wiederum nur indirekt angespielt. Analoges gilt fiir Jer
31,291., wobei in diesem Falle der Gegensatz zu Ex 20,5f. insofern geringer ist, als eine Er-



298 Rezensionen

setzung der generationsiibergreifenden durch die individuelle Vergeltung erst fiir die Zu-
kunft erwartet wird. Weiter weist Levinson auf Dt 7,91. hin, wo, mit sprachlich deutlichem
Bezug auf Ex 20,5f., durch die Weglassung der Erwihnung der Nachfolgegenerationen und
die Hinzufiigung des Elements «ins Angesicht» bei der Beschreibung der Strafe Gottes ge-
geniiber denen, die ihn hassen, die generationsiibergreifende Vergeltung wiederum durch
eine individuelle ersetzt wird, ohne dass die Anderung als solche deutlich gemacht wiirde.
Die neue Lehre wird hier doppelt legitimiert, einerseits durch die Zitierung der ilteren Be-
stimmung, andererseits durch die - fiktive - Zuschreibung der neuen Version an Mose.
Schliesslich weist Levinson auf die Wiedergabe von Ex 20,5{. im Targum Ongqelos hin, wo
die aus Ez 18 gewonnene Lehre von der individuellen Verantwortung direkt in den Deka-
log-Text eingetragen wird.

In der zusammenfassenden «Conclusion» (61-65) stellt Levinson fest, dass den biblischen
Autoren und Redaktoren aufgrund ihrer zwar kaschierenden, aber in der Sache doch in-
novativen literarischen Techniken bei der Weiterentwicklung der biblischen Religion eine
entscheidende Rolle zukommt. Nicht erst nach dem Abschluss des Kanons, sondern schon
innerhalb des Kanons gilt: «[L]e passé est repensé et réinterprété a partir du point de vue
du présent» (64L.). Darum stellten sich die Texte der hebriischen Bibel einem simplizisti-
schen Verstindnis des Kanons im Sinne einer definitiven Abgeschlossenheit und unilatera-
len gottlichen Autoritit selber entgegen.

Die von Levinson gestellte und besprochene Frage ist auf alle Fille interessant und rele-
vant. Das gilt allerdings nicht im gleichen Masse fiir die von ihm entwickelte Antwort.
Diese fillt recht einlinig aus, da er fiir alternative Erklirungen des Verhiltnisses zwischen
den erwihnten Texten in Ex 20, Ez 18 und Dt 7 mit Ausnahme eines Hinweises auf Joel
Kaminsky in Fussnote 38 keinen Raum ldsst. Dabei ist es durchaus nicht ohne weiteres
klar, dass Ex 20,5f. und Ez 18,1-4 wirklich denselben Sachverhalt im Auge haben, und der
Unterschied zwischen Ex 20,5f. und Dt 7,9f. wird wesentlich kleiner, wenn man in Rech-
nung stellt, dass Ex 20 nicht von einem Aufschub der Strafe auf kommende Generationen
spricht. Der Eindruck entsteht, dass etwas zu schnell Versuche, die genannten Texte nicht
als in einem Konflikt zueinander stehend zu interpretieren, mit dem Etikett der un-
zulissigen Harmonisierung von der Hand gewiesen werden.

Die Frage stellt sich, ob Levinsons Interpretationsrepertoire nicht zu ausschliesslich von
einer Wellhausenschen Grundlage einerseits und der (letztlich nicht bewiesenen) Annah-
me der Riickprojizierbarkeit rabbinischer Auslegungsmethoden in die hebriische Bibel an-
dererseits bestimmt ist.

Es bleibt undeutlich, welche Rolle der Kanon noch spielt, wenn die Grenze zwischen
innerkanonischen Texten und ihren nachkanonischen Interpretationen so grundsitzlich
aufgeweicht wird, wie das bei Levinson geschieht. Ebenfalls bedarf der Klarung, weshalb
die fiktive Einfiihrung der mosaischen Autoritit vom (naiven?) altisraelitischen Zielpubli-
kum so giinstig aufgenommen wurde. Dem Verfasser ist dafiir zu danken, dass seine Aus-
fiihrungen Anlass zur weiteren Beschiftigung mit diesen wichtigen Problemen geben.

Markus Zebnder, Kristiansand N

Paul Tillich: Vorlesungen iiber Geschichtsphilosophie und Sozialpidagogik (Frankfurt 1929/
30), hg. und mit einer historischen Einleitung versehen v. Erdmann Sturm (= Ergin-
zungs- und Nachlaflbinde zu den Gesammelten Werken von Paul Tillich Bd. 15), Ber-
lin/New York 2007. 379 S., EUR 168.-, ISBN 978-3-11-019662-7.

Zu den Konstanten der Theologie und Religionsphilosophie Paul Tillichs gehort deren ge-
schichtsphilosophische Grundlegung. Bereits Tillichs philosophische Dissertation iiber



Rezensionen 299

Die religionsgeschichtliche Konstruktion in Schellings positiver Philosophie von 1910 versucht
im Riickgriff auf die Spatphilosophie Schellings eine geschichtsphilosophische Antwort
auf die Krisis des Historismus zu geben. Schon vor dem Ersten Weltkrieg arbeitete Tillich
in Auseinandersetzung mit der Geschlchtsphllosopl'ne von Ernst Troeltsch eine neuideali-
stische Geschichtsphilosophie aus, die in einem identititsphilosophischen Wahrheitsge-
danken grundgelegt wird. In diesem gedanklichen Rahmen versteht Tillich die Geschichte
als Weg des Geistes hin zu seiner geschichtlichen Selbsterfassung, welche er mit der Religi-
on verbindet. Im Wissen um die Geschichtlichkeit und Wandelbarkeit der Wahrheit in der
Geschichte liegt fiir Tillich die Absolutheit des Christentums und seine Antwort auf die
von Troeltsch aufgeworfene Frage nach der <Absolutheit des Christentums in der Religi-
onsgeschichte>. Wihrend und nach dem Ersten Weltkrieg hat Tillich die prinzipientheore-
tische Grundlegung seiner geschichtsphilosophischen Bestimmung der Absolutheit des
Christentums modifiziert. Der absolute Wahrheitsgedanke wird als iibergeordneter Rah-
men der Geschichtsphilosophie aufgel6st und gleichsam in den religisen Akt selbst ver-
legt und der vormalige Geistbegriff zu Beginn der zwanziger Jahre sinntheoretisch neu be-
stimmt. Dadurch kommt es zu einer Neubestimmung des Konkreten und Einzelnen in der
Geschichte. Das Konkrete wird von Tillich als der zugleich notwendige und widerspriich-
liche Ausdruck der Wahrheit in der Geschichte verstanden und nicht mehr, wie noch in
den Vorkriegsschriften, als Durchgangspunkt auf dem Weg zur absoluten Wahrheit. Bei-
behalten wird dabei die Bestimmung der Religion als Ort des Wissens um die notwendige
Geschichtlichkeit der Wahrheit. Religion ist also fiir Tillich wie auch fiir Karl Barth in die-
ser Zeit keine Kulturform neben anderen, sondern das unableitbare Geschehen von Refle-
xivitdt an den kulturellen Formen.

Diese neuidealistische Geschichtsphilosophie, die als eine vollzugsgebundene reflexive
Beschreibung des Geschichtsbewusstseins und seiner Entstehung verstanden sein will, be-
gegnet in nahezu allen Schriften Tillichs in den 20er Jahren als Grundlage seiner Theologie
und Religionsphilosophie. Insbesondere die 1925 in Marburg begonnene und dann in Dres-
den fortgesetzte Dogmatik-Vorlesung Tillichs konstruiert die Geschichtsphilosophie im
Medium der Christologie als Sinndeutung der Geschichte. Mit dem als Band 15 der Ergan-
zungs- und Nachlafsbinde zu den Gesammelten Werken Paul Tillichs von Erdmann Sturm
edierten Frankfurter Vorlesungen iiber Geschichtsphilosophie und Sozialpidagogik aus dem
Wintersemester 1929/30 liegt nun eine Geschichtsphilosophie-Vorlesung Tillichs vor, die
tiir die Forschung in mehrfacher Hinsicht von Interesse ist. Nicht nur dass Tillich hier die
Grundlage seines bisherigen Denkens in einer eigenstindigen Vorlesung ausarbeitet und
zusammenfasst, macht den Text fiir die Tillich-Forschung so wichtig, sondern vor allem
auch der Umstand, dass nun weiteres Quellenmaterial zum Denken Tillichs vom Ende der
20er Jahre zur Verfiigung steht. Dadurch lisst sich die Entwicklung von Tillichs Denken
in der Zeit zwischen dem Ende seiner deutschen Wirkungszeit und der Emigration 1933
genauer rekonstruieren.

Der von Sturm herausgegebene und mit einer héchst aufschlussreichen Historischen Ein-
leitung (XXIII-LIX) versehene Band beleuchtet die komplizierte Angelegenheit von Til-
lichs Berufung 1929 auf den Lehrstuhl fiir Philosophie und Soziologie an der Frankfurter
Universitit sowie seine vorangegangenen erfolglosen Bemithungen um einen theologi-
schen Lehrstuhl. Die Rolle des preussischen Ministers Carl Heinrich Becker, der sich be-
reits fiir Tillichs Berufung auf eine ausserordentliche Professur 1925 in Marburg eingesetzt
hatte und sich auch in der Frankfurter Angelegenheit fiir Tillich stark machte und diesen
gegen die Bedenken der Frankfurter Philosophischen Fakultit durchsetzte, wird von
Sturm anhand von zahlreichen neuen Quellen und Dokumenten belegt. Neben der Vorle-
sung iiber «Geschichtsphilosophie» vom Wintersemester 1929/30, von der in den Band so-



300 Rezensionen

wohl Tillichs Manuskript (1-118) als auch eine studentische Nachschrift von Gertie Sie-
mens (119-289) aufgenommen wurden, bringt der Band noch Tillichs Manuskript der Vor-
lesung tiber «Sozialpidagogik» (292-348) sowie als Beilagen Tillichs Aufzeichnungen fir
sein im Wintersemester 1928/29 sowohl in Dresden als auch in Leipzig gehaltenes Seminar
«Die religitse Sinndeutung der Geschichte» (349-351) und die in Frankfurt abgehaltenen
«geschichtsphilosophische Ubungen» (352-360). Personen- und Sachregister (363-372) so-
wie Corrigenda zur Edition des Briefwechsels Paul Tillich - Emanuel Hirsch aus den Jah-
ren 1917/18 beschliessen den Band (373-379).

Tillichs Frankfurter Geschichtsphilosophie versteht diese als einen reflexiven Ausdruck
des Geschichtsbewusstseins: «Die Geschichtsphilosophie als Selbstverstindnis des ge-
schichtlich handelnden Menschen. Negation der Zuschauerhaltung in der Geschichtsphi-
losophie.» (118; vgl. 289). In dieser Bestimmung ist das geschichtsphilosophische Pro-
gramm aufgenommen, wie es Tillich seit den 20er Jahren ausgearbeitet hat und wie es sich
in dessen Beitrigen Eschatologie und Geschichte sowie Christologie und Geschichtsdeutung
aus dem unmittelbaren zeitlichen Kontext der Frankfurter Vorlesung niedergeschlagen
hat. Die Frankfurter Vorlesung bietet nun eine ausfiithrliche Begriindung und Explikation
von Tillichs Geschichtsphilosophie am Ende der 20er Jahre und wirft ein erhellendes Licht
auf seine gedanklich dichten geschichtsphilosophischen Aufsitze aus jenen Jahren. Zu Be-
ginn seiner Vorlesung hebt Tillich nicht nur die grundlegende Funktion der Geschichts-
philosophie hervor (2{.121), sondern verortet seine geschichtsphilosophische Konstrukti-
on auch in den zeitgendssischen Debattenlagen (4f.122ff.). Deutlich wird hier vor allem
zwelerlei: Einmal dass es Tillichs Geschichtsphilosophie um eine Weiterfiihrung der Ge-
schichtsphilosophie von Ernst Troeltsch geht. Bereits Troeltsch strebe eine Uberwindung
des Formalismus des Neukantianismus (128) durch die Ausarbeitung einer «Metaphysik
der Geschichte» (127) an. Allerdings, so Tillich, sei Troeltsch die Uberwindung des Histo-
rismus nicht gelungen. «Er trieb eine uns zur Zeit schon naiv anmutende gegenstindliche
Ontologie, in der der Natur- und Geistprozef} als objektive Gegenstinde gleichsam vor-
tiberziehen.» (129). Im Unterschied zu Troeltsch versteht Tillich die Geschichtsphiloso-
phie nicht als Reflexion tiber die Geschichte, sondern als reflexive Beschreibung des kon-
kreten Wissens um Geschichte. Den Aufbau des Wissens um Geschichte, seine Vorausset-
zungen und Implikationen erértert Tillich in seiner Vorlesung im Ausgang von dem kon-
kreten Vollzug des Sich-Bestimmens. Mit der Orientierung am Selbstvollzug des
konkreten Individuums und seines reflexiven Wissens um sich riickt Tillichs Geschichts-
philosophie zum anderen in die Nihe von Martin Heideggers Fundamentalontologie, wie
sie dieser 1927 in Sein und Zeit ausgetiihrt hatte. Mit diesem setzt sich Tillich in seiner Vor-
lesung intensiv auseinander und grenzt sich insbesondere von dessen Bestimmung des Da-
seins als eines Vorlaufens in den Tod auseinander (441.). Tillich nennt sein methodisches
Verfahren im Unterschied zu Heideggers Daseinsanalyse Begegnungsanalyse. Der erste,
umfangreichere Teil der Vorlesung ist von Tillich mit Die Geschichte als allgemeine
urspriingliche Begegnungsart iberschrieben und erértert die Grundlegung von dessen Ge-
schichtsphilosophie. Die Pointe von Tillichs Begegnungsanalyse liegt darin, dass dadurch
das Wissen um die Geschichte in den Vollzug des um sich wissenden konkreten Selbst auf-
geldst wird, so dass dieses Wissen als dieser Vollzug selbst verstanden wird. Tillich 16st da-
mit das Selbst des Menschen in den konkreten Vollzug des Sich-Bestimmens und Sich-Set-
zens auf. Das konkrete Selbst erfasst sich in seinem Sich-Bestimmen, indem es <Uber-sich-
Hinaus> und darin bei sich selbst ist. Von diesem methodischen Ausgangspunkt aus ent-
wickelt Tillich seine Geschichtsphilosophie und die geschichtsphilosophischen Bestim-
mungen des geschichtlich Konkreten, des Ziels der Geschichte, des Trigers der Geschichte
sowle deren Periodisierung.



Rezensionen 301

Fiir die Frankfurter Vorlesung ist, wie bereits fiir die Dogmatik-Vorlesung aus Dresden,
Geschichtsphilosophie Sinndeutung der Geschichte. Ausfiihrlich entfaltet Tillich die
Grundziige seiner Sinntheorie und nimmt sie in den geschichtsphilosophischen Grundbe-
griff der historischen Zeit auf, der zugleich die Differenz zu Heideggers Ausfithrungen zu
Dasein und Zeitlichkeit markiert. «Sinn ist hier einfach das vorwegnehmende Hinausge-
hen iiber sich selbst auf etwas Begegnendes, wie auch z.B. im Wort <sinnen> das innere Hin-
ausgehen auf etwas gemeint ist.» (155) Historische Zeit ist immer sinnbezogen und setzt
damit die Selbsterfassung des Sinnbewusstseins, von Tillich Innerlichkeit genannt, voraus.
Tillichs Geschichtsphilosophie zielt auf die Durchsichtigkeit der kulturellen Titigkeit des
Selbst in seiner Geschichtlichkeit und Wandelbarkeit. Auf diese Durchsichtigkeit hin ist
der Mensch in seiner kulturellen Tatigkeit ausgerichtet. Tillich nennt dies das <Neue> und
charakterisiert es als eschatologisch. Dadurch bekommt die kulturelle Titigkeit eine escha-
tologische Qualitit (vgl. 2161f.). «Das endzeitlich Neue, wie er [P.T.] jetzt statt <iberzeit-
lich» sagt, ist aufzufassen, wenn wir es strukturell auffassen wollen, als die sinnhafte Rich-
tungsangabe fiir das, was jeweilig im historischen Prozef sich losreifit vom blofien Begeg-
nen und eingeht in die historische Zeit.» (210) Gemeint ist die reflexive Erfassung des Sinn-
bewussteins in seiner kulturschaffenden Titigkeit. Diese ist das eschatologische Ziel der
Geschichte.

Tillichs Geschichtsphilosophie, wie er sie im Wintersemester 1929/30 in Frankfurt als
Begegnungsanalyse durchgefiihrt hat, ist im Kern eine Sinndeutung der Geschichte. Es
geht Tillich also nicht um die empirische Geschichte. Wie in den frithen Schriften ist die
Geschichte in der Frankfurter Vorlesung kein im Objektiven ablaufender Prozess, son-
dern eine Deutung. Dieser Akt der Geschichtsdeutung, durch den Geschichte erst entsteht,
ist jedoch fiir Tillich ein immer schon geschichtlich bestimmter Akt. Tillich hat diesen Zir-
kel, der in jeder Geschichtsdeutung steckt, in der Christologie reflektiert und in seine ge-
schichtsphilosophische Kategorie der «Mitte der Geschichte» aufgenommen. Die Frank-
furter Vorlesung widmet sich im zweiten Teil unter der Uberschrift Die Sinndeutung der
Geschichte und die historische Perspektive (116ff. 2831f.) noch knapp diesem Problemhori-
zont.

Die Vorlesung iiber Sozialpidagogik, deren Wahrnehmung zu Tillichs Aufgabenbereich
in Frankfurt gehorte, erdrtert in zwei Teilen eine philosophische Grundlegung der Sozial-
pidagogik. Der erste Teil expliziert, ausgehend von seiner Begegnungsanalyse Sinn und
Aufgabe der Sozialpidagogik (29211.), und der zweite, eher kulturdiagnostisch zugeschnitte-
ne Teil thematisiert Die Entstehung der Masse und das sozialpidagogische Problem der Gegen-
wart (3451f.). Tillich konstruiert die Erziehung als ein Implikat des Phinomens der Begeg-
nung und versteht sie als Urphinomen (292.304). Da Tillich das Selbst in den Vollzug der
Selbstauslegung aufldst und damit dessen Konstitution in die Begegnung verlegt, ergibt sich
als Grundbestimmung der Erziehung die Einfiigung in die Welt. Erziehung wird also zu-
nichst auf einer grundlegenden Ebene in den Blick genommen, der zufolge «jedes sinnhafte
Begegnen einfiigenden Charakter» (305) hat. Von diesem mit dem Selbstvollzug verbunde-
nen Urphinomen der Erziehung unterscheidet Tillich die Sozialfunktion des Erziehens
(311), die er im Wesentlichen anhand der humanistischen Erziehung und ihres Ideals der
Persdnlichkeit erortert. Hier tritt das Urphinomen der Erziehung zuriick, und das Elend
der zeitgendssischen Pidagogik macht Tillich in dem Umstand aus, dass sie sich in Erzie-
hungstheorien und -techniken ergeht, aber gerade das «Urphinomen verloren hat» (308).
Was Tillich hier beschreibt, ist nichts anderes als die soziale Ausdifferenzierung der Gesell-
schaft in unterschiedliche Funktionsbereiche. Durch sie geht das Urphinomen der Erzie-
hung verloren.

Im Anschluss an die Bestimmung der Erziehung als einem Urphinomen erértert Tillich



302 Rezensionen

die Elemente der erziehenden Begegnung und ihrer Verselbstindigung (311f.). Besprochen
wird hier von Tillich das Erziehungsverhiltnis und dessen Funktionalisierung in der Pid-
agogik. Der Ubergang von dem Urphinomen der Erziehung zur Pidagogik resultiert dar-
aus, dass die Erziehung als Sozialfunktion von dem Ganzen isoliert wird (319). Unter der
Uberschrift Die autonome Pidagogik und das humanistische Ideal erdrtert Tillich die huma-
nistische Erziehung und deren Dialektik (327ff.). Die humanistische Erziehung kommt
durch einen Bruch mit dem Urphinomen der Erziehung zustande. Von dem zweiten
Hauptteil der Vorlesung, der sich den sozialpidagogischen Problemen der Gegenwart zu-
wendet, enthilt das Manuskript nur noch Notizen. Tillichs Vorlesung bietet weniger eine
sozialpidagogische Vorlesung als eine philosophische Grundlegung der Erziehung im als
Begegnung gedeuteten Lebensprozess.

In den letzten Jahren sind zahlreiche Untersuchungen zur Theologie und Religionsphi-
losophie des friihen Tillich erschienen. Sie sind durch die unermiidliche Editionstitigkeit
von Erdmann Sturm méglich geworden. Es steht zu erwarten, dass auch der vorliegende
Band der Tillichforschung wertvolle Impulse verleihen wird.

Christian Danz, Wien

Karl Wilhelm Rennstich: Korruption und Religion, Rainer Hampp Verlag: Miinchen/Me-
ring 2005. 136 S., EUR 24.80, ISBN 3-87988-986-4.

Bereits in einer seiner ersten Vorlesungen am Trinity College in Singapur im Jahr 1973
widmete sich Karl Wilhelm Rennstich (geb. 1937) dem Thema Korruption, ebenso in sei-
ner Habilitationsschrift aus dem Jahr 1988 (verdffentlicht 1990). War der wiirttem-
bergische Theologe damals noch einsamer Rufer in der Wiiste, ist heute die Korruption als
eine zentrale Herausforderung fiir die Gesellschaft allgemein ins Bewusstsein gertickt.

In dem vorliegenden Buch «Korruption und Religion» bezeichnet Rennstich die Kor-
ruption als ein Grundiibel sowohl in der sogenannten Dritten Welt als auch in kapitali-
stisch geprigten Lindern. «Deutsche Amtstriger betreiben ebenso oft Korruption wie
<Schutzgelderpresser> » (8) Das kapitalistische System habe «fiinf der sieben Todsiinden des
Christentums in positive Tugenden verwandelt: Stolz, Neid, Geiz, Habsucht und Wol-
lust». (79)

Mit profunder Kenntnis beschreibt Rennstich die Stellung der Religionen (Hinduismus,
Buddhismus, Konfuzianismus, Islam, Judentum, Christentum) zum - iiberall bekannten -
Phinomen Korruption. Zu allen Zeiten habe es Menschen gegeben, die aus religicser Uber-
zeugung die Korruption «als ein Grundiibel der Gesellschaft erkannten und unter Einsatz
ihres Lebens bekimpften». (110) Mit Hans Kiing ist Rennstich der Auffassung, dass die Re-
ligionen gegen die Korruption in der eigenen Gesellschaft sowie gegen eine Korrumpie-
rung der Religion zusammenstehen miissten. «Der Konkurrenzgeist der Religionen ist
selbst eine Korrumpierung der Religion.» (74)

Sehr belesen beschreibt Rennstich, wie «das Krebsgeschwiir Korruption» (Klappentext)
in Wirtschaft, Politik und Wissenschaft Schaden anrichtet. Selbst Umweltzerstdrung sei
oft eine Folge korrupter Machenschaften.

In einer globalen Welt miissten sowohl von staatlicher Seite als auch von den Religions-
gemeinschaften Anstrengungen zur Korruptionsbekimpfung unternommen werden.
Transparenz, Kontrolle und Sanktionen stiinden dabei an erster Stelle. Seit der Griindung
von «Transparency International» durch den deutschen Juristen Peter Eigen (Ehemann
von Gesine Schwan) sei es gelungen, «Korruption an die Spitze der Tagesordnungen der
Welt zu setzen». (110) Der Kampf gegen Korruption erfordere heute «konkrete Nachfor-



Rezensionen 303

schungen auf Regierungsebene und strenge Mafinahmen von Seiten der Religionen». (117)

In der Geschichte der Religionen habe es immer wieder aktiven Widerstand gegen Kor-
ruption gegeben. Rennstich erinnert an den Chinesen Kungfutse, an Thomas Morus, an
den Pietisten Spener und die lateinamerikanischen Befreiungstheologen.

Auch wenn das im Rainer Hampp Verlag erschienene Taschenbuch kaum eine «syste-
matische Untersuchungy (so der Klappentext) genannt werden kann, so bietet es doch ei-
nen breiten Uberblick iiber Korruption aus dem Blickwinkel eines Religionswissenschaft-
lers. Schade, dass etliche Druck- und Satzfehler stehen geblieben sind.

Johannes Eifsler, Reutlingen

Jan Peter Schouten: Jezus als goeroe. Het beeld van Jezus Christus onder hindoes en christe-
nen in India, Verlag Damon: Budel NL 2007. 267 S., EUR 19.90, ISBN 9789055737826.

Das Christentum erreichte Indien schon sehr frith. Nach der Uberlieferung predigte ja der
Apostel Thomas in Indien. Die aus dieser frithen Zeit stammende christliche Gemeinde
hatte jedoch kaum Moglichkeiten zur Expansion. Erst am Ende des 18. und im Laufe des
19. Jahrhunderts wurde die christliche Botschaft durch den Einsatz der Mission allmihlich
in weiten Teilen Indiens bekannt und zu einem bedeutsamen Faktor in der indischen Ge-
sellschaft. Nicht nur indische Christen, sondern auch Hindus vertieften sich in die Lehre
Jesu und suchten nach der Relevanz des Evangeliums fiir ihre Religion und Gesellschaft.
Seitdem ist es moglich, von einer Inkulturation des christlichen Glaubens in Indien zu re-
den. Jesus bekam dabei allerdings ein anderes «Gesicht»: Es ist nicht linger die europiische
«Heilandsgestalt» der Missionare, sondern der orientalische Lehrer, der die Inder beein-
druckt. Hoéchst bemerkenswert ist die Tatsache, dass die ersten Personen, die {iber Jesus in
der Perspektive der religidsen Traditionen Asiens in seridser Weise reflektierten, nicht
asiatische Christen waren, sondern indische Hindus.

Mit diesen Hinweisen beginnt das Buch von Jan Peter Schouten, in dem diese neuzeitli-
che Entwicklung beschrieben wird. In ihm kommen sowohl Hindus wie Christen aus dem
19. und 20. Jahrhundert zu Wort, die zu der Entfaltung der Christologie in Indien beige-
tragen haben. Die gemeinsame Faszination durch Jesus hat dabei zu verschiedenen Bildern
von seiner Person und Bedeutung gefiihrt. Nach der Uberzeugung des Verfassers kénnen
die diesbeziiglichen Diskussionen, wie sie in Indien stattgefunden haben und noch stattfin-
den, auch fiir uns im Westen fruchtbar sein.

Schouten, reformierter Pfarrer in Bloemendaal NL, hat bereits mehrere Schriften iiber
den Hinduismus verdffentlicht. Er ist mit den primiren und sekundiren Quellen vertraut.
Darum kann er die komplexe Thematik auf eine klare und interessante, fiir einen breiten
Leserkreis zugingliche Weise darlegen. Er erortert den Stoff in einer Anzahl eng
zusammenhingender Skizzen iiber Personen und Stromungen. Systematische Erwigungen
und eigene Stellungnahmen sind in die historische und biografische Darstellung i mtegnert
sodass der Leser das Gefiihl hat, mit einem zuverlissigen Reisefithrer unterwegs zu sein.

Im Hinblick auf die Orientierung, speziell fiir die Kenner der Materie, méchte ich we-
nigstens andeuten, wer und was hier zur Sprache kommt. Schouten fingt mit Rammohan
Roy (1772-1833) an. Er ist signifikativ fiir vieles, was nachher gedacht und gesagt wurde.
Als Kritiker von Aberglauben und rein dusserlicher Religiositit trat er fiir einen monothei-
stischen Gottesbegriff ein. Zudem kimpfte er gegen die sati, die Witwenverbrennung; in
diesem Kampf standen er und christliche Missionare wie William Carey Seite an Seite. Er
bezeichnet Jesus als Asiaten und Weisheitslehrer. Jesus ist der Guru, der den Weg zu Gliick
und Frieden zeigt. Bedeutsam sind fiir Roy die Bergpredigt mit der goldenen Regel, die



304 Rezensionen

konkrete Lebensfiihrung Jesu, sein Durchbrechen von Grenzen zwischen Menschen und
sein Respekt fiir Frauen. Die Kritik der Missionare an Roy betrifft vor allem die Tatsache,
dass die Versdhnung durch Kreuz und Auferstehung nicht zur Geltung kommt.

Anschliessend beleuchtet Schouten Nehemiah Goreh (1825-1895), zuerst ein Bekamp-
fer, dann ein Apologet des christlichen Glaubens, der im Hinduismus eine Vorbereitung
des Christentums erblickte, und die Lebensgeschichte von Pandita Ramabai (1858-1929),
einer charismatisch begabten Frau, die vieles geleistet hat, um die Lage der Frauen zu ver-
bessern; sie hat deutlicher als alle anderen in Indien im 19. Jahrhundert Jesus als Befreier
der Unterdriickten verkiindigt.

Interessant ist die Darstellung von Vivekananda (1863-1902) und seinem Lehrer Rama-
krishna. Beide sehen in Jesus den Yogameister, der durch seine Askese das Gottliche in sei-
nem Leben verwirklichte, und betrachten die verschiedenen Religionen als Wege zum glei-
chen Ziel. In der Ramakrischna-Bewegung ist das Interesse an Jesus lebendig geblieben.
Grossen Einfluss hatten die beiden Leiter der Bewegung in Amerika, Akhilananda und
Prabhavananda, die sich intensiv mit der Bedeutung von Jesus auseinandergesetzt haben.

Im 20. Jahrhundert kommt es zu einer eigenen, authentisch indischen Theologie. Einer
ithrer namhaften Vertreter ist V. Chakkarai (1880-1956), dessen Buch mit dem program-
matischen Titel «Jesus als avatar» (1926) ihn beriihmt machte. Was bei der Anwendung die-
ser Bezeichnung auf Jesus geschieht, charakterisiert der Verfasser mit dem von MLE. Brink-
man eingefiihrten Begriff «doppelte Transformation»: Durch die Anwendung dieser Be-
zeichnung wird etwas Neues tiber Jesus gesagt, und zugleich erhilt die Bezeichnung selbst
dadurch eine neue Prigung (114f.).

In der Ashram-Bewegung wurde eine im Hinduismus beheimatete Form des Zusammen-
lebens im christlichen Kontext realisiert. Jesus wurde und wird hier als sadbu, guru erlebt.
In dieser Bewegung sind auch christologische Konzepte entstanden, die als Beispiele au-
thentischer theologischer Inkulturation gelten kénnen (vgl. 175-177 {iber Bede Griftith).

Unter Beriicksichtigung aller Nuancen beschreibt der Verf., wie Mahatma Gandhi
durch die Verkiindigung Jesu, speziell die Bergpredigt, inspiriert wurde. Das Leiden Jesu
war fiir ihn ein Beispiel von gewaltlosem Widerstand, aber auch von vollstindiger Identi-
fizierung mit den geringsten Menschen.

Unter dem Titel «Christus zwischen den Religionen» bespricht Schouten die drei Den-
ker, die in den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts die christliche Theologie in Indien
geprigt haben: R. Panikkar (geb.1918), ein vielseitiger katholische Gelehrter, und die bei-
den Theologen M.M. Thomas (1916-1996) und S. Samartha (1920-2002), die durch ihre Be-
teiligung an der 6kumenischen Bewegung bekannt geworden sind.

Wichtig ist auch das Kapitel tiber die Theologie der dalits, der Menschen aus den unteren
Kasten. Thre Lage wurde in der Kirche und der Theologie Indiens lange nicht berticksich-
tigt. Der Dialog mit dem Hinduismus war jeweils ein Dialog mit den Brahmanen und ihrer
religidsen Tradition. In jiingster Zeit ist eine Anderung eingetreten. Dalit-Theologen grei-
fen auf die amerikanische Befreiungstheologie zuriick. Jesus, der die etwa durch Reinheits-
vorschriften markierten Grenzen zwischen Menschen durchbrochen hat, war selbst wie
ein dalit. Zudem war er nicht im erhabenen Tempel einer Stadt beheimatet, sondern in ei-
nem Dorf zuhause, solidarisch mit armen Menschen in Freud und Leid.

Aus diesem Buch ist manches zu lernen. Der Verf. bringt uns viele Personen und Stro-
mungen niher. Die Reproduktionen von Bildern, die indische Kiinstler Szenen aus der Ge-
schichte Jesu gewidmet haben, sind eine Bereicherung. Es fillt auf, dass der Verf. den da-
mals im Westen so bekanntgewordenen Sadhu Sundar Sing nur beiliufig erwihnt. Gerne
hitte ich iiber thn mehr erfahren, weil bei ihm die mystisch-visionire Dimension in beson-
derer Weise zum Ausdruck kommt. Das Urteil des Ver. ist jeweils behutsam; er kritisiert



Rezensionen 305

die Tendenz, die Bedeutung der Geschichte, auch der Lebensgeschichte Jesu, mit Kreuz
und Auferstehung zu schmilern. Andrerseits begriisst er die Plidoyers fiir eine Verbin-
dung von Theologie und Praxis und fiir eine Befreiungstheologie. Er betont, dass wir von
der indischen Christologie lernen kénnen: zum Beispiel ein Interesse an der Spiritualitit
und Lebenspraxis Jesu und eine «Antenne» fiir seine Gottlichkeit und den Respekt von ihr
zu entwickeln (vgl. etwa 104 und ausfiihrlich 2391f.).

Lebendig schildert der Verf., wie sich im Osten eine kosmische Christologie entwickelt
hat. Indische Denker sind von ihrem hinduistischen Hintergrund her beeindruckt von der
zeitlichen und riumlichen Universalitit des ewigen Christus. Nicht von ungefihr haben
sie eine ausgesprochene Affinitit fiir das Johannesevangelium mit seinen Aussagen iiber
den Logos, der sich in der ganzen Schopfung und Menschheit und nach ihrer Uberzeugung
auch in den Religionen manifestiert.

Die Bemerkungen des Verf. zu den inhaltlichen Aspekten laden den Leser ein, iiber die
inneren Zusammenhinge weiter nachzudenken. Immer wieder wird man bei der indischen
Christologie an frithere und heutige zentrale Motive in der Ostkirche erinnert. Gibt es, ab-
gesehen von den Thomaschristen, nachweisbare historische Verbindungen? Oder ist der
wichtigste Faktor eine gemeinsame geistige (orientalische) Prigung? Ein zweites Beispiel ist
die Frage nach dem Verhiltnis zwischen guru und avatar. Der Verf. hat fiir den Titel seines
Buches die erste Bezeichnung gewihlt, weil diese vielen in der hinduistischen Welt als sach-
gemisse Charakterisierung von Jesus am meisten zugesagt hat (247). Von einem Dilemma
kann hier freilich nicht die Rede sein. Die Gestalt des guru bzw. yogi steht seit jeher im Ruf
fast gottlicher Heiligkeit und empfingt eine diesem entsprechende Verehrung. Unwillkiir-
lich denkt man als Parallele an unsere Unterscheidung zwischen einer Christologie von
oben und unten, die «im Endeffekt» am selben Punkt zusammenkommen!

Ein drittes Beispiel: Die kosmische Christologie ist bei den indischen Christen jeweils
mit Mystik verbunden. Diese Verbindung ist nicht zufillig. Vielmehr geht es hier um ei-
nen tiefen sachlichen Zusammenhang, der mit der von den indischen Theologen vertrete-
nen engen Beziehung zwischen Mikro- und Makrokosmos gegeben ist. Der Mensch ent-
deckt in sich selbst den ganzen Kosmos, und der Kosmos reflektiert sich in ihm. Von hier
aus leuchtet auch ein, dass eine kosmische Christologie nicht im Widerspruch zu einer
Theologie der Befreiung stehen muss, sondern vielmehr helfen kann, in einer solchen Be-
fretungstheologie auch die Natur und Umwelt zu integrieren. Und was die Mystik betrifft,
sei an das Wort Karl Rahners erinnert: «Der Christ der Zukunft wird ein Mystiker sein
oder er wird nicht sein!»> Die Wahrheit dieser Aussage findet in dieser Studie eine starke
Bekriftigung.

Jan Veenhof, Gunten

Hansj6rg Schmid, Andreas Renz, Jutta Sperber, Duran Terzi (Hg.): Identitit durch Diffe-
renz? Wechselseitige Abgrenzungen in Christentum und Islam (Theologisches Forum
Christentum-Islam), Verlag Friedrich Pustet: Regensburg 2007. 262 S., EUR 19.90,
ISBN 978-3-7917-2065-4.

Das Verhiltnis von Christentum und Islam ist seit je von Abgrenzungen voneinander ge-
prigt; derzeit geht es vor allem um die Situation tiirkischstimmiger deutscher Mitbiirger
und Mitbiirgerinnen. Die Kernpunkte der Diskussion sind: Koran und Scharia; das Gottes-
Verstindnis zwischen einer stark transzendenzorientierten und einer auch (immanenzver-
bundenen) trinitarischen Glaubensvorstellung versus eine eher theokratische oder laizisti-
sche Zuordnung von Religion und Gesellschaft, Kreuzziige und gegenwiirtiger Fundamen-



306 Rezensionen

talismus. Diesen theologisch wie religions- und gesellschaftspolitisch relevanten Differenz-
punkten und -erfahrungen ging das «Theologische Forum Christentum - Islam» in einer
Tagung im Mirz 2006 nach - mit dem Ziel, sich iiber bisherige Abgrenzungen von Chri-
stentum und Islam Klarheit zu verschaffen, gegenwirtige Verhiltnisbestimmungen auf
sinnvolle Aufweichungen und mégliche Uberwindungen einer dominant dualistischen
Sicht hin zu befragen und weiter zu fiihren.

Der Dokumentationsband hat fiinf Teile. Der I. Teil dient als Grundlegung: Hermeneu-
tik und Theologie der Abgrenzung, mit einem Einfithrungsbeitrag von J. Waardenburg
zur Selbstsicht und Sicht des Anderen im christlich-islamischen Verhiltnis (21ff.). Blickt
man auf die nahezu 1400 Jahre gemeinsame Geschichte zuriick, ist es notwendig und in
manchen Kontexten wie z.B. Europa méglich, zu lernen, den Anderen tiberhaupt in der
Differenz wahrzunehmen aus einer neuen Selbstsicht und Einsicht in die Andersheit des
Anderen heraus (40). Beriicksichtigt man weiter, dass «Identitit ... im Westen im 20. Jahr-
hundert» in Frage gestellt wurde und «muslimische Identitit in Europa nicht klar ist» (sc.
christliche Identitit ebenso wenig), dann werden Notwendigkeit und Méglichkeit des Dia-
loges deutlich, besonders im Hinblick auf die gegenwirtig sich wieder verstirkenden «Ab-
wehrreflexe» auf beiden Seiten (36f.). - In seiner Replik nimmt A. Takim Waardenburgs
Deutung von Religion als «Zeichensystem» auf und zeigt an den Begriffen «Heiliger Geist»
und «Gebet», dass Identitit (Gleichheit) im Begrifflichen nicht Differenz im gelebten Glau-
ben ausschliesst (45f.). Hier wird das Problem sichtbar, dass es auf den Dialog nicht zwi-
schen Begriffen, also Gleichheiten, sondern zwischen eigenstindig-differenten Menschen
ankommt, die allerdings zur dialogischen Kommunikation nicht auf auch begriffliche
Sprache verzichten kdnnen. Gibt es also tiberhaupt gelebte, lebbare Identitit, wenn die
Differenz der konkret-leiblichen, einzigartigen Glaubenden nie abgegolten, demnach Iden-
titdt (auch nicht der einzelnen Glaubenden mit sich selbst) nie hergestellt werden kann?
Takim weist darauf hin, dass sich Christen und Muslime «exklusivistisch», also von einem
Absolutheitsanspruch her ausschliessend verhalten, dass sie aber ihren Glauben auch «in-
klustvistisch» verstehen und leben und z.B. Muslime «den Islam als eine universale Religi-
on (verstehen), die auch von Moses und Jesus verkiindet wurde» (47): «Die Haltung des Ko-
rans gegeniiber den anderen Offenbarungsreligionen ist also eine inklusivistische» (49; zur
Begrifflichkeit vgl. R. Bernhardt: Ende des Dialogs? Die Begegnung der Religionen und
ihre theologische Reflexion, Ziirich 2005). — Dabei bedeutet Islam, wie M. Kalisch im zwei-
ten Hauptreferat ausfiihrt, «Glaube an Gott, die Engel, die offenbarten Biicher, die Ge-
sandten und an das Gericht nach dem Tode» (54). Die beiden wesentlichen Unterschei-
dungspunkte vom Christentum sind «die Anerkennung von Muhammad als Prophet und
des Koran als letzter unverfilschter Offenbarung Gottes». Theologisch wurde daraus ge-
folgert, «dass nur ein Bekenntnis zum Islam den Menschen vor Gottes Strafe bewahrt» (57).
«In neuerer Zeit hingegen gibt es eine gewisse Tendenz, ... dass jeder gottgliubige Mensch,
der gute Werke tut und an den Jiingsten Tag glaubt, Gottes Lohn, also das Paradies, erhal-
ten wird» (59) - und hier wiirden dann im Dialog mit Christen die Differenzen zwischen
protestantischem «Versdhnungs- und Rechtfertigungsglauben» und rémisch-katholischem
«Erlésungs-Christentum» hervortreten. Ein weiterer Abgrenzungspunkt ist das trinitari-
sche bzw. streng monotheistische Verstindnis Gottes versus die muslimische Ablehnung
einer Inkarnation Gottes (in Jesus von Nazaret). Aber sowohl auf theologischer wie recht-
licher Seite gibt es neue Ansitze in der Abgrenzungsfrage (61). - In seiner Replik auf Ka-
lisch (Abgrenzung im 1slamischen Denken) legt Chr.W. Troll den Finger auf Punkte, die
sich nicht en passant erledigen (lassen); so ist etwa das muslimische «Verstindnis des Glau-
bens als eine Suche wohl eher selten ... zu finden» (68). Der Islam sieht als «Herrschaftsre-
ligion» folgerichtig die «politische und militdrische Dimension als mit direkter géttlicher



Rezensionen 307

Autoritit ausgestattet» (70). «Schutzbiirgern» ist es verboten, «in gréfleren Ortschaften
und in deren nahem Umland neue Kultgebiude zu errichten» (71). «Das Zeugnis von
Schutzbiirgern gegen einen Muslim (darf) nicht angenommen werden» (71). Dahinter steht
die (derzeit z.B. fiir die Tiirkei) grundlegende «Frage der effektiven Trennung des religio-
sen vom politischen Bereich» (72) - staatsislamisch verneinend, «balancierend» bejahend
(wie z.B. in Deutschland), laizistisch trennend (z.B. in Frankreich)? - Im dritten Einfih-
rungsbeitrag beleuchtet O. Schumann die beiden Bewegungen von Anniherung und Ab-
grenzung an der Stellung zur Person Muhammads mit dem Kernpunkt des «religidsen
Verstindnisses der Gesellschaft mit einem von Gott legitimierten Imam an der Spitze»
(78), der Abstempelung des Islam zu einer christlichen Hiresie (z.B. Byzantiner), der Ab-
wertung des Islam durch Augustin und die Reformatoren. Die Aufklirung zeigte Ansitze,
dem Islam als eigenstindiger Religion zu begegnen (z.B. Lessing). Das II.Vatikanische Kon-
zil (1962-1965) teilte - im Gegensatz zum ORK 1961 in New Delhi - diesen Ansatz, indem
die Person des Abraham fiir Judentum, Christentum und Islam gewiirdigt wurde (891.).
Der Protestantismus blieb hier eher gespalten (91-94). Heutige «relationale Theologie»
setzt auf die gemeinsame Bewiltigung anstehender Probleme (98f.). In seiner Replik zeich-
net T. Gorgilin den Weg zu wechselseitiger Anerkennung an vier Haltungen nach (100ff.):
Hiresie - Kritik an Muhammad - rationaler Diskurs - exklusiv politische Ablehnung. Dia-
log heisst dabei, «dass jeder den Anderen ... als ebenbiirtig anerkennt» (104).

Im II. Teil geht es zuerst um koranische und biblische Abgrenzungen und dann um de-
ren im orthodoxen Osten und lateinischen Westen unterschiedliche(n) Wirkungsgeschich-
te(n), z.B. als «Hiresie der Ismaeliten» (119ff.), hin zu einer Neubestimmung des Dialogs
im Blick auf das koranisch-muslimische Ideal «der Einheit der Menschen» (118ff.). So zeigt
O. Ozsoy am koranischen Begriff £ufr, dass dieser nicht mit «Unglauben», sondern «Un-
dankbarkeit» zu {ibersetzen sei, so dass Angehdorige anderer Religionen nicht eo ipso Un-
gliubige sind (sondern «qur> Undankbare). In eins mit solchen {ibersetzungshermeneuti-
schen Praktiken und Uberlegungen geschieht die Sensibilisierung fiir «kontextuelle Ge-
bundenheit» (143).

Der III. Teil beschiftigt sich mit den Kreuzziigen und deren Rezeption als Beispiel fiir
historische Abgrenzungen (147-183). Dabei wird herausgestellt, dass der orthodoxe Osten
im Gegensatz zum westeuropiischen Christentum weder militdrisch noch missionarisch
den Islam beherrschen wollte. Deswegen nennt islamische Polemik gegen den «Westen»
seit dem 19. Jh. Kreuzziige, Mission, Kolonialismus und Imperialismus in einem Atemzug
(158). Umgekehrt bedient sich v.a. US-amerikanische Hegemonial-Politik anachronistisch,
aber symboltrichtig des «Kreuzzuges gegen das Bose» (1771f.). Deswegen sollten Christen-
tum und Islam «die Wahrung der eigenen Identitit mit der Anerkennung fremder Identi-
titen verbinden» (183).

Im IV. Teil werden fundamentalistische Abgrenzungsdiskurse im Islam durch B. Agai
(187ff.) und im Christentum durch G. Klinkhammer (204{f.) vorgestellt; man weiss, dass
in beiden «ein Nebeneinander integrativer und abgrenzender Tendenzen» herrscht (189).
«Es wird ein Kompromiss gesucht, der den Anderen nicht gleich macht, sondern dessen
Andersartigkeit als Bestandteil gottlicher Ordnung akzeptiert» (1901.). Wie ist dies mog-
lich, wenn z.B. Wahhabiten in Saudi-Arabien (mit Ausstrahlungen bis nach Deutschland),
auch Salafiten, die Muslimbruderschaft in Agypten einen strikten, teils militanten Abgren-
zungskurs fahren? (191ff.) Zukiinftig werden beide Bewegungen vorhanden sein: «<Koope-
ration unter Anerkennung der Unterschiede» und ein starker «Abgrenzungskurs» (202).
Christlicher Fundamentalismus - in diesem Beitrag reprisentiert durch die Parteien «Bi-
beltreuer Christen» und «Christliche Mitte» - verdammt den Islam wie alle anderen Reli-
gionen, Esoterik usw. als Verkdrperung des Antichristen (218f.). Deswegen haben Chri-



308 Rezensionen

stentum wie Islam diejenigen Probleme der politischen, 6konomischen, sozialen, kulturel-
len Rahmenbedingungen als «gesamtgesellschaftliche Aufgabe» zu bearbeiten, «die religio-
sen Fundamentalismus hervorbringen» (224).

Der V. Teil zeigt neue Perspektiven der Verhiltnisbestimmung, exemplifiziert an neue-
ren Interpretationen der Scharia im Blick auf die Todesstrafe fiir Apostaten (B. Ucar, 227-
247). Ucar argumentiert in seiner Ablehnung der Todesstrafe u.a. mit dem «freien Willen
eines jeden Individuums»: «ohne freien Willen keine Eigenleistung, ohne Eigenleistung
keine Priifung, keine Priifung kein Lohn, keine Strafe, kein Paradies, keine Hélle. Die ab-
solute Giite und Barmherzigkeit Gottes sind iiber diese Gedanken und Schlussfolgerungen
selbstverstindlich erhaben» (244); es handelt sich hier um grundlegende theologische wie
zugleich religiés-praktische Kontroverspunkte. A E. Kattan, Prof. fiir Orthodoxe Theolo-
gie in Miinster, geht mittels R. Girards anthropologischem Gewalt-Modell und einem Ver-
standnis von Religion als einer «von Menschen getragenen Grofle» an die Rivalitit der Re-
ligionen heran (245ff.). Dieser Konflikt-Ansatz endet in der «Symphonia» (253). - Die
Schlussiiberlegungen fassen zusammen: «Ziel ist also eine Identititsbildung durch Abgren-
zung ohne Abwertung des Anderen» (258). Entsprechend kdnnte die «Solidarisierung mit
den Armen, Leidenden, Ausgegrenzten, in denen uns Gottes Antlitz begegnet, ... die Chri-
sten und Muslime und alle anderen Menschen guten Willens verbindende Identitit darstel-
len» (260).

Die Beitrige sind fast durchweg hoch informativ und thematisch focussiert. Zugleich
sind sie konzeptionell heterogen, so dass die Verhiltnisbestimmung Christentum-Islam
zum einen von der «Symphonia» und zum anderen von der Differenz und Alteritit her an-
gegangen wird. Zu diskutieren bleiben viele der Thesen, z.B. ob man selbst «guten Willens»
den Anderen anerkennen kann (wobei <anerkennens heisst: dem Anderen seine Einzigar-
tigkeit als Geschdpf zu lassen)? Ist ddentitit das personliche Glaubens-Fundament fiir Ab-
grenzungen oder ein Konstrukt im Dialog, um zu einer Verstindigung zu gelangen? Was
ist mit Alteritit und was mit Religion gemeint? Diese Fragen aufgeworfen, fachkundig um-
schrieben und vor allem von muslimischer Seite aus in erstaunlich offenen Interpretatio-
nen vorangetrieben zu haben, ist das hauptsichliche Verdienst dieses Sammelbandes.

Uwe Gerber, Schopftheim



	Rezensionen

