
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 3

Artikel: Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text : Tendenzen der
neueren Exegese

Autor: Röhser, Günter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text

Tendenzen der neueren Exegese

Rabbi Aqiba über die Bibel: «<Das ist kein leeres Wort, an euch vorbei> (Dt 32,47). Und
wenn es leer ist, dann liegt es an euch, die ihr nicht auszulegen wisst.» (Midrasch
Genesis Rabba 1,14)

Dass das Wort der Bibel nicht leer sei oder bleibe, ist zu allen Zeiten das

Anliegen der Auslegung gewesen. Im Folgenden geht es um «Tendenzen der

neueren Exegese» und damit um den Versuch einer Positionsbestimmung. Es

sollen nicht nur die allerneuesten Trends in den Blick genommen werden,
deren Relevanz man ja meist ohnehin erst aus einem gewissen zeitlichen
Abstand zu beurteilen vermag, immerhin aber doch die neueren, die sich seit

geraumer Zeit abzeichnen oder verstärken und die auch Auswirkungen nicht
nur auf das wissenschaftliche Studium, sondern auch auf die Praxis der Exegese

und der Bibelauslegung in Kirchen und Schulen haben könnten oder sollten.

Mit der Formulierung des Themas haben wir eine Arbeitshypothese über
solche neueren Tendenzen aufgestellt: Die Exegese hat sich von der Welt
«hinter dem Text» hin zur Welt «vor dem Text» bewegt, sie hat sich aus der
einen Wirklichkeit heraus und in die andere Wirklichkeit hinein begeben -
wissenschaftlicher ausgedrückt: Sie hat den Schwerpunkt ihres Interesses von
der «historisch-diachronen Rückfrage» auf die «ganzheitlich-synchrone
Textinterpretation» verlagert. Ohne schon genauer auf die einzelnen verwendeten
Begriffe einzugehen, kann man doch feststellen: Kaum ein Bibelwissenschaftler

wird bestreiten, dass ein solcher Trend in der «neueren» Exegese vorliegt
und zu beobachten ist. Damit ist allerdings noch nicht gesagt, wie «neu» dieser
Trend eigentlich ist, und auch nicht, wie man ihn zu beurteilen hat. Auf beides

will ich im Folgenden eingehen, und natürlich auch darauf, worin dieser
Trend sich im Einzelnen zeigt. Hinweise auf praktische Beispiele sollen nicht
fehlen. Am Ende steht ein Versuch, die Situation und Aufgabe der Exegese in
grundsätzlicher Hinsicht zu bestimmen.

1. Kurze Begriffsklärung

Diachron/synchron1 :

Diachrone Methoden untersuchen einen Text unter dem Aspekt seiner
Entstehungsgeschichte (mündliche Vorgeschichte, Verarbeitung schriftlicher

1 Das Folgende im Anschluss an W. Egger: Methodenlehre zum Neuen Testament,

ThZ 3/64 (2008) S. 271-293



272 Günter Röhser

Quellen und Traditionen). Synchrone Methoden untersuchen einen Text in
seiner jeweils vorliegenden Gestalt (Beschreibung der Textphänomene, wie
sie im Prinzip von jedem Interessierten, der die betreffende Sprache
beherrscht, vorgenommen werden kann). Unter diachronem Aspekt erscheint
ein Text als Ergebnis einer längeren Entstehungsgeschichte, unter synchronem

Aspekt als Struktur und Kommunikationselement. Keine Einigkeit
herrscht in der Theoriediskussion darüber, wie die beiden methodischen
Zugänge einander zuzuordnen sind (komplementär oder hierarchisch). Ich selbst

vertrete den Primat der Synchronie und meine, dass diachrone Methoden
lediglich der Vertiefung und Illustration eines synchron gewonnenen
Textverständnisses dienen können und nicht in Widerspruch dazu treten dürfen.

Die Tatsache, dass Sprache synchronisch funktioniert, diachronisch sich
bildet und beides dadurch aufeinander bezogen ist, dass «das Werden der Sprache

sich auf das Funktionieren hin verwirklicht»2, ändert nichts daran, dass

der Text auf einer bestimmten Stufe seiner Entwicklung eine relative
«Autonomie» gegenüber seiner Vorgeschichte gewinnt und als «objektiv» vorliegende

schriftliche Grösse auf seine Struktur hin untersucht werden kann.

Historisch/ganzheitlich:

Fatal wäre es, diese Bestimmungen einseitig auf den Unterschied von dia-
chron und synchron zu verteilen. Zweifellos besitzt der Begriff «historisch»
eine Affinität zur methodischen Rückfrage hinter den vorliegenden Text
(nach seinen Vorstufen bzw. nach den zugrunde liegenden geschichtlichen
Voraussetzungen). Aber eine synchrone Exegese kann genauso «historisch» -
und nicht nur textimmanent - orientiert sein, wie unsere obige Bestimmung
«der Text als Kommunikationselement» deutlich zeigt: Als Element in einem
«Kommunikationsvorgang» mit «außertextlichen Faktoren»3 ist der biblische
Text eine historische Grösse und besitzt eine Wirkabsicht (damit kommen
zugleich neuere Ansätze einer rhetorischen Exegese ins Spiel: s.u. «rhetorical
criticism»), die sich sowohl auf historischer (in der Zeit seiner Abfassung und
in späterer Zeit) wie auch auf gegenwärtiger Ebene entfalten kann.
Dementsprechend kann auch auf beiden Ebenen danach gefragt werden; der Text ist
immer synchron mit seinem Leser.4 - «Ganzheitlich» soll in einem doppelten

Freiburg u.a. 41996, bes. 21.25.
2 So E. Coseriu, zitiert bei U. Schnelle: Einführung in die neutestamentliche Exegese

(UTB 1253), Göttingen 52000, 191, der diese Formulierungen gegen den Primat der
Synchronie ins Feld führt (vgl. auch 52: «Interdependenz» von Synchronie und
Diachronie).

3 So Egger: Methodenlehre (Anm. 1), 74.
4 Auch der heutige Leser nimmt - trotz aller dazwischen liegender und ihn beeinflus¬

sender Wirkungsgeschichte - «den Text direkt auf und nicht erst durch Vermittlung
früherer Leser» (Egger: Methodenlehre [Anm. 1], 37).



Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text 273

Sinne verstanden werden: Es erinnert einmal an die emotionalen, kreativen
und sozialen Methoden der Bibelauslegung (interaktionale, tiefenpsychologische,

symbolorientierte Bibelauslegung, Bibliodrama), die im Unterschied
zur historischen «Distanzierung» den ganzen Menschen einbeziehen wollen
(«personenorientierte» Methoden). Es soll hier aber vor allem im Sinne «holi-
stischer» Exegese verstanden werden und begegnet uns im Folgenden etwa bei
der kanonischen Auslegung (s.u.) als Orientierung an der sog. «Endgestalt»
(«final form») des Textes («textorientierte» Methoden).5

Rückfrage/Interpretation:

Erstere zielt - wie eben erwähnt - hinter den Text in seiner jeweils vorliegenden

Gestalt (Vorgeschichte, geschichtliche Ereignisse und Personen
einschliesslich des Autors) und hat damit den Charakter einer «Re-konstrukti-
on». Letztere ereignet sich vor dem Text und angesichts seiner vorfindlichen
Gestalt. Hier meldet sich ein weiteres Problem: Inwieweit interpretiert Exegese

einen Text im Sinne einer Entnahme des in ihm niedergelegten und
vorgefundenen Sinnes? Oder ist «Interpretation» eher «Konstruktion» eines
Textsinnes durch den Interpreten im Dialog mit dem Text (so die neuere
Rezeptionsästhetik und -hermeneutik)? Im Zusammenhang unserer Arbeitshypothese

ist unter «Interpretation» jedenfalls mehr verstanden als nur eine
historische Auslegung.

2. Ursachenforschung

Akzeptieren wir einmal die genannte Hypothese, so ist damit noch nichts
gesagt über die möglichen Ursachen der in ihr beschriebenen Entwicklung. Ich
meine, drei Faktoren ausmachen zu können:

1) Fachinterne Gründe: Die klassischen Methoden der historisch-kritischen
Exegese haben sich bis zu einem gewissen Grad totgelaufen. Literarkritik,
Form- und Uberlieferungsgeschichte sowie Traditionskritik waren ausführlich

und mit mehr oder weniger Erfolg erprobt worden und vermittelten -
insbesondere im Bereich der Quellenscheidung - zunehmend den Eindruck,
dass sie eher zur Entfernung vom eigentlichen Text führten als zu dessen

Erklärung. Dies war auch kein Wunder - spiegelten doch alle methodischen
Entwürfe in ihrem Aufriss nur «mehr oder weniger die Geschichte der Ent-

5 Mit M. Oeming: Biblische Hermeneutik. Eine Einführung, Darmstadt 1998, 63ff.,
rechne ich v.a. «linguistisch-strukturalistische Methoden», «New Literary Criticism»
und «Kanonische Schriftauslegung» zu den an «den Texten und ihren Welten orien-
tierte(n) Methoden».



274 Günter Röhser

wicklung der exegetischen Fragestellungen» wider, ohne sich in einem
methodologischen Gesamtkonzept an «den Bedingungen des Gegenstandes», nämlich

dem Text als literarischer und strukturierter Grösse, zu orientieren.6 Die
Disparatheit der Ergebnisse und ihre mangelnde Konsensfähigkeit taten ein
Übriges, diesen Weg als eher weniger Erfolg versprechend oder zumindest
nicht als den einzig möglichen zu erkennen. Die redaktionsgeschichtliche
Methode mit ihrer Frage nach übergreifenden Konzepten (z.B. nach den Evangelisten

als Schriftstellerpersönlichkeiten) zeigte bereits eine gewisse Trendwende

an,7 bis dann mit Literaturwissenschaft und strukturaler Linguistik
zunächst in der alttestamentlichen Wissenschaft (W. Richter), dann aber auch
im Neuen Testament (K. Berger u.a.) eine grundlegende Neuorientierung an
der Sprachgestalt der Texte erfolgte.

2) Flinzu kommen allgemein-theologische Gründe. Hier ist auch der Ort, sich
mit der oben angedeuteten Frage nach dem Alter des beobachteten Trends zu
befassen. M.E. sind die Anfänge bereits in der anglo-amerikanischen Bibli-
sche-Theologie-Bewegung seit ca. 1940 zu suchen, die in einem mehr oder
weniger engen Zusammenhang mit der Dialektischen Theologie stand und die

neu nach einem verbindlichen Glaubenszugang zur Bibel, und zwar zur ganzen

Bibel des Alten und Neuen Testaments suchte8 («ganzheitlich» heisst hier
also auch: unter betonter Einbeziehung des Alten Testaments). In der Diskussion

darüber standen sich die Vertreter der von Gerhard F. Hasel so genannten

beiden Richtungen «Confessional Method» und (der von Krister Stendahl

angeführten) «Descriptive Method» gegenüber. Letztere stand gegenüber der

«Bewegung» in einem kritischen bis ablehnenden Verhältnis. Ihre Anhänger
befürchteten eine Beeinträchtigung der Wissenschaftlichkeit von Exegese. Es

ging - wieder einmal - um das Verhältnis von verbindlicher, auf den Glauben
bezogener Bibelauslegung einerseits und der historischen und
wissenschaftlich-kritischen Aufgabe andererseits. Zum Wortführer einer «neuen» auf den
Glauben und den kirchlichen Kanon bezogenen biblischen Theologie entwickelte

sich seit den 60er Jahren in den USA der Alttestamentler Brevard S.

Childs (Biblical Theology in Crisis, Philadelphia 1970), auf den bei der
Behandlung der «Kanonischen Auslegung» zurückzukommen sein wird. An den
älteren Vertretern der konservativen Richtung kritisierte er v.a. deren Suche

6 B.J. Diebner: Art. «Bibelwissenschaft 1/2. Geschichte und Methoden», TRE 6, Berlin
u.a. 1980, 362.

7 Deswegen ist es auch nicht ganz sachgemäss, dass Egger in seinem Methodenbuch
(Anm. 1) die «Redaktionskritik» ausschliesslich der «Lektüre unter diachronem
Aspekt» zuordnet.

8 Dazu und zum Folgenden s. ausführlich H. Graf Reventlow: Hauptprobleme der
Biblischen Theologie im 20. Jahrhundert (EdF 203), Darmstadt 1983, 1-10.



Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text 275

nach einem «Kanon im Kanon» oder einer «Mitte der Schrift», die nach seiner

Meinung gescheitert war und die «Bewegung» in eine Krise geführt hatte.
Seit der Wende zu den 70er Jahren entfaltete sich das Programm einer

«(Gesamt-)Biblischen Theologie» auch in Deutschland voll. Dafür stehen
Namen wie Hartmut Gese und Peter Stuhlmacher in Tübingen, Hans Hübner
in Göttingen und Antonius H. J. Gunneweg in Bonn.9 Bei allen tief greifenden

Differenzen zwischen ihnen haben die Genannten doch ein neues Be-
wusstsein geweckt für das «grosse Ganze» der Bibel und für die übergreifende
Aufgabe, es zu verstehen.

Interessant ist die Rolle, welche die Vereinigten Staaten von Amerika in
diesen Bewegungen spielen: Einerseits kommen die meisten innovativen An-
stösse für die biblische Exegese (und so auch für unsere Fragestellung) mittlerweile

aus den USA10 oder jedenfalls aus dem angelsächsischen Raum (new
literary criticism, narrative criticism, canonical criticism, rhetorical criticism;
aber auch feministische Exegese, reader response criticism, cultural studies11,

postcolonial biblical criticism und new historicism12). Andererseits ist auch
der konservative, ja fundamentalistische Trend in der kanonischen Exegese
unverkennbar (vgl. B.S. Childs). Wie auch immer man dazu stehen mag -
eines ist jedenfalls deutlich: Viele ganzheitlich-synchrone Zugänge (auch die

9 Zur Orientierung vgl. die Textsammlung C. Dohmen, T. Söding (Hg.): Eine Bibel -
zwei Testamente. Positionen Biblischer Theologie, Paderborn u.a. 1995.

10 Vgl. W. Stegemann: Amerika, du hast es besser! Exegetische Innovationen der neute-
stamentlichen Wissenschaft in den USA, in: R. Anselm u.a. (Hg.): Die Kunst des

Auslegens. Zur Hermeneutik des Christentums in der Kultur der Gegenwart, Frankfurt
a.M. 1999, 99-114.

11 S. dazu den Uberblick bei D. Brakke: Cultural Studies. Ein neues Paradigma us-ameri-
kanischer Exegese, ZNT 2 (1998) 69-77. Auch Zugänge zum Neuen Testament und
Frühchristentum im Zeichen eines modernen Kulturbegriffs können als «synchro-
nisch» («auf einen bestimmten Moment in der Geschichte gerichtet») und «ganzheitlich»

(«Konsens» und «Kohärenz» von «Kulturen und Subkulturen») charakterisiert
werden (ebd. 71). Vgl. jetzt das mehrbändige Werk: K. Erlemann u.a. (Hg.): Neues
Testament und Antike Kultur, Neukirchen-Vluyn 2004ff., welches die Gegenüberstellung

von griechisch-römischer Kultur und davon «beeinflusstem» Frühjudentum
und -Christentum zu überwinden und letztere im Rahmen der einen (wenn auch nicht
einheitlichen) antiken Kultur zu verstehen sucht.

12 Es ist immerhin bemerkenswert, dass es unter dem Vorzeichen eines kulturwissen¬
schaftlichen Paradigmas zu einem neuen Aufmerken auf den historischen Kontext
von Literatur kommt (Stephen Greenblatt spricht von «poetics of culture»).
Repräsentativ für die - wesentlich ideologiekritische («ideological criticism») - Rezeption
dieses Paradigmas in der Bibelwissenschaft steht das Themenheft: «Biblical Studies
and the New Historicism», Biblical Interpretation 5/4 (1997). Allgemein zum «new
historicism» s. M. Bassler (Hg.): New Historicism. Literaturgeschichte als Poetik der
Kultur, Tübingen/Basel 22001; T.A. Schmitz: Moderne Literaturtheorie und antike
Texte, Darmstadt 22006, 175-182.



276 Günter Röhser

nicht-englischen und auf jeden Fall die «personenorientierten») sind aus dem
Bemühen entstanden, ein Gegengewicht oder wenigstens eine Ergänzung zur
traditionellen akademischen Exegese zu schaffen und die Bibel für Nichtaka-
demiker und interessierte Gläubige neu zugänglich zu machen. Das bedeutet
mitnichten, dass man es hier mit «unwissenschaftlichen» Methoden zu tun
hätte. Das Gegenteil ist der Fall, und das Ausmass der theoretischen Reflexion
ist erheblich (vgl. z.B. das umfangreiche Werk von E. Drewermann zur
tiefenpsychologischen oder von E. Schüssler-Fiorenza zur feministischen Exegese).

Deutlich ist auch, dass sich hieraus neue Anstösse, Fragen und Einsichten
für die «herkömmliche» Exegese ergeben und diese nicht unverändert gelassen
haben. Aber doch handelt es sich hier um Ansätze und Zugänge, die für das

breite Publikum, v.a. wegen ihrer unmittelbaren und auf konkrete Veränderungen

und praktische Konsequenzen zielenden Orientierung am Bibeltext,
an aktuellen Fragestellungen oder der persönlichen Betroffenheit, leichter
zugänglich und vermittelbar zu sein scheinen. Jüngstes Beispiel dafür ist der Bi-
bliolog.13 Es handelt sich dabei um eine von dem jüdischen US-Amerikaner
Peter Pitzele entwickelte Methode, um mit einer Gruppe, (gottesdienstlichen)
Gemeinde oder Schulklasse die Bibel vor dem Elintergrund der persönlichen
Lebensgeschichten und Erfahrungen der Beteiligten neu lebendig werden zu
lassen. Verwurzelt ist diese Methode im jüdischen Midrasch, indem auch hier
«die <Zwischenräume> im Text - das, was der Text nur andeutet, aber nicht
ausdrücklich sagt - erzählend, kreativ und inspiriert von eigenen Erfahrungen
gefüllt werden.»14 Dies geschieht dadurch, dass die Teilnehmer in kurzen
Äusserungen sich in die Rollen biblischer Personen hineinversetzen, den Text mit
ihren eigenen Lebenserfahrungen verbinden und ihn so gemeinsam neu für
sich entdecken und auslegen.

Ein weiterer Aspekt ist damit bereits aufgezeigt: Zu den allgemein-theologischen

Gründen unseres Trends sind auch das christlich-jüdische Gespräch
zu zählen sowie die Anstösse und Anregungen, die sich durch die jüdische
Schriftauslegung für die christliche Bibelwissenschaft ergeben haben. Der
wichtigste Impuls ist zweifellos die Ehrfurcht vor der Tora als dem geschriebenen

heiligen Gotteswort.15 Denn diese Ehrfurcht bezieht sich auf den Endtext

in seiner «kanonischen» Gestalt; von hier aus ergeben sich vielversprechende

Ansätze und Querverbindungen zur kanonischen Auslegung der
Bibel.

13 S. dazu U. Pohl-Patalong: Bibliolog. Gemeinsam die Bibel entdecken im Gottesdienst

- in der Gemeinde - in der Schule, Stuttgart 22007.
14 Pohl-Patalong: Bibliolog (Anm. 13), 9.
15 Vgl. etwa K. Haacker: Ehrfurcht vor dem Wort, in: M. Haarmann u.a. (Hg-):

Momente der Begegnung. Impulse für das christlich-jüdische Gespräch, FS B. Klappert,

Neukirchen-Vluyn 2004, 30-33.



Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text 277

«Die in der historisch-kritischen Perspektive wichtige und unverzichtbare Frage nach
der <Entstehung> des Textes, nach <Vorstufen) und Redaktionen wird hier nicht
erörtert.»16

Die Konsequenz ist, wirklich den ganzen Text ernst zu nehmen und nicht
schwierige oder vermeintlich sekundäre Textteile und «Zusätze» hintanzustellen

oder auszuscheiden (wie es z.B. in manchen Perikopenordnungen und
Predigttexten geschieht; anders in der - v.a. in reformierter Tradition
praktizierten - «lectio continua» des Bibeltextes). Die Schriften und Textteile der
Bibel können und sollen sich gegenseitig interpretieren und keine(r) die anderen
dominieren. Dem steht auf der anderen Seite eine für uns kaum vorstellbare
Freiheit und Vielfalt und gleichzeitig Dignität des menschlichen Auslegungsprozesses

gegenüber, der selbst als Teil der sich fortsetzenden und stets
unabgeschlossenen Offenbarung Gottes betrachtet wird. Zitiert sei Efraim aus Se-

dylkov, einer der klassischen Autoren der chassidischen Literatur:

«Bis die (schriftgelehrten) Weisen sie erforschen, heisst die Tora nicht vollständig,
sondern bildet nur eine Hälfte, aber durch ihre Forschungen wird die Tora zu einem
vollständigen Buch. Denn die Tora wird in jeder Generation nach den Bedürfnissen eben
dieser Generation erforscht, und Gott erleuchtet die Augen der Weisen der betreffenden

Generation, (so daß sie) in seiner Tora (das ihr) Entsprechende wahrnehmen.»

Und Leo Baeck sagt einmal über den Auslegungsprozess:

«So schritt die Bibel selber fort, jede Zeit erwarb ihre eigene Bibel.»17

Auf diese Weise ergibt sich ein offener Prozess, in dem die Ausleger sich in
einem vielstimmigen Gespräch gegenseitig ergänzen und kritisieren, keiner
das letzte Wort hat und trotzdem aktuell verlässliche Orientierung zustande
kommt. Hier bestehen zweifellos Einflüsse und Affinitäten zum Bibliolog,
zur interaktionalen und zur intertextuellen Bibelauslegung.

Allerdings hat schon Gershom Scholem gegen ein modern-liberales
Missverständnis dieser Konzeption auf diejenige «Annahme über die Natur
der Wahrheit» hingewiesen, die hier zugrunde liegt und «die für das rabbini-
sche Judentum, wie vielleicht für jede traditionelle Religionsverfassung,
charakteristisch ist: die Wahrheit ist ein für allemal gegeben und festgelegt. Im
Grunde braucht sie nur überliefert zu werden.»18 Aufgabe des Auslegers ist es

also nicht, unter Berücksichtigung von Zeit und Situation Wahrheit je neu zu

16 E. Zenger: Was die Kirche von der jüdischen Schriftauslegung lernen kann, in: C.
Dohmen (Hg.): In Gottes Volk eingebunden. Christlich-jüdische Blickpunkte zum
Dokument der Päpstlichen Bibelkommission «Das jüdische Volk und seine Heilige
Schrift in der christlichen Bibel», Stuttgart 2003, 109-120 (117).

17 Beide Zitate nach H.K. Berg: Ein Wort wie Feuer. Wege lebendiger Bibelauslegung,
München/Stuttgart 1991, 391f.

18 G. Scholem: Offenbarung und Tradition als religiöse Kategorien im Judentum, in:
ders.: Über einige Grundbegriffe des Judentums, Frankfurt a.M. 1970, 90-120 (lOOf.).



278 Günter Röhser

suchen und zu formulieren, sondern «nur», die in der Schrift bereits enthaltene

Wahrheit für jede Generation zu finden, ans Licht zu heben und zu entfalten.

«Wende die Tora hin und her, denn alles ist in ihr» - alles steckt schon
irgendwie in ihr, gerade auch das sich Widersprechende, anscheinend oder
scheinbar Unvereinbare - so lautet die für ein historisches Bewusstsein nur
schwer nachvollziehbare hermeneutische Maxime dieser Schriftauslegung.

«Es ist gerade der Reichtum an Widerspruch, der lautwerdenden Meinungen, der von
der Tradition umfaßt und in unbefangenster Weise bejaht wird. Der Möglichkeiten,
die Tora zu interpretieren, waren viele, und der Anspruch der Tradition war es gerade,
alle auszuschöpfen.»19

So zeigt sich hier, was auch sonst für die Prüfung neuer Anregungen in der
Bibelauslegung gelten muss: Eine unkritische Übernahme dieses
Schriftverständnisses kommt nicht in Frage; es ist vielmehr intensive hermeneutische
Reflexion gefragt.

3) Anstösse und Anregungen von aussertheologischen Wissenschaften: Diese

spielen eine erhebliche Rolle für unser Thema und sind vielleicht sogar in
ihrer Bedeutung noch höher einzuschätzen als die theologischen Gründe -
Wissenschaftler sind ganz einfach neugierig Strukturalistische und linguistische

Ansätze (der sog. «linguistic turn») sind zunächst in der aussertheologischen

Literatur- und Kulturwissenschaft angewendet und erprobt worden
und haben erst von da aus in die Bibelwissenschaft Eingang gefunden - und
hier wiederum zunächst in der alttestamentlichen Wissenschaft (vgl. die
Methodenbücher von G. Fohrer u.a. - unter dem Einfluss von W. Richter -
im AT [1973] und dann erst von K. Berger [1977] und W. Egger [1987] im
NT20). Eine solche Übernahme ist keine Schande, sondern gereichte der
wissenschaftlichen Theologie immer schon zur Ehre, sofern sie diese Anleihen
reflektiert vollzieht, sie ihrer eigenen Aufgabe anpasst und sich vor modischen

Übertreibungen hütet. Dasselbe gilt für Anleihen aus den Human- und
Gesellschaftswissenschaften (Psychologie, Anthropologie, Soziologie, Ethnologie),

die in der Exegese breit rezipiert worden sind bzw. es noch werden.

3. Schwerpunkte der synchron orientierten Bibelwissenschaft

Im Einzelnen geht es um folgende Forschungsrichtungen und Fragestellungen:

19 Scholem: Offenbarung und Tradition (Anm. 18), 102.
20 G. Fohrer u.a.: Exegese des Alten Testaments. Einführung in die Methodik (UTB

267), Heidelberg 1973; K. Berger: Exegese des Neuen Testaments. Neue Wege vom
Text zur Auslegung (UTB 658), Heidelberg 1977; Egger: Methodenlehre (Anm. 1).



Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text 279

a) Linguistisch-strukturalistische Methoden: Sie erlauben es, ganz und gar
ernst zu machen mit dem Charakter der biblischen Texte als Texte selbst, d.h.
als objektiv vorliegende und erforschbare «Gegenstände» schriftlicher Art.
Der zum Teil radikale Verzicht auf historische Hypothesen bedeutet nicht
nur einen enormen «Zugewinn an Objektivität»21 für die Wissenschaft,
sondern auch eine neue Möglichkeit für den interessierten Bibelleser, selbstständig

Fragen an den Text zu stellen und Beobachtungen zu seinem Aufbau und
seinen sprachlichen Besonderheiten zu machen. Allerdings droht der erzielte
Gewinn durch den hohen Formalisierungsgrad und die damit verbundene
Fachsprache («Linguistenlatein») gleich wieder verloren zu gehen, so dass

man sich entschieden um ein für die praktische Bibelauslegung brauchbares

Analyseinstrumentarium bemühen muss. Dies ist Aufgabe exegetischer
Proseminare und entsprechender Sekundärliteratur.22 Für den Theologen interessant

ist der philosophische Hintergrund dieser Ansätze: Da diese vollkommen

«systemimmanent» verfahren und auf die Annahme einer aussertextli-
chen Wirklichkeit völlig verzichten wollen, besitzen sie einen stark positivistischen

Zug und können von der Frage nach der Wirkung oder gar Wahrheit
des in einem Text Gesagten völlig absehen (vgl. L. Wittgenstein: «Wovon
man nicht sprechen kann, darüber muss man schweigen»). Das Interesse gilt
ausschliesslich den bedeutungserzeugenden Zeichenstrukturen eines Textes
(Verbindung zur Semiotik).

b) Eine besonders wichtige Richtung «holistischer» Exegese ist die «narrative
Analyse» («narrative criticism», im Deutschen «Erzähltextanalyse» oder
einfach «Erzählforschung» genannt). Diese ist von der narrativen Auslegung und
Theologie, wie sie seit den 70er Jahren des vorigen Jahrhunderts von Walter
Hollenweger und Gottfried Vanoni bis zu Gerd Theißens «Der Schatten des

Galiläers» (1986, 202007)23 und Susanne Krahes biographischem Paulus-Roman

«Das riskierte Ich» (1991) - nicht ohne tiefer gehende theoretische
Unterfütterung - bekannt ist, strikt zu unterscheiden. Vielmehr geht es hier um
die Untersuchung von Handlungen und handelnden Personen als zwei
«Sinnlinien» von erzählenden Texten (ein Begriff aus der Textsemantik) sowie um
die sprachlichen Mittel und Strategien, deren sich ein Erzähler bedient
(Erzählstimme, Erzählstil, Erzählperspektiven).24 «Der Bezug zur Wirklichkeit

21 Oeming: Hermeneutik (Anm. 5), 64.
22 Vgl. Egger: Methodenlehre (Anm. 1).
23 S. dazu G. Theißen: Kann man historisch-kritisch von Jesus erzählen?, in: ders.: Jesus

als historische Gestalt. Beiträge zur Jesusforschung, hg.v. A. Merz, Göttingen 2003,
309-326.

24 Bahnbrechend für Letzteres war z.B. - wiederum in den USA - D. Rhoads, D.
Michie: Mark as Story. An Introduction to the Narrative of a Gospel, Philadelphia
1982.



280 Günter Röhser

(und zu Fragen der Historizität) bleibt außer Betracht.»25 Gemeinsame
Grundlage aller Ausprägungen ist immerhin die narrative Grundstruktur der
biblischen Botschaft. In der Erzählanalyse wird Ernst gemacht mit dem fik-
tionalen Charakter der biblischen Geschichte(n): Primär handelt es sich um
Erzählungen, nicht um Berichte - also können sie auch betrachtet und untersucht

werden wie Kurzgeschichten und Erzählungen im Deutschunterricht
(also ganz aus sich selbst heraus und ohne tiefere historische Kenntnisse, als

«autosemantische» Grössen) - was zweifellos seinen Reiz und seine Chancen
im Religionsunterricht und in der Erwachsenenbildung hat.

Als Beispiel für diese, auch «poetologische» Auslegungsweise oder - am
häufigsten - «New Literary Criticism» (oder «Literary Criticism» oder
einfach «New Criticism») genannte Forschungsrichtung26 sei hier auf die
eindrucksvolle holistische Auslegung des Buches Hiob durch Moshe Greenberg
in «The Literary Guide to the Bible»27 verwiesen.

«Insgesamt kommt Greenberg zu dem überzeugenden Resultat, daß die formalen
<Wechselbäder> zwischen der Psalmen-, Rechts- und Weisheitssprache wie auch die

inneren Spannungen und Ungereimtheiten literarisch und theologisch beabsichtigt sein

müssen Die Endgestalt des Buches hat trotz der literarischen Brüche den guten Sinn,
die Brüchigkeit der Wirklichkeit und die Nichtsystematisierbarkeit Gottes abzubilden.»28

c) In letzter Zeit besonders an Bedeutung gewonnen hat die sog. Intertextua-
litätsforschung. Ihre Grundannahme lautet: «Jeder Text kann als eine
Transformation schon vorhandener Texte aufgefaßt werden.»29 So wird deutlich,
dass «ein Text niemals ganz autonom sein kann, sondern immer in ein Ge-

25 Egger: Methodenlehre (Anm. 1), 121. - Zum Ganzen s. ebd. 119-123, und U.E. Eisen:
Das Markusevangelium erzählt. Literary Criticism und Evangelienauslegung, in: S.

Alkier, R. Brucker (Hg.): Exegese und Methodendiskussion, Tübingen/Basel 1998,
135-153.

26 Zum Begriffswirrwarr s. M. Oeming, A.-R. Pregla: New Literary Criticism, ThR 66

(2001) 1-23 (5f.). Der ganze Beitrag ist als Einführung ins Thema gut geeignet. - Da es

sich der Sache nach um Erzähl(text)analyse handelt, ist es besser, von «Narrative» statt
allgemein von «Literary» Criticism zu sprechen. Steht die Analyse von Strukturen
und Prozessen im Vordergrund, die der Erzählung als Bedeutungsträger zugrunde
liegen, kann man von einer «semiotischen Lektüre» sprechen (z.B. O. Davidsen: The
Narrative Jesus. A Semiotic Reading of Mark's Gospel, Aarhus 1993). Erneut zeigt
sich der Zusammenhang mit der Semiotik als übergreifendem Theorierahmen.

27 R. Alter, F. Kermode: The Literary Guide to the Bible, London 21989.
28 So Oeming: Hermeneutik (Anm. 5), 74, in seiner kurzen Zusammenfassung von

Greenbergs Position.
29 Oeming, Hermeneutik (Anm. 5), 70. - Der von J. Kristeva, der geistigen Anregerin

des modernen Intertextualitätskonzepts, bevorzugte (und auf die psychoanalytischen
Hintergründe verweisende) Begriff lautet «Transposition» (Revolution and Poetic
Language, übers, v. M. Walker, New York 1984, 59f.).



Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text 281

flecht von Beziehungen zu anderen Texten eingebunden, immer selbst Inter-
text ist.»30 Dies ist natürlich noch keine exegetische Methode, sondern eher
die theoretische Voraussetzung einer solchen. Es liegt aber auf der Hand, dass

sich auf dieser Basis innerhalb der biblischen Tradition («intertextuell») viele
Beobachtungen zu «Textbeziehungen» anstellen lassen, die ohne tiefere
historische Nachforschungen über Entstehungszusammenhang, Ursprungsbedeutung

und Autorintention der Texte auskommen und von besonderer Bedeutung

für das Projekt einer neuen «Biblischen Theologie» sind. Um diese

Fragerichtung von der blossen «Einfluss- und Quellenforschung» bzw.
herkömmlicher traditionsgeschichtlicher Arbeit (die in der Regel auf Altes
Testament, frühes Judentum, Neues Testament und frühes Christentum
beschränkt bleibt und ganz allgemein nach historisch vermittelten «Traditionen»,

Begriffen, Motiven, Vorstellungen und Wortfeldern fragt) unterscheiden

zu können, muss jedoch dreierlei erfüllt sein: 1. Der Bezugstext
(«PräText») muss als solcher markiert sein. 2. Er muss eine deutliche Funktion für
seinen neuen Kontext («Folgetext») besitzen.31 3. Es wird auch umgekehrt -
also ganz «unhistorisch» - gefragt, in welchem neuen Licht der Prä-Text von
seinem neuen Kontext her erscheint. Intertextuell erzielte «Sinneffekte» kann
es also in beide Richtungen geben: vom Prä-Text zum Folgetext und vom
Folgetext zum Prä-Text - und zwar auch jenseits des ursprünglichen (biblischen)
T raditionsbereichs.

Dieses Konzept lässt sich noch dahingehend erweitern, dass man neben
den historisch nachweisbaren oder wenigstens nahe liegenden Textrezeptio-
nen auch die historisch möglichen, aber unwahrscheinlichen oder nicht
nachweisbaren (Wie hätte ein gebildeter zeitgenössischer Römer die Evangelien
und die Paulusbriefe gelesen?) und die historisch unmöglichen oder auch
bislang nicht oder nicht bewusst vollzogenen und durch die Intertextuelle
Auslegung erstmals festgestellten bzw. vorgenommenen Rezeptionen (z.B. durch
das «Zusammenlesen» mit moderner Literatur und Kunst) mit einbezieht.
Können sich daraus Fragestellungen und Anstösse für das Verständnis des

Ursprungstextes ergeben, auf die man ohne die «Intertexte» nicht kommen würde?

Mit S. Alkier kann hier von einem «unbegrenzten» gegenüber einem
«begrenzten» Intertextualitätskonzept gesprochen werden32 (bzw. sogar von ei-

30 G. Weise: Zur Spezifik der Intertextualität in literarischen Texten, in: J. Klein, U. Fix
(Hg.): Textbeziehungen. Linguistische und literaturwissenschaftliche Beiträge zur
Intertextualität, Tübingen 1997, 39-48 (41).

31 Insofern als die Fragen von Diachronie und Synchronie berührt sind, gilt auch hier im
Sinne der obigen Verhältnisbestimmung: «Die Kenntnis von Prätexten bei Lesern /
Leserinnen ist nicht als Konstitutive für das Textverständnis zu werten. Allerdings
verschafft der Einstieg in den Kosmos der Prätexte ein vertieftes Verstehen» (M.
Labahn, M. Lang: Johannes und die Synoptiker, in: J. Frey, U. Schnelle [Hg.]: Kontexte

des Johannesevangeliums (WUNT 175), Tübingen 2004, 443-515 [512]).



282 Günter Röhser

nem «Intermedialitätskonzept»). Hinweise und Beispiele zu beidem (mit dem
Schwerpunkt auf einem «engeren» Intertextualitätsverständnis und - mit
einer Ausnahme - auf der innerbiblischen Intertextualität) finden sich als Band
55 und 76 der «Biblisch-Theologischen Studien» sowie in Heft 16 und 17 der
«Zeitschrift für Neues Testament».33

d) Kanonische Auslegung: Sie hat ihren Ursprung in den USA. Sie wird in der
RGG4 unter der englischen Bezeichnung «Canonical Approach» geführt -
mit einem eigenen Artikel, woraus schon die besondere Bedeutung dieses neuen

Zugangs erhellt.34 Es handelt sich um die im Augenblick wohl einflussreichste

Neuerung auf dem Gebiet der Bibelwissenschaft; sie weist auch
problematische Züge auf. Ihr Einfluss hat mit dem Jesus-Buch des Papstes35 einen
vorläufigen Höhepunkt erreicht.

Von dem amerikanischen Alttestamentler Brevard S. Childs war oben
bereits die Rede - als Chronisten und Kritiker des «Biblical Theology
Movement». Childs setzt bei dessen offensichtlich gescheiterter Suche nach einer
«Mitte» der Schrift an und bestimmt den durch die Kirche festgesetzten
Kanon Alten und Neuen Testaments als geeigneten Bezugsrahmen für eine

«neue Biblische Theologie» - daher die Bezeichnung «canonical approach» für
seinen Ansatz. Diese Konzeption ist in umfassendem Sinne theologisch-interdisziplinär,

weil sie alttestamentlich- und neutestamentlich-exegetische,
historische und systematische Fragestellungen verbindet, und in ihrer Orientierung

an der Endgestalt des Textes in seinem kanonischen Zusammenhang («fi-
nal-form interpretation») in irritierender Weise gleichzeitig modern und
konservativ ist:

32 Vgl. S. Alkier: Intertextualität, in: Erlemann: Neues Testament und Antike Kultur
(Anm. 11), Bd. 1, 60-65. - Dabei kann offen bleiben, ob die Interpretation eines
PräTextes von der historisch nachweisbaren Rezeption in einem Folgetext her noch zu
einem «engeren» oder schon zu einem «weiteren» Intertextualitätsverständnis gehört.

33 D. Sänger (Hg.): Heiligkeit und Herrschaft. Intertextuelle Studien zu Heiligkeitsvor¬
stellungen und zu Psalm 110 (BThSt 55), Neukirchen-Vluyn 2003; ders. (Hg.): Das
Ezechielbuch in der Johannesoffenbarung (BThSt 76), Neukirchen-Vluyn 2004; M.
Schneider, L.A. Huizenga: Das Matthäusevangelium in intertextueller Perspektive,
ZNT 16 (2005) 20-29; M. Schneider: «Hast du gehört, Armageddon ist da». Rezeption
biblischer Texte und Motive in ausgewählten Texten Xavier Naidoos, ZNT 17 (2006)
53-63. - Vgl. auch unten Anm. 47 zur Rezeptionsforschung!

34 C.R. Seitz, R.W. Wall: Art. «Canonical Approach», RGG4 2, Tübingen 1999, 53-55. -
Zur Diskussion in Deutschland vgl. exemplarisch das Themenheft: «Kanonischer
Text - <ganzheitliche> Exegese?», ThQ 167/4 (1987); es setzt mit einem Beitrag von
B.S. Childs selbst ein.

35 J. Ratzinger/Benedikt XVI.: Jesus von Nazareth. Erster Teil: Von der Taufe im Jor¬
dan bis zur Verklärung, Freiburg u.a. 2007.



Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text 283

Modern ist sie wegen ihres «literaturwissenschaftlichen» Ernstnehmens
der synchronen Textlektüre als Ausgangs- und Zielpunkt jeder Auslegung (in
berechtigter Abgrenzung gegenüber übertriebener literarkritischer
Hypothesenbildung und der Suche nach historischen Ursprüngen). Konservativ ist sie,
weil sie die Gestaltwerdung der biblischen Tradition und des Kanons als ein
unmittelbares Werk des Heiligen Geistes in Synagoge und Kirche ansieht,
hinter das theologisch nicht mehr zurückgegangen werden darf. Statt nach
den Differenzen ist nach der Harmonie und dem Zusammenhang innerhalb
und zwischen den Teilen der Bibel (Textgruppen, Bücher, Büchergruppen) zu
fragen. Dies ist notwendig und möglich, weil die Bibel in allen ihren Teilen
denselben Hauptgegenstand zum Inhalt und zugleich als Urheber und Autor
hat: Gott selbst in seiner Offenbarung. Deswegen darf sie aber auch methodisch

nicht mit anderer Literatur gleichgestellt werden. Vielmehr hat sich
schon die Exegese der normativ-theologischen Aufgabe zu stellen.

Nun ist einzuräumen, dass die Situation im Alten Testament sich etwas
anders darstellt als im Neuen. Aufgrund des langen Wachstums der Uberlieferung

und der vielschichtigen Redaktionsprozesse ist es kaum mehr möglich,
Einzelautoren mit individuellen theologischen Profilen auszumachen. Hier
kann man in der Tat fragen, auf welcher Ebene des Entstehungsprozesses die

synchrone Lektüre eigentlich ansetzen soll (die ja nicht identisch sein muss
mit kanonischer Lektüre): auf der Ebene des einzelnen Psalms oder des
einzelnen Psalmenbuches oder des ganzen Psalters; auf der Ebene des historisch
kaum mehr greifbaren Propheten, des einzelnen Prophetenbuches oder des

Zwölfprophetenbuches oder noch höher (Gesamtkanon)?36 Eine kanonische
Lektüre wird jedoch auf die diachrone Rückfrage nach allen diesen Stufen
ebenso wenig verzichten können wie auf die historisch-kritische Nachfrage
nach der Entstehung des Kanons auf der Ebene der Endtexte selbst.

«Beobachtungen über die Endgestalt des Textes und die kanonische Form und Intention

des Textes (verlangen), daß die Vorgeschichte] des Textes umrissen und als klar
konturierter Hintergrund herausgearbeitet wird, vor dem dann das Spezifische der
literarischen] Endgestalt gewürdigt werden kann.»37

Die Frage nach der Normativität und Autorität der einzelnen Stufen ist damit
jedoch noch nicht beantwortet. Ein Vorschlag, den ich mir hier zu eigen
mache, lautet: Fundamentaltheologische Bedeutung als Quelle der Theologie
und des Glaubens besitzt nicht der Kanon als solcher, sondern der einzelne
biblische Prophet, Apostel oder Schriftsteller - angefangen von Mose und den

Propheten, Psalmen- und Weisheitsdichtern bzw. deren Büchern und
Büchersammlungen sowie den grösseren Schriftwerken über Jesus bis hin zu den

36 Vgl. als Beispiel die Ausführungen zu Ps 1 bei Oeming: Hermeneutik (Anm. 5), 80 (zu
korrigieren sind ebd.: Ps 1,5 zu 1,6; Ps 2,11 zu 2,12).

37 Seitz, Wall: Canonical Approach (Anm. 34), 53.



284 Günter Röhser

Briefverfassern und Evangelisten. Dabei soll das Schwergewicht auf abgrenzbaren

literarischen Einheiten liegen, die sich einzelnen Autoren oder

Autorengruppen mit profilierter Theologie zuweisen lassen. Grundlegend für diese

Bestimmung ist die Einsicht, dass «es die Botschaft der biblischen Zeugen
immer nur in der Zuspitzung auf eine bestimmte geschichtliche Situation
gibt, immer nur ausgelegt und nie unausgelegt als zeitlose Wahrheiten.»38 Auf
der Ebene des Gesamtkanons halte ich einen solchen Zeugen oder eine solche
Botschaft für nicht bestimmbar; der Kanon hat in diesem Sinne keinen
«Autor», der ihn zusammengefügt hätte oder für alle seine «Endtexte» verantwortlich

wäre; eine «Allbezüglichkeit» innerhalb eines als «Einheit» verstandenen
Kanons ist also nicht gegeben oder vorauszusetzen und insofern als

Auslegungsmethode abzulehnen.39
Ein vergleichbares Problem wie im AT stellt sich im NT nicht. Seine

Schriften sind innerhalb eines relativ kurzen Zeitraums entstanden und in der
Regel einzelnen profilierten Verfassern zuweisbar. Ich sehe keine Notwendigkeit

und keinen Sinn für die Exegese darin, hier mit der Kanonischen Auslegung

eine spätere, kirchengeschichtliche Perspektive (4. Jahrhundert) zu
übernehmen. Neuere kanonsgeschichtliche Forschungen weisen zudem darauf

hin, dass die meisten Gläubigen, Klöster und Gemeinden auch nach dem
4. Jahrhundert keine vollständige Bibel besassen und nicht einmal alle neute-
stamentlichen Schriften kannten, sondern dass dies ausschliesslich eine Sache

der Gebildeten und Theologen war. Der Kanon dürfte also in Antike und
Mittelalter keine nennenswerte Rolle im Glaubensbewusstsein der Kirche
gespielt haben, zumal die Mündlichkeit der Glaubensvermittlung (z.B. durch
Predigten oder durch Liturgien) noch nicht von der Autorität literarischer
Uberlieferung dominiert wurde.40 Kanonische Auslegung kann zudem die

Frage, welcher der vielen verschiedenen Kanones ihrer Arbeit eigentlich
zugrunde zu legen sei, entweder gar nicht oder nur nach Konfessionen getrennt
beantworten und leidet schon von daher an einer inneren Aporie - nämlich
der Strittigkeit des «Kanons» selbst.

Als fragwürdige Beispiele einer kanonischen Auslegung (hier unverfänglicher,

aber auch undeutlicher «biblische Auslegung» genannt) scheinen z.B. die

38 G. Barth: Biblische Theologie. Versuch einer vorläufigen Bilanz, EvTh 58 (1998) 384-
399 (398f.).

39 W. Groß u.a. weisen mit Recht darauf hin, dass Endtext- und kanonische Exegese
nicht einfach dasselbe sind. - Zum Ganzen s. ders.: Ist biblisch-theologische Auslegung

ein integrierender Methodenschritt?, in: F.-L. Hossfeld (Hg.): Wieviel Systematik

erlaubt die Schrift? Auf der Suche nach einer gesamtbiblischen Theologie,
Freiburg u.a. 2001, 110-149 (124-134 mit Anm.en); hier findet sich eine gute Diskussion

der problematischen Implikationen von Childs' Ansatz.
40 Zum Ganzen s. K. Greschat: Die Entstehung des neutestamentlichen Kanons. Frage¬

stellungen und Themen der neueren Forschung, VF 51 (2006) 56-63.



Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text 285

Sicht zu sein, der offene Schluss der Apostelgeschichte («offen» auch in Bezug
auf das Schicksal des jüdischen Volkes) könne auf den Römerbrief als

Antwort auf die Frage hinlenken, was Paulus denn in seiner Mietwohnung in
Rom gemäss Apg 28,31 gelehrt habe,41 oder die Auskunft, Apk 22,6-21 sei

nicht nur als Epilog der Johannesapokalypse, sondern als «Schlussstein der
christlichen Bibel» zu lesen und die Textsicherungsformel in V. 18f. beziehe
sich demzufolge nicht nur auf das Offenbarungsbuch, sondern auf die ganze

Bibel.42 Irgendeine Intention eines Autors oder Kanonsredaktors wird
dafür überhaupt nicht in Anspruch genommen; vielmehr handelt es sich bei dieser

Art kanonisch-intertextueller Auslegung um eine sehr einseitige Form
von Rezeptionsästhetik, auf die wir unten zurückkommen werden. Die Bibel
wird hier unter einer Gesamtperspektive gelesen, bei der «das Einspielen der
angespielten Texte» (in Apk 22: Jes 11; Apk 2,7 und Gen 2-3) in der Tat «für
die Sinnkonstituierung notwendig ist»,43 da es sich ja konzeptionell um ein
und denselben Text, nämlich die als Einheit und synchron betrachtete christliche

Bibel, handelt.
Die Meinung, Mal 3,23f. mit der Ankündigung Elias weise unmittelbar auf

das Auftreten Johannes' des Täufers in den Evangelien voraus, kann nur
vertreten, wer statt des hebräischen Kanons (Abschluss mit II Chr 36,22f.) den

griechischen (LXX) zugrunde legt, aber innerhalb desselben bei den Propheten

wieder (mit dem hebräischen Kanon) das Zwölfprophetenbuch ans Ende
stellt. Das ist immerhin eine massgebliche spätere christlich-kanonische
Perspektive (vgl. Lutherbibel ohne Apokryphen), aber der theologischen
Eigenbedeutung der hebräischen Bibel wird man damit nicht gerecht. Eine
ganzheitliche biblische Auslegung dieses Zusammenhangs in dem Sinne, wie Thomas

Hieke (s. Anm. 42) sie vorführt, setzt diese Perspektive im Übrigen nicht
voraus, da sie auch unabhängig von der strikten literarischen Abfolge Malea-
chi - Matthäusevangelium Gültigkeit besitzt.

e) Rezeptionsanalyse/reader-response criticism:

«Im reader-response criticism geht es um die Rezeption des bibl[ischen] Textes, d.h. um
das Konstrukt der im Text implizierten Leserschaft (implied reader) und deren
Verhältnis zu realen Lesern und ggf. Leserinnen der Antike wie der Gegenwart.»44

41 Dabei wird der Schluss von Apg 28,27 als Heilsankündigung («und ich werde sie hei¬

len») und insofern als Vorgriff auf Rom 9-11 verstanden.
42 S. dazu T. Hieke: Neue Horizonte. Biblische Auslegung als Weg zu ungewöhnlichen

Perspektiven, ZNT 12 (2003) 65-76 (70-72); zum zweiten Beispiel ausführlich:
T. Hieke, T. Nicklas: «Die Worte der Prophétie dieses Buches». Offb 22,6-21 als

Schlussstein der christlichen Bibel gelesen (BThSt 62), Neukirchen-Vluyn 2003.
43 Hieke: Neue Horizonte (Anm. 42), 71.
44 M.-T. Wacker: Art. «Bibelkritik I. Methoden der Bibelkritik im Alten Testament»,

RGG4 1, Tübingen 1998, 1474-1480 (1476).



286 Günter Röhser

Aus dieser Bestimmung ergibt sich zunächst, dass die Rezeptionsanalyse ganz
auf der synchronen Textebene erfolgen kann (Frage nach der impliziten
Leserschaft). Sobald aber die Frage nach der realen Leserschaft ins Spiel kommt,
muss die historisch-diachrone Dimension hinzutreten. Es ist ein Unterschied
zwischen den Lesern, welche Paulus sich bei Abfassung des 1. Korintherbrie-
fes vorgestellt hat (welche also in seinem Text impliziert und intendiert sind:
abstrakte bzw. ideale Leserschaft), und denjenigen, auf welche sein Schreiben
in Korinth tatsächlich traf. Frage ich nach Letzteren, so suche ich aus den
expliziten Angaben und Anreden im Text sowie zusätzlichen Informationen
den sog. «Erstleser» zu rekonstruieren, und dazu brauche ich alle Mittel und
Möglichkeiten, die die historische Forschung bereitstellt.

f) Der Fokus der Fragestellung lässt sich von da aus in zwei entgegengesetzte
Richtungen verschieben, und so gelangt man zu zwei weiteren Auslegungsansätzen

der neueren Exegese:
1) «rhetorical criticism»: Er tritt gewissermassen einen Schritt hinter die

Frage nach der Leserschaft zurück und fragt nach den rhetorischen Strategien
der Leserlenkung: In welchen Formen und mit welchen Mitteln soll und kann
(aufgrund der zwischen Autor und Rezipienten kulturell gemeinsamen
rhetorischen «Codes») welche Wirkung bei der Leserschaft erzielt werden? Auch
durch diese Fragestellung wird eine neue Aufmerksamkeit für die genaue
Sprachgestalt der Texte erzeugt. So lässt sich z.B. im Einzelnen verfolgen,
durch welchen Aufbau und mit welchen Argumentationsmitteln («Rhetorik»)

Paulus in seinem Galaterbrief das von ihm verfolgte Argumentationsziel
bei seinen Adressaten zu erreichen sucht.45

2) Man kann aber den Fokus der Fragestellung auch in die andere Richtung

verschieben. Auch dies führt wieder zu zwei Möglichkeiten: a) Man fragt
nach der tatsächlich erziehen (auch der unerfreulichen!) Wirkung und
Aufnahme von Texten in der Ursprungssituation und durch die ganze (Kirchen-)
Geschichte und nach den dabei wirksamen Mechanismen46 (dies ist Aufgabe
von Untersuchungen zur Wirkungsgeschichte und wird seit langem ausgiebig
im Evangelisch-Katholischen Kommentar zum Neuen Testament erprobt);47

45 S. dazu zuletzt D.F. Tolmie: Persuading the Galatians. A Text-Centered Rhetorical
Analysis of a Pauline Letter (WUNT R.2 190), Tübingen 2005; S. Schewe: Die Galater
zurückgewinnen. Paulinische Strategien in Galater 5 und 6 (FRLANT 208), Göttingen

2005.
46 Zu Letzteren s. Berg: Ein Wort wie Feuer (Anm. 17), 338 (im Anschluss an A. Stock:

Selektion, Kombination, Adaption, Aktualisation).
47 Auch diese Fragestellung fällt selbstverständlich unter die oben (unter e)) genannte

Rezeptionsanalyse. Eine Variante ist die Untersuchung potentieller Lesarten durch
historische Rezipienten, ohne dass es dafür in jedem Einzelfall Textbelege geben
muss. Ein Beispiel aus jüngster Zeit (Wie würden heidnische Kritiker des Neuen
Testaments den 1. Thessalonicherbrief gelesen haben?) bietet J.G. Cook: Pagan Philo-



Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text 287

b) man fragt grundsätzlich nach der Rolle der Leser im Interpretationsvorgang.

Hier ist nun von einer Tendenz in der neueren Exegese zu berichten,
die den Schwerpunkt des Interpretationsvorgangs ganz in die Aktivität der
Leser hinein verlegt. Aufgabe und Funktion des Rezipienten ist es nicht mehr

nur, die Leerstellen im Text auszufüllen,48 sondern den Text und seinen Sinn
überhaupt erst für sich zu erschaffen.49 Als geistige Eltern dieses Ansatzes -
der nun mit linguistischer oder kanonischer Textauslegung nichts mehr zu
tun hat - kann man etwa das Intertextualitätskonzept von Julia Kristeva oder
Roland Barthes und die Theorie des «Offenen Kunstwerks» von Umberto
Eco mit ihrer Betonung des freien Spiels der Texte und Assoziationen
betrachten. Als «synchron» muss man diese Versuche insofern bezeichnen, als

ganz neue und andere Textwelten (auch ohne historischen Zusammenhang)
gleichrangig in den Verstehensprozess des jeweiligen Lesers eingehen bzw. in
den gegebenen Text «eingelesen» werden.50 Versteht man den Lesevorgang als

vom Geist Gottes (durch die biblischen Texte) gewirkt und gesteuert, lässt
sich ein solches Konzept von Rezeptionshermeneutik auch in die Theologie
integrieren. Es wird allerdings entscheidend dadurch modifiziert, dass in der
theologischen Hermeneutik in der Regel der (Bibel-)Text mindestens so stark
gemacht werden muss wie die Leser und jede einseitige Form von (leserorientierter)

Rezeptionsästhetik hier immer wieder an ihre Grenzen stösst.51

sophers and 1 Thessalonians, NTS 52 (2006) 514-532. - Zu konstruktiven Rückwirkungen

auf das Verständnis des rezipierten Textes selbst vgl. als Beispiel: R. Müller-
Fieberg: Literarische Rezeptionen des «neuen Jerusalem» (Offb 21f.) als Impuls für
Theologie und Praxis, ZNT 13 (2004) 33-42.

48 So W. Iser in seinem epochemachenden Werk zur Rezeptionsästhetik: Der Akt des

Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung, München 21984. Iser bezeichnet diesen Aspekt
literarischer Texte als deren «Appellstruktur» (zu Iser und zu seiner Rezeption in den
USA s. Schmitz: Literaturtheorie [Anm. 12], 103-107).

49 In diese Richtung ging denn auch die v.a. in den USA geäusserte Kritik an Isers Kon¬

zept (s. dazu Schmitz: Literaturtheorie [Anm. 12], 104f. : Isers Leser sei eine Instanz,
«die wir erst aus der Interpretation des Texts gewinnen», und erweise sich damit als

«Konstrukt, mit dem Iser seine eigenen Interpretationen rhetorisch absichert»).
50 S. dazu Berg: Ein Wort wie Feuer (Anm. 17), 314f.: «Lesen in freier Assoziation». -

Zu beachten ist, dass Kristeva selbst den Leser nicht stark, sondern schwach machen
wollte; dies ist der Sinn ihrer Ablösung von «InterSubjektivität» durch «Intertextuali-
tät»: «Jeder von uns ist nichts weiter als eine Schnittmenge von präexistenten Diskursen;

nicht wir machen etwas mit Texten, sondern wir werden von ihnen erschaffen»

(Schmitz: Literaturtheorie [Anm. 12], 92).
51 Vgl. U.H.J. Körtner: Der inspirierte Leser. Zentrale Aspekte biblischer Hermeneutik,

Göttingen 1994, und dazu die Darstellung bei R. Sohns: Verstehen als Zwiesprache.
Hermeneutische Entwürfe in Exegese und Religionspädagogik, Münster u.a. 2003,
93-101.



288 Günter Röhser

g) Ähnliche Überlegungen finden wir jetzt auch in der Geschichtshermeneutik
und Geschichtstheorie (in Anwendung auf den «historischen» Jesus und

das Neue Testament). Jens Schröter hat in einem programmatischen Beitrag
die Mittelpunktstellung des Lesers, des Betrachters, des Rezipienten ausgeweitet

und universalisiert zu einer allgemeinen Theorie des Erkennens im
Umgang mit Sprache und Texten (der Vergangenheit, des Neuen Testaments)
und mit (vergangener, frühchristlicher) Wirklichkeit.52 Dabei greift er
selbstredend auf entsprechende neuere Entwicklungen in der Sprachphilosophie,
Erkenntnis- und Geschichtstheorie sowie der Literaturwissenschaft zurück.
So ergibt sich die doppelte Frage «nach dem Verhältnis von Textsinn und
Interpretation» und «nach Tatsachen und deren späterer Verarbeitung innerhalb

eines Geschichtsentwurfes». Die «erkenntnistheoretische Grundhaltung»,

die der Antwort auf beide Fragen zugrunde liegt, ist diejenige einer
«Konstruktion von Wirklichkeit», welche sowohl durch Interpretationen als

auch (modellhaft) durch die Texte selbst geschieht.53 Für die Geschichtsschreibung

bedeutet dies, dass bei ihr «Faktizität und Fiktionalität... notwendig

ineinander» liegen54 und der Entwurf möglicher Welten durch Texte
sowohl im Neuen Testament (vgl. Apostelgeschichte) als auch in heutiger
Historiographie eine «sinnstiftende Tätigkeit»55 darstellt - womit wieder die
Aktivität und konstitutive Rolle des Rezipienten (von Geschichte) hervorgehoben

ist.
Wohin ein solcher Ansatz im Extremfall führen kann, sei an einem kurzen

Beispiel aus der Jesusforschung gezeigt. Willi Braun versucht, durch eine

Auswertung der Arbeit des amerikanischen Jesus-Seminars...

«das Bewußtsein für ein historiographisches Axiom zu schärfen: Weder der historische
Jesus, noch der Christus der Bekenntnisse, noch biblische oder nachbiblische
Erzählungen vom Ursprung des Christentums sind zutreffende historische Darstellung der

Vergangenheit, sondern sie sind Mythographien des Ursprungs, die nichts als unsere

52 J. Schröter: Zum gegenwärtigen Stand der neutestamentlichen Wissenschaft: Metho¬

dologische Aspekte und theologische Perspektiven, NTS 46 (2000) 262-283. Vgl.
ders.: Neutestamentliche Wissenschaft jenseits des Historismus. Neuere Entwicklungen

in der Geschichtstheorie und ihre Bedeutung für die Exegese urchristlicher Schriften,

ThLZ 128 (2003) 855-866; ders., A. Eddelbüttel (Hg.): Konstruktion von
Wirklichkeit. Beiträge aus geschichtstheoretischer, philosophischer und theologischer
Perspektive (TBT 127), Berlin 2004. - S. jetzt auch K. Backhaus, G. Häfner: Historiographie

und fiktionales Erzählen. Zur Konstruktivität in Geschichtstheorie und Exegese

(BThSt 86), Neukirchen-Vluyn 2007.
53 Schröter: Zum gegenwärtigen Stand (Anm. 52), 266. «Dies bedeutet keine Beliebig¬

keit» der Interpretationen, «sondern trägt vielmehr der Einsicht Rechnung, daß der
Sinn eines Textes nicht in diesem selbst verborgen liegt und gefunden werden muß,
sondern im Lesevorgang jeweils erst konstruiert wird» (ebd. 274).

54 Schröter: Zum gegenwärtigen Stand (Anm. 52), 274.
55 Schröter: Zum gegenwärtigen Stand (Anm. 52), 283.



Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text 289

sehr identifizierbaren Interessen, in unserer Zeit und an unserem Ort, widerspiegeln.»56

Die wissenschaftliche Aufgabe bestünde in reiner Ideologiekritik um der

Ideologiekritik willen. Sie wird damit selbst ideologisch. Uber Jesus selbst
kann man nichts wissen (ausser dass er gelebt hat) und braucht es auch gar
nicht:

«Jesu ipsissima vox ist so sehr überlagert von der Kakophonie, die die zahllosen Bauchredner

produzieren, die sich ihm im Laufe der Zeit angedient haben, beginnend mit
den Evangelisten und endend (vielleicht) bei Robert Funk und dem Jesus Seminar, daß

man jedem, der beansprucht, im Besitz zuverlässiger Stimmidentifizierungstechnolo-
gie zu sein, sehr skeptisch begegnen sollte. Die Ironie liegt freilich darin, daß man den
historischen Jesus gar nicht braucht, weder aus theologischen Gründen (und das hat
Paulus bereits demonstriert), noch für das profanhistorische Unternehmen, die
Formierung der ersten christlichen Gemeinschaften zu verstehen.»57

Die konstruierende und konstituierende Rolle der Jesus-Rezipienten ist hier
dermassen überzeichnet, dass Braun zu der längst überwunden geglaubten
Verabschiedung des historischen Jesus aus theologischen Gründen zurückkehren

muss und schlussendlich beim «symbolischen Jesus unseres zeitgenössischen

Diskurses» (William Arnal) landet.58 Gegen eine solche (erneute) Ab-
koppelung des christlichen Glaubens von der realen Geschichte ist aus
theologischen Gründen Einspruch zu erheben. Verliert die Theologie den Kontakt

zum irdisch-geschichtlichen Jesus, so verliert sie (eine) ihre(r) Grundlage^).

Deswegen kann die hier überdeutlich zutage tretende postmoderne
Pluralität und Subjektivität des Umgangs mit Texten und Geschichte nicht
das letzte Wort haben!

h) Interessant ist, dass der scheinbar nicht hintergehbare Pluralismus der
Postmoderne plötzlich auch wieder prämoderne Zugänge zur Bibel möglich und
attraktiv erscheinen lässt. Als eine Art Manifest solcher Rückbesinnung kann
der programmatische Beitrag von Leander E. Keck in der Zeitschrift
«Interpretation» von 1996 gelten.59 Keck fordert dort eine Rückkehr zur existenzi-
ellen Autorität der Bibel, da die Postmoderne das Ende der «tyranny of
modernity»60 und ihres selbstverständlichen Rationalismus bedeute und ein neues

Ernstnehmen der biblisch-mythologischen Sprache legitimiere.

56 W. Braun: «Wir haben doch den amerikanischen Jesus». Das amerikanische Jesus-
Seminar: Eine Standortbestimmung, ZNT 16 (2005) 30-39 (37).

57 Braun: Wir haben doch (Anm. 56), 37.
58 Braun: Wir haben doch (Anm. 56), 38.
59 L.E. Keck: The Premodern Bible in the Postmodern World, Interp. 50 (1996) DO-

HI.
60 Keck: Premodern Bible (Anm. 59), 135.



290 Günter Röhser

«The notion that twenty-first century persons deeply influenced by technological
knowledge based on empirical data or logical concepts can take seriously only that
kind of language is precisely the conceit of modernity that postmodernism has
exposed.»61

Die mit dieser Diagnose verbundene Gefahr einer Dämonisierung der Moderne

sieht Keck selbst und sucht ihr nachdrücklich zu begegnen;62 aber auch die

- von ihm nicht explizit genannte - kanonische Auslegung (s.o.) muss sich die
Frage gefallen lassen, ob sie nicht einer nivellierenden Bibellektüre und einer
vorkritischen Bibel- und Traditionsgläubigkeit Vorschub leistet, die bei
heutigen Verstehensschwierigkeiten mit der Bibel nicht wirklich hilfreich und
weiterführend sind.

4. Versuch einer Positionsbestimmung

Versucht man ein Gesamtbild zu zeichnen, so kann man sich der bekannten
Unterscheidung der drei Welten (hinter dem Text, im Text, vor dem Text)
bedienen. Man kann diese Unterscheidung auch in Beziehung setzen zu den

von Volker Lehnert vorgeschlagenen «Ebenen des literarischen Textes»:
historische Ebene (hinter dem Text liegende Wirklichkeit), Textebene (im Text
liegende Wirklichkeit), Kommunikationsebene (vor dem Text liegende
Wirklichkeit).63 Alle exegetischen Methoden lassen sich auf diese drei Welten oder
Ebenen verteilen bzw. einer oder zweien von ihnen zuordnen. Dabei gehören
die diachronen Methoden zur Welt hinter, die synchronen Methoden zur
Welt in und vor dem Text; in der Welt im Text treffen sich beide64 und können

sich ggf. in ihren Ergebnissen ergänzen. Oben wurde schon festgestellt,
dass die historische Dimension nicht einfach deckungsgleich ist mit den
diachronen Methoden; erstere erscheint vielmehr auch in der Welt vor dem Text
als «historische Kommunikationssituation»65. Zu dieser gehört im Übrigen
(ebenso wie zur Welt hinter dem Text) auch der Autor. Zu kurz kommt in
Lehnerts Modell die konstruktive Rolle des Lesers bei der Textinterpretation
(im Sinne des «reader-response criticism»); er wäre allenfalls unter «spätere

61 Keck: Premodern Bible (Anm. 59), 139.
62 Keck: Premodern Bible (Anm. 59), 140.
63 V.A. Lehnert: Die Provokation Israels. Die paradoxe Funktion von Jes 6,9-10 bei

Markus und Lukas (Neukirchener Theologische Dissertationen und Habilitationen
25), Neukirchen-Vluyn 1999, 81.

64 Vgl. oben Anm. 7 und zum Ganzen: P.C. Counet: Introduction, in: ders., U. Berges
(Hg.): One Text, A Thousand Methods. Studies in Memory of Sjef van Tilborg (Biblical

Interpretation Series 71), Boston/Leiden 2005, 1-18 (6): «Diachronie studies reach
from the <whence> to the <what,> synchronic studies from the <what> to the <whither>.»

65 Lehnert: Provokation (Anm. 63), 81.



Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text 291

Rezeptionsgeschichte»66 subsumiert. Die Welt vor dem Text ist massgeblich
diejenige der Leser. Der Ort, an dem die «Bedeutung» und der «Sinn» eines
Textes entstehen, liegt nun nicht in einer der drei Welten oder in der Verbindung

von zweien, sondern

«in the interplay between all three worlds. Meaning resides in the conversation
between the text and reader with the world behind the text informing that conversation.
Interpretation is impaired when any world is given preeminence at the expense of
neglecting the other two.»67

Deswegen sind auch Methoden und Zugänge aus allen drei Bereichen notwendig

und legitim für die Textinterpretation.

«Hermeneutics is a dialogue between the text, and reader, and the text and reader enter
into a conversational covenant informed by the world of the author.»68

An der Formulierung wird zugleich der unterstützende Charakter der
historisch-diachronischen gegenüber der synchronischen Dimension deutlich. Es

ist jedoch zu fragen, ob ein Text wirklich einen Dialog führen kann und nicht
vielmehr der Autor und alles, was der Erhellung der «historische(n)
Kommunikationssituation» (Lehnert) dient, gleichrangig zur Weh des Textes

hinzugenommen werden müssen, wenn ein Dialog stattfinden und gelingen soll.
Die Welt des Autors liefert in diesem Sinne nicht nur «preparatory, foundational

information for the dialogue»,69 sondern gehört in den Dialog selbst

hinein, ist für ihn genauso konstitutiv und wesentlich wie der andere

Dialogpartner.

Wegen dieser wesensmässigen «Dialogizität» nicht nur des Textes, sondern
des Textes als einer von (einem oder mehreren) Menschen verantworteten
Grösse fällt auch meine Antwort auf die Frage nach dem Status des historischen

Autors und seiner Textintention, von der die historisch-kritische Exegese

ausgegangen war, eher «schwammig» und unspektakulär aus: Die Wahrheit

scheint irgendwo in der Mitte zu liegen zwischen einer Auffassung, die
dem Autor völlige Macht über seinen Text gibt (und deswegen exegetisch
auch nur einen einzigen, ursprünglichen «Sinn» eines Textes sucht und gelten
lassen kann - eine Auffassung, die in der feministischen Literaturwissenschaft
übrigens gerne als typisch «patriarchalisch» denunziert wird), und einer
Auffassung, die ihn völlig zugunsten des Lesers verdrängt (und den Text völlig
dessen konstruktiver Verfügung ausliefert).70

66 Lehnert: Provokation (Anm. 63), 81.
67 W.R. Tate: Biblical Interpretation. An Integrated Approach, Peabody MS 21997,

XXV; vgl. das Diagramm ebd. 158.
68 Tate: Biblical Interpretation (Anm. 67), 255.
69 Tate: Biblical Interpretation (Anm. 67), 255.
70 Vgl. Schmitz: Literaturtheorie (Anm. 12), 151.204, und zum Verschwinden der Vor¬

stellung von der «ursprünglichen Bedeutung» eines Textes die scharfe Problemanzeige



292 Gunter Röhser

«Vertreter der Auffassung, Texte hätten nur einen einzigen, unverrückbaren Sinn,
haben Schwierigkeiten zu erklären, warum dann manche literarische Werke [und auch
biblische Texte, G.R.] so unterschiedlich interpretiert worden sind; diejenigen, die der
Ansicht sind, Texte könnten tatsächlich bedeuten, was der einzelne Leser aus ihnen
macht, können hingegen nicht erklären, warum es dann trotz allem immer einen
stabilen Sinnkern zu geben scheint.»71

«Stabiler Sinnkern» scheint ein treffender Ausdruck für das zu sein, worum
sich die Auslegung von Texten bleibend zu bemühen hat. Auch wenn sie ihn
nicht abschliessend zu fassen bekommt, kann sie doch von seiner Existenz
ausgehen und sich ihm immer wieder «auf Sichtweite» nähern. Die verstärkte
Einbeziehung der Leser- und Rezipientenperspektive (auch unter dem
Gesichtspunkt der Intertextualität) kann deutlich machen, warum ein (stabiler)
Sinnkern gleichwohl mehrere (verschiedene) Sinnmöglichkeiten - und sicherlich

eine unendlich grosse Anzahl von individuellen «Aneignungsmöglichkeiten»72

- aus sich heraussetzen kann; dies kann aber nicht als Begründung für
eine weitgehende oder völlige Beliebigkeit der Textinterpretation dienen -
oder die Behauptung stützen, eine solche sei nicht möglich.

Dabei gilt sicherlich, dass die Stabilität der Sinnkerne bei unterschiedlichen

Texten unterschiedlich gross ist.

«Auf der Ebene des Textsinns ist die Bandbreite der Pluralität von Text zu Text sehr
verschieden und kann bei manchen Texten gegen Null gehen. Sie ist bei nicht-fiktiona-
len Texten bzw. Textabschnitten generell geringer als bei fiktionaler Literatur. Es

hängt also sehr vom Einzelfall ab, ob es eine oder viele richtige Sinnbildungen gibt.»73

Aber innerhalb dieses Rahmens und mit den genannten Einschränkungen ist
es nach wie vor möglich und sinnvoll, auch nach dem vom historischen Autor
eines Textes intendierten Sinn zu fragen und sich ihm wenigstens versuchsweise

anzunähern, wobei die Grundlage aller dieser Bemühungen die
entschlossene Zuwendung zum Text und seiner Sprachgestalt zu sein hat - also
die grundlegende Errungenschaft der ganzheitlich-synchronen Zugangsweise.

bei W.A. Meeks: Why Study the New Testament?, NTS 51 (2005) 155-170 (162).
71 Schmitz: Literaturtheorie (Anm. 12), 151.
72 In diesem Sinne kann man auch von einer «restricted infinity» (W.R. Tate) von

Bedeutungsmöglichkeiten sprechen. Das bedeutet für literarische Texte: «While a

metaphor can never be exhausted, it cannot mean just anything. It can mean an infinite

number of things within parameters» (Tate: Biblical Interpretation [Anm. 67],
256). Während die Zahl der individuellen (Sinn- und) Aneignungsmöglichkeiten
unbegrenzt ist, ist die Zahl der Sinnmöglichkeiten der Metapher bzw. des Textes selbst

begrenzt.
73 J. Kügler: Die Gegenwart ist das Problem! Thesen zur Rolle der neutestamentlichen

Bibelwissenschaft in Theologie, Kirche und Gesellschaft, in: U. Busse (Hg.): Die
Bedeutung der Exegese für Theologie und Kirche (QD 215), Freiburg i.Br. u.a. 2005,
10-37 (26).



Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text 293

Dies alles ist sicherlich nicht der von J. Schröter anvisierte Paradigmenwechsel

oder eine grundlegend neue Orientierung.74 Es ist eher der Versuch
einer behutsamen Weiterentwicklung des auf vielerlei Wegen bereits Erreichten

im Sinne einer geordneten und gesprächsfähigen Vielstimmigkeit. Eine
Übertreibung in der einen oder anderen methodischen Richtung (v.a. im Sinne

eines strikten «Konstruktivismus» oder einer prinzipiellen Infragestellung
historischer Referentialität75) wäre nicht weiterführend und sachgemäss. Es

gilt, einmal gewonnene Einsichten und bewährte methodische Verfahren
nicht vorschnell preiszugeben zugunsten neuerer Experimente, über deren
Zukunft und Tragfähigkeit auch in den aussertheologischen Wissenschaften
noch keineswegs entschieden ist.

Abstract

Es ist kaum zu bestreiten, dass die neuere Exegese den Schwerpunkt ihres Interesses von
der historisch-diachronen Rückfrage (Welt hinter dem Text) auf die ganzheitlich-synchro-
ne Textinterpretation (Welt vor dem Text) verlagert hat. Der vorliegende Beitrag fragt
nach den Ursachen dieser Entwicklung (inner- wie aussertheologisch), stellt die einzelnen
Forschungsrichtungen und Fragestellungen im Uberblick vor (u.a. auch Intertextualitäts-
forschung und kanonische Auslegung) und versucht eine Beurteilung. Besondere Bedeutung

kommt dabei neueren rezeptionsästhetischen Ansätzen zu; diese sollten jedoch kein
Grund für einen «Paradigmenwechsel» hin zu einer einseitigen Leserorientierung in der
biblischen Exegese sein. Letztere hat vielmehr auch weiterhin die Aufgabe, nach dem «stabilen

Sinnkern» von Texten und der von einem historischen Autor jeweils intendierten
Sinnbildung durch und innerhalb eines Textes zu fragen.

Günter Röhser, Bonn

74 Vgl. Schröter: Zum gegenwärtigen Stand (Anm. 52), 264f.
75 S. dazu die treffenden Ausführungen von G. Häfner, in: Backhaus, Häfner: Historio¬

graphie (Anm. 52), 67-96 («Konstruktion und Referenz: Impulse aus der neueren
geschichtstheoretischen Diskussion»).


	Von der Welt hinter dem Text zur Welt vor dem Text : Tendenzen der neueren Exegese

