Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 3

Artikel: Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus : Ben Pantera :
essai d'analyse philologique et historique

Autor: Jaffé, Dan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877834

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus:
Ben Pantera

Essai d’analyse philologique et historique*

La dénomination Yeshu(a) ben Pantera est un des principaux noms de la littéra-
ture talmudique qui désigne Jesus de Nazareth. Ce nom, a valeur de crypto-
gramme et principalement mentionné dans les versions palestlmennes a fait
’objet de nombreuses recherches; cependant aucune n’est a ce jour considérée
comme définitive.!

De quelles realités historiques ce nom est-il le témoin? Illustre-t-il une pole-
mique juive dissimulée a 1’égard de Jésus et du christianisme? Témoigne-t-il
d’une onomastique propre a la littérature talmudique dont ’origine confuse
serait perdue?

Apres un historique de la recherche et une mise en perspective des difficul-
tés que ce nom véhicule, cette étude présentera un nouvel essai d’interprétati-
on.

Etat de la recherche

Dans une étude déja ancienne mais non dépourvue d’importance, Heinrich
Laible estimait que le terme provenait du patronyme grec Iaverpa qui corre-
spond au nom d’un soldat romain, amant de Marie et véritable géniteur de
Jésus.? Par conséquent, Jésus serait le fruit d’une union illicite qui ferait de lui
un enfant illégitime.

Dans un long travail qui porte sur les juifs dans la littérature des Peres de
I’Eglise, Samuel Krauss s’est livré a une analyse du passage du Sifre sur Dt
32,20:

1l a dit: «Je veux leur dérober ma face, je verrai ce que sera leur avenir, car c’est une
génération aux voies obliques (7227), des enfants sans loyauté», de la fagon suivante:
«C’est une génération débauchée et perverse (@7 0D O 0IBDT)>».

* L’auteur tient a remercier cordialement Niklaus Manuel Giidel pour l'attention
particuliére qu’il a vouée i la correction du texte.

! On trouve ce cryptogramme sous des formes diverses telles que: XMW (pantera);
XD (pandira); RITD (pandera); RO'D (pantera); RIVE (pantira); VDI (panteri).
Ces noms désignent tous dans les écrits talmudiques Jésus de Nazareth. Ils sont cepen-
dant différents par leur transcription, notamment avec des nuances de lettres, par
exemple I’ajout d’un * avant la derniére syllabe.

2 Cf. H. Laible: Jesus Christus im Talmud, Leipzig, 21900, 19-25.

ThZ 3/64 (2008) S. 258-270



Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus 259

Selon Krauss, le vocable hébreu 0'178 serait une forme corrompue du grec
ndpvolr d’ou la notion de perversion transmise par 'interprétation. De méme,
les vocables grecs nopveiov et mopvn seraient également A rattacher i des for-
mes hébraiques, et auraient été le fruit de translittérations.

En outre, dans le passage du Sifre, la varia lectio de 2212 donne 2°1772,
qui aurait le sens de «vagabond», mais dont la traduction reste difficile. Selon
Krauss, un phénomeéne phonétique aurait eu lieu dans cette variante, insérant
un 7 entre le 7 et le 2, ce qu’il considére comme une procédure familiére aux
philologues. 0'1778 serait donc ’équivalent de népvoy, alors que la forme au
féminin népvn aurait été transformée en N°177D.

Au terme de ’analyse, le philologue conclut a un rapprochement entre
X1771D et 1°2778 différenciés uniquement par la position des deuxiémes lettres
1 et 7 - modification qu’il estime récurrente dans la terminologie talmudique
provenant du grec. Ainsi, X179 serait I’équivalent de népvn modifié par des
influences phonétiques. D’apres ce dernier élément, X771 ]2 VW serait in-
terprété en tant que Fils de la prostituée et résumerait ’approche juive de
Jésus.*

On se doit toutefois de souligner que cette deduction philologique est dif-
ficilement recevable car, outre le fait qu’elle ne repose que sur des conjectures
sans fondements Verltables, elle ne prend en considération que le vocable
X770 avec un 7 en troisieme lettre, et non XW® avec un 0.

Deissmann a démontré que ben Pantera était un nom romain fort commun
et tres utilisé dans les armées romaines, ce qui explique le nombre d’inscripti-
ons épigraphiques latines du Haut Empire dans lesquelles il figure. Selon
Deissmann, la tradition sur la naissance illégitime de Jésus est trés ancienne
dans les milieux juifs. Cette tradition se fonde justement sur I’idée d’une rela-
tion entre un soldat romain nommé Pantera et Marie, mére de Jésus.® Notons
que des épitaphes mentionnent également le patronyme Pantera.”

3 Cf. Sifre 320 (Ed. L. Finkelstein, 366). Voir S. Krauss: The Jews in the Works of the
Church Fathers, JQR 5 (1893) 143s. (= J.B. Agus: Judaism and Christianity. Selected
Accounts, 1892-1962, New York 1973, 143s.).

*  Notons que la résonance des deux termes ey nap8évov et £y mopveiag mentionnés chez
Origene a pu servir a alimenter les railleries véhiculées dans les milieux juifs a 1’égard
de Jésus. Nous reviendrons par la suite sur cette question.

5 Cf. L. Patterson: Origin of the Name Panthera, JTS 19 (1917) 79, qui souligne que
seule une lettre est dans la méme position entre XD et ndpvog et qu’ainsi la thése de
Krauss est hautement improbable, ce qu’on ne peut qu’approuver.

6 Cf. A. Deissmann: Der Name Panthera, dans: C. Bezold (Ed.): Orientalische Studien
T. Noldecke gewidmet, Giessen 1906, 871-875; A. Deissmann: Light from the
Ancient East, Doran 1927, 73s.

71l convient de signaler que différentes épitaphes de soldats romains montrent que
I’emploi de ce nom était des plus répandus. C’est notamment le cas d’inscriptions
retrouvées en Allemagne. Cf. Corpus Inscriptionum Latinarum X1, 2, 7514, ou il est



260 Dan Jaffé

Patterson, de son coté, suggere que Pantera ne faisait pas réellement ré-
férence 3 un nom militaire mais plutét a un surnom répandu au sein de I'ar-
meée romaine. Un usage proprement juif aurait ensuite vu le jour, probable-
ment a cause de sa proche consonnance avec le terme grec signifiant «vierge».
C’est donc dans ces circonstances que la légende de 1’adultére de la mere de
Jésus avec un soldat romain aurait vu le jour.?

Quant a Kaminiski, il estime que le nom X112 12 21" est une forme cor-
rompue de X710 12 2 (Yeoshua ben Sira). Ce critique rapproche ainsi sa cri-
tique de la these qui juxtapose X8 a panthere en effectuant une relation ent-
re ce nom et le vocable grec Onpog signifiant «béte sauvage». Ce rapproche-
ment exprimerait une violente opposition a la vénération vouée a Jésus et a
son caractere divin.’

Force est toutefois de reconnaitre que ces rapprochements linguistiques,
pour le moins arbitraires, ne sont pas en mesure d’expliquer pourquoi le nom
X708 12 YW proviendrait du nom X0 ]2 Y.

Eisler considere, lui, que I’origine du nom ITovénpo, provenant de sources
grecques, et du nom XD, provenant de sources juives, se rapporte a ’hi-
stoire du héros troyen Pandaros, le parjure qui, malgré la tréve, lanca une
fleche a Ménélas (lliade, IV, 86-147).1° Ce nom fut donné a Jésus lors de son
entrée a Jérusalem comme «Roi des Juifs», entrée qui marque la fin de la paix
qui existait entre Juifs et Romains depuis Varus, et le déclenchement des ho-
stilités qui devaient aboutir a la ruine de Jérusalem.!

Il est cependant difficile de supposer que, dans le milieu juif, une relation
fut établie entre le récit homérique de I'Iliade et la personne de Jésus, de méme
qu’il est improbable que Pandaros fut assimilé a des circonstances plus tardi-

fait référence a un archer natif de Sidon en Phénicie qui fut vraisemblablement muté
en Germanie en I’an 9 afin d’y poursuivre son service. Notons également que deux
autres épitaphes font mention du nom Pantera. Selon le Corpus Inscriptionum
Latinarum XI, 1421, on a retrouvé 4 Pise 'inscription suivante: L. OTACILIUS Q. F.
PANTERA, qui fut vraisemblablement décurion. Dans le Corpus Inscriptionum
Latinarum VII, 18 on peut encore lire Pinscription suivante, retrouvée en Angleterre:
L. AUFIDIUS PANTERA PRAEFECTUS CLASSIS BRITANNICAE (comman-
dant de la flotte britannique).

8  Cf. Patterson, Origin of the Name Panthera (note 5), 79s.; D. Boyarin: Dying for
God. Martyrdom and the Making of Christianity and Judaism, Stanford 1999, 154s.,
note 27.

® Cf. S. Kaminiski: Origin of the Name «Ben-Pandera», dans: M. Ribolov (Ed.): En
hommage 2 H. Hadoar, New York, 1927, 322 [en hébreu].

10 Cf. Homere, Iliade, V (trad. P. Mazon, Paris 1972, t. 1, 94-96).

1 Cf. R. Eisler: IHEOYZ BAZIAEYE OY BAZIAEYZAZX. Die messianische Unabhingig-
keitsbewegung vom Auftreten Johannes des Taufers bis zum Untergang Jakobs des
Gerechten, Heidelberg 1928-1930, vol. II, 352.



Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus 261

ves auxquelles les juifs furent confrontés.!> Comme I’a remarqué Maurice
Goguel, Eisler n’a pas démontré que I’action de Jésus ait été dirigée contre les
Romains. Si tel fut le cas, 'initiative du conflit n’aurait pas appartenu a Jésus,
mais a Pilate.!

Selon Joseph Klausner, le terme Pantera est une forme corrompue de I[ap-
0évoc. Cette corruption sémantique se fonde sur la réalité historique suivante:
au [ siecle déja, les juifs connaissaient la croyance chrétienne en la conception
et en la naissance virginales de Jésus. Ainsi, par dérision, les juifs nommerent
Jésus ben Pantera, c’est-a-dire «fils de la panthere». Ainsi le Fils de la Vierge
(viog g mopBevou) devint par dérision le Fils de la panthére (R0 ]3)

Selon Morton Smith, cette these est problemathue parce qu’elle présuppo-
se que, a une epoque reculée, les juifs connaissaient déja la croyance chrétienne
de la conception et de la naissance virginales de ]esus Or, on doit remarquer
que cette idée est loin d’étre évidente, tout au moins au I siecle en Galilée.
Smith remarque également que le vocable ITap6évog se retrouve sous cette for-
me dans un seul texte de la littérature néotestamentaire (Mt 1,23). Il provient
en fait de la célebre traduction grecque de la Septante (Is 7,14) et peut étre
considéré comme une glose tardive de I’Evangile selon Matthieu. De méme,
Smith note que Jésus n’est jamais mentionné en tant que Fils de la Vierge dans
la littérature chrétienne du I* siécle ou chez les apologistes du II¢ siecle. !

On doit reconnaitre que les arguments de Smith sont convaincants notam-
ment si ’on considére la distance linguistique existant entre X2 et [TapOs-
voc. Il est en plus difficilement envisageable que les Sages aient employé un ter-
me grec pour en faire une translittération hébraique en en omettant certaines
lettres. Il est beaucoup plus probable qu’ils aient eu recours a leur propre

2. Voir pour une autre thése rapprochant ben Pantera d’un personnage mythologique
I’étude de W. Ziffer: Two Epithets for Jesus of Nazareth in Talmud and Midrash, JBL
85 (1966) 356s. Il est a noter qu’une inscription grecque mentionnant le nom I1év-
depawg (Panderos) a été retrouvée dans les années 60. Cette inscription vraisemblable-
ment d’ Apamée fait état d’une dédicace de reconnaissance de la part de Panderos pour
Artémis. Selon A. Parrot: Les fouilles de Mari. Quatorzieme campagne (Printemps
1964), Syr. 42 (1965) 29s., cette inscription ne serait pas antérieure au II° siecle avant
notre ére.

B Cf. M. Goguel: La vie de Jésus, Paris 1932, 53.

4 Cf. ]. Klausner: Jésus de Nazareth. Son temps, sa vie, sa doctrine, Paris 1933, 22s.;
P. Cassel: «Caricaturnamen», dans: Aus Literatur und Geschichte, Berlin 1885, 334-
337, estime qu’il est inconcevable que le vocable mop8évog fut transformé en XMB.
J-Z. Lauterbach: Rabbinical Essays, Cincinnati 1951, 533-535, rapporte une discus-
sion entre plusieurs critiques afin de déterminer si la panthére est considérée comme
un animal lubrique et infidéle, cela afin d’établir une relation avec Marie, mére de
Jésus.

5 Cf. M. Smith: Jesus the Magician, New York 1978, 46s.



262 Dan Jaffé

phraséologie utilisée a des fins de dérision.!¢

Concernant I’ascendance de Jésus et le contexte familial de sa naissance, di-
verses hypotheses furent émises pour clarifier 'origine du terme X7t18. No-
tons toutefois que celles-ci se fondent souvent sur des recoupements lingui-
stiques peu étayes.

Lauterbach propose une thése émettant une relation entre X8 et Iev-
B¢pog signifiant «beau-pére» ou encore «fiancé». Cette approche implique que
Jésus fut le fruit d’une union dans laquelle Marie fut seulement fiancée et non
pas mariée selon les clauses de la halakha. Par conséquent, Jésus devint le Fils
du fiancé ou Fils du beau-pere.

Selon la terminologie talmudique, Marie est définie en tant que TOTX et
non en tant que MXWI. Dans cette perspective, le terme hébraique de 1r de-
finirait le fiance et serait I’équivalent du vocable grec Ilevoépoc.!”

Il convient cependant de relever deux difficultés a cette approche:

- Il n’est pas attesté que les liens unissant les parents de Jésus étaient connus
dans le monde juif a une date aussi reculée que le I*" siecle.

- 1 est difficile de supposer que les Sages du Talmud se soient servis d’une
terminologie grecque plut6t qu’hébraique.

David Rokeah fait remonter I’origine du nom X702 12 2 a la fin du I
siecle, concomitamment a I’émergence de la croyance chrétienne en la concep-
tion et en la naissance virginales de Jésus. Ainsi, I'invention de ce cryptogram-
me aurait été une forme d’antitheése juive a cette croyance.'s

Selon Rokeah, la dénomination ben Pantera était déja répandue dans les
milieux juifs 2 une époque aussi reculee quela fin du I*r siécle. Rokeah procede
4 une mise en synopse entre la propagation des biographies de Jésus sur sa con-
ception et sa naissance virginales et 'émergence juive de la tradition
d’adultere. L’approche de ce critique affermit I'idée d’une origine juive de cet-
te diffamation transmise ultérieurement dans le monde paien.' En outre, Ro-

16 M. Goldstein: Jesus in the Jewish Tradition, New York 1950, 35s., montre que certai-
nes lettres ont un son similaire en grec et en hébreu. C’est le cas par exemple du p et
du 7 ou encore du v et du 1. Méme avec cette considération il est difficile de présumer
qu’il puisse s’agir d’une translittération entre les deux vocables, du fait justement de
I’omission du p et du v dans le terme hébraique Xm.

17 Cf. Lauterbach: Rabbinical Essays (note 14), 535s.

18 Cf. D. Rokeah: Ben Stara is Ben Pantera - Towards the Clarification of a Philological-
historical Problem, Tarb. 39 (1970) 14 [en hébreu]. Notons ici que certains critiques
ont estimé que XM ]2 serait une addition juive postérieure, d’époque médiévale.
Cela semble invraisemblable quand on sait que ce nom apparait dans des sources chré-
tiennes et paiennes de I’ Antiquité. Sur cette thése, voir M. Friedlinder: Der Antichrist
in den vorchristlichen jiidischen Quellen, Gottingen 1901, 48, et a sa suite, J. Maier:
Jesus von Nazareth in der talmudischen Uberlieferung, Darmstadt 1978, 176-182.190.

19 Cf. Rokeah: Ben Stara is Ben Pantera (note 18), 14s.; S.G. Wilson: Related Strangers.



Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jeésus 263

keah considére que durant I’époque de Yabneh, le patronyme ben Pantera ser-
vait déja a tourner en dérision la croyance chrétienne en la conception et en
la naissance virginales de Jésus®.

Porton conclut que le nom X012 12 YW est une forme corrompue de
mMMD 12 YNy (Yeoshua ben Perabiab). Cependant, le seul élément qu’il pro-
pose afin d’appuyer son propos est que Yeoshua ben Perahiah est, de méme que
Jeésus, connu des sources talmudiques en tant que magicien.?!

I1 est toutefois difficile, en connaissance des autres occurrences de ce nom,
d’envisager la thése énoncée par Porton.?

On s’en rend compte, la signification du cryptogramme X1 12 20 est
loin d’étre évidente. Elle a probablement varié selon les époques et en
fonction de la perception juive de Jeésus. De plus, cette dénomination s’est
répandue également chez les chrétiens ainsi que chez les paiens.

On peut donc supposer qu’a une époque reculée, ce nom constitua d’abord
une tradition orale, et qu’il fut retranscrit postérieurement sous ces différentes
formes, d’abord dans d’anciens corpus telle la Tosefta et ensuite dans d’autres
textes.” Peut-étre méme, le nom ben Pantera trouva-t-il son origine premiére
dans le monde juif, avant d’étre ensuite répandu dans le monde paien, ce qui
occasionna d’acerbes réactions des instances chrétiennes.

Devant la difficulté a déterminer une signification précise du cryptogram-
me XTWID 13 VW7, certains critiques ont opté pour la signification d’un simple
nom sans aucune connotation péjorative.?

Jews and Christians 70-170 C.E., Minneapolis 1995, 188, suppose que la formule ben
Pantera était une sorte de cryptogramme de la littérature tannaitique mais qu’elle
devint plus intelligible dans les textes talmudiques plus tardifs. Cette thése ne fait
cependant pas I'unanimité; H. Strack, P. Billerbeck: Kommentar zum Neuen Testa-
ment aus Talmud und Midrasch, Miinchen 1922-1928, vol. I, 538, considérent que la
dénomination ben Pantera ne véhiculait aucune connotation péjorative dans les
milieux juifs, et c’est sous I'influence de Celse a la fin du II¢ siécle, qu’elle fut finale-
ment adoptée par ces derniers.

20 1l convient toutefois de remarquer que la connaissance de cette croyance dans le
milieu juif,  cette époque, n’est pas attestée avec certitude. Ce critique construisant
son argumentation sur ce seul élément, elle semble manquer de fondement. Voir i ce
propos E.L. Abel: The Virgin Birth, RE] 128 (1969) 395s.

2 Cf. G.G. Porton: The Traditions of Rabbi Ishmael, Leyde 1976, vol. I, 172. Sur le per-
sonnage de Yeoshua ben Perahiah et ses pratiques magiques, voir J. Neusner: A
History of the Jews in Babylonia, Leiden 1970, vol. V, 225-241.

22 Clest également 'opinion de L.H. Schiffman: Who Was a Jew? Rabbinic and Halak-
hic Perspectives on the Jewish-Christian Schism, Hoboken NJ 1985, 100, note 5.

2 Cf. R. Bauckham: Jude and the Relatives of Jesus in the Early Church, Edinburgh
1990, 119.

2+ Cf. Lauterbach: Rabbinical Essays (note 14), 536; Goldstein: Jesus in the Jewish Tradi-
tion (note 16), 39. Notons que R.T. Herford: Christianity in Talmud and Midrash,



264 Dan Jaffé

Les sources chrétiennes

Il est intéressant de constater que des vestiges de la formule ben Pantera se re-
trouvent dans la littérature patristique. Dans son commentaire sur ’Evangile
selon Jean (20,14) Origéne rapporte une tradition sur la naissance illégitime de
Jésus, qu’il impute aux juifs.”> Origéne mentionne cette accusation d’adultére
de Marie dans les années 248. Dans son ouvrage polémique, le Contre Celse 1,
32, il fait dire au philosophe paien Celse (approximativement dans les années
178) les propos suivants:

«La mere de Jésus a été chassée par le charpentier qui I’avait demandée en mariage,
pour avoir été convaincue d’adultére et étre devenue enceinte des ceuvres d’un soldat
nomme Pantheére? (ctpatidrov MavOrpa totvopa), et voyons si les auteurs de cette fa-
ble de I’adultere de la Vierge avec Panthére et de son renvoi par le charpentier ne ’ont
point forgée aveuglément pour nier la conception miraculeuse par le Saint-Esprit.»?

Ce passage permet de supposer que cet énoncé attribué a Celse a I’egard de la
mere de Jésus est antérieure au II¢ siecle. En fait, ce propos injurieux énoncé
contre la conception et la naissance virginales de Jésus ne semble pas originel-
lement paien. Il est plutot d’origine juive et était probablement tres répandu
quelques décennies avant que Celse n’en fasse usage.”® Notons d’ailleurs
qu’Origéne mentionne explicitement 1’origine juive du propos de Celse.?

Il apparait également que la tradition d’adultére relative a la mere de Jésus

London 1903, 40, estime que ce nom est une ancienne moquerie issue de milieux juifs
a I’égard de Jésus, dont le sens se serait perdu.

% Cf. Origéne: Commentaire sur St Jean, 20, 14 (PG XIV, 608): 'Hugig pditov éva maté-
pa £youev tov Oedv fimep oV, 0 ddokmv UEV £k Tapbeévou yeyevviicBol €x mopvelog O
YEYEVVILEVOG.

2% Le manuscrit de Paris donne la forme «Pantheros».

27 Cf. Origéne: Contre Celse I, 32 (SC 132, trad. M. Borret, livre I, 162s.). Notons que
d’autres passages du Contre Celse font mention de propos semblables, voir par
exemple I, 28 (Id. 151-153); I, 69 (Id. 269-271) dans lequel Panthére est désigné comme
«séducteur de la Vierge».

2 Cf. Kallah 18b (Ed. Venise 1528, 41c); Sabbath 104b; Sanhedrin 67a. Ces textes stipu-

lent la naissance illégitime de Jésus, et bien qu’ils soient de caractére tardif, il sem-

blerait néanmoins qu’ils véhiculent une ancienne tradition. Cette derniére est attestée

par la mention de Pantera comme amant de Marie et géniteur de Jésus. D’aprés M.

Lods: Etude sur les sources juives de la polémique de Celse contre les chrétiens,

RHPhR 21 (1941) 5-8, I’attribution d’un pére paien est tres ancienne dans les milieux

juifs, car elle a pour objectif de polémiquer contre I'affirmation de descendance davi-

dique relative a Jésus stipulée en Mt 1,19-23.

Pour un avis contraire, cf. Goldstein: Jesus in the Jewish Tradition (note 16), 36s., qui

met en évidence les sentiments hostiles que Celse entretenait a I’égard du christia-

nisme et du judaisme et conclut qu’il lui fut aisé de créer un personnage fictif (le juif),
afin de se donner les moyens de critiquer le christianisme per¢u comme indigne. En
outre, ce critique emet des réserves quant a la fiabilité du témoignage d’Origene.

29



Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus 265

se retrouve dans certains écrits apocryphes chrétiens. Ces passages montrent
que cette incrimination naquit autour du début du II¢ siécle. On peut supposer
que sa mention dans des textes chrétiens est la conséquence de sa grande ex-
pansion. Il va sans dire que ces textes récusent ces accusations. Cependant le
seul fait qu’ils les mentionnent témoigne de la ténacité et de la persévérance
de telles accusations.

Dans cette optique, on peut lire dans L Evangile de Thomas 105:

«Jésus a dit: <«Celui qui connait son pére et sa meére, on 'appellera fils d’une prostituée> »*°
On trouve également une mention de ce type dans les Actes de Pilate 11, 3:

«Les anciens des juifs répliquerent a Jesus: <Et que verrons-nous? D’abord que tu es né
de relations coupables. Puis, que ta naissance 2 Bethléem a provoqué un massacre
d’enfants. Enfin, que ton pere Joseph et Marie ta mere ont di fuir en Egypte, tant ils
étaient géneés devant le peuple.»’!

Ces sources permettent de conjecturer que cette imputation injurieuse
d’adultére était répandue dans le milieu juif, qu’elle fut probablement trans-
mise dans le milieu paien et enfin consignée dans des textes apocryphes chre-
tiens. Il s’agit donc vraisemblablement d’une longue tradition*.

Il est fort intéressant de noter que le nom Pantera apparait chez Epiphane
dans le Adversus Haereses 111, 78, 7 ou il cite Origene a propos de Jacob pere
de Joseph et grand-pére de Jésus. Dans ce passage, Jacob est nommeé ITavonp.?

Dans I'analyse qu’il propose de ce texte, Lauterbach a avancé I’adage tal-
mudique selon lequel Jes petits enfants sont comme les enfants (Yebamoth 62b)
pour en induire que ITavémp devint le nom patronymique attribué a ]esus
Ainsi, selon ce critique, les juifs et les chrétiens auraient employé ce méme
nom pour nommer Jésus.>*

Quoi qu’il en soit, on Jpeut remarquer que la mention ITavénp du passage
d Ep1phane démontre qu’au IVe siecle, elle ne signifiait pas un élément a ca-
ractére injurieux a I’égard de Jésus.*

30 F. Bovon, P. Geoltrain (Eds.): Ecrits apocryphes chrétiens, Paris 1997, vol. I, 52.

31 F. Quéré (Ed.): Evangiles apocryphes Paris 1983, 131.

32 1] est probable que cette imputation d’adultére ait pu étre facilitée par un anachro-
nisme qu1 permLt d’identifier Marie, meére de Jésus, 4 Myriam bat Bilgah, fille d’'un
prétre qui avait renié le judaisme, afin d’épouser un soldat de I’armée séleucide. Voir a
ce propos T Sucah IV, 28 (Ed. M.S. Zuckermandel, 200); TB Sucah 56b; TJ Sucah V,
7, 55d.

33 Cf. Epiphane: Adversus Haereses, 111, 78, 7 (PG XLII, 708s.).

3 Cf. Lauterbach: Rabbinical Essays (note 14), 536s.

3% Cf. R. Seeberg: Die Herkunft der Mutter Jesu, dans: FS G.N. Bonwetsch, Leipzig
1918, 13s. Cela est d’ailleurs corroboré par d’autres mentions du nom ITavénp en tant
qu’ancétre commun de Marie et de Joseph dans certaines sources patristiques. Voir
par exemple André de Crete: Oratio in Circumcisionem Domini (PG XCVII, 916);
Jean Damascéne: De Fide Orthodoxa, IV, 15 (PG XCIV, 1156s.); Epiphane: De Vita



266 Dan Jaffé

Toutefois, comme le souligne Herford, il s’avere difficile de définir pour-
quoi Jacob, pére de Joseph et grand-pere de Jésus, est nomme Mdvenp. Cette
occurrence ne jette d’ailleurs aucune nouvelle lumiere sur I’ or1g1ne du crypto-
gramme X722, Herford suggere que le nom X712 a entrainé la mention de
[TGvOmp mais non le contraire.?

Cette accusation fut longtemps de rigueur dans le milieu juif car elle se re-
trouve dans le Toldoth Yeshu.’” Dans cette ceuvre, le schéma structural de la
biographie evangehque de ]esus est conservé tout en étant refondu pour en ex-
traire une version tronquée des événements. Les propos de I'ouvrage se fon-
dent sur des sources talmudiques totalement remaniées. Le Toldoth Yeshu se
livre donc a une véritable révision des récits des Evangiles et présente une for-
me de vie juive de Jesus®. C’est donc en terme de représentation qu’il faut ap-
précier les renseignements fournis par cet ouvrage polémique. La naissance il-
légitime de Jésus est retranscrite selon des versions différentes du nom de
’amant de Marie et géniteur de Jésus. Le manuscrit de Vienne, titré Histoire
de la mére et de son fils, relate I'unique version dans laquelle le nom de I’époux
de Marie se nomme Joseph ben Pandera, alors que ’homme impie, instigateur
de P’adultere, est nommé Yohanan.?® Dans les manuscrits de Strasbourg, les
versions Wagenseil et Huldreich du Toldoth Yeshu, les noms sont intervertis;
c’est le mari de la mére de Jésus qui est appelé Yohanan et l'auteur de
I’adultére qui est nommé Joseph Pandera (ou Joseph ben Pandera dans le manus-
crit de Strasbourg).*

Selon toute vraisemblance, le nom de Joseph avec celui de Pandera repré-
sente une combinaison entre la tradition évangelique ou Jésus est le fils de Jo-

Mariae (PG CXX, 190).

3 Cf. Herford: Christianity in Talmud and Midrash (note 24), 39, note 2. Notons que J.
Efron: Formation of the Primary Christian Church, Tel-Aviv 2006, 210 [en hébreu]
rejette cette source.

7 Pour une présentation de I’ceuvre et une étude de sa datation, voir Y. Deutsch: New
Evidence of Early Versions of Toldot Yeshu, Tarb. 69 (2000) 177-179 [en hébreu].

3%  Dans son travail pionnier sur le Toldoth Yeshu, S. Krauss: Das Leben Jesu nach
jidischen Quellen, Berlin 1902, 246s., considére qu’il remonte au V¢ siecle alors que
W. Horbury: A Critical Examination of the Toledoth Jeshu (Thése de Doctorat),
Cambridge 1971, 36, estime pour sa part qu’il fut rédigé au IVe siécle. H.J. Schonfeld:
The Gospel According to the Hebrews, Londres 1937, estime que le Toldoth Yeshu
dans ses versions les plus anciennes daterait du IVe siecle, et serait une parodie de la
version perdue de L’Evangile aux Hébreux qui contenait d’exactes informations sur la
biographie de Jésus. Notons enfin qu’il est généralement admis que cette ceuvre fut
rédigée au X siécle mais qu’elle se fonde sur des traditions talmudiques de la période
amoraite. C’est d’ailleurs la these a laquelle se rallie notamment S.T. Lachs: A «Jesus
Passage» in the Talmud re-examined, JQR 59 (1969) 247.

% Cf. ].P. Osier: L’Evangile du ghetto, Paris 1984, 33-65.

% Cf. Osier: L’Evangile du ghetto (note 39), respectivement 69-83.87-102.105-120.



Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus 267

seph, et la tradition juive, ou Jésus est le fils de Pantera.*!

Les imputations d’adultére et de naissance illégitime formulées dans le mi-
lieu juif ne sont donc pas une tradition indépendante, mais représentent le
fruit d’une réaction juive face a la croyance chrétienne en la conception et en
la naissance virginales de Jésus. On peut donc considérer que ’émergence de
cette tradition remonte a une époque aussi ancienne que le II¢ siecle. Il est ce-
pendant difficile de penser que cette tradition ait précedé la rédaction de
’Evangile selon Matthieu*. -

Nouwvelle proposition

Le cognomen Fils de Pantera doit seulement étre compris comme une repré-
sentation juive du christianisme a une époque aussi reculée que le II¢ siecle,
époque a laquelle remontent les propos de Celse. I s’agit probablement d’une
raillerie commune et répandue dans le monde juif afin de tourner en dérision
la croyance en la conception et en la naissance virginales de Jésus. Cette dési-
gnation au caractere diffamatoire se retrouve d’ailleurs sous la plume de Ter-
tullien a la fin du II® siecle. Ce dernier mentionne le jugement des juifs a
I’égard de Jésus sous cet aspect:

«Le voici, dirai-e, le fils du charpentier ou de la fille de joie (aut quaestuariae filius), le
destructeur du Sabbath, ce samaritain possédé par le démon: c’est Lui que vous avez
acheté a Judas! C’est Lui | que vous avez frappé avec des verges et avec le poing, sur qui
vous avez craché avec mépris, a qui vous avez donné a boire du fiel et du vinaigre! C’est
Lui dont les disciples ont dérobeé le corps en secret afin que I’on puisse dire qu’Il avait
ressuscité.»*

Ce passage est particuliérement intéressant par la mention qui est faite de Iac-
cusation juive d’une union avec une prostituée dont Jésus serait I’enfant. Cela
devait étre une allégation répandue dans le monde juif, dans le monde méme
ou Tertullien évolue. De plus, elle confirme les propos du Contre Celse
d’Origeéne.

L’allégation juive de Jésus comme fils d’une prostituée se retrouve en effet
de manieére tres ancrée dans la tradition talmudique. Elle apparait dans le cor-

# Cf. Lods: Etude sur les sources juives (note 28), 7, note 13, qui écrit: «Dans la tradition
évangélique, Joseph est un juif pieux, de plus, il n’est que le fiance de Marie; il prend
soin d’elle pendant sa grossesse, il adopte son enfant a sa naissance, il fuit avec elle en
Egypte. Donc puisque Jésus est un batard, Joseph joue le réle de ’'amant plus que celui
du mari, lequel, pour sauvegarder sa dignité, ne pouvait que chasser sa femme ou la
quitter.»

4 Voir R.E. Brown: The Birth of the Messiah, New York 1977, 537.

B Cf. Tertullien: Les Spectacles XXX, 6 (SC 332, trad. M. Turcan, Paris 1986, 324-326)
légérement retouchée.



268 Dan Jaffe

pus talmudique ainsi que midrashique et témoigne a n’en pas douter d’une 7e-
présentation juive tres ancienne du personnage de Jésus.* Selon cette approche
et pour reprendre I'objet de la présente contribution, Jésus est le fruit d’une
union illicite entre Marie et un soldat romain du nom de Pantera. Ce dernier
est percu comme amant de la mere de Jésus et comme veéritable geniteur de
Jésus. L’accusation de Jésus comme fils de prostituée se retrouve déclinée dans
le Midrash sous la forme d’une affiliation entre Jésus et le christianisme.
Autrement dit, le christianisme est assimilé a la séduction d’une prostituée
dont il faut radicalement s’éloigner. En témoigne, par exemple, ce passage:

«Quelle est la cléture que les Ecrits ont fait a leurs paroles, il est dit <Eloigne tes pas de
cette étrangere, ne t’approche pas de I’entrée de sa maisons (Pr 5,8), <Eloigne tes pas de
cette étrangere, il s’agit de la minuth. On dit a quelqu’un: ne te rends pas parmi les mi-
nim et n’entre pas chez eux de peur que tu ne fautes avec eux; [ce], bien qu’il prétende
étre stir de lui et qu’il dise y entrer et ne pas fauter. De peur que tu ne dises, j’écoute
leurs paroles et je reviens 2 moi [vers des voies justes]; le Talmud enseigne <Aucun de
ceux qui se rendent chez elle ne revient et ne retrouve le chemin de la vie> (Pr 2,19). 1l
est écrit <Elle a tué des animaux pour son festin, mélangé son vin et dressé sa tables (9,
2). Ce sont les mécréants (reshaim)* car au moment ou ’on entre chez eux, ils vous
donnent a manger, a boire, ils vous vétissent, vous couvrent et vous donnent beaucoup
d’argent. Lorsqu’on devient I'un d’eux, chacun identifie sa part donnée et s’en empare,
comme il est dit <Comme le passereau se lance dans le piege, jusqu’a ce qu’une fléche
lui perce le foie: il ne se doute pas qu’il y va de sa vie> (Pr 7,23). Autre enseignement:
Eloigne tes pas de cette étrangeére, il s’agit de la prostituée. On dit a quelqu’un: Ne te
rends pas dans ce marché et n’entre pas dans cette impasse car il s’y trouve une prosti-
tuée belle et charmante; lui prétend étre sir de lui-méme, y aller et ne pas fauter. On
lui dit: Bien que tu sois str de toi, ne t'y rends pas de peur de fauter, car les Sages ont
dit «Que ’homme ne soit pas accoutumé a passer devant la porte de la prostituée>, com-
me il est dit <Car nombreuses sont les victimes dont elle a causé la chute, et ceux qu’elle
a fait périr sont foule» (Pr 7,26).

Ce texte est capital parce qu’il permet de dégager le regard des Sages envers les
minim/chrétiens. On retrouve en effet une affiliation évidente entre le chri-

4 Cf. Sabbath 104b; Sanbedrin 67a; Pesigta Rabati 21 etc.

#  Cf. Aboth de Rabbi Nathan 2/a (Ed. S. Schechter, 13s.).

4 Dans certains manuscrits, on trouve la mention «minim reshaim». Voir a ce propos
Id., (ed. Schechter [note 45], 14, note 76).

¥ Pour un historique de la recherche concernant I’aspect tannaitique de Abot de Rabbi
Nathan, voir M. Kister: Studies in Avot de-Rabbi Nathan. Text, Redaction and Inter-
pretation, Jerusalem 1998, 5-9 [en hébreu]. La datation tannaitique de ce passage est
peut-étre induite par la version paralléle de Abot de Rabbi Nathan 3/b (Ed. Schechter
[note 45], 13) au nom de R. Yeoshua ben Korha (tanna de la quatriéme génération):
«C’est la voix empruntée par la minuth. On dit a la personne de ne pas aller chez les
minim, de ne pas écouter leurs paroles afin de ne pas fauter par leurs actes. S’il dit: Je
suis sUr si j’irai et que je n’écouterai pas leurs paroles et que je ne fauterai pas par leurs
actes. On lui dit: Bien que tu sois sGr, ne t’y rends pas car «loigne tes pas de cette
étrangere, car nombreuses sont les victimes dont elle a causé la chutes». Ce passage



Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus 269

stianisme et la prostitution.*® Ce recoupement doit étre compris selon le sché-
ma suivant: la prostitution repreésente I’archétype de la tentation; d’une sem-
blable maniére, le christianisme représente également pour les Sages 1’arche-
type de la tentation. Cette tentation est estimée subversive par excellence; on
formule donc I'injonction de s’en éloigner parce qu’il est tres difficile d’y rési-
ster.¥?

Concluons en disant que la formule ben Pantera est tres ancienne et corre-
spond a une époque historique ou les juifs désirent se représenter le christianis-
me en choisissant le personnage de Jésus comme figure emblématique de cette
religion. A cette époque, les polémiques doctrinales entre juifs et chrétiens
font que les deux religions ont consommé le Parting of the Ways et se recon-
naissent comme rivaux. C’est certainement dans cet esprit de lutte mais sur-
tout de rivalité qu’il y a lieu de replacer ’émergence du nom ben Pantera.

semble étre le fruit d’une forme de résignation des Sages sur les méfaits du christia-
nisme et sur I'attirance qu’il véhicule, bien entendu accompagnée d’une mise en garde.

#  Notons que la corrélation entre les minim et la dépravation sexuelle apparait dans plu-
sieurs passages de la littérature talmudique. Voir par exemple Qobeleth Rabba 1, 8 ou
R. Yonathan est confronté a des minim qui se livrent a des pratiques sexuelles avec
une jeune fille. Voir sur ces questions ’étude de B. Visotzky: Overturning the Lamp,
JJS 38 (1987) 72-80.

# 1l doit étre souligné que, du point de vue des realia historica, le (judéo-)christianisme
devait certainement exercer une grande attirance parmi les juifs. On peut sans peine
imaginer que le peuple, durant les deux premiers siécles de I’ére chrétienne, étant en
constante relation avec des (judéo-)chrétiens, et se trouvant loin des centres talmu-
diques et de la vie intellectuelle des Sages, devait étre sous la tentation du christianisme
de fagon trés prononcée. Voir les importantes remarques philologiques de L. Finkel-
stein: Mabo le-Massektot Abot ve-Abot d’Rabbi Natan, New York 1950, 128-130 [en
hébreu] qui présente les versions manuscrites de ce passage, et conclut a une identifica-
tion avec les chrétiens. Finkelstein souligne que certains éléments de ce midrash se
référent a la réalité historique, notamment au fait que les minim nourrissent, servent a
boire et vétissent celui qui péneétre au sein de leurs assemblées. On pourrait approfon-
dir la démarche de ce critique et voir dans I’activité «missionnaire» des chrétiens - telle
qu’elle est rapportée dans ce passage - une démarche qui s’apparente sociologique-
ment aux caractéristiques modernes de la secte et du néophyte qui découvre ses
attraits. Ce phénomene est d’ailleurs exprimé par len1gmat1que propos Lorsqu’on
devient I'un d’eux, chacun identifie sa part donnée et s’en empare> qui semble faire
référence a la restitution des biens attribués, mais peut allégoriquement étre compris
sous la forme: dorsqu’il devient I'un d’eux, chacun retrouve sa part en lui [d’enseigne-
ment donné] et s’empare de lui [de sa personnalité] comme il est dit: «comme le passe-
reau se lance dans le piége, jusqu’a ce qu’une fléche lui perce le foie: il ne se doute pas
qu'il y va de sa vies (Pr 7,23). Notons enfin que I’analogie entre prostitution et
idolatrie apparait déja dans la Bible, notamment en Jr 2,20; 3,6; Ez 20,30. On peut a ce
propos postuler un glissement conceptuel depuis les représentations bibliques
jusqu’aux représentations talmudiques.



270 Dan Jaffé

Ainsi, ben Pantera serait la mention la plus ancienne de Jésus dans la littéra-
ture talmudique.®

Abstract

This article proposes a philological and historic analysis of the Talmudic name Ben Pante-
ra. It is suggested that this ancient expression has to be understood as corresponding to a
period in which the Jews wished to think of Christianity, choosing the person of Jesus as
an emblematic figure of this reality. The expression Ben Pantera expresses mockery and
even scorn towards Jesus. It must be placed back in a period in which, on account of the
doctrinal controversies between Jews and Christians, the two religions had consummated
a Parting of the Ways and acknowledged each other as rivals. Thus, Ben Pantera appears
to be the oldest mention of Jesus in the Talmudic literature.

Dan Jaffé, Ramat-Gan

5 7] est fort intéressant de souligner que dans son Pugio fidei, Raymond Martin retrans-
crit le passage de T] Sabbath XIV, 4, 14d-15a en ex nomine Jesu Panterini (cité par S.
Lieberman: Notes on Chapter I on Midrash Koheleth Rabbah, dans: E.E. Urbach,
R.J.Z. Werblowsky, Ch. Wirzubski [Eds.]: Studies in Mysticism and Religion Presen-
ted to Gershom Scholem on his Seventieth Birthday, Jerusalem 1967, 172s. [en
hébreu)).



	Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus : Ben Pantera : essai d'analyse philologique et historique

