
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 3

Artikel: Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus : Ben Pantera :
essai d'analyse philologique et historique

Autor: Jaffé, Dan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus:

Ben Pantera

Essai d'analyse philologique et historique*

La dénomination Yeshu(a) ben Pantera est un des principaux noms de la littérature

talmudique qui désigne Jésus de Nazareth. Ce nom, à valeur de

cryptogramme et principalement mentionné dans les versions palestiniennes, a fait
l'objet de nombreuses recherches; cependant aucune n'est à ce jour considérée

comme définitive.1
De quelles réalités historiques ce nom est-il le témoin? Illustre-t-il une

polémique juive dissimulée à l'égard de Jésus et du christianisme? Témoigne-t-il
d'une onomastique propre à la littérature talmudique dont l'origine confuse
serait perdue?

Après un historique de la recherche et une mise en perspective des difficultés

que ce nom véhicule, cette étude présentera un nouvel essai d'interprétation.

Etat de la recherche

Dans une étude déjà ancienne mais non dépourvue d'importance, Heinrich
Laible estimait que le terme provenait du patronyme grec riav0f)pa qui
correspond au nom d'un soldat romain, amant de Marie et véritable géniteur de

Jésus.2 Par conséquent, Jésus serait le fruit d'une union illicite qui ferait de lui
un enfant illégitime.

Dans un long travail qui porte sur les juifs dans la littérature des Pères de

l'Eglise, Samuel Krauss s'est livré à une analyse du passage du Sifre sur Dt
32,20:

Il a dit: «Je veux leur dérober ma face, je verrai ce que sera leur avenir, car c'est une
génération aux voies obliques (PDSnn), des enfants sans loyauté», de la façon suivante:
<C'est une génération débauchée et perverse (Dil DTHS Dil 1BDSn)>»3.

* L'auteur tient à remercier cordialement Niklaus Manuel Güdel pour l'attention
particulière qu'il a vouée à la correction du texte.

1 On trouve ce cryptogramme sous des formes diverses telles que: NIQjH {pantera);
XT13S {pandira); XT13S {pandera); X"1Q"3 {pantera); XTE3S (pantira); "TBE (panteri).
Ces noms désignent tous dans les écrits talmudiques Jésus de Nazareth. Ils sont cependant

différents par leur transcription, notamment avec des nuances de lettres, par
exemple l'ajout d'un ' avant la dernière syllabe.

2 Cf. H. Laible: Jesus Christus im Talmud, Leipzig, 21900, 19-25.

ThZ 3/64 (2008) S. 258-270



Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus 259

Selon Krauss, le vocable hébreu CDUS serait une forme corrompue du grec
7topvoi d'où la notion de perversion transmise par l'interprétation. De même,
les vocables grecs 7topvetov et îtôpvr) seraient également à rattacher à des

formes hébraïques, et auraient été le fruit de translittérations.
En outre, dans le passage du Sifre, la varia lectio de donne

qui aurait le sens de «vagabond», mais dont la traduction reste difficile. Selon
Krauss, un phénomène phonétique aurait eu lieu dans cette variante, insérant
un "I entre le "I et le 3, ce qu'il considère comme une procédure familière aux
philologues. D'ms serait donc l'équivalent de 7tôpvot, alors que la forme au
féminin 7topvq aurait été transformée en mis.

Au terme de l'analyse, le philologue conclut à un rapprochement entre
iClTJS et rrn-IS différenciés uniquement par la position des deuxièmes lettres
] et ~1 - modification qu'il estime récurrente dans la terminologie talmudique
provenant du grec. Ainsi, X~n3S serait l'équivalent de jcôpvri modifié par des

influences phonétiques. D'après ce dernier élément, p SltD1 serait
interprété en tant que Fils de la prostituée et résumerait l'approche juive de

Jésus.4

On se doit toutefois de souligner que cette déduction philologique est
difficilement recevable car, outre le fait qu'elle ne repose que sur des conjectures
sans fondements véritables, elle ne prend en considération que le vocable
KIIjS avec un "I en troisième lettre, et non X~ICû]S avec un £2.5

Deissmann a démontré que ben Pantera était un nom romain fort commun
et très utilisé dans les armées romaines, ce qui explique le nombre d'inscriptions

épigraphiques latines du Haut Empire dans lesquelles il figure. Selon
Deissmann, la tradition sur la naissance illégitime de Jésus est très ancienne
dans les milieux juifs. Cette tradition se fonde justement sur l'idée d'une relation

entre un soldat romain nommé Pantera et Marie, mère de Jésus.6 Notons
que des épitaphes mentionnent également le patronyme Pantera.7

3 Cf. Sifre 320 (Ed. L. Finkelstein, 366). Voir S. Krauss: The Jews in the Works of the
Church Fathers, JQR 5 (1893) 143s. J.B. Agus: Judaism and Christianity. Selected

Accounts, 1892-1962, New York 1973, 143s.).
4 Notons que la résonance des deux termes ex rap0évou et ex nopveiaç mentionnés chez

Origène a pu servir à alimenter les railleries véhiculées dans les milieux juifs à l'égard
de Jésus. Nous reviendrons par la suite sur cette question.

5 Cf. L. Patterson: Origin of the Name Panthera, JTS 19 (1917) 79, qui souligne que
seule une lettre est dans la même position entre X7Q]B et jtopvoç et qu'ainsi la thèse de

Krauss est hautement improbable, ce qu'on ne peut qu'approuver.
6 Cf. A. Deissmann: Der Name Panthera, dans: C. Bezold (Ed.): Orientalische Studien

T. Nöldecke gewidmet, Giessen 1906, 871-875; A. Deissmann: Light from the
Ancient East, Doran 1927, 73s.

7 II convient de signaler que différentes épitaphes de soldats romains montrent que
l'emploi de ce nom était des plus répandus. C'est notamment le cas d'inscriptions
retrouvées en Allemagne. Cf. Corpus Inscriptionum Latinarum XIII, 2, 7514, où il est



260 Dan Jaffé

Patterson, de son côté, suggère que Pantera ne faisait pas réellement
référence à un nom militaire mais plutôt à un surnom répandu au sein de
l'armée romaine. Un usage proprement juif aurait ensuite vu le jour, probablement

à cause de sa proche consonnance avec le terme grec signifiant «vierge».
C'est donc dans ces circonstances que la légende de l'adultère de la mère de

Jésus avec un soldat romain aurait vu le jour.8
Quant à Kaminiski, il estime que le nom XIÎDjS p W est une forme

corrompue de XTO p 1)10' (Yeoshua ben Sira). Ce critique rapproche ainsi sa

critique de la thèse qui juxtapose SltûDS à panthère en effectuant une relation entre

ce nom et le vocable grec 0f|poç signifiant «bête sauvage». Ce rapprochement

exprimerait une violente opposition à la vénération vouée à Jésus et à

son caractère divin.9
Force est toutefois de reconnaître que ces rapprochements linguistiques,

pour le moins arbitraires, ne sont pas en mesure d'expliquer pourquoi le nom
KIMS p iî12r proviendrait du nom XTO p

Eisler considère, lui, que l'origine du nom navGipa, provenant de sources

grecques, et du nom N~)D]S, provenant de sources juives, se rapporte à

l'histoire du héros troyen Pandaros, le parjure qui, malgré la trêve, lança une
flèche à Ménélas (Iliade, IV, 86-147).10 Ce nom fut donné à Jésus lors de son
entrée à Jérusalem comme «Roi des Juifs», entrée qui marque la fin de la paix
qui existait entre Juifs et Romains depuis Varus, et le déclenchement des

hostilités qui devaient aboutir à la ruine de Jérusalem.11
Il est cependant difficile de supposer que, dans le milieu juif, une relation

fut établie entre le récit homérique de l'Iliade et la personne de Jésus, de même

qu'il est improbable que Pandaros fut assimilé à des circonstances plus tardi-

fait référence à un archer natif de Sidon en Phénicie qui fut vraisemblablement muté
en Germanie en l'an 9 afin d'y poursuivre son service. Notons également que deux

autres épitaphes font mention du nom Pantera. Selon le Corpus Inscriptionum
Latinarum XI, 1421, on a retrouvé à Pise l'inscription suivante: L. OTACILIUS Q. F.

PANTERA, qui fut vraisemblablement décurion. Dans le Corpus Inscriptionum
Latinarum VII, 18 on peut encore lire l'inscription suivante, retrouvée en Angleterre:
L. AUFIDIUS PANTERA PRAEFECTUS CLASSIS BRITANNICAE (commandant

de la flotte britannique).
8 Cf. Patterson, Origin of the Name Panthera (note 5), 79s.; D. Boyarin: Dying for

God. Martyrdom and the Making of Christianity and Judaism, Stanford 1999, 154s.,

note 27.
9 Cf. S. Kaminiski: Origin of the Name «Ben-Pandera», dans: M. Ribolov (Ed.): En

hommage à H. Hadoar, New York, 1927, 322 [en hébreu],
10 Cf. Homère, Iliade, V (trad. P. Mazon, Paris 1972, t. 1, 94-96).
11 Cf. R. Eisler: IHXOYX BAZIAEYX OY BAZIAEYXAX. Die messianische Unabhängig¬

keitsbewegung vom Auftreten Johannes des Täufers bis zum Untergang Jakobs des

Gerechten, Heidelberg 1928-1930, vol. II, 352.



Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus 261

ves auxquelles les juifs furent confrontés.12 Comme l'a remarqué Maurice
Goguel, Eisler n'a pas démontré que l'action de Jésus ait été dirigée contre les

Romains. Si tel fut le cas, l'initiative du conflit n'aurait pas appartenu à Jésus,
mais à Pilate.13

Selon Joseph Klausner, le terme Pantera est une forme corrompue de Ilap-
0évoç. Cette corruption sémantique se fonde sur la réalité historique suivante:

au Ier siècle déjà, les juifs connaissaient la croyance chrétienne en la conception
et en la naissance virginales de Jésus. Ainsi, par dérision, les juifs nommèrent
Jésus ben Pantera, c'est-à-dire «fils de la panthère». Ainsi le Fils de la Vierge
(utôç Tqç 7tap0évou) devint par dérision le Fils de la panthère (X~lt3]B p).14

Selon Morton Smith, cette thèse est problématique parce qu'elle présuppose

que, à une époque reculée, les juifs connaissaient déjà la croyance chrétienne
de la conception et de la naissance virginales de Jésus. Or, on doit remarquer
que cette idée est loin d'être évidente, tout au moins au Ier siècle en Galilée.
Smith remarque également que le vocable l lapOévoç se retrouve sous cette forme

dans un seul texte de la littérature néotestamentaire (Mt 1,23). Il provient
en fait de la célèbre traduction grecque de la Septante (Is 7,14) et peut être
considéré comme une glose tardive de l'Evangile selon Matthieu. De même,
Smith note que Jésus n'est jamais mentionné en tant que Fils de la Vierge dans
la littérature chrétienne du Ier siècle ou chez les apologistes du IIe siècle.15

On doit reconnaître que les arguments de Smith sont convaincants notamment

si l'on considère la distance linguistique existant entre X7Ü3S et Ilap0É-
voç. Il est en plus difficilement envisageable que les Sages aient employé un terme

grec pour en faire une translittération hébraïque en en omettant certaines
lettres. Il est beaucoup plus probable qu'ils aient eu recours à leur propre

12 Voir pour une autre thèse rapprochant ben Pantera d'un personnage mythologique
l'étude de W. Ziffer: Two Epithets for Jesus of Nazareth in Talmud and Midrash, JBL
85 (1966) 356s. Il est à noter qu'une inscription grecque mentionnant le nom ndv-
ôepcoç (Panderos) a été retrouvée dans les années 60. Cette inscription vraisemblablement

d'Apamée fait état d'une dédicace de reconnaissance de la part de Panderos pour
Artémis. Selon A. Parrot: Les fouilles de Mari. Quatorzième campagne (Printemps
1964), Syr. 42 (1965) 29s., cette inscription ne serait pas antérieure au IIe siècle avant
notre ère.

13 Cf. M. Goguel: La vie de Jésus, Paris 1932, 53.
14 Cf. J. Klausner: Jésus de Nazareth. Son temps, sa vie, sa doctrine, Paris 1933, 22s.;

P. Cassel: «Caricaturnamen», dans: Aus Literatur und Geschichte, Berlin 1885, 334—

337, estime qu'il est inconcevable que le vocable 7tap0évoç fut transformé en K7QjS.

J.Z. Lauterbach: Rabbinical Essays, Cincinnati 1951, 533-535, rapporte une discussion

entre plusieurs critiques afin de déterminer si la panthère est considérée comme
un animal lubrique et infidèle, cela afin d'établir une relation avec Marie, mère de

Jésus.
15 Cf. M. Smith: Jesus the Magician, New York 1978, 46s.



262 Dan Jaffé

phraséologie utilisée à des fins de dérision.16
Concernant l'ascendance de Jésus et le contexte familial de sa naissance,

diverses hypothèses furent émises pour clarifier l'origine du terme N"TO3S.

Notons toutefois que celles-ci se fondent souvent sur des recoupements
linguistiques peu étayés.

Lauterbach propose une thèse émettant une relation entre N~IQ3S et llev-
Gépoç signifiant «beau-père» ou encore «fiancé». Cette approche implique que
Jésus fut le fruit d'une union dans laquelle Marie fut seulement fiancée et non
pas mariée selon les clauses de la halakha. Par conséquent, Jésus devint le Fils
du fiancé ou Fils du beau-père.

Selon la terminologie talmudique, Marie est définie en tant que ilOYlN et
non en tant que PINTO]. Dans cette perspective, le terme hébraïque de ]nn
définirait le fiancé et serait l'équivalent du vocable grec rievGépoç.17

Il convient cependant de relever deux difficultés à cette approche:

- Il n'est pas attesté que les liens unissant les parents de Jésus étaient connus
dans le monde juif à une date aussi reculée que le Ier siècle.

- Il est difficile de supposer que les Sages du Talmud se soient servis d'une
terminologie grecque plutôt qu'hébraïque.

David Rokeah fait remonter l'origine du nom N1Q3D p UTO" à la fin du Ier

siècle, concomitamment à l'émergence de la croyance chrétienne en la conception

et en la naissance virginales de Jésus. Ainsi, l'invention de ce cryptogramme
aurait été une forme d'antithèse juive à cette croyance.18
Selon Rokeah, la dénomination ben Pantera était déjà répandue dans les

milieux juifs à une époque aussi reculée que la fin du Ier siècle. Rokeah procède
à une mise en synopse entre la propagation des biographies de Jésus sur sa

conception et sa naissance virginales et l'émergence juive de la tradition
d'adultère. L'approche de ce critique affermit l'idée d'une origine juive de cette

diffamation transmise ultérieurement dans le monde païen.19 En outre, Ro-

16 M. Goldstein: Jesus in the Jewish Tradition, New York 1950, 35s., montre que certai¬

nes lettres ont un son similaire en grec et en hébreu. C'est le cas par exemple du p et
du 7 ou encore du v et du 3. Même avec cette considération il est difficile de présumer
qu'il puisse s'agir d'une translittération entre les deux vocables, du fait justement de

l'omission du p et du v dans le terme hébraïque X7Q3S.
17 Cf. Lauterbach: Rabbinical Essays (note 14), 535s.
18 Cf. D. Rokeah: Ben Stara is Ben Pantera - Towards the Clarification of a Philological-

historical Problem, Tarb. 39 (1970) 14 [en hébreu]. Notons ici que certains critiques
ont estimé que NIQjS p serait une addition juive postérieure, d'époque médiévale.
Cela semble invraisemblable quand on sait que ce nom apparaît dans des sources
chrétiennes et païennes de l'Antiquité. Sur cette thèse, voir M. Friedländer: Der Antichrist
in den vorchristlichen jüdischen Quellen, Göttingen 1901, 48, et à sa suite, J. Maier:
Jesus von Nazareth in der talmudischen Uberlieferung, Darmstadt 1978, 176-182.190.

19 Cf. Rokeah: Ben Stara is Ben Pantera (note 18), 14s.; S.G. Wilson: Related Strangers.



Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus 263

keah considère que durant l'époque de Yabneh, le patronyme ben Pantera
servait déjà à tourner en dérision la croyance chrétienne en la conception et en
la naissance virginales de Jésus20.

Porton conclut que le nom X~)tD]S p IW est une forme corrompue de

rrma p (Yeoshua ben Perahiah). Cependant, le seul élément qu'il
propose afin d'appuyer son propos est que Yeoshua ben Perahiah est, de même que
Jésus, connu des sources talmudiques en tant que magicien.21

Il est toutefois difficile, en connaissance des autres occurrences de ce nom,
d'envisager la thèse énoncée par Porton.22

On s'en rend compte, la signification du cryptogramme iHCMS p DIB1 est
loin d'être évidente. Elle a probablement varié selon les époques et en
fonction de la perception juive de Jésus. De plus, cette dénomination s'est

répandue également chez les chrétiens ainsi que chez les païens.
On peut donc supposer qu'à une époque reculée, ce nom constitua d'abord

une tradition orale, et qu'il fut retranscrit postérieurement sous ces différentes
formes, d'abord dans d'anciens corpus telle la Tosefta et ensuite dans d'autres
textes.23 Peut-être même, le nom ben Pantera trouva-t-il son origine première
dans le monde juif, avant d'être ensuite répandu dans le monde païen, ce qui
occasionna d'acerbes réactions des instances chrétiennes.

Devant la difficulté à déterminer une signification précise du cryptogramme
X~IC2]S p iTiET, certains critiques ont opté pour la signification d'un simple

nom sans aucune connotation péjorative.24

Jews and Christians 70-170 C.E., Minneapolis 1995, 188, suppose que la formule ben

Pantera était une sorte de cryptogramme de la littérature tannaïtique mais qu'elle
devint plus intelligible dans les textes talmudiques plus tardifs. Cette thèse ne fait
cependant pas l'unanimité; H. Strack, P. Billerbeck: Kommentar zum Neuen Testament

aus Talmud und Midrasch, München 1922-1928, vol. I, 538, considèrent que la
dénomination ben Pantera ne véhiculait aucune connotation péjorative dans les

milieux juifs, et c'est sous l'influence de Celse à la fin du IIe siècle, qu'elle fut finalement

adoptée par ces derniers.
20 II convient toutefois de remarquer que la connaissance de cette croyance dans le

milieu juif, à cette époque, n'est pas attestée avec certitude. Ce critique construisant
son argumentation sur ce seul élément, elle semble manquer de fondement. Voir à ce

propos E.L. Abel: The Virgin Birth, REJ 128 (1969) 395s.
21 Cf. G.G. Porton: The Traditions of Rabbi Ishmael, Leyde 1976, vol. I, 172. Sur le per¬

sonnage de Yeoshua ben Perahiah et ses pratiques magiques, voir J. Neusner: A
History of the Jews in Babylonia, Leiden 1970, vol. V, 225-241.

22 C'est également l'opinion de L.H. Schiffman: Who Was a Jew? Rabbinic and Halak-
hic Perspectives on the Jewish-Christian Schism, Hoboken NJ 1985, 100, note 5.

23 Cf. R. Bauckham: Jude and the Relatives of Jesus in the Early Church, Edinburgh
1990, 119.

24 Cf. Lauterbach: Rabbinical Essays (note 14), 536; Goldstein: Jesus in the Jewish Tradi¬
tion (note 16), 39. Notons que R.T. Herford: Christianity in Talmud and Midrash,



264 Dan Jaffé

Les sources chrétiennes

Il est intéressant de constater que des vestiges de la formule hen Lantern se

retrouvent dans la littérature patristique. Dans son commentaire sur l'Evangile
selon Jean (20,14) Origène rapporte une tradition sur la naissance illégitime de

Jésus, qu'il impute aux juifs.25 Origène mentionne cette accusation d'adultère
de Marie dans les années 248. Dans son ouvrage polémique, le Contre Celse I,
32, il fait dire au philosophe païen Celse (approximativement dans les années

178) les propos suivants:

«La mère de Jésus a été chassée par le charpentier qui l'avait demandée en mariage,

pour avoir été convaincue d'adultère et être devenue enceinte des œuvres d'un soldat
nommé Panthère26 (ctpatKotov riavGiipa toûvoiia), et voyons si les auteurs de cette
fable de l'adultère de la Vierge avec Panthère et de son renvoi par le charpentier ne l'ont
point forgée aveuglément pour nier la conception miraculeuse par le Saint-Esprit.»27

Ce passage permet de supposer que cet énoncé attribué à Celse à l'égard de la

mère de Jésus est antérieure au IIe siècle. En fait, ce propos injurieux énoncé

contre la conception et la naissance virginales de Jésus ne semble pas originellement

païen. Il est plutôt d'origine juive et était probablement très répandu
quelques décennies avant que Celse n'en fasse usage.28 Notons d'ailleurs
qu'Origène mentionne explicitement l'origine juive du propos de Celse.29

Il apparaît également que la tradition d'adultère relative à la mère de Jésus

London 1903, 40, estime que ce nom est une ancienne moquerie issue de milieux juifs
à l'égard de Jésus, dont le sens se serait perdu.

25 Cf. Origène: Commentaire sur St Jean, 20, 14 (PG XIV, 608): 'Hpelç pâLLov ëva naxé-

pa ëxopev xôv ©eôv qjtep où, o pàoKtov pèv èk jiapSévou y£y£vvf|o0ai èk nopveiaç 8è

yeyevvri|tévoç.
26 Le manuscrit de Paris donne la forme «Pantheros».
27 Cf. Origène: Contre Celse I, 32 (SC 132, trad. M. Borret, livre I, 162s.). Notons que

d'autres passages du Contre Celse font mention de propos semblables, voir par
exemple I, 28 (Id. 151-153); I, 69 (Id. 269-271) dans lequel Panthère est désigné comme
«séducteur de la Vierge».

28 Cf. Kallah 18b (Ed. Venise 1528, 41c); Sabbath 104b; Sanhédrin 67a. Ces textes stipu¬
lent la naissance illégitime de Jésus, et bien qu'ils soient de caractère tardif, il
semblerait néanmoins qu'ils véhiculent une ancienne tradition. Cette dernière est attestée

par la mention de Pantera comme amant de Marie et géniteur de Jésus. D'après M.
Lods: Etude sur les sources juives de la polémique de Celse contre les chrétiens,
RHPhR 21 (1941) 5-8, l'attribution d'un père païen est très ancienne dans les milieux
juifs, car elle a pour objectif de polémiquer contre l'affirmation de descendance davi-
dique relative à Jésus stipulée en Mt 1,19-23.

29 Pour un avis contraire, cf. Goldstein: Jesus in the Jewish Tradition (note 16), 36s., qui
met en évidence les sentiments hostiles que Celse entretenait à l'égard du christianisme

et du judaïsme et conclut qu'il lui fut aisé de créer un personnage fictif (le juif),
afin de se donner les moyens de critiquer le christianisme perçu comme indigne. En
outre, ce critique émet des réserves quant à la fiabilité du témoignage d'Origène.



Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus 265

se retrouve dans certains écrits apocryphes chrétiens. Ces passages montrent
que cette incrimination naquit autour du début du IIe siècle. On peut supposer
que sa mention dans des textes chrétiens est la conséquence de sa grande
expansion. Il va sans dire que ces textes récusent ces accusations. Cependant le
seul fait qu'ils les mentionnent témoigne de la ténacité et de la persévérance
de telles accusations.

Dans cette optique, on peut lire dans L'Evangile de Thomas 105:

«Jésus a dit: <Celui qui connaît son père et sa mère, on l'appellerafils d'une prostituée>.»x

On trouve également une mention de ce type dans les Actes de Pilate II, 3:

«Les anciens des juifs répliquèrent à Jésus: <Et que verrons-nous? D'abord que tu es né

de relations coupables. Puis, que ta naissance à Bethléem a provoqué un massacre
d'enfants. Enfin, que ton père Joseph et Marie ta mère ont dû fuir en Egypte, tant ils
étaient gênés devant le peuple.»31

Ces sources permettent de conjecturer que cette imputation injurieuse
d'adultère était répandue dans le milieu juif, qu'elle fut probablement transmise

dans le milieu païen et enfin consignée dans des textes apocryphes
chrétiens. Il s'agit donc vraisemblablement d'une longue tradition32.

Il est fort intéressant de noter que le nom Pantera apparaît chez Epiphane
dans le Adversus Haereses III, 78, 7 où il cite Origène à propos de Jacob père
de Joseph et grand-père de Jésus. Dans ce passage, Jacob est nommé ndv0r|p.33

Dans l'analyse qu'il propose de ce texte, Lauterbach a avancé l'adage
talmudique selon lequel les petits enfants sont comme les enfants (Yebamoth 62b)

pour en induire que IldvOrip devint le nom patronymique attribué à Jésus.

Ainsi, selon ce critique, les juifs et les chrétiens auraient employé ce même

nom pour nommer Jésus.34

Quoi qu'il en soit, on peut remarquer que la mention ndv0r|p du passage
d'Epiphane démontre qu'au IVe siècle, elle ne signifiait pas un élément à

caractère injurieux à l'égard de Jésus.35

30 F. Bovon, P. Geohrain (Eds.): Ecrits apocryphes chrétiens, Paris 1997, vol. I, 52.
31 F. Quéré (Ed.): Evangiles apocryphes, Paris 1983, 131.
32 II est probable que cette imputation d'adultère ait pu être facilitée par un anachro¬

nisme qui permit d'identifier Marie, mère de Jésus, à Myriam bat Bilgah, fille d'un
prêtre qui avait renié le judaïsme, afin d'épouser un soldat de l'armée séleucide. Voir à

ce propos T Sucah IV, 28 (Ed. M.S. Zuckermandel, 200); TB Sucah 56b; TJ Sucah V,
7, 55d.

33 Cf. Epiphane: Adversus Haereses, III, 78, 7 (PG XLII, 708s.).
34 Cf. Lauterbach: Rabbinical Essays (note 14), 536s.
35 Cf. R. Seeberg: Die Herkunft der Mutter Jesu, dans: FS G.N. Bonwetsch, Leipzig

1918, 13s. Cela est d'ailleurs corroboré par d'autres mentions du nom nàv6r|p en tant
qu'ancêtre commun de Marie et de Joseph dans certaines sources patristiques. Voir
par exemple André de Crète: Oratio in Circumcisionem Domini (PG XCVII, 916);

Jean Damascène: De Fide Orthodoxa, IV, 15 (PG XCIV, 1156s.); Epiphane: De Vita



266 Dan Jaffé

Toutefois, comme le souligne Herford, il s'avère difficile de définir pourquoi

Jacob, père de Joseph et grand-père de Jésus, est nommé ITàvGrip. Cette
occurrence ne jette d'ailleurs aucune nouvelle lumière sur l'origine du

cryptogramme Herford suggère que le nom N1CD3B a entraîné la mention de

ndv0r)p mais non le contraire.36
Cette accusation fut longtemps de rigueur dans le milieu juif car elle se

retrouve dans le Toldoth Yeshu,37 Dans cette œuvre, le schéma structural de la

biographie évangélique de Jésus est conservé tout en étant refondu pour en
extraire une version tronquée des événements. Les propos de l'ouvrage se
fondent sur des sources talmudiques totalement remaniées. Le Toldoth Yeshu se

livre donc à une véritable révision des récits des Evangiles et présente une forme

de vie juive de Jésus38. C'est donc en terme de représentation qu'il faut
apprécier les renseignements fournis par cet ouvrage polémique. La naissance

illégitime de Jésus est retranscrite selon des versions différentes du nom de

l'amant de Marie et géniteur de Jésus. Le manuscrit de Vienne, titré Histoire
de la mère et de son fils, relate l'unique version dans laquelle le nom de l'époux
de Marie se nomme Joseph ben Pandera, alors que l'homme impie, instigateur
de l'adultère, est nommé Yohanan.39 Dans les manuscrits de Strasbourg, les

versions Wagenseil et Huldreich du Toldoth Yeshu, les noms sont intervertis;
c'est le mari de la mère de Jésus qui est appelé Yohanan et l'auteur de

l'adultère qui est nommé Joseph Pandera (ou Joseph ben Pandera dans le manuscrit

de Strasbourg).40
Selon toute vraisemblance, le nom de Joseph avec celui de Pandera représente

une combinaison entre la tradition évangélique où Jésus est le fils de Jo-

Mariae (PG CXX, 190).
36 Cf. Herford: Christianity in Talmud and Midrash (note 24), 39, note 2. Notons que J.

Efron: Formation of the Primary Christian Church, Tel-Aviv 2006, 210 [en hébreu]
rejette cette source.

37 Pour une présentation de l'œuvre et une étude de sa datation, voir Y. Deutsch: New
Evidence of Early Versions of Toldot Yeshu, Tarb. 69 (2000) 177-179 [en hébreu].

38 Dans son travail pionnier sur le Toldoth Yeshu, S. Krauss: Das Leben Jesu nach

jüdischen Quellen, Berlin 1902, 246s., considère qu'il remonte au Ve siècle alors que
W. Horbury: A Critical Examination of the Toledoth Jeshu (Thèse de Doctorat),
Cambridge 1971, 36, estime pour sa part qu'il fut rédigé au IVe siècle. H.J. Schonfeld:
The Gospel According to the Hebrews, Londres 1937, estime que le Toldoth Yeshu
dans ses versions les plus anciennes daterait du IVe siècle, et serait une parodie de la
version perdue de L'Evangile aux Hébreux qui contenait d'exactes informations sur la

biographie de Jésus. Notons enfin qu'il est généralement admis que cette œuvre fut
rédigée au Xe siècle mais qu'elle se fonde sur des traditions talmudiques de la période
amoraïte. C'est d'ailleurs la thèse à laquelle se rallie notamment S.T. Lachs: A «Jesus

Passage» in the Talmud re-examined, JQR 59 (1969) 247.
39 Cf. J.P. Osier: L'Evangile du ghetto, Paris 1984, 33-65.
40 Cf. Osier: L'Evangile du ghetto (note 39), respectivement 69-83.87-102.105-120.



Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus 267

seph, et la tradition juive, où Jésus est le fils de Pantera.41

Les imputations d'adultère et de naissance illégitime formulées dans le
milieu juif ne sont donc pas une tradition indépendante, mais représentent le
fruit d'une réaction juive face à la croyance chrétienne en la conception et en
la naissance virginales de Jésus. On peut donc considérer que l'émergence de

cette tradition remonte à une époque aussi ancienne que le IIe siècle. Il est
cependant difficile de penser que cette tradition ait précédé la rédaction de

l'Evangile selon Matthieu42. -

Nouvelle proposition

Le cognomen Fils de Pantera doit seulement être compris comme une
représentation juive du christianisme à une époque aussi reculée que le IIe siècle,

époque à laquelle remontent les propos de Celse. Il s'agit probablement d'une
raillerie commune et répandue dans le monde juif afin de tourner en dérision
la croyance en la conception et en la naissance virginales de Jésus. Cette
désignation au caractère diffamatoire se retrouve d'ailleurs sous la plume de Ter-
tullien à la fin du IIe siècle. Ce dernier mentionne le jugement des juifs à

l'égard de Jésus sous cet aspect:

«Le voici, dirai-je, le fils du charpentier ou de la fille de joie (aut quaestuariae fïlius), le
destructeur du Sabbath, ce samaritain possédé par le démon: c'est Lui que vous avez
acheté à Judas! C'est Lui que vous avez frappé avec des verges et avec le poing, sur qui
vous avez craché avec mépris, à qui vous avez donné à boire du fiel et du vinaigre! C'est
Lui dont les disciples ont dérobé le corps en secret afin que l'on puisse dire qu'il avait
ressuscité.»43

Ce passage est particulièrement intéressant par la mention qui est faite de
l'accusation juive d'une union avec une prostituée dont Jésus serait l'enfant. Cela
devait être une allégation répandue dans le monde juif, dans le monde même
où Tertullien évolue. De plus, elle confirme les propos du Contre Celse

d'Origène.
L'allégation juive de Jésus comme fils d'une prostituée se retrouve en effet

de manière très ancrée dans la tradition talmudique. Elle apparaît dans le cor-

41 Cf. Lods: Etude sur les sources juives (note 28), 7, note 13, qui écrit: «Dans la tradition
évangélique, Joseph est un juif pieux, de plus, il n'est que le fiancé de Marie; il prend
soin d'elle pendant sa grossesse, il adopte son enfant à sa naissance, il fuit avec elle en
Egypte. Donc puisque Jésus est un bâtard, Joseph joue le rôle de l'amant plus que celui
du mari, lequel, pour sauvegarder sa dignité, ne pouvait que chasser sa femme ou la

quitter.»
42 Voir R.E. Brown: The Birth of the Messiah, New York 1977, 537.
43 Cf. Tertullien: Les Spectacles XXX, 6 (SC 332, trad. M. Turcan, Paris 1986, 324-326)

légèrement retouchée.



268 Dan Jaffé

pus talmudique ainsi que midrashique et témoigne à n'en pas douter d'une
représentation juive très ancienne du personnage de Jésus.44 Selon cette approche
et pour reprendre l'objet de la présente contribution, Jésus est le fruit d'une
union illicite entre Marie et un soldat romain du nom de Pantera. Ce dernier
est perçu comme amant de la mère de Jésus et comme véritable géniteur de

Jésus. L'accusation de Jésus comme fils de prostituée se retrouve déclinée dans
le Midrash sous la forme d'une affiliation entre Jésus et le christianisme.
Autrement dit, le christianisme est assimilé à la séduction d'une prostituée
dont il faut radicalement s'éloigner. En témoigne, par exemple, ce passage:45

«Quelle est la clôture que les Ecrits ont fait à leurs paroles, il est dit »Eloigne tes pas de

cette étrangère, ne t'approche pas de l'entrée de sa maison> (Pr 5,8), <Eloigne tes pas de

cette étrangère», il s'agit de la minuth. On dit à quelqu'un: ne te rends pas parmi les

minim et n'entre pas chez eux de peur que tu ne fautes avec eux; [ce], bien qu'il prétende
être sûr de lui et qu'il dise y entrer et ne pas fauter. De peur que tu ne dises, j'écoute
leurs paroles et je reviens à moi [vers des voies justes]; le Talmud enseigne <Aucun de

ceux qui se rendent chez elle ne revient et ne retrouve le chemin de la vie> (Pr 2,19). Il
est écrit <Elle a tué des animaux pour son festin, mélangé son vin et dressé sa table» (9,

2). Ce sont les mécréants (reshaimYb car au moment où l'on entre chez eux, ils vous
donnent à manger, à boire, ils vous vêtissent, vous couvrent et vous donnent beaucoup
d'argent. Lorsqu'on devient l'un d'eux, chacun identifie sa part donnée et s'en empare,
comme il est dit <Comme le passereau se lance dans le piège, jusqu'à ce qu'une flèche
lui perce le foie: il ne se doute pas qu'il y va de sa vie> (Pr 7,23). Autre enseignement:
<Eloigne tes pas de cette étrangère», il s'agit de la prostituée. On dit à quelqu'un: Ne te
rends pas dans ce marché et n'entre pas dans cette impasse car il s'y trouve une prostituée

belle et charmante; lui prétend être sûr de lui-même, y aller et ne pas fauter. On
lui dit: Bien que tu sois sûr de toi, ne t'y rends pas de peur de fauter, car les Sages ont
dit <Que l'homme ne soit pas accoutumé à passer devant la porte de la prostituée», comme

il est dit <Car nombreuses sont les victimes dont elle a causé la chute, et ceux qu'elle
a fait périr sont foule»» (Pr 7,26).

Ce texte est capital parce qu'il permet de dégager le regard des Sages envers les

minimic.hrétiens.47 On retrouve en effet une affiliation évidente entre le chri-

44 Cf. Sabbath 104b; Sanhédrin 67a; Pesiqta Rabati 21 etc.
45 Cf. Aboth de Rabbi Nathan 2/a (Ed. S. Schechter, 13s.).
46 Dans certains manuscrits, on trouve la mention «minim reshaim». Voir à ce propos

Id., (ed. Schechter [note 45], 14, note 76).
47 Pour un historique de la recherche concernant l'aspect tannaïtique de Abot de Rabbi

Nathan, voir M. Kister: Studies in Avot de-Rabbi Nathan. Text, Redaction and
Interpretation, Jerusalem 1998, 5-9 [en hébreu]. La datation tannaïtique de ce passage est

peut-être induite par la version parallèle de Abot de Rabbi Nathan 3/b (Ed. Schechter

[note 45], 13) au nom de R. Yeoshua ben Korha (tanna de la quatrième génération):
«C'est la voix empruntée par la minuth. On dit à la personne de ne pas aller chez les

minim, de ne pas écouter leurs paroles afin de ne pas fauter par leurs actes. S'il dit: Je
suis sûr si j'irai et que je n'écouterai pas leurs paroles et que je ne fauterai pas par leurs
actes. On lui dit: Bien que tu sois sûr, ne t'y rends pas car »éloigne tes pas de cette
étrangère, car nombreuses sont les victimes dont elle a causé la chute»». Ce passage



Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus 269

stianisme et la prostitution.48 Ce recoupement doit être compris selon le schéma

suivant: la prostitution représente l'archétype de la tentation; d'une
semblable manière, le christianisme représente également pour les Sages l'archétype

de la tentation. Cette tentation est estimée subversive par excellence; on
formule donc l'injonction de s'en éloigner parce qu'il est très difficile d'y
résister.49

Concluons en disant que la formule ben Pantera est très ancienne et
correspond à une époque historique où les juifs désirent se représenter le christianisme

en choisissant le personnage de Jésus comme figure emblématique de cette
religion. A cette époque, les polémiques doctrinales entre juifs et chrétiens
font que les deux religions ont consommé le Parting of the Ways et se
reconnaissent comme rivaux. C'est certainement dans cet esprit de lutte mais
surtout de rivalité qu'il y a lieu de replacer l'émergence du nom ben Pantera.

semble être le fruit d'une forme de résignation des Sages sur les méfaits du christianisme

et sur l'attirance qu'il véhicule, bien entendu accompagnée d'une mise en garde.
48 Notons que la corrélation entre les minim et la dépravation sexuelle apparaît dans plu¬

sieurs passages de la littérature talmudique. Voir par exemple Qoheleth Rabba I, 8 où
R. Yonathan est confronté à des minim qui se livrent à des pratiques sexuelles avec

une jeune fille. Voir sur ces questions l'étude de B. Visotzky: Overturning the Lamp,
JJS 38 (1987) 72-80.

49 II doit être souligné que, du point de vue des realia historien, le (judéo-)christianisme
devait certainement exercer une grande attirance parmi les juifs. On peut sans peine
imaginer que le peuple, durant les deux premiers siècles de l'ère chrétienne, étant en
constante relation avec des (judéo-)chrétiens, et se trouvant loin des centres talmu-
diques et de la vie intellectuelle des Sages, devait être sous la tentation du christianisme
de façon très prononcée. Voir les importantes remarques philologiques de L. Finkel-
stein: Mabo le-Massektot Abot ve-Abot d'Rabbi Natan, New York 1950, 128-130 [en
hébreu] qui présente les versions manuscrites de ce passage, et conclut à une identification

avec les chrétiens. Finkelstein souligne que certains éléments de ce midrash se

réfèrent à la réalité historique, notamment au fait que les minim nourrissent, servent à

boire et vêtissent celui qui pénètre au sein de leurs assemblées. On pourrait approfondir
la démarche de ce critique et voir dans l'activité «missionnaire» des chrétiens - telle

qu'elle est rapportée dans ce passage - une démarche qui s'apparente sociologique-
ment aux caractéristiques modernes de la secte et du néophyte qui découvre ses

attraits. Ce phénomène est d'ailleurs exprimé par l'énigmatique propos <Lorsqu'on
devient l'un d'eux, chacun identifie sa part donnée et s'en empare> qui semble faire
référence à la restitution des biens attribués, mais peut allégoriquement être compris
sous la forme: dorsqu'il devient l'un d'eux, chacun retrouve sa part en lui [d'enseignement

donné] et s'empare de lui [de sa personnalité] comme il est dit: <comme le passereau

se lance dans le piège, jusqu'à ce qu'une flèche lui perce le foie: il ne se doute pas
qu'il y va de sa vie> (Pr 7,23). Notons enfin que l'analogie entre prostitution et
idolâtrie apparaît déjà dans la Bible, notamment en Jr 2,20; 3,6; Ez 20,30. On peut à ce

propos postuler un glissement conceptuel depuis les représentations bibliques
jusqu'aux représentations talmudiques.



270 Dan Jaffé

Ainsi, ben Pantera serait la mention la plus ancienne de Jésus dans la littérature

talmudique.50

Abstract

This article proposes a philological and historic analysis of the Talmudic name Ben Pante-

ra. It is suggested that this ancient expression has to be understood as corresponding to a

period in which the Jews wished to think of Christianity, choosing the person of Jesus as

an emblematic figure of this reality. The expression Ben Pantera expresses mockery and

even scorn towards Jesus. It must be placed back in a period in which, on account of the
doctrinal controversies between Jews and Christians, the two religions had consummated
a Parting of the Ways and acknowledged each other as rivals. Thus, Ben Pantera appears
to be the oldest mention of Jesus in the Talmudic literature.

Dan Jaffé, Ramat-Gan

50 II est fort intéressant de souligner que dans son Pugio fidei, Raymond Martin retrans¬
crit le passage de TJ Sabbath XIV, 4, 14d-15a en ex nomine Jesu Panterini (cité par S.

Lieberman: Notes on Chapter I on Midrash Koheleth Rabbah, dans: E.E. Urbach,
R.J.Z. Werblowsky, Ch. Wirzubski [Eds.]: Studies in Mysticism and Religion Presented

to Gershom Scholem on his Seventieth Birthday, Jerusalem 1967, 172s. [en
hébreu]).


	Une Ancienne Dénomination Talmudique de Jésus : Ben Pantera : essai d'analyse philologique et historique

