
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 3

Artikel: Möglichkeiten und Grenzen einer neutestamentlich orientierten
Tugendethik : ein programmatischer Entwurf

Autor: Mayordomo, Moisés

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 64 2008 Heft 3

Möglichkeiten und Grenzen einer neutestamentlich

orientierten Tugendethik

Ein programmatischer Entwurf1

Verlust und Wiederentdeckung der Tugend

Ein tugendethischer Zugang zur neutestamentlichen Moral kann heute an
einen öffentlichen Diskurs anknüpfen, der den Tugendbegriff neu entdeckt hat,
bzw. neu entdeckt zu haben meint. Nachdem die Tugend nahezu unangefochten

von der Antike bis ins Spätmittelalter den abendländischen Moraldiskurs

beherrschte, setzte spätestens mit der Reformation ein theologisch-philosophischer

Prozess ein, der andere Begriffe (Rechtfertigung, Naturrecht,
common sense, Pflicht, Konsequenz usw.) in den Mittelpunkt rückte und
damit zu einem «Verlust» der Tugend führte.2 Das Fortleben des Tugendbegriffs
in der bürgerlichen Gesellschaft des 19. Jhs. - unter dem Schutzmantel
pflichtgebundener Sekundärwerte wie Fleiss, Pünktlichkeit oder Gehorsam -
hörte spätestens mit der Werterevolution und Ideologiekritik der
Nachkriegszeit auf.

Demgegenüber findet der Tugendbegriff gegenwärtig nicht nur wieder
Verwendung, er droht bereits inflationär gebraucht und damit wieder funk-

1 Der vorliegende Aufsatz geht auf meine Antrittsvorlesung vom 15. Dezember 2004 in
Bern zurück.

2 Ob diese «offizielle» Kurzgeschichte des Tugendbegriffs en détail stimmt, soll hier
nicht weiter verfolgt werden. Luthers Aristoteleskritik, Kants Pflichtethik und der
anglo-amerikanische Utilitarismus bilden jedenfalls wichtige Stationen darin. Vgl. die
historischen Uberblicke in O. Höffe, C. Rapp: Art. «Tugend, III. Neuzeit», HWPh
10, Basel 1998, 1554-1580; J. Porter: Art. «Tugend», TRE 34, Berlin/New York 2002,
184-197 (189-192), und zu Luther bes. Th. Dieter: Der junge Luther und Aristoteles.
Eine historisch-systematische Untersuchung zum Verhältnis von Theologie und
Philosophie (ThBT 105), Berlin 2001, 152-175.

ThZ 3/64 (2008) S. 213-257



214 Moisés Mayordomo

tionalisiert zu werden. Sei es in der Politik als Erinnerung an die demokratischen

Grundwerte, in der von Pisa aufgescheuchten Schulpädagogik als Aufruf

zu Fleiss und Disziplin, in der Populärpsychologie als Hilfe zur
Charakterbildung, im Gesellschaftsleben im Zuge eines Revivals von Anstandsregeln
- überall begegnen wir der Tugend.3 Gleichzeitig nehmen sich populäre
Nachrichtensprecher, christliche Bestsellerautoren und Individualpsycholo-
gen des Themas an.4 Die Gründe hinter diesem öffentlichen Interesse mögen
unterschiedlicher Art sein: Antiquierter Revisionismus mag eine Rolle spielen

oder der Versuch, aus der «neuen Unübersichtlichkeit» (Habermas) einen
Weg zur Tradition des guten Bürgers bzw. der guten Bürgerin zu finden.
Besonders wichtig jedoch - auch für das theologische Neuinteresse an der
Thematik - sind die Impulse aus der Philosophie. Angeregt v.a. durch Alasdair
Maclntyres «Der Verlust der Tugend»5 wird seit den 80er Jahren eine lebhafte
Tugenddebatte geführt.

Maclntyre zeichnet den Werdegang der abendländischen Ethik als ein Katastrophengeschehen,

bei dem sich zentrale ethische Begriffe zwar im Diskurs absetzen, die Kontexte
jedoch, in denen diese Begriffe sinnvoll waren, nicht mit überliefert werden.6 Die daraus
sich ergebende ethische Krise der Moderne bewegt sich zwischen der Skylla einer universal
normierten Pflicht- oder Güterethik (etwa in Form des kategorischen Imperativs oder
utilitaristischer Kalküle) und der Charybdis eines ethischen Relativismus (paradigmatisch:
Nietzsche). Die Wiederentdeckung der Tugend schafft einen Zugang zu einer sinnhaften
kommunitären Werttradition und vermag daher einen Ausweg aus dieser Krise zu weisen.
Dieser Entwurf, der an Vorgänger anknüpft, ist der massgebliche Ausgangspunkt für den

3 In einer Spiegel-Spezialausgabe zur Pisa-Studie (13.05.2002, Titel: Pfusch am Kind)
werden sieben Massnahmen zur Verbesserung des Schulsystems vorgeschlagen, darunter

auch die Aufwertung von «Disziplin» als «Schlüsselqualifikation». Unter dem
Titel «Nobel statt Nabel» fordern Reinhard Mohr u.a. im Spiegel-Magazin (Nr. 28

vom 07.07.2003) «in den Zeiten der Krise, des Pisa-Schocks und um sich greifender
Verlotterung [...] eine neue Bürgerlichkeit [...]. Das Einhalten von Regeln, das Leben
mit althergebrachten Tugenden und Ritualen wird wichtiger». Als Beispiele aus der
gegenwärtigen politischen Diskussion vgl. H. Münkler: Politische Tugend, in: ders.

(Hg.): Die Chancen der Freiheit. Grundprobleme der Demokratie, München 1992,

25-46; W. Reese-Schäfer: Grenzgötter der Moral. Der neuere europäisch-amerikanische
Diskurs zur politischen Ethik (stw 1282), Frankfurt a.M. 1997, 309-361.

4 U. Wickert (Hg.): Das Buch der Tugenden. Ausgewählte Texte aus Philosophie, Lite¬

ratur, Recht, Soziologie und Politik, München 1995; E. Drewermann: Der Mensch
braucht mehr als nur Moral. Uber Tugenden und Laster, Düsseldorf 2001; C. Peterson,

M.E.P. Seligman: Character Strenghts and Virtues. A Handbook and Classification,

Oxford 2004.
5 A.C. Maclntyre: After Virtue. A Study in Moral Theory, Notre Dame 1984 (deutsch:

Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart, Frankfurt a.M. 1995).
Zur Fortführung s. Die Anerkennung der Abhängigkeit. Uber menschliche Tugenden,

Hamburg 2001 (engl. Original 1999).
6 Maclntyre: Verlust (Anm. 5), 16.



Neutestamentliche Tugendethik 215

Aufstieg der «Tugend» aus ihrem Nischendasein innerhalb der Trias «Güter - Pflicht -
Tugend».7 Damit hat die Tugend wieder einen Ort im philosophischen Diskurs erhalten.8

Die meisten tugendethischen Theoretiker und Theoretikerinnen stimmen in
der Absicht überein, die zentrale Bedeutung der Pflicht und damit zugleich
den Einfluss Kants in Frage zu stellen. Sie beschäftigen sich nicht nur (wieder)
mit Fragen des «guten Lebens»9, sondern auch mit Themen wie Mitgefühl,
Demut, Besonnenheit, Vergebungsbereitschaft usw.10 Dabei ist der inhaltliche

Bezug der aktuellen Tugendrenaissance auf die aristotelische Ethik derart
ausgeprägt, dass von einer «Aristotelisierung» der Ethik gesprochen werden
kann.11 Entscheidende Impulse zur Debatte kommen daher von Forscherinnen,

die sich vorwiegend mit Fragestellungen antiker Ethik beschäftigen.12

7 Zur theologischen Auseinandersetzung mit Maclntyre vgl. J. Fischer: Leben aus dem
Geist. Zur Grundlegung christlicher Ethik, Zürich 1994, 77-88; A. Fetzer: Tradition
im Pluralismus: Alasdair Maclntyre und Karl Barth als Inspiration für christliches
Selbstverständnis in der pluralen Gesellschaft (NThDH 32), Neukirchen-Vluyn 2002.

8 Für einen ersten Uberblick empfehlenswert K.P. Rippe, P. Schaber (Hg.): Tugend¬
ethik, Stuttgart 1998. Neben Alasdair Maclntyre zählen zu den wichtigsten Vertretern

und Vertreterinnen einer Tugendethik: P. Foot: Natural Goodness, Oxford 2001
deutsch: Die Natur des Guten, Frankfurt a.M. 2004); R. Hursthouse: On Virtue

Ethics, Oxford 1999; M.A. Slote: From Morality to Virtue, Oxford 1992; ders.:
Morals from Motives, Oxford 2001; C. Swanton: Virtue Ethics. A Pluralistic View,
Oxford 2003; R. Taylor: Virtue Ethics. An Introduction, Amherst, 2002. Zur
kritischen Bestandesaufnahme vgl. R. Crisp (Hg.): How Should One Live? Essays on the
Virtues, Oxford 1996; R. Crisp, M. Slote (Hg.): Virtue Ethics, Oxford 1997; S. Dar-
wall (Hg.): Virtue Ethics, Oxford 2002; P.A. French, Th.E. Uehling Jr., H.K.
Wettstein (Hg.): Ethical Theory. Character and Virtue (Midwest Studies in Philosophy

13), Notre Dame 1988; D. Statman (Hg.): Virtue Ethics. A Critical Reader,
Edinburgh 1997. Aus dem deutschsprachigen Bereich hervorzuheben sind: D. Borchers:
Die neue Tugendethik. Schritt zurück im Zorn? Eine Kontroverse in der analytischen
Philosophie, Paderborn 2001; M. Rhonheimer: Die Perspektive der Moral. Philosophische

Grundlagen der Tugendethik, Berlin 2001; V. Weber: Tugendethik und
Kommunitarismus. Individualität - Universalisierung - Moralische Dilemmata (Episte-
mata 327), Würzburg 2002, und die Sammlungen von H.-J. Braun (Hg.): Ethische
Perspektiven. Wandel der Tugenden (Zürcher Hochschulforum 15), Zürich 1989, und
M. Prisching (Hg.): Postmoderne Tugenden? Ihre Verortung im kulturellen Leben
der Gegenwart, Wien 2001.

9 U. Wolf: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, Reinbek bei Hamburg

1999, spannt einen Bogen von Piaton bis zu Fromm, Jaspers und Heidegger.
10 Vgl. M. Nussbaum: Upheavals of Thought. The Intelligence of Emotions, Cambridge

2001; N. Richards: Humility, Philadelphia 1992; D.J. Den Uyl: The Virtue of
Prudence, New York 1991. Zum Verzeihen als «Tugend» vgl. M. Crespo: Das Verzeihen.
Eine philosophische Untersuchung (Philosophie und realistische Phänomenologie
13), Heidelberg 2002.

11 O. Höffe: Aristoteles' universalistische Tugendethik, in: Rippe, Schaber: Tugendethik
(Anm. 8), 42-68 (42-44), spricht von einer «Rearistotelisierung» der Ethik.



216 Moisés Mayordomo

Eine wichtige Strategie tugendethischer Rhetorik ist die Gegenüberstellung von Aristoteles

und Kant. Viele Implikationen dieser Gegenüberstellung stehen zu Recht im Kreuzfeuer
der Kritik. Im Gefolge Maclntyres wird Aristoteles zwar zuweilen als moralischer

Relativist im Sinne des aktuellen Kommunitarismus gelesen1', doch sprechen gute Gründe
dafür, dass die aristotelische Ethik auch nicht-relativierbare Tugenden kennt und damit
durchaus einen Anspruch auf Universalisierbarkeit erheben kann.14 Ob Aristoteles im
heutigen Sinne des Begriffs als «Tugendethiker» in Anspruch genommen werden kann,
bleibt eine offene Frage.15 Ebenso ist zu fragen, in welchem Ausschlussverhältnis Aristoteles

und Kant zueinander stehen.16

Der ParadigmenWechsel hin zur Tugend lässt sich beschreiben als Ubergang
von der Frage «Was ist gut?» zur Frage «Wer ist gut?». Das moralische Subjekt
fragt nicht, nach welchen Prinzipien er oder sie in dieser Situation eine ethische

Wahl treffen soll, sondern, als welche Art Mensch er oder sie sich in dieser

Situation zu erkennen geben will. Gut ist demnach, was der gute Mensch
tut. Es geht nicht um den intrinsischen Wert einer Handlung anhand leitender

moralischer Prinzipien, sondern um den Vollzug eines guten «Charakters»

in einer bestimmten Situation. Mit «Charakter» sind jedoch nicht
angeborene Wesenszüge gemeint, sondern erworbene, konstant wirksame
Dispositionen, die sowohl Urteile als auch Gefühle umfassen und deren praktische
Wirkungen allgemein positiv beurteilt oder gar als Vorbild gelobt werden.17

Tugendethik debattiert nicht über abstrakte Normen, Maximen, kategori-

12 Das gilt in besonderem Masse für die Beiträge von J. Annas: The Morality of Happi¬
ness, Oxford 1993; M.C. Nussbaum: The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in
Greek Tragedy and Philosophy, Cambridge 1989 (rev. ed. 2001), und N. Sherman:
The Fabric of Character. Aristotle's Theory of Virtue, Oxford 1989. Aristoteles spielt
eine entscheidende Rolle in den tugendethischen Entwürfen von P. Foot: Virtues and
Vices and Other Essays in Moral Philosophy, Oxford 1978, bes. 1-18 deutsch:

Tugenden und Laster, in: Rippe, Schaber: Tugendethik [Anm. 8], 69-91).
13 So z.B. S.W. Broadie: Ethics with Aristotle, New York 1991, und Sherman: Character

(Anm. 12). Kritisch dazu Annas: Happiness (Anm. 12).
14 Vgl. bes. Höffe: Aristoteles' universalistische Tugendethik (Anm. 11), 42-46, und M.

Nussbaum: Non-Relative Virtues: An Aristotelian Approach, in: M.C. Nussbaum, A.
Sen (Hg.): The Quality of Life, Oxford 1993, 242-270 deutsch: Nichtrelative
Tugenden. Ein aristotelischer Ansatz, in: Rippe, Schaber: Tugendethik (Anm. 8),
114-165.

15 Vgl. die kritische und scharfsinnige Analyse von G.X. Santas: Does Aristotle Have a

Virtue Ethics? [1993] (revidierte Version) in: Statman: Virtue Ethics (Anm. 8), 260-
285, und die Überlegungen in F. Ricken: Aristoteles und die moderne Tugendethik
(1999), in: ders.: Gemeinschaft - Tugend - Glück. Piaton und Aristoteles über das

gute Leben, Stuttgart 2004, 127-139.
16 Vgl. den neuen Syntheseversuch von O. Höffe: Lebenskunst und Moral. Oder macht

Tugend glücklich?, München 2007, der allerdings sehr stark von dem Interesse geleitet
wird, bei Kant alles zu finden, was davor und danach an Wertvollem geäussert worden

ist.
17 Vgl. Rippe, Schaber: Tugendethik (Anm. 8), 10-12.



Neutestamentliche Tugendethik 217

sehe Imperative und Universalkalküle, sondern darüber, was den guten
Menschen und das gute Leben ausmacht. Dadurch schafft sie - ihrem eigenen
Anspruch nach - eine Rückbindung an die handelnden Individuen, an ihre
Erfahrungen, ihre Motive, ihren Charakter, ihre Gefühle und an die besonderen
Umstände der einzelnen Handlungssituationen.18

Nussbaum hat die Frage aufgeworfen, ob angesichts der Rolle des Tugendhaften als Leitbegriff

kantischer ebenso wie utilitaristischer Ethik überhaupt sinnvoll von «Tugendethik»
als einem alternativen Paradigma gesprochen werden kann.19 Ganz grundsätzlich hat
R.B. Louden eine zweifache Kritik gegenüber der Tugendethik erhoben20: Menschen

fragen auch nach den moralischen Eigenschaften einer Handlung, man kann sich nämlich
tugendhaft für das Falsche einsetzen. Weiterhin gibt es Fragen wie Abtreibung, Sterbehilfe
oder Embryonenexperimente, die aufgrund ihrer Komplexität nicht auf die Perspektive
der Tugendhaftigkeit der darin involvierten Handlungsträger reduziert werden können.

Die Geschichte des Tugendbegriffs im Rahmen der theologischen Forschung
spiegelt die hier knapp skizzierten Prozesse und Fragehorizonte mit leichter
zeitlicher Verzögerung wider.

In der neutestamentlichen Forschung wurde das Thema bezeichnenderweise kaum als

Sachthema, sondern vielmehr als formkritische Kategorie im Rahmen der Diskussion um
die Tugend- und Lasterkataloge aufgenommen.21 Ansonsten zeigen die klassischen Lehrbücher

zur «Ethik des Neuen Testaments» wenig bis überhaupt kein Interesse an der
Tugend.22 In der theologischen Ethik galt in der ersten Hälfte des 20. Jhs. sowohl evangelischer-

als auch katholischerseits der Tugendbegriff als unangemessene Kategorie.23 Erst in

18 Der viel zitierte Aufsatz von M. Stocker: The Schizophrenia of Modern Ethical
Theory, JPh 73 (1974) 453-466 deutsch: Die Schizophrenie moderner ethischer
Theorien, in: Rippe, Schaber: Tugendethik [Anm. 8], 19-41) beklagt v.a., dass die
moderne Ethik eine Kluft zwischen Handlungsmotiven und Handlungsgründen
schaffe und den Menschen dadurch von dem entfremde, was ihm letztendlich wichtig
ist (z.B. persönliche Beziehungen).

19 Vgl. M. Nussbaum: Virtue Ethics: A Misleading Category?, Journal of Ethics 3 (1999)
163-201.

20 R.B. Louden: On Some Vices of Virtue Ethics, APQ 21 (1984) 227-36 deutsch:

Einige Laster der Tugendethik, in: Rippe, Schaber: Tugendethik [Anm. 8], 185-212).
21 Die beiden klassischen Monographien sind A. Vögtle: Die Tugend- und Lasterkata¬

loge im Neuen Testament (NTA 16,4/5), Münster 1936; S. Wibbing: Die Tugend-
und Lasterkataloge im Neuen Testament und ihre Traditionsgeschichte unter besonderer

Berücksichtigung der Qumran-Texte (BZNW 25), Berlin 1959.
22 Der Begriff fehlt z.B. im Register zu R. Schnackenburg: Die sittliche Botschaft des

Neuen Testaments (2 Bde.; HThKNT.S 1-2), Freiburg u.a. 1986/1988.
23 Stellvertretend: J. Klein: Art. «Tugend», RGG3 6, Tübingen 1962, 1080-1085 (1084):

«Eine Tugendlehre als Ethik der Erlösten [...] ist mit reformatorischem Denken
unvereinbar. Das ist aus der <streng auf das Religiöse gebauten Sittlichkeit) Luthers
klar zu ersehen.» J. Gründel: Art. «Tugend», LThK2 10, Freiburg i.Br. 1965, 395-399
(398): «Gegen die Übernahme des antiken heidnischen T[ugend]schemas als Baugerüst
christlicher] T[ugend]lehre werden berechtigte Bedenken vorgebracht.»



218 Moisés Mayordomo

jüngster Zeit zeigt sich ein theologisches Interesse an der Tugend.24 Während im
englischsprachigen Bereich Stanley Hauerwas bereits seit längerem den Tugendbegriff ins Zentrum
einer theologischen Ethik gerückt hat,25 gibt es in der deutschsprachigen theologischen
Ethik erst einige Versuche einer «Tugendlehre».26

Die Theologie scheint damit einem öffentlichen Bedürfnis entgegenzukommen,

moralische Fragen um den Begriff der Tugend neu zu gruppieren. Das

24 Porter: Tugend (Anm. 2), 192f.
25 Vgl. u.a. Vision and Virtue. Essays in Christian Ethical Reflection, Notre Dame 1974;

Character and the Christian Life. A Study in Theological Ethics, San Antonio 1975;
A Community of Character. Toward a Constructive Christian Social Ethic, Notre
Dame 1986, bes. 111-128; (mit C. Pinches), Christians among the Virtues. Theological

Conversations with Ancient and Modern Ethics, Notre Dame 1997.
26 Vgl. bes. K. Stock: Grundlegung der protestantischen Tugendlehre, Gütersloh 1995

(mit den entsprechenden Präzisierungen des Autors in ZEE 42 [1998] 73-77); weiter
(in chronologischer Reihenfolge): E. Herms: Virtue. A Neglected Concept in Protestant

Ethics, ScJTh 35 (1982) 481-495 Offenbarung und Glaube. Zur Bildung des

christlichen Lebens, Tübingen 1992, 124-137); D. Mieth: Die neuen Tugenden. Ein
ethischer Entwurf (Katholische Akademie in Bayern Schriften 104), Düsseldorf 1984;
Chr. Frey: Tugenden - ein Thema für evangelische Ethik? EvErz 37 (1985) 349-359;
O.H. Pesch: Die Theologie der Tugend und die theologischen Tugenden, Conc. 23

(1987) 233-245; E. Schockenhoff: Bonum hominis. Die anthropologischen und
theologischen Grundlagen der Tugendethik des Thomas von Aquin, Mainz 1987; W. Wölben:

Wozu eine Tugendethik? ThGl 77 (1987) 249-254; D. Lange: Ethik in
evangelischer Perspektive. Grundfragen christlicher Lebenspraxis (UTB 2293),
Göttingen 1992; 22002, 258-272; B.C. Birch, L.L. Rasmussen: Bibel und Ethik im
christlichen Leben (Öffentliche Theologie 1), Gütersloh 1993 (engl. Orig.: 1989), 83-
108 («Die Elemente der Charakterbildung»); J. Schuster: Moralisches Können.
Studien zur Tugendethik, Würzburg 1997; W. Maaser: Tugendethik. Erwägungen aus

evangelischer Sicht, Glaube und Lernen 2 (1997) 148-159; I. Asheim: Lutherische
Tugendethik? NZSTh 40 (1998) 239-260; M. Honecker: Schwierigkeiten mit dem

Begriff <Tugend>. Die Zweideutigkeit der Tugend, in: Rippe, Schaber: Tugendethik
(Anm. 8), 166-184; M. Hüttenhoff: Tugend und Handlung: Ein Beitrag zur ethischen

Grundlagendiskussion, ZThK 97 (2000) 463-487; C. Breuer (Hg.): Ethik der Tugenden:

Menschliche Grundhaltungen als unverzichtbarer Bestandteil moralischen
Handelns, FS Joachim Piegsa, St. Ottilien 2000; E. Mack: Gerechtigkeit und gutes Leben.
Christliche Ethik im politischen Diskurs, Paderborn 2002, 162-166; N. Slenczka:
<Virtutibus nemo male utitur> (Augustin). Die aristotelische Tradition der Tugendethik

und die protestantische Ethik. Zugleich ein Beitrag zum Verständnis der Unfreiheit

des freien Willens, in: D. Korsch (Hg.): Systematische Theologie heute. Zur
Selbstverständigung einer Disziplin (VWGTh 23), Gütersloh 2004, 170-192; J. Lauster:

Gott und das Glück. Das Schicksal des guten Lebens im Christentum, Gütersloh
2004; E. Mühlenberg: Altchristliche Lebensführung zwischen Bibel und Tugendlehre.
Ethik bei den griechischen Philosophen und bei den frühen Christen (AAWG.PH
3:272), Göttingen 2006; A. Lob-Hüdepohl: Moralische Tugenden im Nährboden des

Glaubens, in: M. Faßnacht u.a. (Hg.): Im Wandel bleibt der Kern, Münster 2007, 73-
88.



Neutestamentliche Tugendethik 219

neu erwachte Interesse an der Tugend gibt Anlass zu einer einfachen neutesta-
mentlichen Forschungsfrage: Lassen die moralischen Vorstellungen des Neuen

Testaments eine sinnvolle tugendethische Deutung zu? Eine Präzisierung
dieser Fragestellung ist vorläufig anhand von zwei leitenden Prämissen zu
unternehmen:

Als Prämisse gesetzt sei die Sprachregelung, dass «Moral» und «Ethik»
nicht Gleiches meinen.27 «Moral» bezeichnet «alle von einem Menschen oder
einer Gesellschaft als richtig und wichtig anerkannten Normen und Ideale des

guten und richtigen Sichverhaltens».28 Ethik dagegen ist die kritische Reflexion

über die Kohärenz moralischer Diskurse und Handlungen, über die Gründe

für Werturteile, über die Anatomie der Pflicht oder über die Wurzeln und
Strukturen der Tugend.29 Moral ist demnach der Gegenstand der Ethik. Nach
diesem Sprachgebrauch sind die Imperative, Ratschläge, Maximen, Erzählungen

und Argumentationen neutestamentlicher Texte Ausdruck frühchristlicher

Moral, aber keine eigentliche Ethik?Q Für die Frage nach einer neutesta-
mentlichen «Ethik» hat dies zur Folge, dass sie nicht ein in den Texten
vorhandenes System rekonstruiert, sondern (im besten Falle!31) ein solches aus den
Texten konstruiert. Von daher kann sich eine neutestamentliche Ethik, die
diesen Namen verdient, nicht darauf beschränken, die moralischen Vorstellungen

der Texte möglichst mit der darin benutzten Terminologie
nachzuzeichnen, sondern sie wird nach einer Meta-Sprache suchen, um die darin
wirksamen Begründungsstrukturen und Funktionen angemessen zur Sprache
zu bringen.32 Neutestamentliche Ethik wäre demnach deutlich als Syntheseleistung

moderner Exegeten und Exegetinnen auszuweisen. Meine Frage ist
also nicht, ob sich im Neuen Testament eine Tugendethik finden lässt,
sondern inwiefern der Begriff der Tugend Aspekte neutestamentlicher Moral an-

27 Zur Unterscheidung von Moral und Ethik in der philosophischen Ethik vgl.
P. Fischer: Einführung in die Ethik (UTB 2450), München 2003, 9-31.

28 M. Kettner: Art. «Moral», in: M. Düwell u.a. (Hg.): Handbuch Ethik, Stuttgart 2002,
410-414 (410).

29 W.A. Meeks: The Origins of Christian Morality. The First Two Centuries, New
Haven/London 1993, 4.

30 Ein auch nur oberflächlicher Vergleich eines Paulusbriefes mit dem Anfang der Niko-
machischen Ethik des Aristoteles wird bestätigen, dass wir es hier mit zwei sehr
unterschiedlichen Diskursformen zu tun haben, wie sich - und das mag als Hinweis
genügen - am Fehlen von Definitionen im Neuen Testament ablesen lässt.

31 L. Keck: Rethinking <New Testament Ethics>, JBL 115 (1996) 3-16 (4), hegt grund¬
sätzliche Zweifel an der Möglichkeit einer systematischen Rekonstruktion
neutestamentlicher Ethik.

32 Dabei gilt es zu bedenken, dass «Begründen» in der Ethik sehr Unterschiedliches heis-

sen kann; vgl. C. Frey: Vernunftbegründung in der Ethik. Eine protestantische Sicht,
ZEE 37 (1993) 22-32 (25-28).



220 Moisés Mayordomo

gemessener zur Sprache bringt als etwa der Begriff der Pflicht oder der Fina-
lität.

Meine zweite Prämisse lautet: Wort und Vorstellung sind nicht identisch.
Das bedeutet zugleich, dass aus der Nicht-Verwendung eines Wortes nicht
notwendig geschlossen werden kann, dass die damit verbundenen Vorstellungen

für die Sprechenden fremd oder inakzeptabel sind.33

Im Folgenden gehe ich in drei Schritten vor: Ich beginne mit einer fast
unverzeihlich kurzen Reise durch einige Stationen antiker Tugendethik. Dann
lote ich anhand einiger Paulustexte und der Bergpredigt im
Matthäusevangelium Möglichkeiten einer tugendethischen Deutung aus und schliesse

mit Anregungen zur theologischen Tugend-Debatte.

Die Rede von der Tugend in der Antike34

1. Das Verstehen antiker Tugendvorstellungen wird massgeblich durch den
Umstand erschwert, dass das deutsche Wort «Tugend» wichtige
Bedeutungskomponenten des griechischen àpEtf) nicht mitschwingen lässt.35 Ich belasse

es hier bei zwei Beobachtungen36:
a) Apen) bildet das Abstraktnomen zum Adjektiv àyaBôç («gut»), verhält

sich zu diesem also etwa wie Sucaiocruvri zu ôIkouoç oder oo<j>ta zu oo(j)ôç.37

Äpexf) ist daher am präzisesten mit «Gutsein», «Gutheit» oder «Tauglichkeit»
wiederzugeben.

b) Ferner ist der Ubersetzungsterminus «Tugend» deshalb nur bedingt
angemessen, weil im Griechischen auch von der Arete von Gegenständen oder
Tieren die Rede sein konnte. Auf der langue-Ebene handelt es sich nicht um
einen im eigentlichen Sinne «moralischen» Begriff. Das Gutsein eines Men-

33 Zur Konsequenz dieser Prämisse s.u. S. 238.
34 Ein ausgezeichneter, für die folgende Darstellung massgeblicher Uberblick findet sich

in P. Stemmer: Art. «Tugend, I. Antike», HWPh 10, Basel 1998, 1532-1548. Vgl. weiter

die hervorragende Studie von Annas: Happiness (Anm. 12); F. Ricken: <Nicht aus

dem Reichtum kommt die Tugend, sondern aus Tugend Reichtum und alle Güten
(Piaton: Apologie 30b). Die Antike über die Tugend und das gute Leben, in: ders.:
Aristoteles (Anm. 15), 59-75.

35 Das mag zum Teil am kantischen Erbe liegen, das zu einer Gleichsetzung von Tugend
und Moralität geführt hat (vgl. Stemmer: Tugend [Anm. 34], 1533).

36 Der lateinische Virtus-Begriff, mit dem Cicero griech. àperfi wiedergegeben und
damit die christliche Theologie massgeblich beeinflusst hat, muss hier
unberücksichtigt bleiben. Die Begriffsgeschichte ist ausgiebig untersucht worden in
W. Eisenhut: Virtus romana. Ihre Stellung im römischen Wertsystem (Studia et Testi-
monia Antiqua 13), München 1973. Der Begriff, der ursprünglich «Mannhaftigkeit,
Tapferkeit» bedeutete, verlor mit der Zeit diesen Beigeschmack (Tusc. disp. 11,18,43).

37 Vgl. Stemmer: Tugend (Anm. 34), 1532f. (mit Belegen).



Neutestamentliche Tugendethik 221

sehen, eines Werkzeugs oder eines Tieres basiert auf Merkmalen, die diesen
verschiedenen Gegenstandsklassen gemeinsam sind. Auf dieser Ebene lässt

sich all das als «gut» bezeichnen, was auf optimale Art und Weise sein eigentliches

Bestimmungsziel erfüllt.

2. Der philosophische Ethikdiskurs der griechisch-römischen Antike zeichnet
sich (aus heutiger Perspektive) durch eine erstaunliche Konstanz im
Gebrauch seiner Leitbegriffe aus. Das grundlegende Koordinatensystem wurde
mit einigen wenigen, aber meisterhaften Strichen im Athen des fünften und
vierten Jahrhunderts entworfen: Darin finden sich im Wesentlichen zwei
aufeinander bezogene und in ihrer jeweiligen Wertigkeit voneinander abhängige
Begriffe: auf der einen Seite das objektive Glück als Ziel des Menschen - also:
die Eudaimonia im Sinne eines umfassend geglückten Lebens38 - und auf der
anderen Seite die «Tugend» - also: die Arete im Sinne von Tüchtigkeit,
Tauglichkeit, Gutheit. «Die Arete», so gibt am Anfang des zweiten nachchristlichen

Jahrhunderts Epiktet die immer noch gültige Meinung wieder, «hat die

Verheissung, Glück zu schaffen».39 Und weil das tiefste Begehren eines jeden
Menschen darauf zielt, ein geglücktes Leben zu führen, ruft die Vortrefflichkeit

des tugendsamen Menschen Bewunderung hervor, ermuntert zur
Nachahmung und erntet öffentliches Lob.

Die Bevorzugung bestimmter Tugenden/Gutheiten hängt im Wesentlichen von der jeweiligen

Glücksvorstellung ab. Dabei lassen sich drei «Variationen» unterscheiden:

Die «moralische Variation», die m.E. erst unter den Bedingungen der athenischen
Demokratie möglich war, ist die eigentlich philosophisch-ethisch relevante. Erst hier wird
der Begriff der Arete zu einem Begriff der Moral.
Die «homerische Variation» verortet das Glück im militärischen Sieg des Heroen und
seinem anschliessenden Ruhm. Entsprechend sind Durchsetzungsvermögen, Tatkraft,
Tapferkeit, Stärke und strategische Voraussicht als «Gutheiten», als Tugenden zu
bestimmen.40 Zentral für dieses Verständnis von «Gutsein» sind Ruhm und Ehre über

38 Aristoteles gibt im Eingangsabschnitt der Nikomachischen Ethik (EN) einen Uber¬
blick über die unterschiedlichen Glücksvorstellungen: «Welches ist das oberste aller
praktischen Güter? Im Namen stimmen wohl die meisten überein. Glückseligkeit (ev-
Satpovia) nennen es die Leute und die Gebildeten, und sie setzen das Gutleben und
das Sich-gut-Verhalten gleich mit dem Glückseligsein (to S' eu Çfjv Kai to eu Ttpàxteiv
toùtôv tmotaxpßctvoucn tin eùSatpoveîv). Was aber Glückseligkeit sei, darüber streiten
sie, und die Leute sind nicht derselben Meinung wie die Weisen. Jene nämlich verstehen

darunter etwas Sichtbares und Greifbares, wie Lust, Reichtum oder Ehre, der eine
dies, der andere jenes, oftmals auch ein und derselbe Verschiedenes: wenn er krank ist,
meint er die Gesundheit, wenn er arm ist, den Reichtum. [...] Einige meinten, es gäbe
neben diesen vielen Gütern ein Gutes an und für sich, das auch die Ursache des
Gutseins all der anderen Güter wäre.» (EN I 2,1095,13-27; übers. Gigon, Nickel, 12-15).

39 Diss. 1,4,3: h àpe-ufi ëxet tf)v ènayyeXiav eùûatpoviav itoifioai. In 4,5 wird hervorgeho¬
ben, dass es sich dabei um eine allgemein anerkannte Sicht handelt.



222 Moisés Mayordomo

den Tod hinaus.41 Bei Hesiod ist im Gegensatz dazu auch von den Tugenden einfacher
Menschen die Rede: Arbeitsfleiss und Erfolg. Dennoch überwiegen bei den Dichtern
(etwa bei Pindar) deutlich agogisch-kriegerische Tugenden: Erfolg im Krieg, Tapferkeit,

athletischer Wettkampf.
Die «hedonistische Variation» sieht das Glück in der bedingungslosen Erfüllung eigener

Wünsche und Begierden verwirklicht. Die dafür notwendigen «Gutheiten» sind
Stärke, Rücksichtslosigkeit, Ungebundenheit und Macht. Diese Position wird in
Piatons Politeia mit Thrasymachos verbunden.42 Ahnlich bezieht Kallikles die Arete des

Mannes auf seine Ungebundenheit, Stärke und Macht zur Erlangung der Objekte
seiner Begierde (Piaton: Gorg. 492c4-6.d5-el). Wichtig ist hier auch die Ethik Epikurs,
die im Unterschied zu allen früheren Systemen den Lustbegriff ins Zentrum rückt: Die
Befriedigung der Lust und nicht die Tugend verhilft dem Menschen zum Glück. Der
Arete kommt aber eine wichtige Funktion darin zu, dass sie das Mittel ist, welches ein
lustvolles Leben ermöglicht. In diesem Sinne sind die Tugenden weiterhin unabdingbar

für die Realisierung des Glücks, sie führen jedoch nicht direkt, sondern nur über
die Lust dorthin.43

Die meisten philosophischen Glückskonzepte haben zwei Aspekte im Blick:
die individuelle Dimension der inneren Freiheit, Ruhe und Harmonie und die
soziale Dimension im Hinblick auf die Funktion eines Menschen innerhalb
der Polis.44 Diese doppelte Ausrichtung führte sehr früh zur Bildung eines
relativ fixen Tugendkanons, den vier seit Ambrosius so genannten «Kardinaltugenden»:

Klugheit oder Weisheit, Tapferkeit, Gerechtigkeit und Mässigung
oder Besonnenheit.45

Die Tugend ist - in einer logisch sehr präzisen Analyse des Aristoteles -
abzugrenzen von reinen Affekten und von angeborenen Fähigkeiten (EN II 4

1105b—1106a);46 denn die Möglichkeit von Lob und Tadel ist eine konstitutive
Bedingung für moralisches Gut- oder Schlechtsein. Man kann Menschen aber

40 Allgemein: II. 11,498; 15,642; 20,411; 23,374.276; Od. 2,206; 18,251; 19,124; 24,193; in
Bezug auf die Heroen: II. 6,208; 8,535; 11,90.784; 13,275; 18,105.

41 Od. 4,725f.815f.; 14,198-212; 24,196f.; IL 22,304f.
42 Polit. I 348b8-e4; bes. 348c2-4; 348e2; 349al; III, 394al.
43 Vgl. A.A. Long, D.N. Sedley: Die hellenistischen Philosophen. Texte und Kommentare,

Stuttgart 2000, 21M (Athenaeus); Cicero: De fin. I,12f.42; 1,14-16,47-53; I,18f.57;
Tusc. disp. 111,20,49; Seneca: Ep. 85,18; Epikur: Ad Men. 132; DiogL 10,138.

44 Diese Verbindung zeigt sich bereits in Piatons Politeia durch die Analogie zwischen
der Arete der Polis im Sinne ihrer Einheit und der Arete der Seele im Sinne ihrer
Harmonie (vgl. Polit. IV,423b-d; 433d7.11f.; 433d-e; VIII,554d).

45 Griechisch: aopia/^pôvrictç, àvSpeia, SiKmoaûvn und acoppo<x6vr|. Polit. IV,427e6-ll;
433b-c. Häufig tritt noch die «Frömmigkeit» (oôtotriç) dazu: Prot. 329c-330b; Gorg.
507a-d.

46 ndOri wird mit «Leidenschaften» (Gigon) oder «irrationale Regungen» (Dirlmeier)
übersetzt. Die Beispiele, die Aristoteles nennt (Begierde, Zorn, Angst, Mut, Neid,
Freude, Liebe, Hass, Sehnsucht, Missgunst, Mitleid, Lust und Schmerz) berechtigen
zu einer Ubersetzung mit «Affekte». Auvàpeiç bedeutet «Eigenschaft» (Gigon) oder
«Anlage» (Dirlmeier). Dabei geht es deutlich um angeborene Eigenschaften.



Neutestamentliche Tugendethik 223

weder für Gefühle tadeln noch für natürliche Begabungen loben. «Tugenden»
sind dagegen «stabile Dispositionen» oder «Haltungen» (ëijetç), in denen sich
das Wollen des Menschen so artikuliert, dass er ganz grundsätzlich für das

eigene Handeln zur Verantwortung gezogen, also gelobt oder getadelt werden
kann.47 Entgegen einer seit Kant weit verbreiteten Fehleinschätzung48 verbindet

der antike Tugendbegriff verlässliche Dispositionen mit der Ausübung des

freien Willens im Sinne einer Verantwortungsethik.49
Die praktische Orientierung der antiken Philosophie an Sinnfragen

menschlicher Existenz führte über Jahrhunderte hinweg zu einer sehr
differenzierten Tugenddebatte innerhalb und zwischen den unterschiedlichen
Schulsystemen. Ich möchte daraus einige Problembereiche herausgreifen:

a) Wesen und Einheit der Tugend. Im Anschluss an Sokrates verstanden die
Akademie Piatons und die Stoiker die Tugend prinzipiell als ein Wissen
(ÈTUOTrutri)50, und zwar konkret: als ein Wissen darum, was gut, was schlecht
und allenfalls noch, was indifferent ist.

47 Vgl. dazu Annas: Happiness (Anm. 12), 49-52. Nach LSJ bedeutet das griech. ëÇiç, das

sich von êyco herleitet, «Zustand des Besitzens» (antonymisch zu KTrjciç oder
0Teph<nç), «Sein in einem bestimmten Stadium», «stabiler Zustand - herbeigeführt
durch Praxis», «fester Status», «Disposition des Willens», «Geneigtheit», «Prädisposition»,

«eingeübtes Verhalten».
48 Vgl. den zweiten Teil von Kants «Metaphysik der Sitten» unter dem Titel «Metaphy¬

sische Anfangsgründe der Tugendlehre»: «Die Tugend ist immer im Fortschreiten
und hebt doch auch immer von vorne an. - Das erste folgt daraus, weil sie, objektiv
betrachtet, ein Ideal und unerreichbar, gleichwohl aber sich ihm beständig zu nähern
dennoch Pflicht ist. Das zweite gründet sich, subjektiv, auf der mit Neigungen affi-
zierten Natur des Menschen, unter deren Einfluß die Tugend, mit ihren einmal für
allemal genommenen Maximen, niemals sich in Ruhe und Stillstand setzen kann,
sondern, wenn sie nicht im Steigen ist, unvermeidlich sinkt; weil sittliche Maximen nicht
so, wie technische, auf Gewohnheit gegründet werden können (denn dieses gehört
zur physischen Beschaffenheit seiner Willensbekundung), sondern, selbst wenn ihre
Ausübung zur Gewohnheit würde, das Subjekt damit die Freiheit in Nehmung seiner
Maximen einbüssen würde, welche doch der Charakter einer Handlung aus Pflicht
ist.» (A 53; Einleitende Anmerkung zur Sektion XVII ed. Weischedel, IV 541f.).

49 Zur Frage nach der Verantwortbarkeit im Rahmen einer am ethischen Charakter ori¬

entierten Ethik vgl. J. Jacobs: Choosing Character. Responsibility for Virtue and

Vice, Ithaca 2001, der sich nicht nur auf Aristoteles beruft, sondern auch auf die Ethik
des Maimonides.

50 So nach Aristoteles, EN VI 13,1144b28—30; EE I, 5,1216b6—11; MM I, l,1182al5ff.,
obwohl Piatons Menon eine erkenntnistheoretische Skepsis gegenüber der einfachen
Frage, was die Arete eigentlich sei, an den Tag legt. In der Folge dieser Definition
gelingt eine wichtige Trennung zwischen Tugend und sozialem Rang. J. Röhls: Die
Rückkehr der Tugend. Das griechische Erbe in der modernen Ethik, in: C. Gestrich
(Hg.): Die Aktualität der Antike (BThZ Beiheft 19), Berlin 2002, 20-43 (23): «Die
Tugend ist für Sokrates nicht länger eine an einen bestimmten sozialen Rang gebundene

Eigenschaft. Sie wird gleichsam demokratisiert und zu einer Größe, die jeder



224 Moisés Mayordomo

Platon hat sich darum bemüht, das Objekt dieses Wissens genauer zu umreissen in Analogie

zum «Gutsein» eines Baumeisters und eines Arztes.51

Baumeister Ziel: Errichtung von Gebäuden Technisches Wissen, aber auch Wissen darum, was
für die Errichtung eines Gebäudes gut und schlecht
ist

Arzt Ziel: Gesundheit der Menschen Technisches Wissen, aber auch Wissen darum, was
für die Gesundheit der Menschen gut und schlecht
ist

Mensch Ziel: objektives Glück Wissen vom Guten und Schlechten (éTucrcfiirn Jtepl
xo àyaGov Kai kqköv)

Es geht also konkret um das Wissen darum, was den Menschen zum objektiven Glück
verhilft.52 Bevor von einer Haltung gesagt werden kann, sie sei eine «Arete», muss gezeigt werden,

dass diese dem Menschen zum Glück verhilft, bzw. dass das Gegenteil davon dem
Menschen Unglück bringt.53 In der Stoa ist das Begriffspaar, das als Objekt des Tugendwissens

gilt, durch die Kategorie des «Indifferenten» ausgeweitet worden.54

Die Einzeltugenden werden damit zu Variationen eines Erkenntnisprinzips in
seiner Anwendung auf unterschiedliche Handlungsfelder.55 So definiert z.B.
Zenon von Kition, der Gründer der Stoa, Tapferkeit als Klugheit in Dingen,
die Ausdauer verlangen, Besonnenheit als Klugheit in Dingen, die eine Wahl
verlangen, und Gerechtigkeit als Klugheit in Dingen, die es zu verteilen gilt.56
Bei Piaton erhalten die Kardinaltugenden eine je eigene Funktion hinsichtlich
der unterschiedlichen Teile der Seele: Die Gerechtigkeit richtet das Handeln
auf das Gute aus, die Besonnenheit begrenzt die Affekte, die Tapferkeit kon-

Bürger der Polis mit dem ethischen Wissen erwerben kann.» Die sokratische Bestimmung

der Tugend als ein Wissen wird in der frühen Stoa im Sinne ihrer Anthropologie,
die die Affekte nicht als Teil der Seele, sondern als «widernatürliche Bewegungen

der Seele» ansieht (DiogL 7,110; Cicero: Tusc. disp. IV,6,11; 21,47), weiterentwickelt.
Vgl. weiterhin R. Ferber: Sokrates. Tugend ist Wissen, in: Braun: Ethische Perspektiven

(Anm. 8), 25-45.
51 Vgl. Charm. 165c-e; 166b; 169a; 174b.c2f.d; Euthyphro 13d.e; 14c; vgl. ferner Laches

192e; 194d; 195a; 199d4-7; Menon 87bff.; 89c; Clit. 409a-d; Polit. I, 333a.
52 Die Funktionalität der Arete im Hinblick auf das Glück begegnet sehr häufig bei

Plato: Charm. 175e6-176al; Euthyd. 282c9-dl; Gorg. 507c8-e3; Polit. I,344a3-6;
347e2ff.; 352d-354a; II,358c5; 361d3; 362c6ff.; IV,427d4ff.; V,472c4-dl; VIII,545a2-bl;
IX,580b9f.

53 So z.B. im Falle der Gerechtigkeit; vgl. Polit. IV,435c-d; VI,504a-505b.
54 Vgl. DiogL 7,92; Sextus Emp., Adv. math. 11,170.184. Da es zwischen Wissen und

Nicht-Wissen kein Mittleres gibt, gibt es zwischen Gut- und Nicht-Gutsein kein Mittleres.

Die Arete lässt keine Grade zu (DiogL 7,120.127; Plutarch: De stoic, rep.
1038C).

55 Prot. 329c-d.d8-e6; auch Apol. 36d9-el; Ale. I 135b3-6.
56 Nach Plutarch: De stoic, repugn. 7,1034C-E SVF 1.200, 3.258, 1.373, 563; Übers,

in Long, Sedley: Die hellenistischen Philosophen [Anm. 43], 451). Die Stoiker leiten
generell die Haupttugenden aus dem einen Wissen ab.



Neutestamentliche Tugendethik 225

trolliert die Begierden, und über allem sorgt die Weisheit für die Erkenntnis
des Guten.57

Dieses einheitliche und intellektualistische Tugendverständnis vermischt
Erkenntnismittel und Handlungsmotive. Dieses Problem hat auch im Bereich
der Ethik das spannungsreiche Verhältnis des Aristoteles zu seinem Lehrer
Piaton geprägt. Ähnlich wie Piaton sucht Aristoteles nach einem Aretebe-

griff, der ein Element herausgreift, das für alle Gegenstandsklassen, in denen
das Attribut «gut» gebraucht wird, gilt. «Gut» ist etwas, das sein spezifisches
Werk (ëpyov) hervorbringt.58 Die dem Menschen eigene Hervorbringung ist
die Ausübung seiner Vernunft. Die Seele, in zwei geteilt in einen vernünftigen
und einen unvernünftigen Teil, gelangt nur zur Harmonie, indem die
Vernunft über die Strebungen und Affekte Kontrolle erlangt (EN 113). Wenn die
Seele die Wahrheit erkennt, ist sie im Besitz des «dianoetischen» Gutseins; ist
sie in der Lage, vernünftige die Affekte in Schach haltende) Handlungsentscheidungen

zu treffen, verfügt sie über das «ethische» Gutsein, also über den

«guten Charakter». Damit gelangt Aristoteles zu einem zweigeteilten
Tugendbegriff: Es gibt Verstandestugenden und Charaktertugenden.

Als Verstandestugenden gelten Weisheit (cro^ia) und Klugheit (ppovriou;; vgl. EN VI). Zu
den Charaktertugenden zählt Aristoteles (nach EN) Tapferkeit (III 9-11: cxvSpeta),
Besonnenheit (III 13-15: G(o<|)poGt)VT|), Grosszügigkeit (IV 1-3: ètevSepioxriç), Hochherzigkeit (IV
4-6: peycdo7tp£7i£ia), Seelengrösse (IV 7-10: ireya>.o\|n>%ia), Sanftmut (IV 11: 7tpa6xr|ç),

Freundlichkeit (IV 12: (jnAia; mit langer Ausführung zur Freundschaft als etwas, das halb

zum Bereich des Gutseins gehört, in VIII1-IX 12), Aufrichtigkeit (IV 13), Angemessenheit
in der Wahl der Worte (IV 14), Gerechtigkeit (V 1-15: ôiKcuoouvri, mit bes. Erörterung der

Billigkeit / ercieiKeia in V 14). Diese Vielzahl von Charaktertugenden macht bei Aristoteles

die Frage nach der Einheit der Tugend virulent. Zwar kommen die Charaktertugenden
nicht ohne Klugheit aus, doch sind sie nicht einfach unterschiedliche Spielarten ein und
derselben Klugheit (VI 13,1144bl7—21). In jedem Fall aber sind die Tugenden nicht
voneinander zu trennen (VI 13,1144b32—1145a2).

Eine Handlung ist nach Aristoteles dann als «vernünftig» zu bezeichnen,
wenn sie nicht alleine aufgrund von Emotionen zustande kommt. Daher zielen

die Charaktertugenden auf die Steuerung der Affekte, indem sie zwischen
dem Zuviel und Zuwenig die rechte Mitte (peoôxriç) anpeilen.59 Zwei Beispiele:

57 Polit. IV,442c6ff.; 441e4f.; 442c5f.
58 Vgl. Platon: Polit. I,352d-353e; Aristoteles: EN I 6,1098allf.; II 5,1106al4-24;

VI 2,1139al6f.; EE II I,1218b37-1219a6.
59 EN II 6,1107a6f.



226 Moisés Mayordomo

Lebensbezug Affekt Zuwenig Zuviel Mitte

Gefahr Furcht Feigheit Tollkühnheit, Uber¬

mut
Tapferkeit3

Materielle
Güter

Lust Empfindungslosigkeit Zügellosigkeit Besonnenheit, Mässi-

gung

a. EN II 2,1104al8-27.

Die sog. «Mesotes-Lehre», die wohl als der eigenständigste Beitrag des Aristoteles

zur antiken Tugenddiskussion angesehen werden darf, ist nicht
Verpflichtung zum Mittelmässigen, sondern Fokussierung auf das Richtige und
Erhabene in einem komplexen Spektrum von Möglichkeiten. Es geht bei den

Charaktertugenden um nichts anderes als um die rechte «Kalibrierung» der
Affekte im Hinblick auf die Handlungsentscheidungen, die der Mensch als

moralisches Subjekt zu treffen hat.60

Der Massstab für die Richtigkeit von solchen Affekteinstellungen ist nicht in den
Charaktertugenden selbst angelegt, sondern stammt aus den Verstandestugenden, u.a. aus der

Klugheit (II 6,1106b36ff.). Der Kluge ist derjenige, der «gut über das für ihn Gute und
Zuträgliche zu überlegen weiss, nicht unter einem begrenzten Aspekt, etwa dem der Gesundheit

oder der Kraft, sondern bezüglich des guten Lebens insgesamt» (VI 5,1140a25-28;
auch: 1140b4-10; 1141b29f.). Der sokratische Intellektualismus lebt in dieser Konzeption
dadurch fort, dass der Klugheit eine basale Funktion hinsichtlich der Möglichkeit
zukommt, die Glückszuträglichkeit von Handlungen anhand einer Zielvorstellung des «guten

Lebens» zu erkennen (VI 1,1138b20—25). Die Rolle der aopia, der zweiten dianoeti-
schen Tugend, bleibt im Rahmen der Tugendlehre unterbestimmt, hat doch diese Tugend
ausschliesslich mit theoretischem Wissen (etwa der Astronomie) und nicht mit praktischem

Handeln zu tun (vgl. hierzu: VI,7; s.a. VI 6,1141a4; VI 7,1141al9f.b2f.). Daran wird
wieder ersichtlich, dass die Arete nicht auf das Moralische beschränkt werden kann. Insofern

die Ratio der Seele sich ihrer Zielbestrebung nach auch auf die Mathematik und die
reine Theorie «ausstreckt», ist dieses abstrakte Wissen Bestandteil des «Gutseins» der Seele.

Das führt - was problematisch ist - zu einem doppelten und in sich abgestuften Glücksbegriff:

Das Glück ist eine lebenslange Tätigkeit der Seele, die sich mit der Realisierung des

Gutseins einstellt.61 Die vollkommene Form des Gutseins findet die Seele in der reinen
theoretischen Schau.62 Dies hat zur Folge, dass das eigentliche Glück in der Verwirklichung

der ao(|)ia besteht63 und erst eine Stufe darunter in der praxisbezogenen Tugend (die
Charaktertugenden auf der Grundlage der Klugheit) zu einer Art «zweitbestem» Glück
führt.64

60 EN II 5,1106b21ff.; II 6,1106b36.
61 EN I 6,1098al6f. 18; auch: I 10,1099b26; I 13,1102a5f.; X 6,1177a9ff.; X 7,1177al2; X

9,1179a8f.; EE II l,1219a34f.; MM I 4,1184b28-l 185al.4-9. Vgl. auch EN I
3,1095b29-1096a2; I 9,1098b31-1099a7; X 6,1176a33f.; EE II l,1219b9f.; Pol. VIII
8,1328a37f.; MM I 4,1184b31—36. So auch Piaton: Euthyd. 280dl—7.

62 EN I 6,1098al6f.
63 EN X 7,1177al2-b26.
64 EN X 8,1178a9-22.



Neutestamentliche Tugendethik 227

Während in der frühen Stoa das Wissen, was das Gutsein ausmacht, zur
Vermeidung der Affekte hilft, der a7td0eta, wird in der mittleren Stoa auch ein
nichtrationaler Seelenanteil zugestanden, so dass - ähnlich wie bei Aristoteles

- nicht mehr die Vermeidung von Affekten, sondern vielmehr die Nichtde-
terminierung und Unabhängigkeit gegenüber den Affekten Ziel des Gutseins
ist.65

b) In einem zweiten Problembereich steht die Frage im Zentrum, ob und
inwiefern das moralische Gutsein gelehrt und gelernt werden kann.bb Piatons
Menon erlaubt uns zwar einen sehr differenzierten Einblick in die Wege und
Umwege dieser Fragestellung, aber am Ende neigte auch die Philosophie zu
einer gewissen Pragmatik: Wenn die Tugend ein Wissen ist, dann ist sie auch
lernbar. Grundsätzlich helfen Gewöhnung und Übung.67 Aristoteles folgt
hier seiner Zweiteilung: Verstandestugenden erlangt man durch Belehrung
und Lebenserfahrung, Charaktertugenden durch Übung (EN II 1,1103al4—
18).68 Es ist auch Ziel der Gesetzgebung, zur Praxis der Tugend anzuhalten
und durch Gewöhnung die Bürger im Gutsein zu «trainieren».69 Unklar ist

65 Panaitios: Frag. 87-89; Poseidonius: Frag. 31.147. Panaitios folgt darin deutlich Ari¬
stoteles, vgl. noch Panaitios: Frag. 103.108 und Poseidonius: Frag. 186 (Unterscheidung

von theoretischen und praktischen Tugenden).
66 Piatons Menon setzt voraus, dass es unter den Sophisten «Lehrer des Gutseins» gab,

die sich dafür zum Teil auch bezahlen Hessen (Menon 95el-4; 95bl0; Euthyd. 273c-d;
Prot. 327el-328d5; 349a3). Das Problem der Lehrbarkeit der Tugend bestimmt einige
platonische Dialoge (Menon, Protagoras, Euthydem, Phaidros). Ferner sind ein
pseudo-platonischer Dialog nepi àpetfiç und (nach DiogL 4,12) zwei Schriften des Pla-

ton-Nachfolgers Xenokrates, Ilepi àpe-riiç und öxi TtapaSoxri f] àpexij («Dass die Tugend
lehrbar sei») belegt. Im Hinblick auf die Charakterbildung des guten Polisbürgers sind
diese Fragen für die politische Praxis bedeutsam (vgl. die Auffassung des Protagoras in
Prot. 318e5-319a2; 319a3-7; 322e2f.; 323a7.b2; 323a).

67 Da - wie der Menon zeigt - Wissen nicht einfach übermittelt und angeeignet wird,
sondern Erinnerung an Bereits-Gewusstes ist, gestaltet sich die pädagogische Vermittlung

der Arete bei Piaton nicht so einfach. Vgl. jedoch zur Übung der Tugend Piaton:
Polit. VII,518e-519b; die Veranlagung des Menschen spielt dabei auch eine Rolle; vgl.
H,374e-376c; III,409e-410a; VI,485a-487a; 503b-504a; VII,535a-c.

68 Vgl. auch EN II 4,1105b25f. Die Natur selbst spielt hierbei eine indifferente Rolle:
«Die Tugenden sind also weder von Natur noch gegen die Natur. Wir sind vielmehr
von Natur dazu gebildet, sie aufzunehmen, aber vollendet werden sie durch die

Gewöhnung.» (EN II 1,1103a23—26; übers. Gigon, Nickel, 56f.)
69 Platon: Nomoi I 631a; Aristoteles: EN II l,1103bl; V 2,1130b23-25; X 9,1179b32.

Plutarch berichtet z.B., dass Lykurgos, der sagenumwobene Begründer der spartanischen

Verfassung, in der Öffentlichkeit überall «einen Hinweis auf das Gute und eine

Warnung vor dem Schlechten (àpexriç ÜVov i) KaKtaç 8iaßolf|v)» anbrachte und «die
Stadt mit einer Menge von Mahnmalen (rcapaSeiyiidtcov) angefüllt hatte, sodaß die

Bürger, wenn sie ihnen begegneten und mit ihnen aufwuchsen, notwendig zum
Guten geführt und geformt wurden (äyeoGai Kai KaTaaxtlpcûÇeaGai iàvxaç 7tpôç to
Kalöv)» (Plutarch: Lyc. 27,2; übers. Ziegler [BAW.GR] 160).



228 Moisés Mayordomo

hier die Sicht der Stoa: Die Tugend kommt weder von den Göttern noch von
der Natur noch durch langsame Charakterbildung, sondern alleine durch
einen Akt der Einsicht.70 Dennoch liegt das eigene Gutsein ebenso wie das

Glück als sicherer Besitz ganz in der Hand des Menschen.71

Aus moderner Sicht stellt sich eine kritische Rückfrage: Der philosophische

Arete-Begriff orientiert sich an den Grundbedingungen des freien
männlichen Bürgers. Die Frage, ob auch Frauen, Kinder oder Sklaven im
moralischen Sinne «tugendhaft» sein können, bzw. bis zu welchem
Vollkommenheitsgrad ihnen dies möglich ist, bleibt offen.72 Erst in der römischen Stoa
findet sich, zumindest theoretisch, eine durchgehende Humanisierung der
Tugend (v.a. Musonius und Epiktet).

c) Eine weitere Frage ist die, ob das Gutsein einen Teil oder das Ganze des

objektiven Glücks ausmacht. Bedarf das Gutsein externer Güter (wie Macht,
Schönheit, Wohlstand, Gesundheit)? Piaton zeigt hier eine gewisse Unsicherheit73,

doch wird in der Folge die Sicht der Akademie wie der Stoa die der
völligen Autarkie der Tugend hinsichtlich des Glücks sein.74 In der Stoa gilt,
dass nicht erst die Folgen der Arete zum Glück beitragen, sondern die Arete
selbst.75 Aristoteles ist hier nicht eindeutig: Prinzipiell bedarf die Arete keiner

70 DiogL 7,91; Cicero: Acad. post. 1,10,38; Plutarch: De stoic, rep. 1048D.
71 Vgl. Cicero: Tusc. disp. V,28,82; DiogL 7,127.
72 Die Überlegungen des Aristoteles dazu (vgl. Pol. I 3,1253b4—8; I 5,1254b 13—20; I

12,1259b38-1260a7; I 13,1259b38-1260a7) laufen auf das Dilemma hinaus, dass Klugheit

(<|>p6vriaiç) für die Tugend unerlässlich ist, Sklaven und Frauen jedoch zu deren
Erwerb nicht in der Lage sind. M. Deslauriers: Aristotle on the Virtues of Slaves and

Women, Oxford Studies in Ancient Philosophy 25 (2003) 213-231, schlägt folgende
Lösung vor: Sklaven und Frauen können nach Aristoteles Tugend erwerben, indem
sie sich die Klugheit ihrer Flerren bzw. Ehemänner «leihen» bzw. an dieser teilhaben.

73 Im Euthydem hängt die Glückszuträglichkeit aller externen Güter (wie Macht,
Schönheit usw.) davon ab, inwiefern sie gemäss dem Tugendwissen gebraucht werden
(Euthyd. 278a-281e.282c9-dl.d8-e6; s.a. 292b; Apol. 30a7-b4; 36d9-el; Meno 87e-
88e). Es bleiben jedoch Probleme: Ist das Gesundsein - wie es die Stoa lehren wird -
unabhängig von der Arete nicht dem Kranksein vorzuziehen (Euthyd. 281d2-el)?
Kommt die Arete nur zur Geltung im guten Gebrauch der Gesundheit oder auch im
guten Gebrauch der Krankheit? Im ersteren Fall wären diese äusseren Güter doch für
das Glück unabdingbar. (In diese Richtung wird Aristoteles den Tugendbegriff
entwickeln.) Flier sieht Piaton eine Aporie: Wenn Arete Wissen vom Guten und vom
Glück und als solches alleine das Glück konstituiert, ist Arete am Ende Wissen von
sich selbst (Polit. VI,505b-c).

74 Vgl. z.B. Cicero: De fin. IV,16,43; DiogL 7,101.104.127; Plutarch: De stoic, rep.
1039c. Die äusseren Güter sind hinsichtlich des Glücks indifferent (Cicero, De fin.
111,13,43; IV, 12,28f.; V,24,71). Die Notiz in DiogL 7,128, dass in der mittleren Stoa
Panaitios und Poseidonios die These der alleinigen Glückszuträglichkeit der Tugend
aufgegeben und den äusseren Gütern eine instrumentelle Funktion beigemessen
hätten, gilt in seiner Zuverlässigkeit als umstritten.

75 Dass die Arete um ihrer selbst willen angestrebt werden soll (z.B. Cicero: De fin.



Neutestamentliche Tugendethik 229

externen Güter; aber ebenso wie ein Schuster Material zum Arbeiten braucht,
kann der Mensch zur Ausübung der Tugend äussere Güter wie Freunde,
Macht, finanzielle Mittel usw. positiv einsetzen.76 Dass hier, zumindest über
die instrumentelle Hintertür, äussere Güter in den Bereich des Glücksrelevanten

gelangen, ist in den Schulauseinandersetzungen zu einem Standardvorwurf

seitens der Akademie wie der Stoa gegen den Peripatos geworden.77 Spätere

Peripatetiker haben den Wert der äusseren Güter beträchtlich hinuntergespielt

und dadurch die Differenz zu anderen Meinungen reduziert.78 Im
Verlauf der antiken Tugenddiskussion kam man sich hier immer näher.79

3. Wirft man einen Blick über die philosophischen Lehrhallen hinaus, dann
finden sich überall Hinweise auf die Tugend: in biographischen Erzählungen,
auf Inschriften und Münzen, in Tempeln und auf Gräbern.

a) Der Philosoph und Biograph Plutarch (45-ca.l20)80 hat z.B. in einer

11,21,69; 111,11,36; DiogL 7,89), ist also nicht «kantianisierend» dahingehend zu verstehen,

als ob die Stoa den Nexus von Arete und Glück aufgebrochen hätte.
76 EN I 9,1099a31-1099b2; s.a EN I 9,1095b31-1096a2; VII 14,1153bl4-25. Ohne Geld

kann man z.B. nicht grosszügig sein (IV 5,1122b20—1128al8; X 8,1178a28-31; Pol. II
5,1263b 13f.) - eine Aussage, die sich mit Recht bestreiten lässt.

77 Stemmer: Tugend (Anm. 34), 1540. Vgl. etwa Cicero: Tusc. disp. V,9,25; 26,75; De
fin. V,28,84, und die beissende Kritik des Mittelplatonikers Attikos (2. Jh. n.Chr.) in
einer Kampfschrift gegen Aristoteles (nach Eusebius, Praep. evang. XV,4,1-21: die

Tugend ist hinsichtlich des Glücks «autark» [aùxdpKTiç npôç rnv eùSaipoviav]).
78 Zu Kritolaos, Schulhaupt des Peripatos im 2. Jh. v.Chr., vgl. Cicero: Tusc. disp.

V,17f.,51; De fin. V,30,91f.
79 Antiochos aus Askalon, Akademiker des 2. Jh. v.Chr., äusserte sich dazu (vgl. Cicero:

De fin. IV,lf.,2f.; Tusc. disp. V,8,21-23; De fin. V,24,71; 27,81; Acad. post. 1,6,22).
Die Verbindung der unterschiedlichen Linien findet man bei Alkinoos: Die Tugend
ist autark gegenüber dem Glück (Didasc. XXVII,180,40f.), die anderen Güter sind
Material zum unterschiedlichen Gebrauch (XXVII,180,9-16), die Klugheit ist Wissen,
was gut, schlecht oder nichts von beidem ist (XXIX,183,3), und Tugend ist schliesslich

die Mitte zwischen zwei Extremen (XXX,184,14-18). Cicero selbst hat die klassische

stoische Position vertreten (Tusc. disp. V; De fin. IV und V; vgl. z.B. Tusc. disp.
V,28,82; De fin. V,27,79; 28,83), doch scheint sie ihm wenig realitätsnah zu sein (De
fin. IV,19f.,55f.; V,24,72). Vgl. zur Kritik an der akademisch-peripatetischen Position
Tusc. disp. V,9,25; 26,75; De fin. V,28,84.

80 Plutarch hat u.a. Abhandlungen verfassst «über Tugend und Laster» (itepi àpexîiç Kai
KaKiaç), über das Problem, «wie man Fortschritt in der Tugend erkennen könne»
(kwç öv xiç a'iööoito éauxoù jipoKÔJtxovxoç èn' àpexfi), über die Frage, «ob die Tugend
lehrbar sei» (ei SiSokxôv i) dpexfi), «über die Charaktertugend» (nepi xrjç èGiKfiç àpexfjç)
und über die «Tugenden der Frauen» (yuvaiKcov àpexai). Weitere tugendrelevante
Schriften sind «Uber die Kindererziehung», «Uber das Schicksal und die Tugend
Alexanders», «Über die Seelenruhe», «Über die Freundschaft», «Ob das Laster zum
Unglück alleine ausreiche».



230 Moisés Mayordomo

sympathischen Schrift über die «Tugenden der Frauen»81 mit den Mitteln der
Erzählung zu zeigen versucht, dass es zwischen der männlichen und der
weiblichen Tugend keine Unterschiede gibt (243B-C). Seine berühmten
Parallelbiographien griechischer und römischer Herrscher dienen dem Zweck, das

Leben «zu formen und der Tugend jener Männer anzugleichen».82

Im Vorwort zur Parallelbiographie von Alexander und Casear schreibt Plutarch: «Wenn
ich in diesem Buche das Leben des Königs Alexander und das des Caesar, von dem Pompe-
jus bezwungen wurde, darzustellen unternehme, so will ich wegen der Fülle des vorliegenden

Tatsachenmaterials vorweg nichts anderes bemerken als die Leser bitten, wenn ich
nicht alles und nicht jede der vielgerühmten Taten in aller Ausführlichkeit erzähle,
sondern das meiste kurz zusammenfasse, mir deswegen keinen Vorwurf zu machen. Denn ich
schreibe nicht Geschichte, sondern zeichne Lebensbilder (oüxe yàp iotopiaç Ypà<t>opev àXXà

piouç), und hervorragende Tüchtigkeit oder Verworfenheit (àpexfiç h Kaidaç) offenbart
sich nicht durchaus in den aufsehenerregendsten Taten, sondern oft wirft ein geringfügiger
Vorgang, ein Wort oder ein Scherz ein bezeichnenderes Licht auf einen Charakter (f^onç)
als Schlachten mit Tausenden von Toten und die größten Heeresaufgebote und Belagerungen

von Städten.» (Alex. 1,1 f.; übers. Ziegler, V,7) Der Biograph folgt hier den Ratschlägen
seiner philosophischen Schrift über die Frage, «wie man erkennen kann, dass man in der

Tugend Fortschritte mache». Man solle, so heisst es dort (79c-e), Philosophie, Geschichte
und Dichtung nicht nur zum Vergnügen lesen, sondern auch zur Verbesserung des

Charakters. Dieses hohe Ziel könne dadurch erreicht werden, dass Menschen jene, die sie

bewundern, als Spiegelbild ihrer eigenen moralischen Ziele wahrnehmen und den innigen
Wunsch hegen, diese entsprechend nachzuahmen (84b-85b).83

Plutarch macht eine rezeptionsempirische Beobachtung: Die Beschreibung
tugendhafter Taten ruft in uns Bewunderung hervor, und diese wiederum
bewirkt in uns den impulshaften Drang zur Nachahmung.84 So gelangt die
erzählte Tugend in die gelebte Aussenwelt.

b) Die Tugenden der römischen Machthaber begegnen auf zahlreichen
Ehreninschriften85 und vor allem auch auf Münzen86: Verschiedene Kaiser zeig-

81 Das Traktat geht auf ein freundschaftliches Gespräch mit der delphischen Priesterin
Klea zurück (242E).

82 Vgl. zur erzieherischen Absicht, die Leser zu bilden und sie der Tugend der grossen
Männer anzugleichen, den Prolog zu Aemilius und Timoleon, Aem. 1,1-4. T. Duff:
Plutarch's Lives. Exploring Virtue and Vice, Oxford 1999.

83 Cicero: Rep. 2,69 verlangt vom Staatsmann, dass er sich selbst immer verbessert und
andere dazu führt, «ihn nachzuahmen» (ad imitationem sut) und damit als Spiegel für
seinen Mitbürger dient aufgrund der hervorragenden Qualität seines Lebens und
seines Charakters. In (Ps-)Plutarchs Schrift über die Erziehung der Kinder wird von den
Vätern erwartet, dass sie wie Spiegel Vorbilder (7tapdSeiypa) für ihre Kinder sind
(14a)'

84 Vgl. bes. den Prolog zu Perikles-Fabius, Per. 1,4; 2,1. Diskussion dazu in Duff:
Plutarch's Lives (Anm. 82), 34-45.

85 So werden z.B. Tapferkeit, Güte, Gerechtigkeit und fromme Pflichterfüllung des Kai¬

sers Augustus hervorgehoben: AE 1952,165 (Arles) Res Gestae 34: virtutis, clemen-



Neutestamentliche Tugendethik 231

ten auf der Rückseite ihrer Prägungen als Frauengestalten personifizierte
Tugenden wie «Fairness», «Freigebigkeit», «Geduld» oder «Mannhaftigkeit».87
Auf der Rückseite einer Münze, die Italien und Rom darstellt, erscheinen
«Ehre und Tugend» {bonos et virtus).88

Kaisertugenden auf römischen Münzen:

aequitas (24 %)

geprägt von Vespasian, 72 n.Chr.
virtus (13 %)

geprägt von Galba, 68 n.Chr.

liberalitas (12 %)

geprägt von Antonius Pius, 151 n.Chr.
patentia (< 1%)

geprägt von Hadrian, 2. Jh. n.Chr.

tiae, iustitiae, pietatis erga (in: L. Schumacher: Römische Inschriften, Lat./Dt., Stuttgart

1988, 183). Andere politische Machthaber werden gerühmt wegen ihrer
Freigebigkeit (liberalitate, bzw. munificentia-, AE 1976,144 Schumacher: a.a.O.,
198f.206f.) oder ihres rechtschaffenen Charakters {morum probo: AE 1950,30
Schumacher: a.a.O., 212-214).

86 Vgl. C.F. Norena: The Communication of the Emperor's Virtues, JRS 91 (2001) 146-
168.

87 Die Prozentzahlen in der folgenden Graphik beziehen sich auf die quantitativen Erhe¬

bungen von Norena: Virtues (Anm. 86), im Hinblick auf die Häufigkeit einzelner
Tugendbegriffe auf römischen Kaisermünzen.

88 Bild in M. Beard, J. North, S. Price: Religions of Rome, 2 vols., Cambridge 1998, II,
35; s.a. R. Turcan: Religion romaine (Iconography of Religions 17.1), 2 vols., Leiden
1988,1, No. 128.



232 Moisés Mayordomo

Interessant ist in diesem Zusammenhang auch die Personifizierung von
Eigenschaften und Tugenden wie Einheit, Hoffnung, Glaube, Ehre und Tapferkeit
(virtus) in der römischen Religion.89 An der Porta Capena in Rom wurde z.B.
im 2. Jh. v.Chr. ein Tempel bonos et virtus (Ehre und Tugend) geweiht.90

c) Einen letzten Einblick in die Rede von der Tugend geben Grabinschriften.

Darin wird der Charakter eines Menschen aus der Rückschau in seiner
Gesamtheit betrachtet.91 Vier Beispiele:

«Wer meint, die Götter hätten sie (d.h. Areskusa) als Tempelwärterin / der Kypris in
den Olymp erhoben, geht gewiss nicht fehl; / sie mögen sie auch wohl Athena zur
Genossin gegeben haben / oder der schönen Artemis, der bogenbewehrten Göttin der
Kindbetterinnen, zur Gesellschafterin, / wegen ihrer vielfachen Tugend (jtavxolriç
àpexfjç) und ihrer lieblichen Gestalt, / ihrer sympathischen Verständigkeit und ihrer
göttlichen Klugheit (koù 7ttvuxfiç èpaxfiç Kai (jipevôç fyyaOériç).» (1-2. Jh. n.Chr.; Smyrna;
übers. Peek nach Peres: Grabinschriften [Anm. 91], 221)

«Die verständige (a<6<|)pova) Crescentina berge ich im Grabe hier, / die jeglicher Tugend
Ruhmestitel trägt (xr;v xôcrriç àpexfjç kûôoç eveyKagevriv). / Bei den Lebenden ging sie

auf wie der Morgenstern / und nun sinkt sie unter die Erde, um als Abendstern bei den
Toten zu leuchten.» (2-3 Jh. n.Chr. aus Rom; übers. Peres: Grabinschriften [Anm. 91],
87)

«Ein Denkmal der Tugend - das Ende ihrer Moira -, der liebe Name Chreste, / die großes

Lob für ihre heilige Sittlichkeit erhalten hat. / Hier unter der Erde hat sie nun ihren
Leib von den Mühen ausruhen lassen. / Ihre verständige Seele gab sie dem Luftraum
der Glückseligen / und war vorher eine Sterbliche, jetzt aber ist sie Teilhaberin der
Götter. / Ewig im Andenken bleibt sie allen Freunden und Kindern. / Dieses Grab hat
seiner ruhmvollen Ehefrau wegen ihrer Klugheit / ihr Mann Epaphras errichtet, ein

89 Vgl. allg. Beard, North, Price: Religions (Anm. 88), I, 62 und II, 34f. Ausführlicher H.
Mattingly: The Roman <virtues>, HThR 30 (1937) 103-117; K. Latte: Römische
Religionsgeschichte (HAW 4), München 1960, 233-242; J.R. Fears: The Cult of Virtues and
Roman Imperial Ideology, ANRW 11/16,2 (1981) 827-948.1201-1255. Zum griechischen

Hintergrund vgl. E.J. Stafford: Worshipping Virtues. Personification and the
Divine in Ancient Greece, London 2001.

90 Vgl. Strabo: Geogr. 111,4,13; Cicero: Nat. deo. 2,61 Beard, North, Price: Religions
[Anm. 88], II, Text 3a). Zur Lokalisierung vgl. die Karte ebd. I, xvi (unter 4). Unter 25

findet sich ein Tempel der Fides geweiht. Cicero: Nat. deo. 2,60-62, erklärt dieses

Phänomen damit, dass alles das, was den Menschen zum Vorteil gereicht, nur durch
Wirkung der Götter zustande kommen kann. Damit zeigt sich trotz aller autonomen
Begründungsstrategien in der philosophischen Ethik eine theologische Nebenlinie im
religiösen Leben.

91 Dem Index von I. Peres: Griechische Grabinschriften und neutestamentliche Eschato¬

logie (WUNT 157), Tübingen 2003, 333-336, nach erscheint der Begriff der eùôaipo-
via nicht auf Grabinschriften, hingegen sehr häufig der Wortstamm gaKap-.
M. Guarducci: Epigrafia Greca, Vol. 3: Epigrafi di carattere privato, Rom 1974, 15lf.,
bietet eine Liste der in Grabinschriften am häufigsten belegten menschlichen Tugenden.



Neutestamentliche Tugendethik 233

Bürger von Alexandria. ...» (3. Jh. n.Chr., Rom; übers. Nesselrath, Peres nach Peres:

Grabinschriften [Anm. 91], 207)

«Das Grab umfängt den greisen Theogenes, Wanderer, / den Priester der Larmene, ein
Musterbeispiel an Frömmigkeit (eùaepiriç Kavöva); / ihn, der an Gewalt den

halbgöttlichen Heroen gleichkam / und der Ruhm aller Tüchtigkeit (xôv 7tâcrr|ç àpetfiç
kûSoç èvivKâpevov) davontrug ...» (148/149 n.Chr, Heromstal, Lydien; übers. Petzl,
Malay nach Peres: Grabinschriften [Anm. 91], 90) «Dieses Mal ist dem toten Pyrrhos
errichtet, des Agasikles Sohn, / seiner tüchtigen Verständigkeit zum Gedächtnis
(aoxl)po0t)v'n(; àpetfiç pvripeîov). / Wenn es möglich wäre, die Guten (xoùç àyaôovç)
zurückzuholen, du würdest wiederkehren zum Licht / aus der Persephone unbetretbarer
Kammer.» (3. Jh. v.Chr. Pherai, Thessalien; übers. Peek nach Peres: Grabinschriften
[Anm. 91], 166)

4. Wie hat sich das hellenistische Judentum zum Begriff der Tugend verhalten?

Bei Philo von Alexandrien (*ca. 20 v.Chr.)92, im vierten Makkabäerbuch
(1. Jh. v.Chr./l. Jh. n.Chr.) und im Geschichtswerk des Josephus (1.-2. Jh.
n.Chr.) finden sich viele Beispiele für eine organische Integration von Torah-
frömmigkeit und Tugendethik auf der Grundlage der allgemeinen Vorstellung,

dass die Gesetzgebung der Bildung von Charaktertugenden dient.
a) Philo setzt in seinem Auslegungswerk De Specialibus Legibus die zehn

Gebote, von denen die Bücher I-IV handeln, mit «allgemein gültigen Tugenden»

(ai KoivoièeÀEiç àpEtat) gleich:

«(§134) Denn jeder der zehn Gottessprüche (xpxicpov) für sich genommen und alle
gemeinsam spornen und treiben an (àLei<|>ouGi Kai jtpoxpéjtouct) zu Besonnenheit,
Gerechtigkeit, Gottesfrömmigkeit und dem restlichen Chor der Tugenden (éià ppôvncnv
Kai üiKaiooüvriv Kai Geoaeßeiav Kai xôv älAov %opöv xôv àpexôv), indem sie [= die 10

Gebote] gute Absichten mit heilsamen Worten (potAaîç àyaGaîç ùytaivovxaç Xôyovç)
und Worte mit hervorragenden Taten (Wyoïç O7iou5aiaç Ttpà^eiç) miteinander verbinden

(auveipovxeç), so dass die Seele (iva xô yvxriç) a^s e3n vo^ un^ ganz abgestimmtes
Instrument (öpyavov eùappôoxtoç öXov 8t' öA-tov) zusammen erklingen möge als einer
untadeligen Lebensharmonie und Ubereinstimmung (auvrixfi ttpôç èp|ié>.£iav ßiou Kai
au|t(|)a)viav àve7ii/r|7txov). (§135) Über die Königin der Tugenden, Frömmigkeit und
Heiligkeit, haben wir früher bereits gesprochen, und auch über Besonnenheit und
Mässigung (reepi jrèv oïlv xfjç f)yepovi8oç xôv àpexôv, eùaepeiaç Kai ôaioxr|xoç, exi ôè Kai
Ôpovriaecoç Kai acoôpootivriç e'tprixai 7tp6xepov). Nun ist zu reden über die praktisch
ausgerichtete Gerechtigkeit, eine mit diesen verwandte Schwester (vuvi 8è Ttepi xî]ç èjuxt|-
Seuoucrnç àSeLôà Kai auyyevfi xauxatç ôiKaiocùvriç >.EKxéov).» (SpecLeg IV,134 Philo
VIII [LCL 341], 90f.; eigene Übersetzung)93

92 Nach TLG: 331 Belege für àpexij.
93 Zur Sprache: Das Verb àXei<|>a> (vgl. LSJ) wurde wörtlich für das Einreiben mit Ol

nach dem Bad oder vor sportlichen Betätigungen benutzt. Im metaphorischen Sinne
bedeutet es «vorbereiten, stimulieren, anregen, anspornen, Anreiz schaffen», npo-
xpé7ico bedeutet «mahnen, antreiben, anhalten, überzeugen». Die Satzstruktur am
Ende von 135 ist nicht ganz eindeutig. Ich verstehe aSe/ßa Kai cuyyevf] xauxatç als



234 Moisés Mayordomo

Die jüdische «Religion» wird dadurch zu einem System, in dem die philosophische

Suche nach einem guten Leben durch die Tugend voll und ganz zur
Erfüllung gelangt.94 Die Torah ist einem Chor von Tugenden gleich, der die
Gedanken, Worte und Handlungen der Menschen in einen harmonischen
Gleichklang bringt.95 Bezeichnenderweise erhalten die klassischen
Kardinaltugenden96 eine neue «Königin», die heilige Gottesfrömmigkeit, die damit die
Rolle einnimmt, die meist der Klugheit bzw. der Weisheit zukommt.97

b) Das vierte Makkabäerbuch behandelt das Thema der Herrschaft der
Vernunft über die Leidenschaften. Ganz im Sinne damaliger Philosophie ist
Affektkontrolle Sache der Tugenden, insbes. der Klugheit (ppôvrioiç in l,lf.;
vgl. auch l,29f.; 7,16-23). Diese kommt zustande aufgrund der Erziehung
durch die Torah (1,15-19), die seit der Schöpfung dem Menschen mit dem
Verstand gegeben ist (2,21-23). Um diese These zu belegen, greift der Autor
auf eine bekannte jüdische Märtyrererzählung zurück (1,7-11).98 Durch die

Apposition und ziehe das Partizip é7itxri8etiot)OTiç (von èjtt"tr|5et)co: «verfolgen,
praktizieren») zu SiKatoaûvriç.

94 Vgl. zu diesem Verständnis N.G. Cohen: The Greek Virtues and the Mosaic Laws in
Philo. An elucidation of De Specialibus Legibus IV 133-135, Studia Philonica Annual
5 (1993) 9-23.

95 Vgl. zu diesem Motiv Cohen: Virtues (Anm. 94), 19-23. Wichtig ist Praem. 81: «Denn

wenn unsere Worte (lûyoi) mit unseren Gedanken und Absichten (ßovteüpaTa)
übereinstimmen und unsere Taten (itpâÇetç) mit unseren Worten und diese drei einander

folgen, zusammengebunden mit unauflösbaren Bändern der Harmonie, stellt sich
Glück (eüSatpovla) ein. Dies ist die wahrhaftigste Form der Weisheit und Besonnenheit

(oopla Kai (jipôvTiatç), Weisheit zur Anbetung Gottes und Besonnenheit zur
Regulierung des menschlichen Lebens.» (eigene Ubersetzung).

96 Hier fehlt lediglich die Tapferkeit. Cohen: Virtues (Anm. 94), 15, deutet §135 als Hin¬
weis auf den Aufbau von SpecLeg und der Tugendschrift De Virtutibus nach den vier
griechischen Kardinaltugenden: «Besonnenheit und Mässigung» bezieht sich auf den
Text von SpecLeg bis zu diesem Abschnitt. Der Rest des Werkes wird «Gerechtigkeit»
zum Thema haben, und Virt. handelt von der Tapferkeit, wie Virt. §1 deutlich macht.

97 Cohen: Virtues (Anm. 94), 16-18.
98 Doch vorher führt er einige Beispiele aus der Torah auf, um die These zu belegen, dass

die Tugenden die körperlichen wie seelischen Leidenschaften zu kontrollieren in der
Lage sind (l,30b-2,23): 1. Dass Besonnenheit die Begierden kontrolliert (1,30b—2,6a),

wird auf der körperlichen Ebene an den Speisetabus erkennbar (1,33-35) und auf der
seelischen Ebene an der Enthaltsamkeit etwa eines Josef im Hinblick auf illegitimen
Geschlechtsverkehr (2,1—6a). 2. Gerechtigkeit (2,6b-9a) wird körperlich am Umgang
mit Völlerei und Trunkenheit (2,7) und seelisch am Verbot von Habgier und Geiz
(2,8-9a) deutlich. 3. Sozialverhalten (2,9b-14): Liebe innerhalb der Familie (2,10-12),
Umgang mit Freunden (2,13) und Überwindung der Feindschaft durch Gutes (2,14).
4. Der kontrollierte Umgang mit aggressiven Leidenschaften (2,15-23) wie «Herrschsucht,

Ruhmsucht, Prahlerei, Hoffart und Missgunst» (15) und Zorn (16) wird an
konkreten Beispielen wie Mose (2,17f.), Jakob (2,19f.) und den ersten Menschen (2,21-23)
aufgezeigt.



Neutestamentliche Tugendethik 235

Tugend gelang es den Märtyrern die Todesfurcht zu überwinden, worauf die
meisten der Brüder in ihren jeweiligen «letzten Worten an den Tyrannen» vor
dem Tod zu sprechen kommen." Als «Siegespreis der Tugend» können die

Märtyrer auf ein jenseitiges Leben bei Gott hoffen (9,8f.). Das Glücksziel ist
demnach eines, das über das diesseitige Leben hinausreicht. In der Rückschau
deutet der Autor das Martyrium in der Sprache des sportlichen Wettkampfes
(17,11-16) und lässt den Tyrannen selbst die Heldentat dieser jüdischen Männer

und dieser jüdischen Frau anerkennen (17,17-24).
c) Der jüdische Historiker Josephus gebraucht über 300mal den Begriff der

Arete. Dabei begegnet das Wort häufig in gewohnten Kontexten etwa als

Gegenbegriff zu «schlechtem Gewissen» (Ant. I §47) oder im Zusammenhang
mit gutem Ruf (Ant. I §165.280: 56ça), Berühmtheit (Ant. I §221: acfcopa)
oder Lob (Gottes: Ant. I §183.256). Wichtig ist der Begriff auch zur positiven
Charakterisierung von Personen:

Einige Beispiele: Epaphroditus, seinem Patron, bescheinigt Josephus Hingabe an die
Tugend (Ant. I §9). Niemand war dem Hohepriester Eleazar an Tugend gleich (Ant. I §11).
Abel respektierte Gerechtigkeit und setzte seinen Sinn auf die Tugend (àpexriç Jtpoevoet;
im Gegensatz zum txovripôxaxoç Kain) in der Uberzeugung, dass Gott bei allem seinem Tun
gegenwärtig sei (Ant. I §53). Abrahams Weg zum Monotheismus begann, als seine Vorstellung

hinsichtlich der Arete die aller anderen Menschen überbot (Ant. I §155). Isaak wurde
den Eltern dadurch eine Freude, dass er «jede Tugend praktizierte» und Gott eifrig
gehorchte (Ant. I §222).100 Der Knecht Abrahams findet in Rebekka eine Frau, deren Tugend
auf die Menschenfreundlichkeit ihrer Familie schliessen lässt (Ant. I §250).101 Jakob dient
sieben Jahre bei Laban, um seine Tugend unter Beweis zu stellen und um zu zeigen, welche
Art Mann er sei (Ant. I §300).

Wichtig ist ferner der Zusammenhang mit der Torahfrömmigkeit. Josephus
nennt Moses einen Gesetzgeber, unter dem das Volk erzogen wurde «hin zur
Frömmigkeit und der weiteren Ausübung der Tugend» (Ant. I §6). Im
Vergleich zu anderen Gesetzgebern zeichnet sich Moses dadurch aus (Ant. I
§18ff.), dass bei ihm an erster Stelle «die Einsicht in die Natur Gottes» (0eoü
Ttpcöxov <j)t>atv Katavorjoat) steht. Erst nachdem die göttlichen Werke mit der
Vernunft betrachtet worden sind, wird der Mensch sich anstrengen, das beste

aller Modelle so weit wie möglich nachzuahmen (otkcoç 7tapdSevy|j.a to tuxvtcov

dpiGiov pipeloBai) und ihm nachzufolgen (kcù jtetpäo0at KaiaKokouOclv;

99 Vgl. 9,17f. (Bruder 1); 9,30-32 (Bruder 2); 10,lOf. (Bruder 3); 11,2-6 (Bruder 5); 12,14

(Bruder 7). Am Ende lobt der Autor die Bruderliebe der sieben Brüder (13,19-14,1)
und führt sie u.a. auf die Einübung der Tugend zurück (13,24-27). Das Martyrium der
Mutter (14,11-17,6) nimmt zwar sehr viel Raum ein, aber erstaunlicherweise
erscheint der Arete-Begriff in diesem Kontext nicht. Dafür ist vermehrt von ihrer eù-

oeßeiot die Rede; vgl. 15,1-3.12.14.17.29.32; 16,4.13f. 17.23; 17,5.7.
100 Vgl. auch Ant. I §346 rückblickend auf Isaaks Leben.
101 Im Umfeld ist von ihrer Güte (249: àya9f|) die Rede und von der Menschenfreundlich¬

keit (250f.: ptLavGpamia 2x) und Gastfreundschaft (250: ptko^evla) ihrer Familie.



236 Moisés Mayordomo

§19). Nur auf dieser Grundlage konnte der Gesetzgeber zu einem «guten
Sinn» (§20: voùv ayaBov) gelangen und Gültiges in Bezug auf die Arete
schreiben.102 Das Verhältnis Gottes zur Tugend kommt in I §23 zum Ausdruck:

«Nachdem unser Gesetzgeber erwiesen hat, dass Gott Vollkommenheit der Tugend
hat103, dachte er, dass die Menschen danach streben sollten, an dieser teilzunehmen,
und strafte mit aller Härte jene, die sich nicht daran hielten oder an diese Uberzeugung
glaubten.»

Die Loslösung der Tugend von Gott erscheint z.B. in der Geschichte vom
Turmbau zu Babel als Grundproblem, weil die Menschen ihren Glückszustand

(to ÈKetvov eùôcuuovelv) nicht auf Gott zurückführten, sondern auf ihre
eigene Tugend (Ant. I §113: àXkà xryv iôiav àpexnv)-104

5. Diese kurzen Streiflichter sollten ausreichen, um einen Eindruck vom
Stellenwert der Tugend in der Antike zu vermitteln. Immer wenn es um objektives

Glück, um Lebensverwirklichung und um die Einbindung in ein Gemeinwesen

geht, ist von der Tugend als habitueller Disposition zum Richtigen die
Rede. Im Horizont der Tugend begreift sich der Mensch als Instrument der
eigenen Vernunft, auf dem das Gutsein solange geübt wird, bis er in den
Zustand der Zufriedenheit, des Glücks gelangt. Öffentliches Lob ist die Währung,

mit der das antike Gemeinwesen rechte Entscheidungen und einen
ausgeglichenen Affekthaushalt würdigt. Die «Athleten der Tugend», deren Taten
organisch aus ihrem Gutsein folgen, werden in Erzählungen zu Vorbildern,
und aus der Bewunderung der Menschen entsteht der Drang zur Nachahmung.

Erziehung, Einübung, Nachahmung und Ansporn durch gute Gesetze
dienen der Bildung guter Menschen - eine Vorstellung, die dem hellenistischen

Judentum die Gelegenheit bot, Torahfrömmigkeit tugendethisch zu
deuten.

102 In Ant. I §72 gilt von der Seth-Generation, dass sie sich von der Tugend leiten Hess, so

lange sie noch an Gott als Schöpfer des Universums glaubte. In Ant. I §20 wird die
Arete auf ein Telos hin projiziert, nämlich auf das «glückliche Leben» (eùSaipova
ßtov), das Gott denen zusagt, die sich an die Gebote halten - im Gegensatz zu den
Schrecknissen, die Gott über jene kommen lässt, die «ausserhalb der Tugend laufen»
(tôuç ëijû) ßaivovra^ àpeTfiç).

103 Von der suaeßeta und àperri Gottes als Grundlage seiner künftigen Milde spricht
Ant. I §100.

104 Von der Tugend Abrahams sprechen weiter Ant. I §165.183.280.256 (zusammenfas¬
send nach seinem Tod als «einen Mann, hervorragend in jeder Tugend» [ctvfip nävav
àpetf]v ciKpoç]).



Neutestamentliche Tugendethik 237

Spurensuche im Neuen Testament

Die Moral des frühen Christentums bewegt sich ganz generell in einer (für
uns) merkwürdigen Spannung zwischen Abgrenzung von der Umwelt und
dem Wunsch nach Anerkennung.105 Viele neutestamentliche Mahnungen zielen

auf ein Verhalten, das von der nichtchristlichen Öffentlichkeit positiv zur
Kenntnis genommen werden kann und soll.106 Im allgemeinen sollen Christen

und Christinnen ein «anständiges und angemessenes Verhalten» an den

Tag legen, anderen Gutes tun (Gal 6,9f.)107, in Milde mit allen Menschen
umgehen (Phil 4,5), sich loyal gegenüber dem Staat verhalten und Steuern zahlen
(Rom 13,1-7; I Petr 2,11-17), mit regelmässiger Arbeit den eigenen Unterhalt
bestreiten (I Thess 4,10b-12; II Thess 3,6-8), sich an die gesellschaftlich
normierten Geschlechterrollen und - v.a. im Gottesdienst - auch an deren Symbole

halten (I Kor ll,2ff.)108, im Haus die hierarchischen Ordnungsstrukturen
für Frauen, Kinder und Sklaven respektieren109 und, wenn es bei ihnen kirchliche

Amter gibt, diese nur mit moralisch untadeligen Personen besetzen (vgl.
I Tim 3,2f.). Viele Wertvorstellungen aus gesellschaftlich so wichtigen Bereichen

wie Ehre und Schande, Euergetismus und Freundschaft begegnen im
Rahmen frühchristlicher Moralunterweisung. Natürlich fehlen in solchen

Anweisungen christologische oder schriftbezogene Begründungsmuster
nicht110, aber die Autoren des Neuen Testaments, allen voran Paulus, haben

105 Vgl. den instruktiven Aufsatz von W.C. van Unnik: Die Rücksicht auf die Reaktion
der Nicht-Christen als Motiv in der altchristlichen Paränese (1964), in: Sparsa
Collecta, Part 2 (NT.S 30), Leiden 1980, 307-322; vgl. weiter J.M.G. Barclay: Conflict in
Thessalonica, CBQ 55 (1993) 512-530 (520-525); P. Lippert: Leben als Zeugnis. Die
werbende Kraft christlicher Lebensführung nach dem Kirchenverständnis neutesta-
mentlicher Briefe (SBM 4), Stuttgart 1968, 142-164; W. Schräge: Ethik des Neuen
Testaments (GNT 4), Göttingen 1989, 133-139.204-207.

106 Vgl. I Thess 4,12 (eùaxrmovcoç); 5,15; I Kor 10,32 (a7tpöaKoitoi); II Kor 4,2; Phil 2,15
(äpepnTOi Kai àKÉpaioi); Rom 12,17 (jtpovootipevoi KaVi èvcoTitov rcâvTfflv ävÖpcoTtcov);

14,16; Kol 4,5f.; I Tim 3,7 (8eî Sè Kai papruplav KaViv eyetv outo twv ë^coOev); 6,1; Tit
2,6-10; I Petr 2,12 (ify àvacrtpo(|>Tyv ùprôv èv xots ëGveaiv ëyovxes KaÀriv); 2,15; 3,1.16;
vgl. auch II Clem 13,1-4. Umgekehrt wird auch christliches Fehlverhalten aus der
Warte bestehender Wertvorstellungen sanktioniert (z.B. I Kor 5,Iff.; ll,2ff.).

107 Mit einer gewissen Bevorzugung der «Hausgenossen des Glaubens».
108 In Bezug auf die Geschlechterrollensymbole ist dieser Text auch und gerade aufgrund

der Häufung von Begriffen aus dem Feld «Ehre/Schande» aufschlussreich. Eine Folge
davon ist die Angleichung an eine genderspezifische Rollenzuweisung (vgl. I Tim 2,8-
10; Tit 2,3; I Petr 3,1-7).

109 Vgl. zur Haustafeltradition M. Gielen: Tradition und Theologie neutestamentlicher
Haustafelethik. Ein Beitrag zur Frage einer christlichen Auseinandersetzung mit
gesellschaftlichen Normen (BBB 75), Frankfurt a.M. 1990.

110 Vgl. F. Hahn: Die christologische Begründung urchristlicher Paränese, ZNW 72

(1981) 88-99. Zur Rolle der Torah für die heidenchristliche Unterweisung vgl. K. Fin-



238 Moisés Mayordomo

ein robustes Selbstbewusstsein hinsichtlich der Möglichkeit einer allgemeinen
moralischen Akzeptanz seitens ihrer nichtchristlichen Umgebung.

Es wäre angesichts eines solchen Befundes verwunderlich, wenn einerseits
auf das moralische Urteil der Umwelt Rücksicht genommen, andererseits
aber der Tugend jeglicher Wert aberkannt würde.

Häufig wird die Frage nach der Tugend im Neuen Testament mit dem wortstatistischen
Hinweis, dass der Fachterminus àpetii nur vier Mal im Neuen Testament begegnet (Phil
4,8; I Petr 2,9; II Petr 1,3.5), im negativen Sinne für erledigt erklärt.111 Ich möchte zu
diesem argumentum e silentio drei Anmerkungen machen:

a) Aus dem Fehlen eines Wortes können prinzipiell keine schlüssigen Folgerungen gezo¬

gen werden (s.o. S. 220 Prämisse 2!).112

b) Das Wort dpern gehört als Abstraktnomen von àyaSôç zum allgemeinen Begriffsfeld
des «Guten und Anständigen» (s.o. S. 220). Die Frage nach der neutestamentlichen
Vorstellung vom «guten Menschen» hätte daher ein viel umfangreicheres Begriffsfeld
vor Augen, als es der schmale Befund für äpexri vermuten lässt.

c) Gegenüber «sachlichen» Erklärungen für das Fehlen dieses einen Wortes ist kritische
Vorsicht geboten, v.a. wenn diese entweder von einer verzerrten Vorstellung des antiken

Tugendbegriffs ausgehen oder den neutestamentlichen Autoren eine bestimmte
vorgeprägte theologische Systematik unterstellen, aus der heraus sich die Ablehnung
der antiken Tugend ganz natürlich ergibt.113 Es wären alternativ sicherlich auch ande-

sterbusch: Die Thora als Lebensweisung für Heidenchristen. Studien zur Bedeutung
der Thora für die paulinische Ethik (StUNT 20), Göttingen 1996.

111 Wenn es Aufgabe einer neutestamentlichen Ethik wäre, möglichst mit der Binnen¬

sprache ihrer Texte zu operieren, dann gäbe es darin für den Begriff der Tugend in der
Tat keinen Platz. Es ist jedoch ein methodischer Widerspruch, wenn eine Tugendlehre
mit dem Hinweis auf die kaum begegnende Begrifflichkeit abgelehnt wird, und dann
unbekümmert von «Pflicht» gesprochen wird, so als ob das ein Begriff neutestamentli-
cher Moral wäre! Vgl. z.B. A. Schlatter: Paulus und das Griechentum, [1906] in: K.H.
Rengstorf (Hg.): Das Paulusbild in der neueren deutschen Forschung (WdF 24),
Darmstadt 1964, 98-112, der radikal jede Möglichkeit einer paulinischen Tugendmoral

bestreitet: «Paulus hat keine Tugendmoral. Die Verteidiger derselben pflegen mit
kindlicher Freude Phil. 4,8 [...] zu zitieren. Es liegt aber auf der Hand, dass schon die
Kümmerlichkeit dieses Schriftbeweises ihn widerlegt, <Tugend> war ein Wort, das

Paulus von allen Seiten her im griechischen Leben beständig zugetragen wurde.
Dennoch und obschon wir in seinen Briefen unzweifelhaft seine volle Aussprache über die
Ziele und Kräfte, die den menschlichen Lebenslauf zu regieren haben, besitzen, gehört
die <Tugend> nicht dazu.» (101) Später heisst es aber kategorisch: «Er [Paulus] hat
keine Tugendmoral, sondern gibt uns die Dienstpflicht.» (111).

112 Z.B. ist aus dem neutestamentlichen Nicht-Gebrauch des Eudaimonia-Begriffs nicht
zu schliessen, dass das frühe Christentum keine Vorstellung vom «Glück» als einem
objektiven Zustand hatte.

113 Vgl. Schlatter: Paulus (Anm. 111), 107: «Warum ist Paulus kein Tugendlehrer? Nicht
was wir aus uns selbst machen, sondern was Gott aus uns macht, das ist für uns der
entscheidende Vorgang.» Ähnlich argumentiert z.T. H. Weder: Die Abwesenheit der

Tugend. Neutestamentliche Überlegungen zum Problem des Tugendhaften [1989] in:



Neutestamentliche Tugendethik 239

re, womöglich plausiblere Gründe zu nennen: z.B. der Einfluss der Septuaginta auf die

Sprache des Neuen Testaments114 oder der schwache Bezug frühchristlicher Moral zum
Leben der Polis.115

Paulusbriefe

1. Aus tugendethischer Perspektive ist als erstes zu fragen, ob sich in der pau-
linischen Korrespondenz zwei Begriffe strukturell analog wie «Tugend» und
«Glück» zueinander verhalten. Der Befund schafft eine gewisse Verlegenheit:
Eine Zielvorgabe für ein geglücktes Leben gibt Paulus nicht. Gewiss schaut
der Apostel auf ein Ziel, auf das alles zusteuert: jenen eschatologischen
Endpunkt, an dem «Gott alles in allem» wird (I Kor 15,28).116 Die gesamte Schöpfung

und alle Menschen sehnen sich nach der Realisierung der Mündigkeit
und Freiheit als Kinder Gottes (Rom 8,23; II Kor 5,2-4: oxevdÇoo). Doch diese

Vollendung (I Kor 13,10: xö xeletov) gründet auf einer Heilstat Gottes - auf
Tod und Auferstehung Jesu -, und sie gelangt als Tat Gottes zur Verwirklichung.

Der Mensch kann in diesem apokalyptischen Szenario keine «Gutheiten»

oder «Tüchtigkeiten» ausbilden, die zur Erreichung eines solchen Zieles
verhelfen könnten. Wir finden also bei Paulus weder ein Wort für «Glück»
noch irgendetwas, was an dessen Stelle treten könnte.

Einblicke ins Evangelium. Exegetische Beiträge zur neutestamentlichen Hermeneutik,

Göttingen 1992, 287-296. Allzu pauschal und kurzsichtig ist das Urteil von Stemmer:

Tugend (Anm. 34), 1543: «Dem Denken des <Alten> und <Neuen Testament» ist
der Begriff der Tfugend] fremd. In dieser durch und durch theonom gedeuteten Welt
wird nicht gefragt, welche Charaktereigenschaften dem eigenen Glück förderlich
sind. Gott hat den Menschen Gebote und Gesetze gegeben, ihnen müssen sie

nachkommen.»

114 Die LXX zeigt keine besondere Vorliebe für dieses Wort, gebraucht aber andere

Nomina aus dem Agathos-Wortfeld. Von 32 Belegen finden sich nur sechs in Stellen
mit hebräischer Vorlage, und dort referiert der Begriff auf Gottes Macht(taten) und
Ehre (Hab 3,3; Sach 6,13; Jes 42,8.12; 43,21; 63,7 [in Jes immer im Plural]). Ansonsten
erscheint der Begriff in Est 14,10; II Makk 6,31; 10,28; 15,12.17; III Makk 6,1;
IV Makk 1,2.8.10.30; 2,10; 7,22; 9,8.18.31; 10,10; 11,2; 12,14; 13,24; 13,27;17,12.23;
OdSal 4,3; SapSal 4,1; 5,13; 8,7. Das weitere Begriffsfeld des «Guten» ist jedoch sehr
viel breiter bezeugt: àyaOoç (521x), àya0O7totécû/ot6ç (6x), àyaôoxriç (4x), ayaööto (5x),
àyaGwco (21x), àyaGâiç (3x) und àya0a><yûvr| (14x).

115 Ich kann das hier nur als These formulieren: Die Moral im Neuen Testament ist sehr
stark auf den Oikos und weniger auf die Polis ausgerichtet. Erst als das Christentum
an Einfluss gewann und auch politische Entscheidungsträger erfasste, wurde die Arete
zu einem selbstverständlichen Begriff christlicher Ethik. Es ist in diesem Zusammenhang

vielleicht auch nicht überraschend, dass der einzige Paulusbeleg eben in jenem
Brief begegnet, in dem Paulus über die himmlische Staatsbürgerschaft der Gemeinde
schreibt (dazu s.u.).

116 In diesem Sinne zielt alles auf die Doxa Gottes (Rom 3,7; 5,2; 8,17.30; 15,7; I Kor
10,31; II Kor 4,15; Phil 1,11; 2,11; 4,20).



240 Moisés Mayordomo

Einen persönlichen Siegeskranz (axé<|>avoç) hat Paulus dennoch - wie ein Spitzensportler -
als Ziel vor Augen: die Errettung der Menschen (I Kor 9,19-25; 10,33; II Kor 4,10f. 15; Phil
4,1; I Thess 2,19).117 Dafür ist er bereit, alles aufzugeben und alle erforderlichen Dispositionen

auszubilden.118 Von diesem «kleinen Ziel» her wären die entsprechenden Tugenden in
erster Linie auf die Mission hin zu fokussieren.

2. Dennoch spricht Paulus an einer Stelle ausdrücklich von der Tugend (Phil
4,8f.). Diese explizite Erwähnung darf allerdings nicht zu stark gewichtet werden,

denn Strukturanalogien zur Verbindung von Tugend und Glück oder
von moralischem Handeln und Handlungssubjekten lassen sich an vielen Stellen

nachweisen. Dennoch darf eine Betrachtung dieses Textes an dieser Stelle
nicht fehlen:

«Im Übrigen, Geschwister: alles was wahr ist, alles was ehrbar, alles was gerecht,
alles was rein, alles was liebenswert, alles was wohllautend,
wenn irgendein Gutsein (Tugend) und wenn irgendein Lob,

daran denkt.
9 Was ihr auch gelernt und empfangen habt,

und gehört und an mir gesehen habt, das tut.
Und der Gott des Friedens wird mit euch sein.»

8 Tô Xoircöv, a5eV|>oi, öaa eaxiv äVt0f|, öaa aepvd. öaa StKata,
öaa àyvà, öaa 7ipoa<|)i?irj, öaa eü<|>Ti|ia,

e'l Ttç apcxf] Kai e't xiç ëjtaivoç, rama XoyiÇeadE'
9 â Kai é|tà0exe Kai 7tape\aßexe

Kai riKouaaxe Kai e'iäexe èv èpoi, rama jipâooete'
Kai ô 0eàç xrjç eipf|vxiç ëaxat |te0' ûprâv.

«[T]here is little in this verse (or indeed in the next) which could not have
been written as part of contemporary Stoic moral exhortation», urteilt Markus

Bockmuehl.119

Einige philosophische Texte belegen deutlich diese Nähe (vgl. II Kor 6,6f.; Jak 3,13-18):

Seneca wägt im dritten Kapitel seiner Schrift «Uber die Seelenruhe» (De tranquilitate
animi) an seinen Freund Serenus ab, inwiefern der Rückzug in die philosophische
Beschäftigung der Allgemeinheit von Nutzen sein kann. Er stellt fest, dass das direkte
politische Handeln (z.B. Amtsbewerber vorstellen, Angeklagte verteidigen, über Krieg
und Frieden abstimmen) nicht die einzige Form ist, der Allgemeinheit zu nützen.
Ebenso im öffentlichen Interesse handelt, «wer die Jugend ermahnt (qui iuuentutem ex-

hortatur), wer bei dem so großen Mangel guter Lehrer die sittliche Vollkommenheit in
die Seelen einpflanzt (uirtutem insinuât animis)» (3,3 Rosenbach II, 120f.). Derjenige,
der direkt politisch handelt, leistet keineswegs mehr, «als der, welcher [klärt], was
Gerechtigkeit ist, was Pflichtbewußtsein, was Leidensfähigkeit, was Tapferkeit, was
Todesverachtung, was Gotteserkenntnis» (quid sit iustitia, quidpietas, quidpatientia, quid
fortitudo, quid mortis contemptus, quid deorum intellectus) (3,4 ebd.).

117 Vgl. zur Sportmetaphorik U. Poplutz: Athlet des Evangeliums. Eine motivgeschicht¬
liche Studie zur Wettkampfmetaphorik bei Paulus (HBSt 43), Freiburg i.Br. 2004.

118 Nur in diesem Kontext begegnet der tugendphilosophisch wichtige Begriff des «Fort¬
schritts» (ixpoKOJiri) bei Paulus (vgl. Phil 1,12.25).

119 M. Bockmuehl: The Epistle to the Philippians (BNTC), London 1997, 250.



Neutestamentliche Tugendethik 241

- Horatius schreibt seinem Freund Maecenas, dass er sich von der Dichtung abwenden
will, denn: «Wahrheit und Pflicht ist das Ziel, dem mein Sinnen und Fragen gilt und
all mein Trachten» {quid verum atque decens, euro et rogo et omnis in hoc sum) (Ep. I
l,10f. Neuer Wettstein II/1, 711)
Cicero: Tusc. disp. V 23,67: «Was aber gibt es in einem Menschen Besseres als einen
scharfen und guten Geist (bona mente)? [...] Das Gut des Geistes ist aber die Tugend
[virtus)-, also muß in ihr das glückliche Leben enthalten sein; von dorther ist alles, was
schön, ehrenvoll, großartig ist {quaepulchra honesta praeclara sunt) [...], voll von Freuden.»

(Tusc. disp. V 23,67 Übers. Kirfel, 436f.)
In Fin 111,14 diskutiert Cicero mit dem sittenstrengen Stoiker Cato darüber, ob die
Tugend das einzige Ziel des Glücks darstellt: «Wenn nun die Tugend allein, nur das, was
du das Edle nennst, das Rechte, Lobenswerte und Schickliche (una virtus, unum istud,

quod honestum appellas, rectum, laudabile, decorum) - denn wir werden leichter begreifen,

was gemeint ist, wenn wir dieselbe Sache mit mehreren Worten umschreiben -,
wenn also nur das gut ist, wonach könntest du dich dann im übrigen richten? Und
wiederum, wenn nichts schlecht ist, außer dem Gemeinen, Unedlen, Unschicklichen,
Verdorbenen, Verwerflichen, Widerwärtigen - um auch dies mit mehreren Namen deutlich

zu machen -, was gibt es dann noch, was zu meiden wäre?» (Übers. Gigon, Strau-
me-Zimmermann, 187)

Der populärphilosophische Ton der Philipper-Aussage hat dem Text den Ruf
eingebracht, ein Fremdkörper in der Paulusliteratur zu sein.120 Der Philipperbrief

gebraucht jedoch auffällig viele philosophisch relevante Begriffe.121 Es

dürfte daher kein Zufall sein, dass der einzige Wortbeleg für «Tugend» in
einem Brief begegnet, der vom Leben der Christen und Christinnen als einer
«politischen Existenz» spricht (1,27; 3,20). Die Tugend kündigt sich bereits
am Anfang von Kap. 4 an122: In kurzen Anweisungen wird zu Einheit, Milde,
Freude, Sorglosigkeit und zum Frieden aufgerufen. Der Wechsel zwischen
der sozialen und der persönlichen Ebene123 weist bereits auf die Thematik der
Tugend voraus, denn diese dient nach allgemeiner Anschauung sowohl dem

persönlichen als auch dem allgemeinen Wohl.
Die einzelnen Glieder des Wertekatalogs sind nicht deutlich voneinander

abzuheben, vielmehr geht es um das Gesamtbild des Wahren und Guten, auf
das sich das Denken zu richten hat. Die Erkenntnis des Wahren als Anfang

120 P. Fiedler: Art. «gtutvôttiç», EWNT III, Stuttgart 21992, 567f. (568): «Phil 4,8f [...]
nimmt formal und inhaltlich eine Sonderstellung in den echten Pls-Briefen ein». Er
spricht sich für die «Annahme einer erst vom Redaktor der Phil-Briefsammlung
vorgenommenen Einfügung» aus.

121 Vgl. T. Engberg-Pedersen: Stoicism in Philippians, in: ders. (Hg.): Paul in His Helleni¬
stic Context, Minneapolis 1995, 256-290.

122 Die Frage nach möglichen Briefteilungen des Philipperbriefes spielt an dieser Stelle
durchaus eine Rolle, weil 4,8f. von manchen Exegeten mit anderen Texten verknüpft
wird. Ich möchte an dieser Stelle vom vorliegenden Text ausgehen.

123 Sozialer Friede (4,2f.: Evodia und Syntyche; 4,5: Milde gegenüber allen Menschen)
und innerer Friede (4,4: Freude; 4,6: Sorglosigkeit; 4,7: Frieden).



242 Moisés Mayordomo

der Tugend ist ein geläufiges Motiv, ebenso wie die Verbindung von Tugend
und öffentlicher Anerkennung («Lob»). Das Verhältnis von V. 8 zu V. 9 lässt
zwei weitere Beobachtungen zu: Die Einheit von Denken und Handeln, die
charakteristisch für die Tugend ist, gibt auf umfassende Art und Weise den
Frieden Gottes zu erkennen. Und: Der wertkonforme Katalog in V. 8 ist eine

Beschreibung dessen, was die Christen und Christinnen in Philippi von Paulus

gelernt und an seinem Beispiel zur Kenntnis genommen haben. Von
diesem Text aus liegt der Schluss nahe, dass die paulinische Uberlieferung die
gültigen moralischen Grundwerte ganz selbstverständlich mit einschloss.124

Phil 4 legt noch eine wichtige Fährte in zwei Richtungen: die
Vorbildfunktion des Paulus und der Gebrauch konkreter Tugenden.

3. Nachahmung ist ein konstitutives Merkmal der paulinischen Moralunterweisung.125

Für die Wertevermittlung ist die Vorstellung der Mimesis in der
hellenistischen Literatur126 ebenso wichtig wie in der hellenistisch-jüdischen127.

Der Apostel verweist auf sich selbst als Vorbild - unter der
Voraussetzung, dass seine Haltung und seine Charaktereigenschaften den Angesprochenen

aus der Zeit seiner missionarischen Tätigkeit vor Ort bekannt sind.128

124 R. Bultmann hat bekanntlich diesen Text - zusammen mit Rom 12,1-2 - als Beleg
dafür angeführt, dass vom Gerechtfertigten in der paulinischen Ethik nichts Besonderes

verlangt wird. Tatsächlich sind inhaltlich (nicht sprachlich) die Verbindungen
zwischen beiden Texten unübersehbar. Vgl. Das Problem der Ethik bei Paulus, ZNW 23

(1924) 123-140 (138) (Neuabdruck in: Rengstorf: Paulusbild [Anm. 111], 179-199
[196]).

125 Vgl. aus der neueren Literatur L.L. Belleville: Jmitate Me, Just as I Imitate Christ>:

Discipleship in the Corinthian Correspondence, in: R.N. Longenecker (Hg.):
Patterns of Discipleship in the New Testament, Grand Rapids, MI 1996, 120-142; E.A.
Castelli: Imitating Paul. A Discourse of Power, Louisville, KY 1991; B.J. Dodd, Paul's
Paradigmatic <I>. Personal Example as Literary Strategy (JSNT.S 177), Sheffield 1999;
B. Fiore: The Function of Personal Example in the Socratic and Pastoral Epistles
(AnBib 105), Rom 1986; W. Wolbert: Vorbild und paränetische Autorität. Zum
Problem der <Nachahmung> des Paulus, MThZ 32 (1981) 249-270.

126 Ygj zum hellenistischen Kontext H. Kosmala: Nachfolge und Nachahmung Gottes:
Im Griechischen Denken, ASTI 2 (1963) 38-85; H.D. Betz: Nachfolge und Nachahmung

Jesu Christi im Neuen Testament (BHTh 37), Tübingen 1967, 48-136; G.

Lyons: Pauline Autobiography. Toward a New Understanding (SBLDS 73), Atlanta
1985, 17-73; Fiore: Personal Example (Anm. 125), 26-163; Dodd: Paradigmatic <I>

(Anm. 125), 16-18. Relevante Texte: Dio Chrysostomus: Diss. 55,4f.; Epiktet: Diss.
111,22,45-50.

127 IV Makk 9,23; TBenj 4,1; TAsh 4,3.
128 Das wird auch daraus ersichtlich, dass das Mimesis-Motiv im Römerbrief fehlt. Es

begegnet ausdrücklich in I Thess l,5f.; I Kor 4,6.16; 7,7 (?); 11,1; Gal 4,12 (?); Phil
3,17; 4,9.



Neutestamentliche Tugendethik 243

Die Thessalonicher erinnert Paulus gleich am Anfang seines Briefes an die ursprüngliche
Verkündigung (1,5). Die Formulierung in 1,5b (otoi éyevr|0r|pev [èv] vptv St' vpciç) legt
nahe, dass er ein Wissen um die Haltung und Charaktereigenschaften der Verkündiger zum
Wohl der Thessalonicher voraussetzt. Das Ethos der Verkündiger hat sich im Leben der
Gemeinde niedergeschlagen: Ihre Glieder sind Nachahmer des Paulus und dadurch
Nachahmer Christi (1,6: Kai ûpelç piprixat fipœv èyevi|0r|ie Kai xoù Kvplou) und sind damit auch
selbst zum Vorbild (1,7: xujioç) für andere geworden. Inwiefern die freudige Aufnahme des

Wortes in Zeiten der Trübsal (6b) den Aspekt der Mimesis erschöpft oder aber den

Hintergrund für eine umfassendere Charakterhaltung bildet, ist nicht völlig klar. Doch scheint
der Topos «Freude im Leid» allzu spezifisch zu sein, wenn man bedenkt, wie Paulus die

Art und Weise des missionarischen Auftretens einführt und dazu auch die christologische
Dimension ins Spiel bringt. Jedenfalls deutet das Genitivpronomen «unser» in 1,5 und 1,6

an, welcher Bogen von der Verkündigung zur Ethik hier gespannt wird.

Die paulinische Moral der Nachahmung ist am natürlichsten tugendethisch
aufzufassen. Der Apostel setzt sich damit zugleich der öffentlichen Uberprüfung

seines Ethos aus. Die Selbstverständlichkeit, mit der Paulus in Anspruch
nimmt, sich selbst als Lernobjekt rhetorisch einzusetzen, zeigt die Apollo-
Passage in I Kor 4. Durch die inszenierte Harmonie der beiden Männer, die
sich in ihrer Arbeit ergänzen, sollen die Korinther lernen (4,6: iva èv rptv pà-
0r|xe), sich anderen gegenüber nicht überlegen zu fühlen.129 Als «Vater» der
Gemeinde130 verkörpert er den moralischen Charakter des Evangeliums: Den
Korinthern z.B. führt er vor, was es bedeutet, freiwillig auf eigene Rechte zu
verzichten aus Liebe und zum Wohl der Anderen (I Kor 9). Darin sollen sie

seine Nachahmer sein, wie auch er ein Nachahmer Christi ist (I Kor 11,1; s.

auch Phil 3,17). Paulus versteht sich selbst damit als Bindeglied einer
Übermittlungskette von Christus zu den mehrheitlich nichtjüdischen
Christusgläubigen.

4. Konkrete Tugenden begegnen in den Paulusbriefen und im gesamten Neuen

Testament am häufigsten in Tugend- und Lasterkatalogen.131

129 Paulus argumentiert an diesen Stellen nicht nur mit Logos und Pathos, sondern auch
mit Ethos.

130 In I Kor 4,15f. wird der Zusammenhang zwischen dem Vorbildcharakter und der
Vaterrolle des Paulus ausdrücklich hergestellt Sià xoü eüayyeliov éyri) vpâç
èyévvriaa. napaKalxö ovv vpciç, pipr|xal pou ytveaOe). Mit dieser Mahnung möchte
Paulus zugleich sein Recht durchsetzen, als «Gründungsvater» anerkannt zu werden;
vgl. dazu B. Sanders: Imitating Paul: 1 Cor. 4.16, HThR 74 (1981) 353-363; P. Gutierrez:

La paternité spirituelle selon Saint Paul, Paris 1968, 172-197, und allgemein
J. Roloff: Apostolat - Verkündigung - Kirche. Ursprung, Inhalt und Funktion des

kirchlichen Apostelamtes nach Paulus, Lukas und den Pastoralbriefen, Gütersloh
1965, 116-120 («Vaterschaft und plpecnç»).

131 Vgl. neben den oben (Anm. 21) erwähnten Arbeiten E. Kamiah: Die Form der katalo¬

gischen Paränese im Neuen Testament (WUNT 7), Tübingen 1964; J.D. Charles: Virtue

amidst Vice. The Catalog of Virtues in 2 Peter 1 (JSNT.S 150), Sheffield 1997,



244 Moisés Mayordomo

Das einschlägige Material ist im gesamten NT belegt: Tugendkataloge-. II Kor 6,6; Gal 5,22-
23; Eph 4,2f.32; 5,9; Phil 4,8; Kol 3,12; I Tim 4,12; 6,11; II Tim 2,22; 3,10; I Petr 3,8; II Petr
1,5-7; Lasterkataloge: Mt 15,19; Mk 7,21f.; Rom 1,29-31; 13,13; I Kor 5,10f.; 6,9f.; II Kor
12,20f.; Gal 5,19-21; Eph 4,31; 5,3-5; Kol 3,5.8; I Tim l,9f.; II Tim 3,2-5; Tit 3,3; I Petr
2,1; 4,3.15; Apk (9,21); 21,8; 22,15. Nach einer gängigen Unterscheidung kann man noch
Pflichtenkataloge davon abheben: I Tim 2,9; 3,1-12; II Tim 2,2-26; Tit 1,7-9.

«Katalogisierte» Tugenden im Neuen Testament132

Bezug Griech. Übers. Stellen NT-Gesamt LXXa von Gott

meinbegriffe
àya0(û<ri)VT) Rechtschaffenheit, Güte;

vgl. «gute Früchte» inJak
3,17

Gal 5,22 (vgl. Eph
5,9)

4x 14x (II Esr
19,25.35)

ôiKatOGwri Gerechtigkeit, Recht¬
schaffenheit, Bundeskonformität

II Kor 6,7; Phil 4,8;
I Tim 6,11; Tit 1,8

92x 336x häufig

<|)iÀ.àYa0oç das Gute liebend Tit 1,8 lx (Sap 7,22) -
7üveü(ia
àyiov

Heiliger Geist II Kor 6,6 (Aufnahme
in Tugendkatalog

theolog.
bedeutsam)

àyà7rri Liebe II Kor 6,6; Gal
5,22; I Tim 6,11;
II Petr 1,7

116x 19x häufig

àyvôxriç /
àyvôç

Reinheit / rein II Kor 6,6 / Phil
4,8; Jak 3,17

2x/8x Ox / 13x -

àpetfi Tugend, «Gutheit» Phil 4,8; II Petr 1,5 5x 32x (27x
OHV)

I Petr 2,9
(PI!)

àA,r|0f|ç wahr(haftig) Phil 4,8; vgl. II Kor
6,7 (Reden der
Wahrheit)

26x 20x loh 3,33;
u.a.

Bezug zu
Gott

euaeßeta Frömmigkeit,
Gottseligkeit

I Tim 6,11; II Petr
1,6

15x 57x (53x
OHV)

-

eùxapioxia Dankbarkeit Eph 5,4 15x 4x
(OHV)

-

£Ù7U£l0r|Ç folgsam, gehorsam Jak 3,17 lx - -

oatoç fromm, gottgefällig,
heilig

Tit 1,8 8x 77x Apk 15,4;
Hebr
7,26

a. OHV Ohne hebräische Vorlage.

112-127; B.S. Easton: New Testament Ethical Lists, JBL 51 (1932) 1-12; T. Engberg-
Pedersen: Paul, Virtues, and Vices, in: J.P. Sampley (Hg.): Paul in the Greco-Roman
World. A Handbook, Harrisburg PA 2003, 608-633.

132 Die folgende Tabelle führt im strengen Sinne nur Begriffe auf, die in den ntl. Tugend¬
katalogen erscheinen (auch über Paulus hinaus!). Um einen repräsentativen Uberblick
über die im Neuen Testament erwähnten Tugenden zu gewinnen, müssten die
entsprechenden Wortfelder im gesamten NT und seinem Umfeld analysiert werden.



Neutestamentliche Tugendethik 245

TtlGXlÇ Treue, Glaube, Zuverläs¬
sigkeit, Vertrauen

Gal 5,22; I Tim 6,11 243x 59x -

Bezug
zum
Nächsten

ëXeoç Erbarmen, Barmherzig¬
keit

Jak 3,17 27x 336x häufig

anXâyx^o. Erbarmen, Mitleid Kol 3,12 9x (PI) 9x (8x
OHV)

Lk 1,78

eûcmXctYxvoç barmherzig, mildtätig Eph 4,32; I Petr 4,3 2x - -
XpîlGXÔTTlÇ Güte, Milde,

Freundlichkeit
II Kor 6,6; Gal 5,22;
Eph 4,32; Kol 3,12

lOx 26x häufig

ÈTtieiKflÇ mild, gütig, nachgiebig I Tim 3,3; Jak 3,17 5x 4x (3x
OHV)

(Ep.
Arist.
211)

<yup.7ua0f|ç mitleidig, teilnahmsvoll I Petr 3,8 lx 2x (IV
Makk)

-

£tpf|vr| Friede, Eintracht Gal 5,22; Jak 3,17 92x 275x (Ebene
unklar?)

([)lÀ,0^£VOÇ gastfreundlich I Tim 3,2; Tit 1,8 3x - -
(t)iA.aÔ£À(()ia Geschwisterliebe I Petr 3,8; II Petr

1,7
6x 3x (IV

Makk)
-

àôtàKpiioç unparteiisch Jak 3,17 lx - -
XaptÇôpEvot
(éauxoiç)

vergebungsbereit Eph 4,32 23x 12x (1 lx
OHV)

häufig

Bezug zu
sich
selbst

èyicpâxEia Selbstbeherrschung,
Enthaltsamkeit

Gal 5,23; Tit 1,8;
II Petr 1,6

4x (IV Makk
5,34)

aaxjjpcov besonnen, klug, sittsam
(bei Frauen?)

I Tim 3,2; Tit 1,8 4x 8x (alle
IV Makk)

-

xa7t£ivo(t)po-
GÛVTl

Bescheidenheit, Demut Kol 3,12; I Petr 3,8 7x - -

yvcooiç Erkenntnis, Wissen II Kor 6,6; II Petr
1,5

29x 60x Rom
11,33

vri(t)âA.ioç nüchtern (nicht nur im
Hinblick auf Alkohol-
genuss)

I Tim 3,2 3x —

7tpauxr)ç Sanftmut, Selbstkontrol¬
le bezüglich Zorn

Gal 5,23; Kol 3,12;
I Tim 6,11

1 lx 9x -

àvuKÔKpixoç ungeheuchelt II Kor 6,6; Jak 3,17 6x 2x (Sap) -
Bezug
zur Welt

\)7topovri Ausdauer, Standhaftig-
keit, Durchhaltevermögen

I Tim 6,11; II Petr
1,6

32x 25x

CJ£(1VÔÇ ehrbar Phil 4,8 4x 9x (6x
OHV)

Xapâ Freude Gal 5,22 59x 44x

paicpoGupîa Langmut, Geduld II Kor 6,6; Gal 5,22;
Kol 3,12

14x 5x - 2,4;
9,22; I
Petr 3,20

ETtatvoç das Lobenswerte,
Anerkannte

Phil 4,8 1 lx lOx -

KÔapioç anständig, ehrbar I Tim 3,2 2x - -



246 Moisés Mayordomo

7tpoo<(>i>.r|ç wohlgefällig, angenehm Phil 4,8 lx 3x

(OHV)
-

E"û<t>Tl|10Ç wohllautend, löblich,
anziehend

Phil 4,8 lx - -

Der Bezug dieser Listen zur hellenistischen Popularphilosophie ist in der
Forschung allgemein anerkannt.133 Aus dem Fehlen der vier Kardinaltugenden
wird man vorsichtig schliessen dürfen, dass die frühchristliche Rezeption
«nicht nur eine selektive, sondern auch eine kritische» war.134 Dennoch wird
ihre sachliche Bedeutung für die frühchristliche Moral zuweilen unterschätzt:

a) Die Tugendliste in Gal 5 steht nicht an der Peripherie, sondern im
Zusammenhang mit einer der zentralen Begründungen christlicher Moral (5,16—

6,1)135. Paulus streicht besonders die Wirkung des göttlichen Pneuma heraus.
Ohne die formelle Bindung an den Wortlaut des mosaischen Gesetzes endet
Moral nicht in Willkür, weil - und das ist die Pointe der Argumentation - ein
Leben im Pneuma das Liebesgebot der Torah (5,14) als «Gesetz Christi» (6,2)
erfüllt. Das Pneuma ermöglicht es, Nächstenliebe als Ausdruck bedingungsloser

Freiheit zu üben (5,13-26). Anders als die «schwache Torah» bringt das

Pneuma die negativen Neigungen des Menschen (5,15b: «Begehren des
Fleisches» [émGupta oapKÔç]) unter Kontrolle. Damit nimmt das Pneuma eine
ähnliche Stellung ein wie die Vernunft in der stoischen Tugendethik: Es wird
der negativen Affekte Herr und bringt die subjektiven Handlungsmotive des

Menschen mit den objektiven Handlungsnormen der Torah in Ubereinstimmung.136

133 Die Bezüge solcher Listen zur hellenistischen Philosophie, deren Schultradition und
philosophischer Propaganda sind ganz offensichtlich (vgl. Wibbing: Tugend- und
Lasterkataloge [Anm. 21], 14-23; Kamiah: Form [Anm. 131], 139-148). Ein alttesta-
mentlicher Hintergrund ist kaum zu erheben. Wibbing: a.a.O., 24-26 sieht in manchen

Texten der Spruchweisheit (z.B. Prov 6,17-19; 8,13) etwas «Tugendähnliches»
und schliesst: «Von Tugendkatalogen oder -aufzählungen kann man im Alten Testament

noch weniger sprechen als von Lasteraufzählungen.» (26). Aus der Qumran-
Literatur kommt am ehesten der Katalog in 1QS 4,3-14 als Parallele in Frage (vgl. zu
Qumran Wibbing: a.a.O., 43-76). Die rabbinischen und astrologischen Kataloge, die
Kamiah: a.a.O., 137-139.150-160 auswertet, sind für Paulus zu weit hergeholt. Die
Belege aus dem Bereich des hellenistischen Judentums (Philo, SapSal, IV Makk, Jub,
Hen, XII Patr) stellen keinen eigenständigen Beitrag dar, sondern sind ein Hinweis für
den Einfluss, den die Popularphilosophie bereits vorpaulinisch in diesem Bereich
hatte (Wibbing: a.a.O., 26-33).

134 Schräge: Ethik (Anm. 105), 135.
135 Die Vorstellung, dass ab Gal 5 «nur noch» praktische Anweisungen (sog. «Paränese»)

begegnet, wird diesem Abschnitt kaum gerecht. Trotz dem Vorherrschen von
Imperativen ist dieser Abschnitt integraler Bestandteil der Argumentation des gesamten
Briefes (vgl. J.M.G. Barclay: Obeying the Truth. A Study of Paul's Ethics in Gala-

tians, Edinburgh 1988).
136 Ich verstehe den Finalsatz in 5,17c in diesem Sinne: Das Pneuma führt jenen Zustand



Neutestamentliche Tugendethik 247

Während das «Fleisch», die von Gott unberührte Neigung zum Schlechten,

sich in unterschiedlichen negativen Werken zu erkennen gibt137, bringt
das Pneuma im erneuerten Menschen eine ihm eigene «Frucht» hervor.138 Der
Singular betont nicht nur die Einheit des folgenden Charakterbildes, sondern
hebt die an den Anfang gestellte Agape als Haupttugend heraus. Daraus
folgen dann «Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit usw.» Insgesamt hat diese

Liste nicht ausschliesslich das Individuum, sondern auch die Gemeinschaft als

den massgeblichen Ort christlicher Moral im Blick.
b) An der Tugendliste in II Kor 6,6f. sind einige Aspekte interessant, nicht

zuletzt der Bezug zwischen Pneuma und Tugend, der auch in Gal 5 massgebend

ist. Hier wie dort besteht kein Zweifel daran, dass das moralische Gutsein

des Menschen seinen Ursprung in Gott hat. Paulus präzisiert in II Kor
jedoch, dass das Pneuma eine Wirkung göttlicher Kraft ist. Dieser Hinweis
auf die Kraft markiert einen Kontrast zur stoischen Auffassung, dass die
Tugend «eine von der Vernunft gewirkte Kraft sei».139

Auffallend ist weiterhin die Tatsache, dass Paulus die Tugendliste mit
einer Aufzählung seiner Leidenserfahrungen verbindet, was im Vergleich zu
anderen paulinischen Leidenslisten einmalig ist (vgl. 4,7-12; 11,23-33). Mit
dem Begriff «Waffen der Gerechtigkeit» (6,7c) folgt Paulus einer bekannten
antiken Metaphorik140: Die Tugenden sind «Waffen» gegen die inneren wie
äusseren Leidenserfahrungen, sie stärken das Durchhaltevermögen des Apostels

(4b). Ahnlich äussert sich der sechste Bruder der makkabäischen

Märtyrer inIVMakk 11,22: «Mit sittlicher Vortrefflichkeit (KaA-OKayaOta)
bewaffnet, will auch ich mit meinen Brüdern sterben ...» Damit kommt bei Pau-

herbei, der es den Menschen erlaubt, nicht mehr das zu tun, was sie wollen, sondern
das zu wollen, was zu tun ist. Vgl. zur Auslegung G.D. Fee: God's Empowering
Presence. The Holy Spirit in the Letters of Paul, Peabody 1994, 434-436.

137 Dem «Fleisch» sind Werke eigen, die sich negativ in der Sexualität, der religiösen Pra¬

xis, im Umgang mit Essen und Trinken und v.a. im Sozialverhalten auswirken (5,19—

21). Dass diese Laster nicht zum neuen Leben gehören, macht der letzte Satz in 21b
deutlich: «Die solches tun, werden das Reich Gottes nicht erben!» (vgl. I Kor 6,9-11;
Eph 5,5; Kol 3,6).

138 Da der Begriff der ëpya im Gal immer negativ benutzt wird (meist «Werke des Geset¬

zes»), ist es gut denkbar, dass Paulus an dieser Stelle eine negative Assoziation vermeiden

will und deswegen Kapitoç wählt. Er möchte vom Pneuma nicht wie von der
Torah sprechen.

139 Nach Plutarch: De virtute morali 3, 441B/C stimmen alle Philosophen darin überein,
dass «die Tugend eine gewisse Disposition des leitenden Teils der Seele ist und eine

von der Vernunft gewirkte Kraft (Süvaptv yeyevnpévr|v ünö Aöyou).» (eigene Übersetzung;

s.a. 1, 440D) Vgl. M. Ebner: Leidenslisten und Apostelbrief. Untersuchungen
zu Form, Motivik und Funktion der Peristasenkataloge bei Paulus (FzB 66), Würzburg

1991, 28 lf.
140 Ausführlich dazu Ebner: Leidenslisten (Anm. 139), 263-269.



248 Moisés Mayordomo

lus den Tugenden eine wichtige Funktion im Hinblick auf die Regulierung
von Affekten wie Angst, Wut und Verzweiflung zu. Für Aristoteles ist die

Tugend für das Glück ausreichend, sie benötigt aber äussere Güter wie
Gesundheit oder Wohlstand als «Arbeitsmaterial». Diese Sicht ist sowohl von
der Stoa als auch von der Akademie während Jahrhunderten sehr scharf
kritisiert worden, denn die Tugend hat gegenüber den äusseren Gütern völlig
autark zu sein (dazu s.o.). Die «Unabhängigkeit» des Gutseins bringt Paulus
in die Nähe der Stoa.

5. Für eine an Paulus anknüpfende Tugendethik lassen sich (mindestens) fünf
Schlüsse ziehen:

a) Das Gutsein ist bei Paulus nicht an eine klare Vorstellung menschlichen
«Glücks» gekoppelt.

b) Das Christus gemässe Leben, welches durch den freien Entscheid zur
Nächstenliebe die Erwartungen der Torah erfüllt, drückt sich in konkreten
Charaktereigenschaften der Gemeinschaft und ihrer einzelnen Glieder aus.
Paulus ist dafür prägendes Vorbild.

c) Die «Königin der Tugenden» ist die Liebe im Sinne der freien Selbsthingabe

zum Wohl der Anderen.
d) Die Tugenden haben ihren Ursprung nicht in einem Erkenntnisakt des

autonomen Subjekts, sondern im Wirken des göttlichen Pneuma, das der

Heilsgemeinde als Zeichen des eschatologischen Heils gegeben ist.
e) Die Tugend steuert die negativen Affekte, und sie ist unabhängig von

äusseren Gütern. Das ergibt sich daraus, dass Tugend und Leid zueinander in
Beziehung stehen.

Die Bergpredigt (Mt 5-7)

Die matthäische Bergpredigt ist auf Anhieb nicht der «natürliche» Ort, um
nach Spuren antiker Tugendlehre zu suchen. Es geht mir jedoch weit weniger
um die genetische Herleitung bestimmter Motive als um die Möglichkeit
einer angemessenen ethischen Reformulierung frühchristlicher Moral aus

tugendethischer Perspektive. Daher möchte ich in meiner Suche nicht dort
fortfahren, wo genetische Spuren einfacher zu finden wären (etwa Apg, Pastoralbriefe,

II Petr oder Jak), sondern in einem für christliche Ethik unverzichtbaren

Text.141

1. Die Bergpredigt beginnt mit einer aussergewöhnlichen Reihe von Glücksund

Heilszusagen und wählt damit eine literarische Form, die in der Umwelt
auf vielfältige Art und Weise in Gebrauch war: den «Makarismus».142 Eine
wichtige Funktion solcher «Makarismen» war, prägnant Auskunft zu geben
über die Wertmassstäbe und Glücksvorstellungen einer Gesellschaft oder
religiösen Gruppe. Diese Funktion erfüllen auch die acht Seligpreisungen in



Neutestamentliche Tugendethik 249

ebenso feierlicher wie emotionsgeladener Sprache. Die Zustandsbeschreibung
der Glückseligkeit mündet am Ende ganz natürlich in einen Aufruf zu Freude
und Jubel (5,12).143 Dieses «objektive Glück» ist verschränkt mit der Dynamik

der Basileia, die gegenwärtig und zukünftig zugleich ist. Die Aneignung
dieses Zustands wird allerdings nicht im Modus des Sollens in Aussicht
gestellt, noch wird sie einfach in freier Gnade geschenkt, sondern sie wird
Menschen zugesprochen, die entweder etwas erleiden oder konkrete Charaktertugenden

haben.144 Das dadurch entworfene Charakterbild hat gegenüber der
Mehrheit akzeptierter gesellschaftlicher Werte eine deutlich subversive Funktion:

Nicht Stärke, Mut und Klugheit garantieren ein geglücktes Leben,
sondern die Anerkennung der Abhängigkeit von Gott, Trauer und Sanftmut, das

unbedingte Verlangen nach einem gerechten Leben, tätiges Mitgefühl, ein reines

Gewissen, Versöhnungsbereitschaft und die Bereitschaft, Leid zu ertragen
(5,3-10).145 Ähnlich wie bei Paulus ist das Gutsein vom äusseren Leid
unabhängig.146

141 Eine «aretegene Lektüre» der Bergpredigt unternimmt E.T. Charry: By the Renewing
of Your Minds. The Pastoral Function of Christian Doctrine, Oxford 1997, 69-79.
Leider sind ihre Ausführungen zu knapp. Eine Auslegungsgeschichte der Bergpredigt
unter dem Aspekt ihres Gebrauchs im Rahmen christlicher Tugendlehren fehlt.
Einzelne Anmerkungen dazu finden sich in B. Stoll: De Virtute in Virtutem. Zur Ausle-

gungs- und Wirkungsgeschichte der Bergpredigt in Kommentaren, Predigten und
hagiographischer Literatur von der Merowingerzeit bis um 1200 (BGBE 30), Tübingen

1988, 91.119.136.
142 Vgl. K. Berger: Formgeschichte des Neuen Testaments, Heidelberg 1984, 188-194;

H.D. Betz: Die Makarismen der Bergpredigt (Mt 5,3-12). Beobachtungen zur literarischen

Form und theologischen Bedeutung [1978], in: Studien zur Bergpredigt, Tübingen

1985, 17-33; R. Holte: Art. «Glück (Glückseligkeit)», RAC 11, Stuttgart 1979,
246-270.

143 Die schwierige Frage nach der Ubersetzung des Adjektivs paicâpioç ist m.E. von V. 12

her anzugehen. Es handelt sich um eine in Freude mündende göttliche Heilszusage.
Leider fehlt eine deutsche Übersetzungsvokabel, die semantische und pragmatische
Aspekte vereint.

144 Die alte - typisch protestantische - Auslegungsalternative «Heilsverheissung» oder
«Einlassbedingung» (vgl. etwa R.A. Guelich: The Matthean Beatitudes. <Entrance-

Requirements> or eschatological Blessings? JBL 95 [1976] 415-434) wird aus der
Perspektive des Tugendbegriffs m.E. obsolet (vgl. zur Überwindung dieser Diastase Berger:

Formgeschichte [Anm. 142], 188f.).
145 Solche Charaktertugenden suchte man in hellenistischen Makarismen vergeblich; vgl.

die Belege in F. Hauck: Art. «paKotpioç ktV», ThWNT 4, Stuttgart 1942, 365-367.
Betz: Makarismen (Anm. 142), 30f., spricht daher zu Recht von einem «Anti-Makaris-
mus».

146 Einen sehr frühen Anstoss dazu, Mt 5,3-12 mit dem Begriff der Tugend in Verbin¬
dung zu bringen, erhielt ich 1993 in einem Seminar zur Bergpredigt in Heidelberg bei
Herrn Prof. Christoph Burchard, der diese Idee leider nirgends zu Papier gebracht
hat.



250 Moisés Mayordomo

2. Die Bergpredigt formuliert explizit das Ideal menschlicher Vollendung in
einer Anweisung, die als Zusammenfassung am Ende von Kap. 5 steht: «Seid

nun <vollkommen>, wie euer himmlischer Vater <vollkommen> ist!»147 Trotz
der perfektionistischen Implikationen dieser gängigen deutschen Ubersetzung

geht es dabei nicht um Unfehlbarkeit oder Schuldlosigkeit. Vielmehr
steht die Uberwindung von Gespaltenheit im Zentrum.

Das Adjektiv xé^etoç hängt im griechischen Sprachkontext eng mit xÉta>ç («Kulminationspunkt»,

«Ziel», «Ende») zusammen und beschreibt daher den Zustand, bei dem etwas oder

jemand an das Ziel kommt. Da z.B. die Ehe in der Antike als das «Ziel» eines erwachsenen
Mannes angesehen wurde, galt der Verheiratete als «vollkommen» (Pausanias, VIII,22,2;
vgl. auch Artemidorus: Oneirocr. 2,49). Die Nominalform xeXelcoaiç bedeutet daher
«Vollendung». In diesem Sinn können sowohl der Arzt als auch der Dieb «vollendet», «vollkommen»

sein (Aristoteles: Metaph. V 16,1021bl5ff.). «Vollkommen» ist etwas, nicht in erster
Linie weil es fehlerlos ist, sondern weil es seine Zielbestimmung erfüllt. Eine Erweiterung
dieses hellenistischen Normalgebrauchs erfährt das Wort durch die Vermittlung der Sep-

tuaginta, wo xéA.etoç die hebräischen Begriffe schalem und tam(im) übersetzt. Dadurch
erhält der Begriff im Neuen Testament die Sinndimension von «ganz», «vollkommen»,
«unversehrt». Es bezeichnet die ungeteilte, ehrliche und loyale Haltung gegenüber einem
anderen, die sich in tätiger Treue und willigem Gehorsam ausdrückt (Gen 6,9; Dt 18,13;
IKön 8,61; 11,4).

Ebenso wie der Vater im Himmel seine guten Taten allen Menschen zukommen

lässt (vgl. 5,47), sollen die Menschen durch nicht-selektive Liebe zu einer
ganzheitlichen Existenz gelangen.148 Die Nachahmung Gottes als höchstes
Ziel menschlicher Existenz, die auch in der hellenistischen Ethik mit dem
Begriff der Tugend in Verbindung gebracht wurde149, erhält hier ihre konkrete
moralische Gestalt in einer Liebe, die sich bis zum persönlichen Todfeind
ausdehnt. In der Liebe - und nur dort - werden sich Mensch und Gott
«wesensähnlich».

3. Der imperativische Stil der Bergpredigt ist so augenfällig, dass der Text im
Ruf steht, mit unrealistischer Radikalität nur an das moralische Sollen zu ap-

147 Der Satz ist deutlich in Anlehnung an Lev 19,2 («Seid heilig, weil ich heilig bin») for¬

muliert.
148 Die parallelen Traditionen im Lukasevangelium und bei Justin sind interessant: «Seid

nun barmherzig (oiKxipiroveç), wie auch euer Vater barmherzig ist.» (Lk 6,36) «Seid

aber gütig und barmherzig (xpt|0to\ kcù oiKxippoveç), wie auch euer Vater gütig ist
und barmherzig, und er lässt seine Sonne aufgehen über Sünder, Gerechte und Böse.»

(Justin: Apol. 1,15,13) Der Zusammenhang ist deutlich (bei Justin nochmals besonders

hervorgehoben): Gott ist «ganz und vollendet», weil er in seiner Zuwendung zu den
Menschen (im Sonnenschein und im Regen) keinen Unterschied zwischen Guten und
Bösen macht.

149 Vgl. D.C. Russell: Virtue as <Likeness to God> in Plato and Seneca, Journal of the

History of Philosophy 42 (2004) 241-260.



Neutestamentliche Tugendethik 251

pellieren. Viele Anweisungen haben jedoch das «Innenleben» menschlicher
Handlungsmotive im Blick; etwa wenn statt Mord bereits die Intention,
Anderen zu schaden, Gegenstand richterlichen Urteilens wird (5,21-26). Andere
Anweisungen fordern Unbesorgtheit gegenüber den Nöten des Lebens (6,25-
34). Das sind insgesamt Gebote, die als blosse Erfüllung einer als Norm
formulierten Pflicht gar nicht umsetzbar sind. Ohne die Ausbildung eines

entsprechenden Charakters, einer festen inneren Disposition, machen sie keinen
Sinn. Man kann nicht aus Pflicht reine Motive haben, ohne Sorgen leben und
den Nächsten lieben wie sich selbst. Aus tugendethischer Perspektive stehen
sich jedoch Legalität und Moralität nicht entgegen. Mit der Vorstellung, dass

Gesetze der Förderung des Gutseins dienen, konnte auch das hellenistische
Judentum sein Verständnis der Torah zum Ausdruck bringen. Die Imperative
der Bergpredigt wären in diesem Sinne «Anreize» zur Realisierung
glücksbefördernder Charaktertugenden. Die gesamte Bergpredigt würde somit auf die

Verwirklichung der Makarismen zusteuern - und nicht umgekehrt.

4. Das in der Bergpredigt anvisierte «Gutsein» steht in einem gebrochenen
Verhältnis zu den Anerkennungs- und Sanktionierungsmechanismen, die in
Form von Lob und Tadel in der Gesellschaft wirksam sind. Es gibt nur zwei
Arten guter Taten: solche, die «gesehen werden» und Anlass zum Gotteslob
geben (5,16), und solche, die überhaupt nicht in der Öffentlichkeit zur Kenntnis

genommen werden (6,1). Diese Gleichgültigkeit gegenüber Lob und Tadel
ergibt sich m.E. direkt als Folge aus dem Charakterbild, das die Makarismen
zeichnen. Wer sich in seinen zentralen Werten so von den anerkannten
Tugenden einer Gesellschaft distanziert, ist auf deren Lob nicht angewiesen.

5. Die Entsprechung von Tun und Sein kommt vor allem am Ende der
Bergpredigt (7,13ff.) im Horizont des göttlichen Gerichts zur Sprache. Dass die
guten Taten nicht aus reiner Pflichterfüllung getan werden, macht die Logik
von Baum und Frucht deutlich. Ein guter Baum kann keine schlechten Früchte

bringen - und umgekehrt (7,18). Der moralische Wert einer Tat leitet sich

von ihrem personalen Ursprung her, dem moralisch fühlenden, denkenden
und handelnden Menschen. Umgekehrt lässt sich von den Taten auch auf das

Gutsein eines Menschen schliessen. Die Einheit von Hören und Tun, die für
alle Moralsysteme von grösster Bedeutung war, wird in der Abschlussparabel
von den beiden Hausbauern ins Bild gefasst (7,24-27). Der vorbildhafte Erbauer

wird (in redaktioneller Ausweitung der Q-Vorlage) ausdrücklich als

«zielgerichtet klug und besonnen» (ppôvtpoç) bezeichnet (7,24; s.a. 10,16; 24,45;
25,2.4.8f.) und damit gerade in seiner Charakterdisposition hervorgehoben.150

150 Vgl. zu diesem Gleichnis und zu Mt 25,1-13 M. Mayordomo: Einstürzende Neubauten

(Hausbau auf Fels oder Sand) Q 6,47-49 (Mt 7,24-27 / Lk 6,46-49), in: R.

Zimmermann u.a. (Hg.): Kompendium der Gleichnisse Jesu, Gütersloh 2007, 92-99; ders.:



252 Moisés Mayordomo

6. Wenn wir über die Bergpredigt hinaus einen Blick auf die matthäische
Jesusgeschichte werfen, dann findet sich dort in der Jesusfigur ein Modell zum
Nachahmen. Er selbst lädt alle, die Gesetzesrigorismus zu Beladenen gemacht
hat, dazu ein, in seiner Anwesenheit zur Ruhe zu kommen. Jesus charakterisiert

sich selbst als «sanftmütig und von Herzen demütig» (11,28-30) und
begründet damit seine Position als Lehrer. Damit etabliert die Erzählung Jesus
als Modell für den in der Bergpredigt geforderten Charakter. Nachfolge in
Gemeinschaft wird zum eigentlichen Ort der Charakterbildung.

7. Aus tugendethischer Perspektive ist auch die «goldene Regel» in 7,12
interessant. Diese moralische Maxime kann kaum zu hoch bewertet werden: Ihre
Stellung im Kontext und der Wortlaut, der bewusst an 5,17-20 anknüpft,
machen sie zu einer Zusammenfassung alttestamentlicher Moral, zu einem
Kondensat der Bergpredigt und damit - nach matthäischem Verständnis - der
gesamten Moral Jesu. Sie ist der höchste Ausdruck einer «besseren Gerechtigkeit»

und entspricht der zentralen Stellung des Liebesgebotes. Dass sie zudem
einer breit belegten Verhaltensmaxime entspricht151, stellt einen Bezug zu
einer universal gültigen Moral her. Mit tugendethischen Interessen berührt sich
diese Maxime darin, dass sie das Wollen des Menschen in Bezug auf sein eigenes

Wohl zum Ausgangspunkt des Sozialverhaltens bestimmt. Damit fördert
sie die Tugend der Empathie auf der Grundlage der Reziprozität menschlichen

Verhaltens.152

Insgesamt finden sich in der Bergpredigt viele Elemente, die tugendethisch
gedeutet werden können: eine Vorstellung vom eschatologischen Glück, ein
Ideal menschlicher Vollendung, ein Charakterbild, Anweisungen zur Einheit
von Wollen und Sollen, von Sein und Handeln, von Hören und Tun und
schliesslich ein Rollenangebot in Form der Jesusnachfolge.

Kluge Mädchen kommen überall hin... (Von den zehn Jungfrauen) - Mt 25,1-13, in:
ebd., 488-503.

151 Vgl. A. Dihle: Die goldene Regel. Eine Einführung in die Geschichte der antiken und
frühchristlichen Vulgärethik, Göttingen 1962; H.-P. Mathys, R. Heiligenthal: Art.
«Goldene Regel», TRE 13, Berlin/New York 1984, 570-575.

152 M. Scheler: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Neuer Ver¬
such der Grundlegung eines ethischen Personalismus (Ges. Werke 2), Bern 41954,

537f., spricht von einem «Solidaritätsprinzip». Vgl. auch H. Reiner: Die Grundlagen
der Sittlichkeit, Meisenheim am Glan 21974, 348-379.



Neutestamentliche Tugendethik 253

Zusammenfassung: Tugend im Vergleich (Sprache, Probleme, Motive)

Philosophie Hellenist. Judentum Paulus Bergpredigt

Begrifflichkeit:
eüSaipovta:
«Glück»

ethischer Zentralbe-
griff

belegt (Philo, Jos.)3 keine Begrifflichkeit -
keine Entsprechung

Entsprechung:
5,3—12: MctKÔpioç
(«glückselig»)
5,48: xé^etos («vollendet»)

Begrifflichkeit:
àpexfi
«Tugend»

ethischer Zentralbe-

Definition: Kein
Gefühl, keine natürl.
Anlage, sondern «habituelle

Disposition»
miç)

moralischer Zentralbegriff

Keine Definition, 10
Gebote Tugenden
(Philo)b

keine Begrifflichkeit
(Ausnahme: Phil 4,8) -
Motivgebrauch
àyaôoç - KaÀbç

keine Begrifflichkeit -
Motivgebrauch
àyaôôç - KaÀbç

Motiv: Individuum

und
Gemeinschaft

zentral zentral belegt implizit

Motiv: Tugend
und Nachahmung

(tûtcoç,
HÎHTiciç)

peripher
wichtig für erzählende
Popularphilosophie
(Plutarcn)

belegt (Josephus)
Märtyrererzählung
(IV Makk)

Beleg: Phil 4,8
Nachahmung des
Paulus

Nachahmung Gottes
Nachfolge Jesu

Motiv: Tugend,
Lob, Bewunderung

zentral (v.a. im
Hinblick auf Verantwor-
tung)

wichtig (Jos., Philo),
göttliche Anerk.
(IV Makk)

Beleg: Phil 4,8
Lob, Tadel, Ehre,
Schande

keine menschl.
Anerkennung, göttliche
Anerkennung

Problem: Lern-
barkeit der
Tugend

pragmatisch: Gewöhnung,

Übung, Belehrung,

Gesetzgebung,
Erzählung (Plutarcn)

Erziehung durch
Torah
Übung (âoicr|oiç:
Philo)

Erfahrung des Pneu-
ma in der Gemeinschaft

Nachfolge in Gemeinschaft

Problem:
Tugend und
Affekte

(klass.) Stoa: Ausschaltung

der Affekte
Arist.: Kontrolle der
Affekte (mittl. Stoa)

Klugheit herrscht
über Leidenschaften
(IV Makk)

Waffen gegen
Leiderfahrung

Affekte als Tugend

Freude im Leid
Affekte als Tugend

Problem:
Tugend und äussere

Güter

Stoa: autark gegenüber

Wohlstand und
Leid
Arist.: nicht notwendig,

aber hilfreich

autark gegenüber
Leid (IV Makk)

autark gegenüber Leid autark gegenüber Leid

Problem: Wesen

und Einheit
der Tugend

Piaton / Stoa: Tugend
Wissen (gut und

schlecht)
Arist.: Verstandesund

Charaktertugenden,
vernünft. «Mitte»

keine bewusste Reflexion,

eher auf einer
Linie mit Piaton und
Stoa

keine Spuren einer
Reflexion vorhanden,
aber nicht intellektua-
listisch

keine Spuren einer
Reflexion vorhanden,
aber nicht intellektua-
listisch

Tugendlisten Kardinaltugenden:
Klugheit, Tapferkeit,
Gerechtigkeit,
Besonnenheit

+ Aristoteles: Gross-
zügigkeit, Hochherzigkeit,

Seelengrösse,
Freundschaft,
Aufrichtigkeit, Angemessenheit

in der Wahl
der Worte

Kardinaltugenden

+ Gottesfrömmigkeit

Keine feste Liste: Liebe,

Freude, Friede,
Ausdauer, Freundlichkeit,

Güte, Treue,
Sanftmut, Selbstkontrolle,

Reinheit,
Erkenntnis, Wahrheit,
Gerechtigkeit,
Ehrbarkeit

Armut im Geist, Trauer,

Sanftmut, Verlangen

nach Gerechtigkeit,

Barmherzigkeit,
Reinheit, Friede,
Leidensfähigkeit

Zentrale
Tugend

Klugheit / Weisheit Gottesfrömmigkeit Liebe Feindesliebe
(Armut im Geist)

a. Statistik: Philo: > 190mal; Josephus: ca. 150mal; EpArist: 2mal; LXX: Omal.
b. Statistik: Philo: >900mal; Josephus: >300mal; IV Makk: 16mal; EpArist: 6mal; II

Makk: 4mal; SapSal: 3mal; LXX (hebr. Vorlage): Omal (in moralischer Verwendung!).



254 Moisés Mayordomo

Fazit und Ausblick

Die Ausgangsfrage dieser Skizze kann m.E. positiv beantwortet werden: Das
Neue Testament ist für eine tugendethische Deutung offen und kann dadurch
einen Beitrag in der aktuellen theologischen Tugenddiskussion leisten. Eine
wirkungsgeschichtliche Bestätigung dieser These kann an dieser Stelle nicht
erfolgen.153 Wie ein neutestamentlicher Beitrag zur aktuellen Tugenddiskussion

aussehen kann, möchte ich abschliessend mit einigen Überlegungen
andeuten:

1. Der Tugendbegriff ist für eine theologische Ethik am ehesten dann
interessant, wenn er die Spannung zwischen Gnade und Eigenverantwortung
wahrt. Eine ähnliche Spannung ist bereits im antiken Verständnis der Tugend
angelegt: «Gute Menschen» zeichnen sich zwar durch eine verlässliche Disposition

aus, die sie durch Übung und Erkenntnis erworben haben; sie sind aber
dennoch verantwortlich für ihre Handlungen. Der moralische Charakter
handelt nicht «automatisch» richtig, sondern ist in einem stetigen Prozess von
Erkennen, Abwägen und Entscheiden begriffen. Die (teilweise in der
Forschung etwas überzogene) «Spannung» in der paulinischen Ethik zwischen
«Indikativ» und «Imperativ»154 wird (seit Bultmann) häufig in der Anweisung
zum Ausdruck gebracht: «Werde, der du bist.» bzw.: «Werde, die du bist.»
Dieser Satz ist m.E. im Rahmen einer tugendethischen Deutung sinnvoll.

2. Ein wichtiges Anliegen jeder Tugendethik - und vielleicht auch ein
entscheidender Vorteil gegenüber anderen ethischen Paradigmen - ist die

Harmonisierung von Wollen und Sollen. Friedrich Schiller hat die Tugend als

«Neigung zur Pflicht» aufgefasst155 und die Kantische Pflichtethik mit einem

153 Die ethischen Entwürfe von Augustin und von Thomas von Aquin verbinden wich¬

tige Aspekte neutestamentlicher Moral mit dem zentralen Begriff der Tugend. Es

wäre m.E. eine grobe Vereinfachung, dies im Rahmen einer simplen «Abfalltheorie»
als Hellenisierung des christlichen Glaubens abzuqualifizieren. Vieles spricht
vielmehr dafür, dass hier kongenial neutestamentliche Impulse mit den ethischen Diskursen

der eigenen Zeit verantwortlich weiter entwickelt worden sind. Das sollte
neutestamentliche Ethik im besten Fall leisten können! Vgl. zu Augustin F.S. Carney:
The Structure of Augustine's Ethic, in: W.S. Babcock (Hg.): The Ethics of St. Augustine

(JRE Studies in Religion 3), Atlanta 1991, 11-37; C. Horn: Augustinus über
Tugend, Moralität und das höchste Gut, in: T. Fuhrer, M. Erler (Hg.): Zur Rezeption
der hellenistischen Philosophie in der Spätantike (Philosophie der Antike. Veröffentlichungen

der Karl- und Gertrud-Abel Stiftung 9), Stuttgart 1999, 173-190, und zu
Thomas von Aquin Schockenhoff: Bonum hominis (Anm. 26).

154 Vgl. zur Problematik R. Zimmermann: Jenseits von Indikativ und Imperativ. Ent¬

wurf einer <impliziten Ethik> des Paulus am Beispiel des 1. Korintherbriefes, ThLZ
132 (2007) 259-284.

155 F. Schiller: Über Anmut und Würde (1793), in: B. von Wiese (Hg.): Philosophische
Schriften I (Nationalausgabe 20), Weimar 1962, 21987, 283f.



Neutestamentliche Tugendethik 255

kritischen Zweizeiler bedacht: «Gerne dien' ich den Freunden, doch thu ich
es leider mit Neigung, / Und so wurmt es mir oft, dass ich nicht tugendhaft
bin.»156 Aufrichtigkeit und Freude sind sowohl in der Bergpredigt als auch bei
Paulus Tugenden mit einer wichtigen moralischen Funktion. Sie bringen
nämlich zum Ausdruck, dass moralisches Handeln Folge einer intrinsischen
Motivation ist. In seiner «Grundlegung der protestantischen Tugendlehre»
spricht Konrad Stock daher zu Recht von der «Freude an dem, was sein
soll».157 In der Perspektive des MtEv wird das Sollen zum «leichten Joch» in
der Nachfolge Jesu (Mt 11,28-30). Bei Paulus kommt die Harmonisierung des

menschlichen Willens mit dem göttlichen Gesetz durch den in der Gemeinschaft

wirksamen Geist Gottes zustande. Beide Aspekte sollten in einer
theologischen Tugendethik berücksichtigt werden.

3. Tugenden gehören in eine Gemeinschaft. Sie sind traditionsbildend und
bestimmen die Identität einer Gruppe. Das Ziel der Bergpredigt, nämlich die
Wesensähnlichkeit mit Gott, ist daher kein Individualisierungsprozess,
sondern Teil einer Gemeinschaftserfahrung. Die Tugenden als «Frucht des

Geistes» sind jedoch nicht einfach instrumentell für das Wohl der Gemeinschaft,
sie gehen auch aus dem Leben und Wirken innerhalb der Gemeinschaft
hervor. Es ist daher vom Neuen Testament her über eine Ekklesiologie
nachzudenken, in der die Gemeinschaft als «Schule des Gutseins» eine Rolle spielt.

4. Wenn sich eine Gemeinschaft auch über ihre Tugenden zu erkennen
gibt, dann muss sie darauf bedacht sein, solche Eigenschaften zu pflegen, die

möglichst allen den Weg zur «Glückseligkeit» eröffnen. Hier müssen auch die
neutestamentlichen Texte befragt werden: Folgen die darin genannten Tugenden

z.B. einem bestimmten Muster von Männlichkeit? Schliessen sie

bestimmte Menschengruppen (z.B. Frauen, Sklaven) aus?158 Weiterhin muss im
Rahmen dieses Gemeinschaftsbezugs auch der Beitrag der Tugend zur
Uberwindung von Gewalt in all ihren Dimensionen bedacht werden.159

156 Xenien. Musenalmanach für das Jahr 1797, in: J. Peterson, F. Beissner (Hg.): Gedichte
in der Reihenfolge ihres Erscheinens, 1776-1799 (Nationalausgabe 1), Weimar 1943,
357.

157 Stock: Grundlegung (Anm. 26), 134.passim. S. 146-159 entfaltet er eine Ethik der
Freude (s.a. Freude an dem, was sein soll. Grundriß einer protestantischen Tugendlehre,

MJTh 5 [1993] 41-61).
158 Ein Vergleich mit der römischen Herrscherpropaganda zeigte m.E., dass zumindest

bei Paulus und in der Bergpredigt genderübergreifende Tugenden dominieren. Vgl.
zur Frage der Männlichkeit M. Mayordomo: Konstruktionen von Männlichkeit in
der Antike und in der paulinischen Korintherkorrespondenz, EvTh 68 (2008) 99-115.

159 Vgl. meine beiden mit Walter Dietrich verfassten Beiträge: Vertrauen schaffen - Sanft¬

mut üben - Gerechtigkeit suchen. Wege der Gewaltprävention in der Bibel, in: W.
Dietrich, W. Lienemann (Hg.): Gewalt wahrnehmen - von Gewalt heilen. Theologische

und religionswissenschaftliche Perspektiven, Stuttgart 2004, 168-185; Gewalt
und Gewaltüberwindung in der Bibel, Zürich 2005, bes. 134-140.



256 Moisés Mayordomo

5. Tugend impliziert immer auch eine Anthropologie, in der die Affekte
eine wichtige Rolle spielen. Gegenüber der stoischen Affektenlehre steht das

Neue Testament eher auf der Seite des aristotelischen Tugenddiskurses:
Tugenden dienen dem Affekthaushalt und weisen damit Gefühlen wie Mitleid
und Freude eine handlungsleitende Funktion zu.160

6. Eine besondere Aufgabe, die systematisch noch nicht in Angriff genommen

worden ist, besteht darin, ein sprachlich angemessenes und historisch
verortetes Verständnis der im Neuen Testament erwähnten Einzeltugenden
zu gewinnen. Dies ist v.a. deswegen wichtig, weil Begriffe wie Demut oder
Geduld heute antiquiert klingen - was angesichts ihres kirchlichen Gebrauchs
nicht unberechtigt erscheint! Mit den Mitteln der Exegese sind jedoch wichtige

Begriffe nicht nur vor dem Verstauben zu retten, sondern auch mit
Sensibilität für ihre Anschlussfähigkeit an heutige moralische Herausforderungen
im Sinne einer pluralen und vielgestaltigen christlichen Ethik zu verwenden.161

7. Die meisten Tugendethiken verstehen sich nicht als geschlossenes
System. Die Tugend zeigt eine hohe Anpassungsfähigkeit an wechselnde soziale

Verhältnisse, und selbst der Gehalt einer Tugend kann mit der Zeit variieren.162

Auch die neutestamentlichen Tugendlisten bilden keinen geschlossenen

Kanon, der sich nicht erweitern liesse durch Tugenden wie Toleranz,
Offenheit, Mut oder Humor. Andererseits hat die Geschichte der christlichen
Ethik gezeigt, dass der Tugendbegriff auch ein Trojanisches Pferd sein kann,
in dessen Bauch Sekundärtugenden wie Fleiss, Disziplin und Ordnung in den
christlichen Moraldiskurs eingeschmuggelt werden können.163 Fehlender
Systemcharakter bedeutet jedoch nicht, dass es keine zentralen Inhalte gibt. Mo-

160 Hier zeigt sich die Tugendthematik anschlussfähig für Fragen der praktischen Theolo¬

gie-
161 Für die Tugend der Demut hat dies K. Wengst: Demut - Solidarität der Gedemütigten.

Wandlungen eines Begriffes und seines sozialen Bezugs, München 1987, geleistet.

162 Der Systemcharakter der Tugendethik ist umstritten. Während Maclntyres (Verlust
[Anm. 5]) klassischer Entwurf deutlich systemkritisch ist, haben sich andere Tugend-
ethiker und -ethikerinnen um grössere Geschlossenheit bemüht (z.B. Slote: From
Morality [Anm. 8]).

163 Auf den Punkt bringt das Problem U. Wolf: Tugend und Glück. Was Piaton und Ari¬
stoteles lehren, in: R. Stäblein (Hg.): Glück und Gerechtigkeit. Moral am Ende des 20.

Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 1999, 27-40 (27f.): «Sollen Primär- und Sekundärtugenden

den Individuen nicht äusserlich bleiben, müsste man erklären oder begründen,
warum es für die Person sinnvoll ist, bestimmte Tugenden zu besitzen und
auszuüben. Doch meistens wird nicht dies geleistet, sondern es werden Handlungsregeln
oder Normen zu begründen versucht, und so gerät der Tugendbegriff noch auf andere

Weise in Zweifel, denn Tugenden wären dann nichts weiter als Dispositionen, sich an
bestimmte Normen zu halten.»



Neutestamentliche Tugendethik 257

derne Tugendethiker und -ethikerinnen argumentieren - und sie haben
Aristoteles auf ihrer Seite -, dass es Tugenden gibt, die universalisierbar sind. Die
beste Kandidatin dafür ist aus philosophischer Sicht die Tugend der Gerechtigkeit.

Vom Neuen Testament her darf die Liebe den Rang der Königstugend
beanspruchen, und zwar Liebe in der Form, dass die Christusnachfolge
erkennbar wird durch das Handeln der Gemeinde in freier Hingabe an den
Nächsten. Das impliziert für die Tugendethik, dass alle Charaktereigenschaften

moralisch zu hinterfragen sind, die sich nicht mit der Liebe vereinbaren
lassen.164

Abstract

Der Begriff der Tugend (arete), der im Zentrum der griechisch-römischen Ethik stand,
spielt im gegenwärtigen Diskurs eine zunehmend wichtige Rolle. Der vorliegende Aufsatz
unternimmt den Versuch einer tugendethischen Deutung neutestamentlicher Moral. In
einem ersten Teil wird das Thema in der antiken Philosophie, Biographie, in Zeugnissen des

Alltagslebens und in einigen jüdisch-hellenistischen Werken (Philo, IV Makk, Josephus)
dargestellt. Im zweiten Teil werden Aspekte neutestamentlicher Moral am Beispiel des

Paulus und der matthäischen Bergpredigt tugendethisch gedeutet. Der Aufsatz endet mit
einem Ausblick auf eine neutestamentlich orientierte Tugendethik.

The concept of virtue (Arete), which was at the centre of greco-roman ethics, is playing a

more and more important role in actual ethical discourse. The present article aims at a

virtue-ethical interpretation of New Testament morality. In a first part the evidence is analyzed

in ancient philosophy, biography, expressions of daily life and in some Jewish-helleni-
stic works (Philo, IV Macc, Josephus). In the second part some aspects of New Testament
morality (Paul and Matthew's Sermon on the Mount) are interpreted in a virtue-ethical
perspective. The article ends with some theological proposals for New Testament oriented
virtue ethics.

Moisés Mayordomo, Bern

164 Dies festzuhalten erscheint mir dringend angesichts der erneuten Instrumentalisie¬

rung der Tugend für den Entwurf «nationaler Leitkulturen» oder für die Steigerung
wirtschaftlicher Produktivität. Aus neutestamentlicher Sicht haben solche Prozesse
keinen theologischen Segen zu erwarten.


	Möglichkeiten und Grenzen einer neutestamentlich orientierten Tugendethik : ein programmatischer Entwurf

