
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 2

Artikel: Die Wormser Propheten von 1527 : eine vorlutherische Teilübersetzung
der Bibel

Autor: Oelschläger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wormser Propheten von 1527

Eine vorlutherische Teilübersetzung der Bibel

«Die sogenannte Wormser Propheten, oder die in den Jahren 1527. und 1528. zu
Worms herausgekommene teutsche Uebersetzung der Prophetischen Bücher des A.
Testaments, ist ein, nicht nur in der gelehrten Historie, sondern auch in der Kirchen
und Reformations Geschichte berühmtes und merkwürdiges Buch.»

So beginnt Georg Nikolaus Wiener, «Rektor des Wormsischen Gymnasiums,
der Fürstlich Hessischen Societät der Wissenschafften zu Giesen, und der
teutschen Gesellschafften zu Jena und Altorf Mitglied», seine Einladungsschrift

«An Alle Hochzuverehrende und Hochgeschätzte Obere und Vorgesetzte,

Gönner und Freunde unsers Gymnasiums, zu geneigter Anhörung
einiger, nach vollendetem Oster Examen 1770 den 4ten April nachmittags um
halb zwey Uhr, in unserm obern Hörsaal zu haltenden Schulreden.»1 Im
Folgenden bespricht Wiener vier ihm vorliegende Drucke jener Teilübersetzung
der Bibel, die zum ersten Mal am 13. April 1527 in Worms erschien. Er erörtert

dabei manche Frage, die bis heute kaum zu völliger Zufriedenheit gelöst
ist. Eine Beschäftigung mit dieser Ubersetzung, die sich zu ihrer
Erscheinungszeit wohl grosser Nachfrage erfreuen durfte, ist sowohl von
kirchengeschichtlichem als auch von sprachgeschichtlichem Interesse. Sie müsste einer
eingehenderen historischen und philologischen Prüfung unterzogen werden.2

1. 1527 - die Zeit reformatorischen Aufbruchs und des Bedarfs an
Bibelübersetzungen

Das erste Jahrzehnt nach Luthers Thesenanschlag war geprägt von einer
gewaltigen Aufbruchsstimmung. Bis ins hohe Mittelalter lassen sich in Worms

1 Von der, in den Jahren 1527 und 1528, zu Worms, bey dem Buchdrucker Peter Schöf¬

fer, zuerst herausgekommenen teutschen Uebersetzung der Propheten, von Ludwig
Hätzer; handelt in der Einladungsschrifft, An Alle Hochzuverehrende und Hochgeschätzte

Obere und Vorgesetzte, Gönner und Freunde unsers Gymnasiums, zu
geneigter Anhörung, einiger, nach vollendetem Oster Examen 1770. Den 4ten April
nachmittags um halb zwey Uhr, in unserm obern Hörsaal zu haltenden Schulreden,
Georg Nikolaus Wiener, Rektor des Wormsischen Gymnasiums, der Fürstlich Hessischen

Soccietät der Wissenschafften zu Giesen, und der teutschen Gesellschafften zu
Jena und Altdorf Mitglied. WORMS, gedruckt mit Kranzbühlerischen Schriften.
[1770], 2.

2 Ein erstes Ergebnis der Beschäftigung des Vefassers mit den Wormser Propheten liegt
vor in: U. Oelschläger: Die «Wormser Propheten», in: Worms 2006 (Heimatjahrbuch
für die Stadt Worms [HJB] 1), Worms 2005, 114-119.

ThZ 2/64 (2008) S. 169-198



170 Ulrich Oelschläger

die Auseinandersetzungen zwischen Bürgerschaft und Klerus zurückverfolgen,

die im Spätmittelalter und in der frühen Neuzeit, vor allem dann im 14.,
15. und 16. Jahrhundert kulminierten. Hervorzuheben, insbesondere für
Worms, sind die Auseinandersetzungen zwischen dem Rat, der Bürgerschaft
und dem Weltklerus, der letztlich im Rahmen des Kampfes mit dem
Fürstbischof um die Stadtherrschaft zu sehen ist, in den auch die Pfalzgrafen mehrfach

eingreifen und der auch für das Kräftespiel innerhalb der Reichspolitik
an Relevanz gewinnt. Innerhalb der Stadt spielt dann auch die Rivalität
zwischen ritterlichen Ministerialenfamilien und Bürgerlichen eine Rolle; ebenso

greifen Adlige von aussen in die Auseinandersetzungen ein wie zum Beispiel
der Reichsritter Franz von Sickingen, der Worms von 1515-1518 mit einer
Fehde heimsucht. Die Streitigkeiten, besonders die mit dem Weltklerus, treffen

die Menschen schwer, ökonomisch wie religiös. So verschaffte sich der
Weltklerus durch zum Teil bedeutsame Steuerfreiheit ökonomische Vorteile.
Im Kampf um das Schankmass beim Wein, Getreidesteuer und Mühlenrechte
setzte der Bischof häufig Interdikt und Bann als Kampfmittel ein, so dass der
Weltklerus die Stadt vorübergehend, zum Teil für relativ lange Zeit verliess.
So kam es zu einem Defizit in der geistlichen Versorgung der Bevölkerung,
das der Ordensklerus nur teilweise kompensieren konnte. Dies bereitete
zusammen mit anderen Faktoren auf dem Boden eines «genossenschaftlichen
Grundkonsenses» in Bezug auf die «allgegenwärtige Verknüpfung des Diesseits

mit dem Jenseits» frommen Laienbewegungen den Weg.3 Die Unruhe

3 Die Auseinandersetzungen zwischen Bischof und Weltklerus mit der Stadt sowie die

gesellschaftliche Gesamtsituation in Spätmittelalter und früher Neuzeit sind für
Worms gut erforscht, so dass an dieser Stelle einige Hinweise genügen mögen:
G. Bönnen: Die Blütezeit des hohen Mittelalters. Von Bischof Burchard zum Rheinischen

Bund (1000-1254), in: Geschichte der Stadt Worms, hg. im Auftrag der Stadt
Worms von G. Bönnen, Stuttgart 2005, 133-179; B. Kreutz: Königtum - Fürsten -
Städtebünde. Die Außenbeziehungen der Stadt Worms im Spätmittelalter, in: ebd.,
180-192; ders.: Zwischen Bischof, Reich und Kurpfalz. Worms im späten Mittelalter
(1254-1521), ebd., 193-261; F. Konersmann: Kirchenregiment, reformatorische Bewegung

und Konfessionsbildung in der Bischofs- und Reichsstadt Worms (1480-1619),
ebd., 262-290.
Ferner: O. Kammer: Die Anfänge der Reformation in der Stadt Worms, BlpfälzKG
68 (2001) 219-251 [= Ebernburghefte, Sonderdruck aus: BlpfälzKG 68 (2001) 34

(2000) 7-39]; ders.: Die Anfänge der Reformation und des Evangelischen Gottesdienstes

in Worms. Drei Faksimiledrucke aus den Jahren 1522-24, Worms 1983; F. Reuter:

Mehrkonfessionalität in der Freien Stadt Worms, in: Städtische Randgruppen und
Minderheiten, hg.v. B. Kirchgässner und F. Reuter (Stadt in der Geschichte,
Veröffentlichungen des Südwestdeutschen Arbeitskreises für Stadtgeschichtsforschung 13),

Sigmaringen 1986, 9-48; als sozialgeschichtlich besonders interessante Untersuchung
wurde herangezogen: S. Todt: Kleruskritik, Frömmigkeit und Kommunikation in
Worms im Mittelalter und in der Reformationszeit (BWSG 103), Wiesbaden 2005,
bes. 77ff.l90ff.234ff.; wörtlich zitiert 179.



Die Wormser Propheten von 1527 171

und Aufbruchsstimmung dieser Jahre erhält sowohl politisch als auch religiös,

nicht zuletzt durch den Bauernkrieg, der für die Region Worms in einer
letzten grossen Schlacht in Pfeddersheim im Jahre 1525 beendet wird, sowie
durch Luthers Auftritt in Worms auf dem Reichstag im Jahre 1521 und die
anschliessenden reformatorischen Durchsetzungsprozesse in der Stadt zusätzliche

Impulse. Zu Recht weist Sabine Todt in ihrer Monographie zu Kleruskritik,

Frömmigkeit und Kommunikation in Worms im Mittelalter und in
der Reformationszeit darauf hin, dass eine Fülle von Bibelübersetzungen dem
gewachsenen Bedürfnis der Laien nach individueller Beschäftigung mit der
Heiligen Schrift und der zeitbedingten - nicht zuletzt durch die Auseinandersetzungen

mit dem Klerus geförderten - Entwicklung eines neuen Frömmigkeitsstiles

Rechnung zu tragen versucht. «Das Ablaß- und Wallfahrtswesen
erlebte einen Aufschwung, Mysterienspiele, in denen theologische Grundsätze
mit komischen oder grausamen Szenen verbunden wurden und dadurch den

Rezipienten erreichen sollten, beherrschten die Theaterszene, Heiligenviten,
Trost-, Totentanz- und Gebetbücher, kleine Andachtsbilder, Heilige aus
Papier, für den privaten Gebrauch und die Bibel in deutscher Sprache wurden
gedruckt, bemerkenswerter Weise wurden in keinem europäischen Land so
viele Bibelexemplare in Landessprache gedruckt wie in Deutschland.»4 Eines
davon ist die hier besprochene Teilübersetzung: «Alle Propheten nach Hebräischer

sprach verteutscht. O Gott erlöß die gefangnen. M.D.XXVII [= Titelseite]
getruckt zü Worms bei Peter Schöffern /und volendet am drei zehenden tag des

Aprillen / im jar nach der gehurt Christi unsers Seligmachers M.D.XXVII» [
letzte Seite, es folgt Schöffers Wappen mit dem Dudelsackpfeifer],

2. Anmerkungen zu Bibelübersetzungen ins Deutsche vor und in der
Reformationszeit

Fritz Dauner verweist auf 14 deutsche Bibeldrucke, die vor Erscheinen der
Lutherschen Ubersetzung des Neuen Testaments herausgegeben wurden, also

vor 1522, und das, obwohl 1486 der Mainzer Erzbischof Berthold von
Henneberg, nicht zuletzt aufgrund mangelnder Qualität der Ubersetzungen, ein
«Bibelverbot» erliess, Übertragung und Druck der Heiligen Schrift ins Deutsche

untersagte. Er verwies dabei «auf die Unfähigkeit der deutschen Sprache,
als Ausdruck für die tieferen Wahrheiten der Religion zu dienen.»5 «Bekannt
sind 14 vollständige hochdeutsche Druckbibeln, deren älteste 1466 bei Mentel
in Straßburg vorgelegt wurde. Parallel dazu sind noch Handschriften vorhanden,

die beweisen, dass man sich bei Mentel genau an die Vorlage [älterer

4 Todt, Kleruskritik (Anm. 3), 159.
5 F. Dauner: Die oberdeutschen Bibelglossare des XVI. Jahrhunderts, Darmstadt 1898,

1.



172 Ulrich Oelschläger

Handschriften] hielt. Eine wirkliche Neubearbeitung [für den Druck] stellt

nur der 4. Bibeldruck dar, der etwa 1475 bei Zainer in Augsburg erschien.»6

Die Ubersetzungen konnten die Bedürfnisse der Leser aus verschiedenen
Gründen kaum befriedigen. Einmal waren sie häufig fehlerhaft, zudem stieg
im Zeitalter des Humanismus der Wunsch nach einer neuen Orientierung am
«Urtext» oder, bescheidener ausgedrückt, am hebräischen bzw. griechischen
Text. Hinzu kam, dass sich eine Mundartgrenzen überschreitende deutsche

Schriftsprache erst langsam ausbildete. Diesen neuen Anforderungen stellten
sich die Ubersetzer der Reformationszeit. So stellt Waldtraut Ingeborg Sauer-

Geppert mit Recht fest:

«Zur raschen Verbreitung der Lutherbibel, die diesen Siegeszug nicht zuletzt als der
authentische Text der Reformation antrat, auf den sich die reine Lehre verbindlich stützen

konnte, gehört die frühzeitige Überschreitung von Sprach- und Mundartgrenzen.»7

Dass sich eine einheitliche deutsche Schriftsprache erst in dieser Zeit entwickelte,

ist in der Germanistik kaum umstritten und hat selbst in Schulbüchern
Berücksichtigung gefunden. Strittig ist allenfalls, in welcher Weise sich das

Ostmitteldeutsche als Schriftsprache durchsetzte und welchen Anteil Luther
mit seiner Bibelübersetzung daran hatte. Ihn euphorisch als Schöpfer der
einheitlichen Schriftsprache zu bezeichnen, ist sicher genauso verkehrt, wie seine

Rolle in diesem Prozess zu leugnen. So schreibt der Sprachwissenschaftler
Werner Besch dazu:

«Die Not der Deutschen zu Beginn der Neuzeit war ihre sprachliche Gespaltenheit. Im
Vergleich zu anderen Nationen erreichten sie die sprachliche Einheit in Form einer
gemeinsamen Schriftsprache erst sehr spät. In der Regel vollzieht sich ein solcher

Einigungsweg in zwei Dimensionen: (1.) Durch Überwindung der Vorherrschaft einer
fremden Schriftsprache (Latein!), (2.) durch Beseitigung der regionalen Sprachvielfalt,
zunächst in der Schreibung, später auch in der gesprochenen Form. Luther hat in
beiden Dimensionen die Entwicklung wie kein anderer vorangetrieben. Das heißt aber

auch, daß er selbst zugleich in bestehende Entwicklungen eingebettet war. Daß er - bei
aller Sprachoriginalität - nicht als <Schöpfer> der neuhochdeutschen Schriftsprache gelten

kann, wie man im 19. und teilweise noch im 20. Jahrhundert ernsthaft meinte, steht
fest. Eine solche Sprachsetzungsmacht hat kein einzelner Mensch. Ihn andererseits als

<Nachzügler> zu bezeichnen, wie es Burdach getan hat («nicht Schöpfer, nicht einmal
Bahnbrecher, eher Nachzügler»), wird den Vorgängen in der ersten Hälfte des 16.

Jahrhunderts nicht gerecht. Unsere Schriftsprache ist auch nicht in der Prager Kanzlei
Karls IV entstanden und dann von Luther übernommen worden, wie man heute noch
lesen und hören kann. Luther ist unmittelbar an ihrer Ausbildung beteiligt, daran kann
kein Zweifel bestehen.»8

6 W.I. Sauer-Geppert: Art. «Bibelübersetzungen III/1. Ubersetzungen ins Deutsche»,
TRE 6, Berlin 1980, 228-246 (238).

7 Sauer-Geppert: Bibelübersetzungen (Anm. 6), 242.
8 W. Besch: Die Bibel in der Geschichte der deutschen Sprache, in: K. Schäferdiek



Die Wormser Propheten von 1527 173

Mit Luther hat sich die Germanistik eingehend beschäftigt, mit den anderen
Ubersetzungen seiner Zeit wohl deutlich weniger. Doch ist zu betonen, dass

auch den süddeutschen Ubersetzungen und Drucken eine wichtige Bedeutung

für die Kommunikation mit den Rezipienten zukommt. Mag ihre
Bedeutung für die Entwicklung einer neuhochdeutschen Schriftsprache auch

vergleichsweise gering sein, ihre Bedeutung für den Aneignungsprozess durch
Laien ist in einer Zeit, in der sich die Schriftsprache erst langsam durchsetzte,
wohl nicht zu unterschätzen. So ist einmal die zunächst fehlende Verständlichkeit

Luthers im süddeutschen Raum zu erwähnen. So weist bereits Fritz
Dauner in seiner Arbeit von 1898 darauf hin, dass, trotz aller Bemühungen
Luthers um ein verständliches Deutsch «für Ober und Niederländer», es nicht
zu vermeiden gewesen sei, «dass manche von Luthers Ausdrücken den
Süddeutschen nicht verständlich waren - der Unterschied zwischen oberdeutschem

und mitteldeutschem Sprachschatz war zu gross.»9 Ein Ausweg aus
diesem Dilemma konnte einerseits das Ersetzen mitteldeutscher durch entsprechende

oberdeutsche Wörter sein, wie es z.B. durch den Drucker Christoph
Froschauer in Zürich oder Melchior Ramminger in Augsburg geschah,
andererseits konnte man unverständliche Wörter in den schon früh als Drucke
vorliegenden Teilen der Lutherbibel durch angehängte Glossare erläutern.10
Die Beschreibung dieses Vorgangs macht zugleich zweierlei deutlich: einmal
die «Gier» der geschäftstüchtigen Drucker nach Material und ihre Tätigkeit
als Verleger, die auch in die Texte zum Teil deutlich eingriffen, zum anderen
damit zusammenhängend den Druck, den sie wohl auf die Übersetzer ausübten.

Sobald ein biblisches Buch übersetzt war, wurde es gedruckt, so dass,

bevor die erste vollständige evangelische Bibel im Jahre 1529 in Worms durch
Peter Schöffer gedruckt wurde, schon eine ganze Reihe von Teilübersetzungen

vorlagen.

3. Die Wormser Propheten, eine Teilübersetzung des Alten Testaments vor Luther

3.1 Der Drucker Peter Schöffer

Peter Schöffer wurde 1460 in Mainz geboren; er trägt den gleichen Namen
wie sein Vater Peter Schöffer der Altere, der als Drucker mit Johannes Gutenberg

in Mainz zusammenarbeitete. Seine Mutter war Christine Fust. Peter der
Jüngere trat zusammen mit seinem Bruder Johann in die Fussstapfen des

Vaters und wirkte als Drucker in Mainz, bevor er 1518 nach Worms kam und

(Hg.): Martin Luther im Spiegel heutiger Wissenschaft (Studium Universale 4), Bonn
1985, 51-62 (60).

9 Dauner: Die oberdeutschen Bibelglossare (Anm. 5), 3.
10 Ebd., 4ff.



174 Ulrich Oelschläger

dort seine Druckerwerkstätte betrieb. Elf Jahre war er in Worms tätig und
produzierte in dieser Pionierzeit des Buchdrucks eine Anzahl bedeutender
Drucke in seiner Werkstatt. «Spätestens seit 1523 hat Schöffer Schriften
Luthers und der evangelischen Bewegung gedruckt. Offensichtlich war er selbst
ihr Anhänger geworden. Zeitweise hat er vielleicht den Täufern nahegestanden.»

So charakterisiert Otto Kammer den Drucker.11 1524/25 übernahm
Schöffer den Auftrag, die englische Bibelübersetzung von William Tyndale,
der auf der Flucht vor der Inquisition nach Worms kam, zu drucken. Zuvor
hatte er bereits ein Neues Testament nach Luthers Ubersetzung von 1522

herausgebracht. 1525/26 druckte er ein lateinisches Werk von John Wyclif. Die
Arbeiten des Wormser Druckers stehen an Schönheit und Präzision denen
Gutenbergs in nichts nach. Er gehörte zu den ersten Druckern, die Noten mit
beweglichen Metalltypen setzten. Krönender Abschluss seiner Tätigkeit in
Worms, bevor er im Herbst 1529 nach Straßburg übersiedelte, war die
«Wormser Bibel» von 1529, die erste gedruckte «Vollbibel» der Reformation,
in der Schöffer die in Teildrucken vorliegenden Teile der Lutherbibel mit der
seit 1529 ebenfalls vorliegenden Zürcher Prophetenübersetzung verband.12
Danach hat Schöffer nach Kammer noch die 160-seitige Konkordanz des

Leonhard Brunner gedruckt. Ihr Titelblatt nennt allerdings Wolff Koepphl, also

Wolfgang Köpfl aus Straßburg, als Drucker. Schöffers Druckerei ist, nachdem

er wegen seiner Nähe zu den Täufern im Zusammenhang mit deren Ausweisung

Worms in Richtung Straßburg verlassen musste13, in Köpfls Besitz

übergegangen. «So erklärt sich manche frühere irrtümliche Angabe über diese
Concordanz.»14 Schöffer starb 1547 nach vorübergehendem Aufenthalt in
Venedig in Straßburg.

3.2 Die Ubersetzer

Die geistigen Väter der Wormser Prophetenübersetzung waren Hans Denck
und Ludwig Hätzer. Das Motto Hätzers «O Gott, erlös die Gefangenen» ist
Erkennungszeichen aller seiner Schriften und ziert auch die ersten beiden
Wormser wie auch weitere Ausgaben dieser Ubersetzung, worauf noch näher
einzugehen ist. Beide, Denck und Hätzer, waren Randfiguren der frühen
Täuferbewegung, die auch in Worms präsent war und die in der kurzen Zeit
ihres Aufenthalts in der Stadt möglicherweise auch von ihnen Impulse erhielt.

11 Kammer: Drei Faksimiledrucke (Anm. 3), 4.
12 T. Himmighofen Die Zürcher Bibel bis zum Tode Zwinglis (1531). Darstellung und

Bibliographie, Mainz 1995, 302.357f.
13 G. Hein: Art. «Schöffer», MennLex IV, Frankfurt a.M. 1967, 85.
14 G. Baring: Die «Wormser Propheten», eine vorlutherische evangelische Propheten¬

übersetzung aus dem Jahre 1527, ARG 31 (1934) 39; Kammer: Drei Faksimiledrucke
(Anm. 3), 5.



Die Wormser Propheten von 1527 175

Beide hatten bei ihrer Ankunft in Worms bereits ein bewegtes Leben hinter
sich.

Hans Denck15, ca. 1500 in Heybach in Bayern geboren, studierte von 1517
bis 1519 in Ingolstadt und wurde dort vom Humanismus geprägt. Auf
Empfehlung des Reformators von Basel, Johannes Oekolampad, war er ab 1523 als

Schulrektor in Nürnberg tätig. Beeinflusst durch Andreas Bodenstein von
Karlstadt und Thomas Müntzer, wurde er schon früh zum Kritiker der
Reformation Luthers, die in seinen Augen zu wenig die innere Wandlung des

Menschen förderte. So wurde er 1525 aus Nürnberg ausgewiesen, kam nach
St. Gallen und lernte dort das Täufertum kennen. Von dort führte ihn der

Weg nach Augsburg. Dort taufte er Hans Hut, wiederholte also die Taufe, die

an diesem als Säugling schon vollzogen worden war und qualifizierte sich
damit als «Wiedertäufer». Eigentlich war er wohl eher Spiritualist, der humanistische

und mystische Einflüsse miteinander verband. Er war hochgebildet,
und seine Toleranz wies weit über seine Zeit hinaus. Von Augsburg ging er
1526 nach Straßburg, wo er vermutlich Ludwig Hätzer begegnete und
möglicherweise schon mit den Vorarbeiten zur Prophetenübersetzung begann. Am
24. Dezember wurde Denck aus Straßburg vertrieben und kam Ende Januar
1527 nach Worms.16 Auch dort konnte er nicht lange bleiben. Bald nach dem
Anschlag der Sieben Thesen des Predigers Jacob Kautz an die Tür der
Dominikanerkirche am 9. Juni 1527 erfolgte die Ausweisung der Täufer, die
zunächst vor allem Kautz, dann Melchior Hoffmann und wohl auch Melchior
Rink sowie Denck und Hätzer betraf.17 Denck setzte sein Wanderleben durch
Süddeutschland und die Schweiz fort und starb noch im Jahr des Erscheinens
der Wormser Propheten, im November 1527, in Basel an der Pest. Die
Aufenthaltsgenehmigung in Basel konnte er nur durch einen Widerruf erwerben.
Nach Goeters besteht die Möglichkeit, dass Hätzer Dencks «Widruff» 1528,
also nach dem Tod Dencks, Peter Schöffer in Worms zugeleitet und dieser ihn
Anfang 1529 gedruckt hat. Dieser Druck war nach Goeters der unmittelbare
Anlass für Schöffers Ausweisung.18 Denck schwor am Ende seines Lebens
wohl dem Täufertum ab, nicht aber dem Spiritualismus.

Ein ebenso bewegtes Leben führte Ludwig Hätzer. Er wurde um 1500 in

15 Die Schreibung des Namens variiert zwischen Dengk, Denk und Denck; letztere ist
die heute allgemein gebräuchliche.

16 Ch. Neff: Art. «Haetzer», MennLex II, Frankfurt a.M. 1937, 225-231 (229); ders.: Art.
«Denk», MennLex I, Frankfurt a.M. 1913, 401-414. Den Angaben auf S. 407 nach

musste Denck Landau nach einem öffentlichen Streitgespräch am 22.1.1527 verlassen.
17 Todt: Kleruskritik (Anm. 3), 309f.; vgl. auch Kammer: Reformation in der Stadt

Worms (Anm. 3), 24. Die Angaben stammen grösstenteils aus der «Zornschen Chronik»

und ihrer späteren Abschrift.
18 J.F.G. Goeters: Ludwig Hätzer (ca. 1500 bis 1529). Spiritualist und Antitrinitarier.

Eine Randfigur der frühen Täuferbewegung, Karlsruhe 1955, 137f.



176 Ulrich Oelschläger

Bischofszell (Kanton Thurgau) geboren; auch er erhielt eine vorzügliche
humanistische Ausbildung. Dass er seine Hebräischkenntnisse dem zu seinem
Umfeld in Zürich gehörenden Täufer Felix Manz, der 1527 durch Ertränken
hingerichtet wurde, verdanke, wie es Gustav Georg Zeltner schreibt, hat
schon Christian Neff zurückgewiesen. Er wie auch Goeters führen Hätzers
Bildung auf das Studium in Basel zurück.19 1523 hielt er sich in Zürich im Umfeld

Zwingiis auf. Radikaler als Denck, verfasste er 1523 eine Schrift gegen die
Bilder in der Kirche gemäss dem alttestamentlichen Bilderverbot. Bald kam es

in Zürich zu Auseinandersetzungen über die Kindertaufe. Hätzer fühlte sich

von Zwingli verraten. Schliesslich hatte dieser ihn gefördert; durch die Einsetzung

als offizieller Protokollant der zweiten Zürcher Disputation vom 26.-
28. Oktober 1523 im Rahmen des Bilderstreits erfuhr Hätzer als Autor der
wirkungsvollen Bilderschrift gar eine besondere Auszeichnung.20 1525 wurde
er ausgewiesen. Sein Weg führte ihn durch Süddeutschland; immer wieder
hatte er auch Kontakt zu «anerkannten» Reformatoren, wie eben Zwingli,
Oekolampad oder Bucer und Capito. In Augsburg und Straßburg begegnete
er Hans Denck. Die Freundschaft und Zusammenarbeit der beiden begann
und führte sie nach ihrer Ausweisung aus Straßburg in Worms zusammen.
Nach Denck traf Hätzer im Februar 1527 dort ein. Als sie Worms imJuni
verlassen mussten, trennten sich ihre Wege. Hätzers Weg führte auch durch
Süddeutschland. 1529 wurde ihm der Prozess gemacht. Der Unzucht und der
Bigamie angeklagt, wurde er zum Tode verurteilt und am 4. Februar in
Konstanz enthauptet. Wie weit bzw. wie genau die Anklage auf Tatsachen beruht,
lässt sich aus den Quellen nur schwer ermitteln. Hätzer stand der
Täuferbewegung nahe, einer ihrer typischen Vertreter war er sicher nicht; im
Gegensatz zu Denck ist von ihm nicht bekannt, dass er an einem Erwachsenen
die Taufe vollzogen hätte.21

19 Vgl. G.G. Zeltner: Kurtzes Sendschreiben/worinnen von der alten und höchst

raren teutschen Wormser Bibel zuverläßige Nachricht Tit. Herrn Michael Leinweber/

berühmten Handelsmann in Nürnberg/ ertheilet/ und bey solcher Gelegenheit
zugleich die Fata der Wormser Propheten/ wie auch der Wormsischen Kirche selbst/
und dann endlich der Beringerischen allerältesten Harmonie der Evangelisten u.a.m.
kürtzlich erläutert, Gustav Georg Zeltner/ D. und Past. Zu Poppenreuth. Altdorff/
Gedruckt bey Jobst Wilhelm Kohles/ und bey Johann Stein in Nürnberg zu finden.
1734, 11. Es handelt sich wohl um die älteste Besprechung, die bereits zu einigen
Erkenntnissen kommt, die bis heute ihre Gültigkeit haben; Neff: Haetzer (Anm. 16),

225; Goeters: Ludwig Hätzer (Anm. 18), 9-13.
20 Goeters: Ludwig Hätzer (Anm. 18), 23.
21 Zeltner: Kurtzes Sendschreiben (Anm. 19), 14; Goeters: Ludwig Hätzer (Anm. 18),

147-160, Hinweis auf Luthers Tischreden 149; Th. Keim (fHegler): Art. «Haetzer,
Ludwig», RE3 VII, Gotha 1899, 325-329 (328f.); Neff: Haetzer (Anm. 16), 230.



Die Wormser Propheten von 1527 177

3.3 Die Wormser Prophetenübersetzung

3.3.1 Geschichte und Verbreitung
Am 13. April 1527 erschien bei Peter Schöffer in Worms die erste Ausgabe
dieser Teilübersetzung unter dem zitierten Titel: «Alle Propheten nach
Hebräischer sprach verteutscht», und zwar nach Georg Baring zunächst im
Oktav-, dann mit Wiederholung des gleichen Datums im Folioformat. Die
Auseinandersetzung darüber, welche der beiden Ausgaben zuerst erschien, hat
allerdings bisher zu keiner übereinstimmenden Lösung geführt. Im wesentlichen

hängt sie von der Bewertung des Druckfehlerverzeichnisses im Anhang
zur Folioausgabe ab. Korrigiert die Oktavausgabe die Fehler nach dieser Liste
oder weisen sachliche Verbesserungen in dieser Liste darauf hin, dass der
Nachdruck zu schnell erfolgte und den sorgfältigen Druck der Oktavausgabe
verdarb?22 Schöffer druckte die Ubersetzung im gleichen Jahr, und zwar am
7. September, noch ein drittes Mal im Sedezformat, ca. 6 mal 9 cm, also Ta-
schenformat; wegen dieses Formats wurde das Buch sehr dick. Das Folioformat

war 152, das Oktavformat 328, das Sedezformat 439 Blatt stark. Die
Wormser Stadtbibliothek besitzt aus der Paulusbibliothek zwei Exemplare
und gibt 4°(Quart) und 8°(Oktav) als Formate an. Die Angaben in der Literatur

dazu variieren, die beiden Ausgaben sind die von Himmighöfer Folio und
Sedez genannten.23 Die ersten beiden Ausgaben enthalten eine auf den 3.

April datierte Vorrede Ludwig Hätzers sowie sein Motto «O Gott erloeß [Folio,

allerdings wie in Oktav e über o; Oktav: erlœs] die gefangnen». Die
Septemberausgabe lässt sowohl Vorrede als auch Motto weg. Die Wormser
Propheten erleben innerhalb der ersten beiden Jahre, 1527 und 1528, zehn separate

Ausgaben, bis 1531 sind es zwölf. Am 4. Februar 1529 ist Hätzer in
Konstanz hingerichtet worden, am 4. November 1531 erschien der letzte
Einzeldruck, also fast drei Jahre danach.24 Dazu werden sie in Wolfgang
Köpfls 1530 in Straßburg gedruckter Mischbibel verwendet, der die Prophetenteile,

die Luther noch nicht bot, aus den Wormser Propheten ergänzt;
einzelnes enthalten selbst die Köpfischen Ausgaben von 1535/36.25 Die folgende

22 Baring: Wormser Propheten (1934) (Anm. 14), 2-41 (25); so auch H. Volz: Exkurs.
Hat Luther bei seiner Prophetenübersetzung die «Wormser Propheten» benutzt?, in:
ders.: D. Martin Luthers Werke, Krit. Gesamtausgabe. Die Deutsche Bibel, 11. Bd., 2.

Hälfte: Die Ubersetzung des Prophetenteils des Alten Testaments. Luthers Ubersetzung

des Prophetenteils des Alten Testaments (WA DB 11/2), Weimar 1960, IX-
CXLVIII (CXIII-CXXXIII). Hier nennt er S. CXVIII den Oktavdruck als ersten.
Nicht alle übernehmen Barings Darstellung; vgl. Himmighöfer: Zürcher Bibel (Anm.
12), 299, Anm. 28.

23 Himmighöfer: Zürcher Bibel (Anm. 12), 299f.
24 Goeters: Ludwig Hätzer (Anm. 18), 158; Baring: Wormser Propheten (1934) (Anm.

14), 32.
25 Ebd., 32-36.



178 Ulrich Oelschläger

Tabelle gibt einen Überblick über die Ausgaben, Drucker und Erscheinungsorte,

zusammengestellt nach den Angaben von Georg Baring in seiner
Zusammenstellung von 1934:

Baring
Nr.

Schöffer,
Worms

Silvan Ottmar,
Augsburg

Heinrich Steiner,

Augsburg
Wilhelm Seltz,
Hagenau

Wolfgang
Köpfl,
Straßburg

1 13.4.27 8° mit
Motto und Vorrede

Hätzers

2 13.4.27 2°

mit Motto u.
Vorrede

3 22.6.27 2° mit
Motto und Vorrede

4 7.9.27 8° bzw.
16° ohne Motto
und Vorrede

5 14.12.27 8° mit
Motto und
Vorrede"

6 12.2.28 2° ohne

Motto und Vorrede

7 24.2.28 Folio¬
prachtausgabe
mit Motto und
Vorrede

8 7.3.28 2° ohne

Motto und Vorrede

9 19.6.28 8° ohne

Motto und Vorrede

10 25.6.28 8° mit
Motto und ohne
Vorrede [bei
Steiner zum 1.

Mal]

11 19.5.30 8° mit
Motto und ohne
Vorrede

12 4.11.31 8° ohne

Motto und Vorrede



Die Wormser Propheten von 1527 179

(13) Gesamtbibel
1530 WP
verwendet

(14) Nachdruck der
Köpfl-Bibel von
1530/32 WP
verwendet

(15) Die Bibelausga¬
ben von 1535-
1536 WP
verwendet

a. Vgl. Baring: Wormser Propheten (1934) (Anm. 14), 28.31. Er erwähnt bei der

Beschreibung des Drucks (28) das Vorhandensein von Motto und Vorrede nicht,
nennt aber unter 10 (31) den Steinerschen Druck vom 25.6.28 den ersten, in dem der

Augsburger Drucker zwar das Motto noch bringt, die Vorrede aber weglässt. Die
Schreibung des Namens Steiner variiert zwischen Stayner (5, 7, 10), Stainer (11) und
Steyner (12), z.T. wird auch der Vorname «Haynrich» geschrieben (5, 10, 11) oder
«Heynrich» (12); Wiener: Einladungsschrifft (Anm. 1), 5, nennt für 1528 eine sonst
nicht nachgewiesene Ausgabe der Propheten zusammen mit den Apokryphen und
einer «merkwürdigen» Vorrede Hätzers dazu. Als Drucker vermutet er Schöffer.

Bei der Betrachtung der Tabelle fallen einige Dinge auf. Ahnlich wie die oben
erwähnten Teildrucke der Lutherbibel finden auch die Wormser Propheten
guten Absatz, sonst wären sie nicht in so kurzer Zeit so oft aufgelegt worden.
Dabei erlaubt die dichte Folge von Nachdrucken in dem ersten Jahr nach
Erscheinen (13.4.1527-25.6.1528) wohl, auf eine besonders grosse Nachfrage in
der Zeit unmittelbar nach dem ersten Erscheinen zu schliessen. Wie viele
Exemplare im Umlauf waren, ist schwer zu sagen. Für das Neue Testament in
der Lutherübersetzung vermutet der Germanist Fritz Tschirch eine
Auflagenhöhe von 2000, was bei einer Bevölkerung von 15 Millionen um 1525
ergebe, «daß im Jahre 1533 jeder 70. Deutsche bzw. jeder 10. deutsche Haushalt
ein Lutherisches NT besaß.»26 Einer Übertragung dieser Vermutung auf die
Wormser Propheten steht die in der Tabelle gut zu beobachtende regionale
Beschränkung zumindest der Druckorte entgegen. Die Teilbibel wird in
Worms (viermal), Augsburg (siebenmal von 2 Druckern) und Hagenau
(einmal) gedruckt. Hinzu kommt die Verwendung in Mischbibeln in Straßburg
und - von Baring nicht erwähnt - in Basel.27 Bekannt ist auch eine Zensur-
massnahme in Nürnberg. In der Stadt, aus der einer der Übersetzer, Hans
Denck, am 21.1.152528 ausgewiesen wurde, erging bereits im Mai 1527 ein
Verbot, diese Übersetzung zu verkaufen. Dies ist einem Brief zu entnehmen,

26 F. Tschirch: Geschichte der deutschen Sprache, II o.J. [21979], 105, zitiert nach: Sauer-

Geppert: Bibelübersetzungen (Anm. 6), 241.
27 Ebd., 243.
28 A. Hege: Hans Denk, 1495-1527, Diss, masch., Tübingen 1942, 14.



180 Ulrich Oelschläger

den Jörg Regel am 15.5.1527 aus Augsburg an Zwingli schrieb.29 Kalkuliert
man Verkehrs- und Nachrichtenwege im frühen 16. Jahrhundert mit ein, lässt
das einerseits auf eine grosse Geschwindigkeit der Verbreitung der ersten Ausgabe

schliessen, und zeigt andererseits, dass Denck und Hätzer als Ubersetzer
aufgrund ihrer Nähe bzw. Zugehörigkeit zum Täufertum partiell schon früh
auf Ablehnung stiessen. Letzteres zeigt auch der Wegfall von Motto und Vorrede

in fünf bzw. sechs Ausgaben seit der vierten von 1527. Gleichwohl
scheint die Annahme einer Verbreitung der Wormser Propheten vornehmlich

im süddeutschen Raum wohl mehr als berechtigt. In ihrer Studie hat
Traudel Himmighöfer die Wormser Prophetenübersetzung sprachlich analysiert

und mit Luthers und der Zürcher Ubersetzung verglichen. Dabei hat sie

eine sprachlich grössere Nähe der Wormser Propheten zu Zürich als zu
Luther festgestellt. Dies hat oft zu dem vorschnellen Schluss einer Abhängigkeit
der Zürcher Propheten von den Wormser Propheten geführt. Himmighöfer
gibt aber mit Recht zu bedenken, dass ein solcher Nachweis nicht anhand
einzelner herausgegriffener Wörter geführt werden kann. Ihr ist darin zuzustimmen,

dass die oberdeutsche Herkunft der Ubersetzer - Denck stammte aus

Oberbayern, Hätzer aus dem Thurgauischen - zu beachten ist. Die Ubersetzung

ist zwar in Worms gedruckt worden; insbesondere Hätzers oberdeutsche

bzw. alemannische Sprache ist dem oberdeutschen Dialekt Zürcher
Prägung jedoch näher als Luthers ostmitteldeutscher Sprache. Aus den von
Himmighöfer dargelegten lexikalischen Beispielen seien hier erwähnt: Worms und
Zürich verwenden «bühel» anstelle von «hügel» bei Luther (Jes 2,2), das Flä-
chenmass «Juchart» in der Wendung «zehen juchart reben» (WO), «zehen

juchart rasben»(Z) statt 1528 bei Luther gebrauchtem «zehen ackers Weinberges».30

Diese Hinweise sind durch eine Beobachtung zu ergänzen, die Hege
macht. Er zitiert Ludwig Keller mit der Bemerkung, gewisse sprachliche
Eigenarten des in Heybach bei Hugelfing in Oberbayern geborenen Denck wie
der Ausdruck «Deckmäntele» in seinem Kommentar zum Propheten Micha
(S. XXIa des Drucks von 1532) verrieten den Schwaben.31 Die Vermutung, die
Wormser Propheten seien in der Schweiz stark verbreitet gewesen, wird öfter
ausgesprochen, ebenso die, dass in Amerika - bedingt durch die Migration der
Täufer - noch Exemplare zu finden seien. Georg Baring schreibt in seinem
dritten Bericht des Deutschen Bibelarchivs von 1933, er könne etwa 80 Exemplare

nachweisen, in dem bereits mehrfach zitierten Aufsatz von 193432

spricht er von 100 Exemplaren. Ernst Crous erwähnt im Mennonitischen
Lexikon, dass vor dem zweiten Weltkrieg die Preußische Staatsbibliothek alle

29 Himmighöfer: Zürcher Bibel (Anm. 12), 300.
30 Himmighöfer: Zürcher Bibel (Anm. 12), 319-322.
31 Hege: Denk (Anm. 28), 1; vgl. auch L. Keller: Ein Apostel der Wiedertäufer (Hans

Denck), Leipzig 1882.
32 Baring: Wormser Propheten (1934) (Anm. 14).



Die Wormser Propheten von 1527 181

Ausgaben besessen habe. Vermutlich weist das auf einen Verlust hin.33 Beachtet

man die unterschiedlichen Formate der Ausgaben, von denen die siebte
mit Losung/Motto und Vorrede gar als Folioprachtausgabe bezeichnet wird,
die vierte im Taschenformat gedruckt wurde, wird man eine gewisse soziale

Streuung in den Käuferschichten vermuten dürfen. Schon dass Schöffer unter
dem gleichen Datum in unmittelbarer Folge zwei verschiedene Formate
druckt, lässt Vermutungen in diese Richtung zu. Aber bereits im September
lässt Schöffer die Vorrede und das Erkennungszeichen Hätzers weg. Das am
22. Juni 1527 bei Silvan Ottmar in Augsburg gedruckte Exemplar enthält
beides, wie auch die Exemplare vom 14. Dezember 1527 und 24. Februar 1528,

von Heinrich Steiner in der gleichen Stadt gedruckt, sowohl Motto als auch
Vorrede enthalten. Die beiden am 25. Juni 1528 und am 19. Mai 1530 bei Steiner

gedruckten Exemplare enthalten immerhin noch die Losung «O Gott,
erlöß die gefangnen» als klaren Hinweis auf den Ubersetzer. Erst in seiner
Ausgabe vom 4. November, nahezu drei Jahre nach der Hinrichtung Hätzers,
lässt er auch die Losung weg. Insofern ist die Angabe Gustav Georg Zeltners
sowie die Christian Neffs, nur die beiden ersten Ausgaben enthielten beides,
falsch.34 Dass Schöffer bereits in seiner dritten Ausgabe vom September 1527
und erst recht in der vom 19. Juni 1528 beides weglässt, ist wohl auf bestimmte

Vorgänge und Unruhen in Worms in diesen Jahren und besonders 1527
zurückzuführen. Denck und Hätzer haben bei ihrer Ankunft in Worms im
Januar bzw. Februar 1527 möglicherweise bereits eine Täufergemeinde
vorgefunden, oder sie haben Impulse zur Bildung einer solchen gegeben.35 Wenn
auch anzunehmen ist, dass sich beide in der Öffentlichkeit zurückhielten, um
in der Stille ihre Arbeit an der Prophetenübersetzung zu vollenden, gerieten
sie wohl doch in die Auseinandersetzungen hinein.36 Es gab nämlich gerade in
diesem Jahr einige Unruhe in der Wormser Täuferszene. Wie bereits erwähnt,
führte der seit 1524 in Worms tätige lutherische Prediger Jacob Kautz durch
den Anschlag von sieben Disputationsthesen37 an die Tür der Predigerkirche

33 G. Baring: Die Wormser Propheten. Eine vorlutherische evangelische Prophetenüber¬

setzung von 1527, in: Deutsches Bibelarchiv. Dritter Bericht, Hamburg 1933, 1-9 (1);
ders.: Wormser Propheten (1934) (Anm. 14), 23; vgl. auch Zeltner: Kurtzes
Sendschreiben (Anm. 19).

34 Zeltner: Kurzes Sendschreiben (Anm. 19), 11; Neff: Haetzer (Anm. 16), 229. Baring
(Wormser Propheten [1934] [Anm. 14], 27) weist auf diesen Fehler hin, nennt aber
fälschlich Hege als Verfasser.

35 Ch. Hege: Die Täufer in der Kurpfalz. Ein Beitrag zur pfälzischen Reformationsge¬
schichte, Frankfurt a.M. 1908, 32.

36 Zu berücksichtigen ist in diesem Zusammenhang sicher auch, dass Denck in Worms
noch zwei bedeutende Schriften verfasst und bei Schöffer drucken lässt: «Von der

waren lieb» und «Ordnung Gottes»; so Keller (Apostel der Wiedertäufer [Anm. 31],
202) und Goeters (Ludwig Hätzer [Anm. 18], lOOf.).

37 Sie geben in vergröberter Form theologische Positionen Hans Dencks wieder; so mit



182 Ulrich Oelschläger

am 9. Juni die Ausweisung der Täufer in Worms herbei. Der Vorgang zog sich
lange hin. Kautz hatte schon im März eine Mahnung erhalten, die Thesen
schliesslich riefen die Straßburger Reformatoren auf den Plan, die den Rat der
Stadt auch vor Denck warnten.38 Im Verlauf des Monats Juli wurden wohl die
meisten Täufer, wenn nicht bereits alle, aus der Stadt vertrieben. Denck und
Hätzer hatten sie zu diesem Zeitpunkt wohl schon verlassen. Vor diesem

Hintergrund ist Peter Schöffers Entscheidung, seine dritte und vierte Ausgabe
ohne jegliches Erkennungszeichen der Ubersetzer zu drucken, leicht zu erklären,

zumal er sowieso im Verdacht stand, den Täufern nahe zu stehen.39 Für
Schöffer war dies wohl eher eine Massnahme der Vorsicht denn der wirklichen

Distanzierung, besorgte er doch noch 1528 eine Ausgabe der «Theologia
Deutsch», die am Ende die sogenannten «etlichen Hauptreden» enthält, die
auf Denck oder Hätzer zurückzuführen sind, sowie dessen Losung «O Gott,
erlös die gefangnen».40 Andererseits benutzt Schöffer bei der Herausgabe der
ersten vollständigen evangelischen Bibelausgabe, die 1529 in Worms
erscheint, die Wormser Propheten nicht, sondern kombiniert die drei
vorliegenden Teile des Alten Testaments in der Ubersetzung Luthers mit der
Zürcher Prophetenübersetzung, die 1529 ebenfalls bereits im Druck vorlag.41
1530 wird bei Köpfl in Straßburg Leonhard Brunners, des ersten 1527 in

Hege (Täufer [Anm. 35], 38 u.ö.) sowie W. Fellmann: Hans Denck. Schriften, 2. Teil:
Religiöse Schriften (QFRG 24 QGT 6), Gütersloh 1956, 16.

38 «Getrewe Warnung der Prediger des Evangely zu Straßburg»; vgl. Hege: Täufer
(Anm. 35), 42; Goeters: Ludwig Hätzer (Anm. 18), 96-110 (Hätzers und Dencks
Abreise, 108).

39 Uber das bereits Dargestellte hinaus sei auch noch erwähnt, dass es gute Gründe für
die Annahme zu geben scheint, dass Schöffer auch der erste Drucker der Schleithei-

mer Artikel von 1527 war; so Todt: Kleruskritik (Anm. 3), 308. Zum Thema Täufer
insgesamt vgl. die Arbeiten von H.J. Goertz (vor allem: Die Täufer. Geschichte und
Deutung, München 21988).

40 G. Baring: Hans Denck. Schriften. 1. Teil: Bibliographie, (QFRG 24 QGT 6), o.O.
1955, 40-46.

41 Baring: Wormser Propheten (1934) (Anm. 14), 39; Himmighöfer: Zürcher Bibel
(Anm. 12), 357f. Vereinzelt wurde unkritisch behauptet, Schöffer habe für den
Prophetenteil die Denck/Hätzersche Übersetzung benutzt, was eigentlich schon von
Georg Zeltner widerlegt wurde; vgl. A. Weckerling: Leonhart Brunner, der erste vom
Rat der Reichsstadt Worms angestellte evangelische Prediger, Worms 1895, zitiert
nach Baring: Wormser Propheten (1934) (Anm. 14), 37; Zeltner: Kurtzes Sendschreiben

(Anm. 19), 8f., sowie H. Boos: Geschichte der rheinischen Städtekultur von den

Anfängen bis zur Gegenwart mit besonderer Berücksichtigung der Stadt Worms,
zweite Ausgabe, Bd. IV, Berlin 1901, 269f. Gelegentlich taucht die Auffassung auf,
Jacob Kautz sei der Kompilator dieser Bibel; so Zeltner, der den Zusammenhang
zwischen den Bibeldrucken und der Wormser Kirchengeschichte sehr wohl erkennt
(6.23-26); vgl. auch Reuter: Mehrkonfessionalität (Anm. 3), 20, sowie die ältere
Darstellung von H. Boos, der Kautz zumindest eine Mitwirkung an der Wormser Bibel



Die Wormser Propheten von 1527 183

Worms offiziell bestellten, von Straßburg kommenden lutherischen Predigers,

Konkordanz42 gedruckt.43 Lange sah man in Brunner den Kompilator
der seltenen Wormser Bibel von 152944, jedoch ist das kaum möglich, denn
Brunners Angaben bezüglich der Propheten beziehen sich auf die Ubersetzung

Dencks und Hätzers45, die somit in den in Basel46 wie in Straßburg47
gedruckten Mischbibeln deutlich nachwirkt. Die Tendenz, Hätzers Visitenkarte

wegzulassen, erscheint bei Schöffer aus den genannten Gründen zuerst, ist
aber auch in anderen späteren Drucken zu beobachten. Dass Heinrich Steiner
in Augsburg erst 1531 sowohl Motto als auch Vorrede Hätzers weglässt, mag
sowohl an der Konvention seiner Druckerei liegen als auch an der im
Vergleich zu Schöffer geringeren Gefahr, in der er stand. Wie weit die vielen
Nachdrucke der Ubersetzung miteinander übereinstimmen, respektive etwaige

Varianten von inhaltlicher oder sprachlicher Relevanz darstellen, bedürfte
näherer Uberprüfung. Nach dem Eindruck des Verfassers, der 7 von den 12

selbständigen Drucken als Mikrofiche besitzt, sind die meisten Varianten
orthographischer Natur, wie ja auch Heinrich Steiner in verschiedenen Drucken

seinen Namen jeweils anders schreibt. Erstaunlich bleibt, dass trotz der
Zuordnung der Ubersetzer zur Täuferszene und der dadurch bedingten Zen-
surmassnahme in Nürnberg zehn Separatausgaben gedruckt werden und bis
1531 zwölf Einzelausgaben vorliegen. Und dass sie zur «Auffüllung» der
Straßburger Mischbibeln bis 1536 Verwendung finden, verdient zum Erweis
der Bedeutung dieser Wormser Ubersetzung in der allerdings begrenzten Zeit
von etwa vier bis vereinzelt acht oder neun Jahren nochmalige Erwähnung.48
Es zeugt von der starken Nachfrage nach deutschen Bibeln, dem wirtschaftlichen

Interesse der Drucker und der mehr oder weniger objektiven Würdi-

zuschreibt - wie auch die Ubersetzung der Apokryphen, die nach Baring von Leo Jud
übersetzt sind. Es wird Baring zuzustimmen sein, der in der Zusammenstellung der
Wormser Bibel eine Arbeit des geschäftstüchtigen Peter Schöffer vermutet (Boos:
a.a.O. 270; Baring: Wormser Propheten [1934] [Anm. 14], 37f.).

42 Vgl. dazu oben 174.
43 Vgl. Reuter: Mehrkonfessionalität (Anm. 3), 20f.; Kammer: Reformation in der Stadt

Worms (Anm. 3), 23; Todt: Kleruskritik (Anm. 3), 311.
44 Zeltner (Kurtzes Sendschreiben [Anm. 19], lOf.) kennt zwar «etliche», nämlich fünf

bzw. sechs Editionen der Wormser Propheten, aber nur eine der Wormser Bibel.
Baring: Wormser Propheten (1934) (Anm. 14), 38, nennt einen Nachdruck der
Wormser Bibel durch Steiner (Steyner) in Augsburg 1534.

45 Baring: Wormser Propheten (1934) (Anm. 14), 38f.
46 Vgl. Sauer-Geppert: Bibelübersetzungen (Anm. 6), 243.
47 S. Tabelle oben S. 178f.
48 Allerdings ist dies auch vor dem Hintergrund zu sehen, dass z.B. Luthers Neues Testa¬

ment von 1522 bis 1534 in 85 Ausgaben gedruckt wurde. Vgl. D. Fouquet-Plüma-
cher: Art. «Buch / Buchwesen III. Die Entwicklung von der Antike bis zur Neuzeit»,
TRE 7, Berlin 1981, 275-290 (286).



184 Ulrich Oelschläger

gung einer Übersetzung, die zwar ursprünglich eine täuferische Visitenkarte
enthielt, aber als Übersetzung hauptsächlich eine philologisch-humanistische
Arbeit war. Humanistischer Tradition entsprechend bemühten sich Denck
und Hätzer vor allem um den «Wortsinn» der Schrift. So sind denn die nicht
sehen angebrachten Fussnoten zu einzelnen Stellen vor allem philologische
Erläuterungen. Die streng philologische Arbeit, die Georg Baring, vor allem
bezogen auf die «Fußnoten», mit den heutigen «wissenschaftlichen
Anmerkungen» vergleicht49, findet nicht nur Beifall.

3.3.2 «Es sind Juden dabei gewest.»
Die Anmerkungen der Übersetzer scheinen insbesondere bei Luther den
Verdacht zu stützen, jene hätten mit Juden zusammengearbeitet. Luthers herme-
neutischer Schlüssel für die Auslegung des Alten Testaments, «was Christum
treibet», scheint auch seine spätere Beurteilung der Wormser Propheten zu
leiten. Im Zusammenhang der Auslegung der letzten Worte Davids (Ps

89,29.35.40) äussert sich Luther wohl zum letzten Mal zu dieser Übersetzung.
Er führt aus, dass, wie in der gesamten Bibel, Christus ihm auch hier Mittelpunkt

all seiner Arbeit war.

«Darin wußte er sich von aller nur philologisch orientierten Bibelübersetzung geschieden.

Als Beispiel einer Ubersetzung, die Luther ablehnt, nennt er dann eine Stelle, an
der sein Text von dem der Wormser charakteristisch abweicht. Denn dort berufen sich

Dengk und Hätzer auf ihre bei den Rabbinen geholte Auskunft; Luther aber sagt, er
wolle statt dessen lieber <St. Augustin und der Väter Verstand> wählen, weil sie Christus

folgen. Die Wormser Propheten sind ihm um ihrer - wir würden sagen
«wissenschaftlichem - Anmerkungen willen verdächtig: «Ich ließe die Juden mit ihrem
Verstand und Buchstaben zum Teufel fahren und führe mit St. Augustinus Verstand ohne
ihre Buchstaben zum Himmel».»50

Danach steht Luther, dem man in seiner exegetischen Arbeit über die
Vermittlung von Nikolaus von Lyra ja auch eine Abhängigkeit von Raschi
attestiert, bei aller philologischen Modernität wohl doch stark in kirchlicher
Tradition51, bei Denck und Hätzer geht man jedoch ganz selbstverständlich von
jüdischer Mithilfe aus. Peter von der Osten-Sacken widmet in seiner 2002
erschienenen Monographie «Martin Luther und die Juden» einen Abschnitt Lu-

49 Baring: Wormser Propheten (1933) (Anm. 33), 1. Die Quelle gibt Baring nicht hier an,
wohl aber in seiner Bibliographie zu Dencks Schriften: «1543: Auslegung der letzten
Worte Davids (WA. 54, 29, Z. 30ff.)» (Baring: Hans Denck. Schriften [Anm. 40], 33).

50 Ebd.
51 Vgl. dazu: W. Bienert: Luther und die Juden. Ein Quellenbuch mit zeitgenössischen

Illustrationen, mit Einführungen und Erläuterungen, Frankfurt a.M. 1982, 128f.l85f.
u.ö.; A. Detmers: Reformation und Judentum (Judentum und Christentum 7), Stuttgart

2001, 70f.; P. von der Osten-Sacken: Martin Luther und die Juden. Neu untersucht

anhand von Anton Margarithas «Der gantz Jüdisch glaub» (1530/31), Stuttgart
2002, 107f.



Die Wormser Propheten von 1527 185

thers Begegnung mit drei rabbinischen Gelehrten im Jahre 1525/26, die er mit
Martin Buber «Vergegnung» nennt. Er legt darin überzeugend dar, dass ein
Grund für Luthers relativ raschen Wandel in seinen Äusserungen über die
Juden darin liegt, dass diese seiner christologischen Auslegung des Alten
Testaments nicht zu folgen vermögen. Dies spricht Luther sehr deutlich in einer
Predigt zu Jer 23, 6 aus, die von der Osten-Sacken zitiert. Darin berichtet
Luther, er habe selbst mit «den Juden» disputiert, «den allergelehrtesten, welche
die Bibel so wohl wussten, dass auch kein Buchstabe darin war, sie verstan-
den's», und ihnen seine [christologische] Auslegung vorgehalten. Sie hätten
nichts gegen ihn «aufbringen» können und sich zum Schluss auf den Talmud
berufen, wo von Jesus als dem Christus nicht die Rede sei.52 Die Begegnung
wird von Luther insgesamt fünfmal berichtet, dabei variiert die Zahl der
Diskussionspartner zwischen zwei und drei. Nach von der Osten-Sacken beziehen

sich alle Berichte auf die gleiche Begebenheit, an die sich Luther in den
Tischreden und in seiner Judenschrift aus dem Jahre 1543 [«Wider die Juden
und ihre Lügen»] erinnert.

«Die ausgesprochen häufige Wiederholung derselben Episode durch Luther scheint im
Übrigen darauf hinzudeuten, dass er nicht viele Begegnungen dieser Art, d.h. Disputationen

mit Juden (möglicherweise rabbinischen Gelehrten), gehabt hat.»53

Von der Osten-Sacken geht in diesem Zusammenhang auch auf eine bei Otto
Kammer und Fritz Reuter berichtete Episode aus dem Jahre 1521 ein: Zwei
Juden hätten Luther bei seinem Aufenthalt in Worms in seiner Herberge
besucht, ihm sogar Wein geschenkt und mit ihm über hebräisch-deutsche
Ubersetzungsprobleme diskutiert, worüber sich die Juden zerstritten hätten.54 Von
der Osten-Sacken wertet diese Geschichte als Legende, das Wasser aus dieser

Quelle (der Begegnung mit Juden im Jahre 1526) habe ausgereicht, «um auch
noch das Wachstum einer Geschichte über eine Begegnung Luthers mit zwei
Juden aus Worms zu fördern.»55 Die Sekundärliteratur verweise zwar häufig
auf Luthers Zuhilfenahme jüdischer Gelehrsamkeit durch Gespräche, die

Beweisführung indes sei brüchig, zumal als zeitgenössische Quelle fälschlich
eine Stelle aus dem Sendbrief vom Dolmetschen gewählt werde, die sich aber

eindeutig auf die Wormser Propheten beziehe. Im Sendbrief schreibt Luther:

52 Von der Osten-Sacken: Luther und die Juden (Anm. 51), 103ff. (105).
53 Ebd., 108.
54 O. Kammer, F. Reuter: Auf den Spuren Luthers in Worms, Worms 1994, 11; F. Reu¬

ter: Warmaisa. 1000 Jahre Juden in Worms (Der Wormsgau, Beiheft 29), Worms
1984, 67 (131 weiterführende Literatur).

55 Von der Osten-Sacken: Luther und die Juden (Anm. 51), 108. Auf S. 77 schildert der

Autor die Episode genauer nach der Darstellung des Rabbiners Reinhold Lewin. Die
Geschichte, literarisch erstmals 1575 bezeugt, sei schon vor Lewin in ihrem geschichtlichen

Wert angefochten worden, ihre Glaubwürdigkeit könne auch nicht durch die

Augenzeugenschaft des Reichsherolds Kaspar Sturm gesteigert werden.



186 Ulrich Oelschläger

«Ah es ist dolmetzschen ja nich eines iglichen kunst, wie die tollen Heilige meine. Es

gœhret dazu ein recht, frum, trew, vleissig, forchtsam, Christlich, geleret, erfarn, geue-
bet hertz, Darum halt ich, das kein falscher Christ noch rottengeist trewlich dolmetzschen

kœnne; wie das wol scheinet inn den prophetenn zu Wormbs verdeutschet, dar-
inn doch warlich großer vleis geschehen, und meinem deutschen fast nach gangen ist.
Aber es sind Jueden dabei gewest, die Christo nicht grosse hulde erzeiget haben, sonst
were kunst und fleiß genug da.»56

Die Mitarbeit von Juden an der Ubersetzung von Denck und Hätzer scheint
für Luther geradezu ein Ablehnungsgrund für deren Arbeit zu sein. Auch
Zwingli äussert sich negativ über die Wormser Propheten. In seiner Vorrede
zu den Zürcher Propheten von 1529 geht er auf die bisherigen Ubersetzungen
ein, zunächst auf die Wormser Propheten. Philologische Einwände gegen die
«fleißig und wortgetreu aus dem Hebräischen übersetzten <Wormser Propheten)

vermag er nicht vorzubringen.»57 Seine Ablehnung begründet er theologisch.

Insbesondere die antitrinitarische Tendenz bei Hätzer, der die Gottheit
Christi leugnete, Dencks Allversöhnungslehre, die Einstellung gegenüber der
Obrigkeit, eine neue Werkgerechtigkeit und andere Elemente waren für
Zwingli Stein des Anstosses:

«War wolt jaa sölichen getrüwen [= (zu)trauen], daß sy die ort in den propheten, die

vonn Christo, dem behalter der weit, waarem menschen unnd gott, lutend unnd ge-

wyssaget sind, getriiwlich handletend, so Christus vonn inenn gott sin unnd für aller
menschen sünd genüggethon und bezalt haben, verneynt wirdt?»58

Von der Mitarbeit von Juden ist hier nicht die Rede. Allerdings fällt auf, dass

er die dogmatischen Vorbehalte auch mit der «häretischen Trinitätslehre» der
Ubersetzer - allerdings ohne ihre Namen zu nennen - begründet und ihnen
nicht zutraut, die christologisch relevanten Prophetenstellen korrekt zu
übersetzen. Das trifft sich ja durchaus mit einem der Vorbehalte Luthers, die
letzterer allerdings auf jüdischen Einfluss zurückzuführen scheint. Peter von der
Osten-Sacken meint unter Bezugnahme auf andere Untersuchungen, im
Süden, insbesondere in Basel, sei eine grössere Aufgeschlossenheit gegenüber
jüdischer Bibelauslegung und der Hebraistik zu beobachten.59 Diese Auffassung
relativiert sich wohl etwas, wenn man die polemische Funktion bedenkt, die

jeglicher Verdacht des «Judaisierens» oder der Vorwurf jüdischer Abstammung

in dieser Zeit für die religiöse Auseinandersetzung besass. Während des

Wormser Reichstages von 1521 wurde sogar der päpstliche Nuntius Aleander

56 WA 30/2, 640, 25-32, zitiert u.a. bei Himmighöfer: Zürcher Bibel (Anm. 12), 309.
57 Himmighöfer: Zürcher Bibel (Anm. 12), 309.
58 Himmighöfer: Zürcher Bibel (Anm. 12), 309; vgl. auch 308, Zitat: «Wäm wolt aber

nit schühen und grusen ab der vertolmetschung, die von denen ußgangen ist, die die
rechte rädlyfuerer warend der sackten unnd rotten, die unns uff den hüttigen tag in
der kilchen gottes mee unrüw gestattet, dann das bapstümb ye gethon hatt?».

59 Von der Osten-Sacken: Luther und die Juden (Anm. 51), 108.



Die Wormser Propheten von 1527 187

in einer Flugschrift «Jud» genannt.60 Luther attackierte auch andere Gegner
mit einem ähnlichen Vorwurf wie Denck und Hätzer. So verneinte er in der
Auseinandersetzung mit Müntzer und Karlstadt gar die Relevanz des Alten
Testaments in der Bilderfrage, nannte Moses der «Juden Sachsenspiegel» und
warf ihnen «Judaismus» vor. Auch die Altgläubigen bedienten sich dieser
Polemik, warfen den Reformatoren vor, mit jüdischer Hilfe die hebräische Sprache

erlernt zu haben, und unterstellten, die reformatorischen Neuerungen seien

auf jüdischen Einfluss zurückzuführen. Der Nürnberger Reformator
Andreas Osiander wurde 1523 sogar verdächtigt, ein getaufter Jude zu sein, ein
Vorwurf, der auch dem seit 1518 an der Wittenberger Universität wirkenden
Hebräischlehrer Johannes Böschenstein gemacht wurde. Zwingli musste sich
1524 gegen den Vorwurf wehren, zum Judentum übergetreten zu sein und seine

reformatorische Theologie von Juden übernommen zu haben. Das führte
so weit, dass die von Humanisten wie Reuchlin, Melanchthon oder Pellikan
gepflegten und geschätzten Hebräischkenntnisse langsam selbst in Misskredit
gerieten.61 Der Sprachwissenschaftler Ludwig Geiger, Sohn des wohl bekanntesten

Reformrabbiners des 19. Jahrhunderts, Abraham Geiger, beschreibt
das 15. und 16. Jahrhundert als die Zeit der «Wiederbelebung der Wissenschaften»,

in der neben den anderen auch die hebräische Sprache «wieder ans Licht
gezogen» worden sei. «Die Kenntnis der Sprache blieb bei den Juden»,
schreibt er weiter und betont deren Funktion für das Erlernen der Sprache
durch Christen; konvertierte Juden mögen dabei eine wichtige Rolle gespielt
haben.62 Letztere hat man auch gern zu Kronzeugen in missionarischer
Absicht gemacht. So gibt Ludwig Hätzer 1523 von Silvan Ottmar den Auftrag
an, die Schrift: «Quod // Judaei Messiam / Qui // venit ceu venturum / te-
mere // expectent Libellus sane // doctus Rabi Samuelis» [«Ain Beweisung /
Daß der wahre Messias gekommen sei.»] zu übersetzen. Die Schrift war 1085

von dem in Toledo konvertierten Rabbi Samuel Maroccanus verfasst und
vom Dominikaner Alfons Bonihominis aus dem Arabischen ins Lateinische
übersetzt worden.63 Weist das auf eine Tätigkeit Hätzers in der Judenmission
hin? Hatten Denck und Hätzer Kontakte zu Juden, vielleicht zur jüdischen
Gemeinde in Worms? Die beiden ältesten herangezogenen Schriften urteilen
in dieser Frage unterschiedlich. Gustav Georg Zeltner (1734) empfindet Lu-

60 Todt: Kleruskritik (Anm. 3), 256.
61 Detmers: Reformation und Judentum (Anm. 51), 70-74 (dort auch aufschlussreiche

Quellenzitate); L. Geiger: Das Studium der Hebräischen Sprache in Deutschland vom
Ende des XV. bis zur Mitte des XVI. Jahrhunderts, Breslau 1870, 41-55.

62 Geiger: Studium der Hebräischen Sprache (Anm. 61), 1.
63 Goeters: Ludwig Hätzer (Anm. 18), 36; dort auch der Nachweis des Textes (PL, col.

333-336). Mein Doktorvater Günter Mayer (f 2004) äusserte mir gegenüber die

Vermutung, die Schrift könne auch einem Konvertiten «in die Schuhe geschoben worden
sein».



188 Ulrich Oelschläger

thers Aussage im Sendbrief vom Dolmetschen wohl als polemisch und
betont, weder Hätzer noch Denck hätten dieser Hilfe bedurft. Auch auf die an-
titrinitarische Theologie Hätzers geht er ein, vermag aber in der Ubersetzung
keine antitrinitarischen Elemente zu erkennen.64 Anders Georg Nikolaus
Wiener (1770): Korrekten Ubersetzungen von Jes 6,3 und Jes 61,1 stellt er die

Ubersetzung von Jer 23,6 gegenüber, bezeichnenderweise die Stelle, die
Luther selbst zum Anlass wurde, sich gegen jüdische Schriftauslegung zu wenden.

Wiener findet hier die Ubersetzung der Zürcher Bibel richtiger, da

Hätzer das «gerechte Gewächs, das Gott dem David verheiset, als verschieden
anzugeben scheint von dem König, der wohl regieren, und Recht und Gerechtigkeit

aufrichten soll auf Erden.» Im Folgenden spricht er von «weiteren Spuren

des Arianismus».65 Zum Vorwurf jüdischer Mithilfe äussert er sich nicht.
Christian Hege erwähnt zwar, Denck sei bei seinem Aufenthalt in
Bergzabern mit Juden in Berührung gekommen, in seinem Kapitel über die
Wormser Propheten jedoch verkürzt er das Lutherzitat um den Vorwurf
jüdischer Assistenz. Christian Neff und Ludwig Keller zitieren Luther in
gleicher Weise.66 Weichen die beiden 1908 bzw. 1913 einer heiklen Frage aus?

Albrecht Hege (1942) hält es für sehr wohl möglich, dass die beiden Ubersetzer
bei Ubersetzungsschwierigkeiten Hilfe bei Rabbinern suchten. Ebenso räumt
Traudel Himmighöfer eine solche Möglichkeit aufgrund der Bemerkung
Luthers ein.67 Die neuere Literatur scheint davon auszugehen, dass eine solche
Mithilfe stattgefunden hat. Es macht sich in der Gegenwart sicher gut, das,

was Neff und Hege noch als Vorwurf empfinden mussten, christlich-jüdische
Kooperation, auch in einem nur eine Ubersicht bietenden Lexikonartikel
besonders herauszustellen. Auch Hans Volz geht in der dritten Abteilung der
Weimarer Lutherausgabe, «Die Deutsche Bibel», in seinem Exkurs: «Hat
Luther bei seiner Prophetenübersetzung die Wormser Propheten von 1527
benutzt?» auf diese Frage ein:

64 Zeltner: Kurtzes Sendschreiben (Anm. 19), llf.
65 Wiener: Einladungsschrifft (Anm. 1), 15.
66 Hege: Täufer (Anm. 35), 13.22ff.; ebenso Neff: Denk (Anm. 16), 407f.; Keller: Apostel

der Wiedertäufer (Anm. 31), 212f.
67 Hege: Hans Denk (Anm. 28), 46; Himmighöfer: Zürcher Bibel (Anm. 12), 309. Sabine

Todt bezieht sich auf eine Veröffentlichung in der «Mennonite Quarterly Review»
und bejaht die jüdische Mitarbeit, die der zitierte Autor als nicht selten beschreibe

(Todt: Kleruskritik [Anm. 3], 302; Verweis auf: J. Beck: The Anabaptists and the
Jews. The Case of Hätzer, Denck and the Worms Prophets, MQR LXXV [2001] 407-
427). Ebenso gehen auch Waldtraut Ingeborg Sauer-Geppert und Albrecht Beutel

ganz selbstverständlich von einer jüdischen Mitarbeit aus (Sauer-Geppert: «Bibelübersetzungen»

[Anm. 6], 237; A. Beutel: Art. «Bibelübersetzungen II. Christliche
Ubersetzungen in europäische Volkssprachen seit dem Mittelalter. 1. Ubersetzungen in
germanische Sprachen», RGG4 1, Tübingen 1998, Sp. 1500).



Die Wormser Propheten von 1527 189

«Daß Hätzer und Denck tatsächlich jüdische Rabbiner als Helfer herangezogen haben,

ergibt sich aus den öfters in Anmerkungen zitierten (jüdischen) Lesarten (<Ettliche
lesen ...>; vgl. z.B. zu Jes. 3,12; 19,6; 30,8 u. 20; 48,10; Jer. 5,8; 49,20; Hes. 28,23; 34,16;
40,43; Hos. 10,10; Joel 1,17; 4,26; Am. 7,14; Nah. 2,4;); vgl. auch die Anm. zu Hes.
21,23: <Die Juden verstehn hie bei die Ammoniter ...>.»68

Bei näherer Untersuchung des mir vorliegenden, von Schöffer 1527 gedruckten

Foliobandes sind in der Tat die Anmerkungen auffällig, worauf ja schon

zu Beginn dieses Abschnitts eingegangen wurde. Die aus Mischna und
Talmud geläufige Auflistung alternativer Positionen findet sich auch in rabbini-
schen Bibelkommentaren. In einem im Sommersemester 1994 an der Johannes

Gutenberg-Universität Mainz im Fachbereich 2 (Evangelische Theologie)
von Prof. Dr. Gustav Adolf Benrath und Prof. Dr. Günter Mayer veranstalteten

Oberseminar zu den «Wormser Propheten» wurde auch der Frage
nachgegangen, welche Ausgabe der hebräischen Bibel die beiden Ubersetzer
benutzt haben könnten. Für Georg Witzel, zunächst Parteigänger Luthers,
dann nach seiner Rückkehr zur katholischen Kirche 1535/36 scharfer Kritiker

der ersten lutherischen Vollbibel, nennt Hans Volz die «Postilla» des

Nikolaus von Lyra, die 1528 zuerst in Lyon erschienene lateinische Bibelübersetzung

des Santes Paganinus, Sebasian Münsters hebräisch-lateinische Ausgabe

des Alten Testaments, 1534/35 in Basel gedruckt, sowie die im Folgenden
beschriebenen Rabbinerbibeln, die Complutensis, die von Daniel Bomberg
1524 in Venedig gedruckte hebräische Konkordanz und möglicherweise
Oekolampads lateinische Jesaja- und Danielkommentare als Arbeitsgrundlage.69

Auch Reuchlins 1506 erschienenes Lehrbuch «De rudimentis Hebraicis»
könnte zu den Hilfsmitteln gehört haben.70 Einiges davon käme sicher auch
für Denck und Hätzer in Frage; was genau, dürfte ziemlich schwierig zu
ermitteln sein. Luthers Ubersetzung des Neuen Testaments lag sicher die von
Erasmus besorgte Ausgabe zugrunde, die bereits im Frühjahr 1516 beim Basler

Drucker Johannes Froben in 1200 Exemplaren unter dem Titel «Novum
Instrumentum» gedruckt wurde; 1519 erschien die zweite Auflage unter dem
Titel «Novum Testamentum».71 Auf Vulgataausgaben braucht nicht näher
eingegangen zu werden. Von 1514 bis 1517 erschien die «Complutensis», die

complutensische Polyglotte, unter Mitherausgeberschaft konvertierter Juden
in sechs Bänden. Sie enthält die erste gedruckte Ausgabe der Septuaginta
sowie des griechischen Neuen Testaments, daneben die ersten christlichen
Drucke des masoretischen Textes sowie des Targum Onqelos.72 Als ältester

68 Volz: Exkurs (Anm. 22), CXIV.
69 Ebd., CXVf.
70 S. Raeder: Art. «Reuchlin, Johannes», RGG4 7, Tübingen 2004, Sp. 467f.
71 Himmighofen Zürcher Bibel (Anm. 12), 12.21.
72 A. Schenker: Art. «Polyglotten», TRE 27, Berlin 1997, 22-25 (22f.); ders., Art. «Poly¬

glotten», RGG4 6, Tübingen 2003, Sp. 1478f.



190 Ulrich Oelschläger

hebräischer Druck gilt der 1475 in Reggio di Calabria erschienene Penta-
teuchkommentar des Salomo ben Isaak (Raschi). Die Zentren des jüdischen
Buchdrucks lagen in Italien und später in Portugal. Unter den bis 1500
gedruckten etwa 30'000 Inkunabeln sind etwa 150 hebräische Drucke bekannt.
Besondere Bedeutung kommt dabei den Druckern Abraham Conat, Gerson
ben Moses Soncino und vor allem dem christlichen Buchdrucker Daniel Bomberg

zu, der im 1927 erschienenen ersten Band des jüdischen Lexikons als

«bedeutendster hebräischer Buchdrucker aller Zeiten» bezeichnet wird.73
Zwischen 1516 und 1538 hat Bomberg in Venedig etwa 140 Bücher herausgebracht.

Für uns besonders bedeutsam sind die Ausgaben der Rabbinerbibeln.
Zunächst druckte er 1516/17 die des Felix Pratensis, welche bereits in
Handschriften vorlag. Im Druck wurden zum ersten Mal den Propheten und Ha-
giographen der Targum und einzelnen Büchern der Hagiographen bis dahin
ungedruckte Kommentare beigegeben; ebenso enthält diese Ausgabe bereits
Hinweise auf abweichende Textzeugen. Bedeutender ist sicher die zweite von
Bomberg gedruckte Rabbinerbibel, die 1525 erschien. Für sie konnte er Jakob
ben Chajim ibn Adonija zur Mitarbeit gewinnen; den Grammatiker Elias Le-
vita und andere jüdische Gelehrte konnte er ebenfalls verpflichten. Jakob ben

Chajim hat für diese Ausgabe den masoretischen Text so hergestellt, wie er
dann noch Rudolf Kittels Biblia Hebraica zugrunde lag. Mit dem Bibeltext
waren hier der Targum Jonathan sowie bei den Propheten die Kommentare
von Raschi und Abraham ibn Esra abgedruckt.74 Ein Vergleich der Ubersetzungen

von Denck und Hätzer auf der einen und Luther auf der anderen Seite

ergibt, dass sich dieser gelegentlich auf die Vulgata stützt, während jene näher
beim hebräischen Text stehen. Jedenfalls spricht manches dafür, dass Denck
und Hätzer die jüdische Auslegungstradition gekannt und auch sonst gelehrte
Vorarbeit geleistet haben.

In der Vorrede Hätzers finden sich einige Andeutungen, die eine gelehrte
Beschäftigung mit dem Gegenstand vermuten lassen. Nach einer Einleitung,
in der sich Hätzer, nachdem er allen Menschen «wäre erkantnuß des vatters
durch Jesum Christum den sun» gewünscht hat, im Bezug auf die

Prophetenübersetzung als Vollstrecker des göttlichen Willens bezeichnet hat,
fährt er fort:

73 I. Elbogen: Art. «Bomberg, Daniel», JL 1, Berlin 1927, Sp. 115-117 (115).
74 Vgl. zum Ganzen: Elbogen: Bomberg, Daniel (Anm. 73); E.E. Hildesheimer: Art.

«Buchwesen, jüdisches», JL 1, Berlin 1927, Sp. 1204-1216; Y. Amir: Art. «Bomberg,
Daniel», RGG4 1, Tübingen 1998, Sp. 1679; E. Kümmerer: Art. «Bomberg, Daniel»,
RGG31, Tübingen 1957, Sp. 1351; D. Fouquet-Plümacher, Buch / Buchwesen (Anm.
48), 284f. Dem Verfasser hat die Bombergsche Rabbinerbibel von 1525 in einem
Nachdruck vorgelegen: Biblia Rabbinica. A Reprint of the 1525 Venice Edition. Edited

by J. Ben Hayim IBN Adonija. Introduction by M. Goshen Gottstein, Jerusalem
1972.



Die Wormser Propheten von 1527 191

«Es ist wissend wie ich gar nahet bei eymjar den Propheten Maleachi v[er]teutscht hab /mit
außlegungJohan. Ecolampadij /drinn ich meidung thet /wo Gott hüljfbewise / so wœlt
ich auch Jesaia mit ehegedachts Joä Ecolampadij außlegung verdolmetschen / diß hab ich
mich nit lang darnach undernomen zu leysten / vn aber grosse sorg gehebt /wie ich zürn
ersten den text zürn aller besten mcechte nach Hebräischer sprach /herfür thün und de eyn-
feltigen den selbigen anzeygen. Hat es ja Gott aus gnaden (dz ich sol bekennen) also verfuegt

/mir schwachen solicher muehe vnd arbeyt eynen gehüljfen gesandt /Hans Dengken /der
mir von Gots wegen zu willen ward /mir zu disem zu verhelffen.»75

Hier informiert Hätzer zunächst über die Vorarbeit und über die Hilfe von
Hans Denck. So ist zu vermuten, dass die beiden Ubersetzer wohl schon in
Straßburg Kontakt miteinander aufgenommen hatten und schon etwas an
geleisteter Vorarbeit im Gepäck hatten. Aber insgesamt ist die Arbeit ziemlich
neu. Hätzer hatte 1526 das Buch des Propheten Maleachi aus der lateinischen
Ubersetzung des Basler Reformators Oekolampad samt dessen Auslegung
übertragen. Mit der Ubersetzung des Propheten Jesaja aus der Vorlage Oeko-
lampads hatte er begonnen, das 36. und 37. Kapitel war 1526 bei Silvan Ottmar

in Augsburg gedruckt worden. Ein Vergleich zwischen dieser Arbeit und
dem Propheten Maleachi in den Wormser Propheten zeigt, dass die alte

Ubersetzung aus dem Lateinischen hier wohl lediglich nach dem hebräischen Text
redigiert wurde. Die Veränderungen galten auch als Indiz dafür, dass Denck
der grössere Anteil am Werk zukommt. Albrecht Hege stellt gar fest, ein
Vergleich zwischen der Ubersetzung von Maleachi und Jes 36f. durch Hätzer mit
der Gesamtübersetzung zeige, dass Hätzer in Wort und Konstruktion noch
weithin in hebräischen Wendungen hängen geblieben sei, worunter die
«Flüssigkeit und Verständlichkeit» leide, wohingegen Denck, «ohne aber von einer

urtextgetreuen Interpretation abzugehen», Satzbau und Ausdrucksweise dem
deutschen Stil angepasst habe. Der Fortschritt von Hätzer zu Denck sei grösser

als der von Denck zu Luther.76 Dagegen erhebt Gerhard Goeters wohl
begründeten Widerspruch und legt dar, dass es kaum sichere Anhaltspunkte
gebe, die Arbeitsanteile der beiden Freunde gegeneinander abzugrenzen. Wohl
komme Denck das Verdienst zu, den Impuls gegeben zu haben, Jesaja
einschliesslich Kapitel 36 und 37 neu aus dem Hebräischen zu übertragen. Bei
Maleachi, dem letzten Propheten des Alten Testaments, habe man unter
Zeitdruck gestanden, da das Buch rechtzeitig zur Frühjahrsmesse fertig sein sollte,
und sich deshalb mit einer Überarbeitung begnügt, zum Beispiel das polemische

Wort «Pfaffe» in der endgültigen Übersetzung durch das «philologisch
nüchternere» «Priester» ersetzt. Denck sei mit Arbeiten an den Propheten im
Gegensatz zu Hätzer vor 1527 nicht hervorgetreten, sein nach seinem Tod
herausgegebener Michakommentar folge der Wormser Übersetzung, müsse
im Blick auf Dencks frühen Tod Ende 1527 nach der Übersetzung noch in

75 Wormser Propheten April 1527 [WP], Aij [ae, oe, ue e über a, o, u gedruckt].
76 Hege: Hans Denk (Anm. 28), 46f.



192 Ulrich Oelschläger

Worms entstanden sein. Hätzer habe noch teilweise den Plan verwirklicht,
der Prophetenübersetzung eine der Apokryphen folgen zu lassen. Ausserdem
habe Hätzer schliesslich durch Vorrede und Motto das Buch als sein Werk
ausgegeben. So komme ihm die Ehre zu, «die erste reformatorische
Prophetenübersetzung geschaffen zu haben».77 Die letzte Folgerung widerspricht
wohl etwas der zuvor getroffenen Feststellung, dass die Anteile der Beiden
nicht ganz auseinanderzuhalten seien; im übrigen ist ihm zuzustimmen.

In seiner Vorrede betont Hätzer weiter:

«Lieben im Herrn /also haben wir vns / nach vermœgen in Gott geuebt / vnd den ersten

propheten Jesaia verteutscht /sonder alle außlegung. Do hat es /nitt nur vns /sonder vil
andre brueder mehr fuer gut angesehen /das wir gerad also auch mit den andren propheten

fort fueren zu handien / desse haben wir vns ja nit kœnnen wideren (obs wol d Satan

gern gsehen hett) sonder muessen also thün /und seltzamlich /gar nahet /on vnserfuerne-
men /fort faren /Dann (Gots sei die eer / vnd die schand allweg unser) es sich mit gwalt
herauf gerissen hat /das es nit dahinden bliben ist /wider des Satans anschlaeg.»n

Das bisher Beobachtete wird hier bestätigt. Der Anstoss, Jesaja zu übersetzen,
war gegeben. Es sollte eine philologisch korrekte Übertragung ohne Auslegung

werden. Der Impuls, in Folge dann alle Propheten zu übersetzen, war
offenbar nicht nur ein innerer, sondern wurde von aussen verstärkt. Wer «die
vielen anderen Brüder» waren, die die beiden zusätzlich motivierten, darüber
kann man nur spekulieren. Der spätere gute Absatz des Werkes legt die

Vermutung nahe, dass es nicht nur Freunde aus der Täuferszene waren.
Der für die Frage nach jüdischer Beratung wichtigste Abschnitt der Vorrede

lautet wie folgt:

«Nun haben wir beyd also vnsern hcechsten vleiß vn verstand /aus gnaden von Gott durch
Christum empfangen /nit gespart /Uns zû fragen / da wir antwurt vhofften / nit ge-
schaempt / Keyn lesen vnderlassen / nichts veracht / sonder so vil wir vermœgt trew-
lich dargespannt /wie vns angesehen hat zum fueglichsten mœgen geschehen. Dann es vns
nit gar verborgen /wie wol es aufsehens dœrffe zu dieser argen zeit/ in noch vil malen nach

gültigem gscheften / vor dererley leuten / denë nichts anmuetig / es schmeck dann nach
irer kuchen /Denen wir in Gottes namen von hertzen gern ir meynung lassen /vn es dem

vatter ubergeben /desse alle macht /des meers vnd des lands ist/der bergen und der büheln

/ des himels un der hell.»79

Hier weist Hätzer auf die Akribie beim gemeinsamen Arbeiten hin. Jede
mündliche Auskunft war willkommen, nichts wurde verachtet, kein Lesen
unterlassen. Dies mag auch ein Hinweis auf die Konsultation jüdischer
Gelehrter sein, die, wie schon gesehen, durchaus vorkam. Und doch scheint
Hätzer die oben zitierten dogmatisch motivierten Vorbehalte Luthers und

77 Goeters: Ludwig Hätzer (Anm. 18), 99-101; vgl. auch das Kapitel «Hätzer als Überset¬

zer Oekolampads und Kampfgenosse im Abendmahlsstreit», 67-86.
78 WP (Anm. 75), Aij [ae, oe u. ue e über a, o, u gedruckt, Hervorhebung U.O.].
79 WP (Anm. 75), Aijf [Hervorhebung U.O.].



Die Wormser Propheten von 1527 193

Zwingiis in allgemeiner Form vorausgesehen zu haben, wenn er davon

spricht, dass er in dieser «argen Zeit» mit Leuten rechnet, denen nichts gefällt,
es schmecke denn «nach ihrer eigenen Küche». So fährt Hätzer dann in der
Vorrede fort mit einem Appell an die Toleranz, nicht über Unbekanntes zu
richten, auch anzuerkennen, dass es leicht sei, eine Sache vorschnell zu
verdammen, wenn man nicht zu allem ja sagen könne, es zum Nachmachen aber
«warlich mehr schnaufens» brauche. Dann räumt er ein, dass sie mit ihrer
Ubersetzung selbst nicht immer zufrieden seien, einmal «von wegen der
verborgen geheymnussen so die propheten ettwan verdeckt anzeygen», zum
andern «von wegen der kurtz abgebrochnen art Hebräischer sprach». Schliesslich

bietet er auch an, die eigene Ubersetzung beiseite zu legen, wenn es eine
bessere geben sollte.80 So enthält Hätzers Vorrede Hinweise auf eine breit
angelegte Forschungsarbeit im Dienste der Übersetzung. Die ihm von Luther
vorgeworfene Mitarbeit von Juden ist wohl nicht völlig zweifelsfrei zu beweisen,

jedoch weist einiges darauf hin. So kann man den Hinweisen von Hans
Volz auf die Anmerkungen in der Übersetzung noch einige aufschlussreiche

Ergänzungen beifügen. Die Übersetzer bieten etwa Erklärungen zu einzelnen
Wörtern, wie wir sie auch bei Luther kennen. So lesen wir in der Lutherbibel
von 1545 in Jes l,30f.:

«Wenn jr sein werdet / wie eine Eiche mit dürren blettern / vnd wie ein Garte on was-
ser. Wenn der schütz wird sein wie werg / und sein Thun wie ein Funcke / vnd beides

miteinander angezündet werde / das niemand lessche.» Dazu die Randglosse: «(Schutz)
Jst ir Abgott. (Thun) Jst ir Gottesdienst vnd Abgöterey / wie alle Gottlosen haben.»81

In den Wormser Propheten lautet diese Stelle:

«Dann ir werdt wie eyn linde / deren bletter abgerißen / und wie eyn garte one wasser

/ vnd die stercke * wirt zu bast / vnd der sie macht zu eym funckë vnd sie beyde werde

samptlich brinnen / vnd niemnants wirts außleschen. * Stercke: Hie mit versteet er den

goetzen oder das bilde.»82

Luther erklärt hier in seiner späten Ausgabe noch mehr als Denck und
Hätzer. Solche knappen Erklärungen sind in den Wormser Propheten nicht
selten. Dann gibt es viele Anmerkungen, die mit «Etliche lesen ...» eingeleitet
sind, auf die hier nicht mehr eingegangen wird. Wie Luther erklärt Hätzer in
Jes 7 und 8 die Bedeutung des hebräischen Wortes Immanuel. Erklärungen
können auch mit «das ist» oder «der Text mag auch also gelesen werden»
eingeleitet werden. Eine interessante Anmerkung findet sich zu Jes 28,13ff.:

80 Ebd.
81 Die Propheten alle Deudsch. D. Mart. Lut. Gedruckt zu Wittemberg / Durch Hans

Lufft M.D. XLIIII, in: D. Martin Luther: Die gantze Heilige Schrifft Deudsch.
Wittenberg 1545. Letzte zu Luthers Lebzeiten erschienene Ausgabe, hg.v. H. Volz, 2

Bde., Darmstadt 1972, 1176.
82 WP (Anm. 75), [B] iij.



194 Ulrich Oelschläger

«Derhalben wirt jnen deß HERRN wort / gebott vber gebott / gebott vber gebott /
schnür vber schnür / schnür vber schnür / eyn wenig da eyn wenig da * auff das sie

gangen vn zürugk fallen / zermalen / verstrickt vnd gefangen werden.»

Die Anmerkung dazu lautet:

«* Also lesen die Juden / so man im latein liset / Heyß und heyß / wart vnd wart /
wart vn wart / eyn weil da / eyn weil da. Wie man leset: wüst vber wüst / kotzet vber
kotzet / eyn wenig da / eyn wenig dort. Er will aber sagen: Diese trunckene habe
Verdruß vnd vnlust ab des Herren wort / vnd gedunckt sie alles vbrig vnd wüst sein / was
er leret vnd gebeut. Die Griechen lesen: angst vber angst / hoffnung vber hoffnung /
noch eyn wenig [etc].»83

Bemerkenswert ist, dass die schwierige Stelle philologisch erklärt wird; auch
die Erklärung orientiert sich am hebräischen Text und dem Wortspiel "Kb Iii,
das den Zustand der Priester und Propheten in Jerusalem, über die Gericht
gehalten wird, beschreibt. In der revidierten Lutherbibel von 1984 wird das

Wort gar nicht übersetzt und mit «zawlazaw» wiedergegeben, dazu wird
erklärt: «Die Worte, die das Lallen der Trunkenen nachahmen und nicht übersetzt

werden können, sollen die Redeweise des Propheten verspotten.»84
Interessant ist, dass Denck und Hätzer hier sowohl die Vulgata als auch die Sep-

tuaginta zu Rate ziehen. Vergleicht man den Luthertext von 1545, so fällt auf,
dass Luthers Erklärungen seine Theologie in die Stelle hinein deuten. Dem
Textzusammenhang widersprechend kommentiert er Vers 9 («Wen sol er
denn leren das Erkentnis?») mit «Den Armen wird das Euangelion geprediget.»

Und zu Vers 12 («so erquickt man die Müden») schreibt er:

«(Müden) Des Gewissens friede achten sie nicht der vom glauben kompt / Sondern

spotten des glaubens lere / vnd pochen auff werck.»85

Ob Hätzers Verweis auf die «Juden» an dieser Stelle schon einen eindeutigen
Hinweis auf jüdische Hilfe enthält, ist fraglich. In Jes 41,2 bezeichnet Hätzer
«den Gerechten» wie Luther kommentierend als Abraham. In Jer 11,15 übersetzt

Luther 2Hp "IÉD ohne weitere Erläuterung mit «heiliges Fleisch», Hätzer
fügt die Erläuterung an: «das ist opffer fleysch».86 Die revidierte Lutherübersetzung

hat «Opferfleisch». Eine weitere beachtenswerte Kommentierung findet

sich in Ez 40,10. Das hebräische Wort übersetzt Hätzer mit «Säulen».

Die revidierte Lutherübersetzung von 1984 bietet «Pfeiler», die von 1545
«Erker». Denck und Hätzer geben dazu die Anmerkung:

«Diß Hebreisch woertlin hie / Elim / so wir für Seulen verteutscht haben / legt Nicolaus

von Lyra aus für thürn / Weichs ja nit ungeschickt ist / vn jm wol (vnsers bedun-
ckens) zü glauben.»87

83 WP (Anm. 75), XV Rückseite.
84 Lutherbibel. Standardausgabe mit Apokryphen, Stuttgart 1985, 683.
85 Luther: Propheten alle Deudsch (Anm. 81), 1209.
86 WP (Anm. 75), Xliij Rückseite.



Die Wormser Propheten von 1527 195

Hier ist vor allem der Verweis auf Nikolaus von Lyra interessant, aber auch
die einer nahezu wissenschaftlichen Haltung entsprechende tolerante Beurteilung

einer alternativen Ubersetzung. In Dan 11,17 bezieht Luther 1545 in
einer Randglosse die Tochter, die der Eroberer dem Unterlegenen zum Zeichen
der Versöhnung gibt, auf Kleopatra.88 Hätzer und Denck kommentieren:

«Die tochter vndern weibern / Der lust der weibern (wie hie nach volgt.) Vnd die scho-

enst vndern weibern / ain ersten ca. der hohen liedern Salomo / ist nach der Juden auß-

legung / Israel.»89

In dieser Anmerkung beziehen sich die Übersetzer auf die jüdische Tradition.
Äusserst bemerkenswert ist die Kommentierung von Am 8,5, wo es um den
Wucher der Reichen geht. Luther übersetzt korrekt EHn mit Neumond und
~QI> mit «ein Ende haben», «dass wir wieder Getreide verkaufen können ...»
Hätzer hingegen formuliert. «Wenn wirt doch nü der monadt * zu gesetzt»
und kommentiert:

«Jm gsatzt Mose war es verbotten von heurigen früchten zu essen vor dem andren tag
im Osterfest / Leuit. Xxiij. der sich im schaltjar eynen monat lang seumet / dieweil es

dreyzehen monat hett. Jtem im sibenden jar / Weichs man das rüw oder frei jar nennet
/ ließ man alle felder ungebawet ligen / Leuit. xxv. Dannen her die eygennützigen vr-
sach namen zu wuchern.»90

Besonders der aufgrund der Übersetzung erfolgende Hinweis auf den Schaltmonat

Adar II scheint ein deutliches Zeichen für einen Kontakt mit Juden zu
sein. Das Gleiche gilt für Ob 20. Zarpat und Sefarat (Zarphath u. Sepharad)
beziehen Denck und Hätzer in einer Anmerkung gemäss der jüdischen
Tradition auf Frankreich und Spanien. So ist der Ausdruck «Sephardim oder se-

phardische Juden» im Unterschied zu den Aschkenasischen gebräuchlich
geworden. Der Bezug von Sepharad auf Spanien ist im Judentum seit dem achten

Jahrhundert allgemein Usus. Früh belegt ist er im Targum Jonathan, was
ein Anzeichen für die Benutzung der zweiten Rabbinerbibel von Bomberg
sein könnte.91 Zu einem letzten Beispiel, Sach 9,9: Luther bietet zwar keinen
Kommentar; aber die ganze Stelle «Tochter Zion frewe dich seer...» ist in
Majuskeln gedruckt und dadurch wegen ihres für Luther eindeutigen Bezugs auf
die Weihnachtsgeschichte hervorgehoben. Denck und Hätzer übersetzen, wo
Luther «Helfer» gebraucht, «Heyland», das sie vom Hebräischen her erklären;

der Ausdruck bedeutet: «dem geholffen wirt / das ist der mit seinem

87 WP (Anm. 75), Ciij.
88 Luther: Propheten alle Deudsch (Anm. 81), 1568.
89 WP (Anm. 75), CXiX.
90 WP (Anm. 75), CXXXi u. Rückseite.
91 G. Sauer: Art. «Sepharad», BHH III, Göttingen 1966, Sp. 1772; Art. «Sepharad», EJ

14, Jerusalem 1972, Sp. 1164; S. Kraus: Art. «Zorfat», JL IV, Berlin 1927, Sp. 1636.



196 Ulrich Oelschläger

volck durch gottes krafft bestehn vnd die feind vberwinden wirt.»92 Philologisch

korrekter Analyse wird der Vorzug vor christologischer Interpretation
gegeben.

Wenn sich eine Zusammenarbeit von Denck und Hätzer mit Juden auch
nicht sicher beweisen lässt, so verdichten sich dennoch die Hinweise darauf.
Zwar bleiben die beiden in der Anordnung der Propheten in der Ordnung
christlicher Tradition; Daniel gehört damit zu den ersten vier - «grossen» -
Propheten, während er in der jüdischen Tradition zu den «Schriften» zählt.
Aber insbesondere die Anmerkungen lassen eine Kenntnis jüdischer Positionen

vermuten. Offen bleibt, woher Denck und Hätzer ihre Informationen
hatten, zumal die Annahme, sie hätten alle möglicherweise benutzten Bücher
im Reisebesitz als Eigentum mitgeführt, schwer fällt. Gab es in Worms Kontakte

zur jüdischen Gemeinde? Zumindest lässt sich das nicht ausschliessen.

3.3.3 Die Wormser Propheten als Vorlage?
1536, zwei Jahre nach dem Erscheinen der ersten vollständigen Lutherbibel,
meldete sich Luthers Zeitgenosse Georg Witzel zu Wort, der mit grosser
Gelehrsamkeit grosse Teile des Alten Testaments scharfer Einzelkritik unterzog
und an mehr als 50 Stellen bei den Propheten eine Abhängigkeit Luthers von
«Hetzer» feststellen zu können meinte. Er nannte Hätzer sogar Luthers
Lehrmeister und «Hertzog».93 Witzel war zunächst Parteigänger, dann aber
entschiedener Gegner Luthers. Seine Enttäuschung darüber, dass er die
angestrebte Stelle als Professor für hebräische Sprache in Wittenberg 1532 nicht
bekam, mag dazu beigetragen haben.94 Luther selbst hat, wie wir gesehen
haben, die Wormser Ubersetzung sehr wohl gekannt und sich mit ihr
auseinandergesetzt. Und es gibt von ihm bereits frühe Äusserungen, die zeitlich vor
dem bereits zitierten Sendbrief vom Dolmetschen (1530) und der Äusserung
von 1543 liegen: Zunächst schreibt er drei Wochen nach Erscheinen der
ersten Ausgabe am 4.5.1527 an Spalatin:

«Prophetae omnes Germaniae donati; scilicet omnia praeveniunt, nihil sumus nos.»95

Man merkt, dass es ihn ziemlich getroffen haben muss, dass man ihm mit der

Ubersetzung zuvorgekommen war. Er muss so kurz nach Erscheinen das

Buch auch schon gelesen haben. In einem gleichzeitigen Brief schreibt er nämlich

an W. Link:

«Prophetas vernacula donatos Wormatiae non contemno, nisi quod Germanismus ob-
scurior est, forte natura illius regionis. Fecerunt diligentiam, quis autem omnia at-

92 WP (Anm. 75), CXIViij Rückseite; Luther: Propheten alle Deudsch (Anm. 81), 1659.
93 Volz: Exkurs (Anm. 22), 23; Himmighöfer: Zürcher Bibel (Anm. 12), 322f.
94 Geiger: Studium der Hebräischen Sprache (Anm. 61), 2f.
95 WA Br. 4, Nr. 1099, zitiert nach Himmighöfer: Zürcher Bibel (Anm. 12), 300.



Die Wormser Propheten von 1527 197

tingat? Ego tarnen iam accingo et ipsos vernacula extrudere, lecturus simul Iesaiam, ne
otiosus sim.»96

Er lobt also die Ubersetzung bis auf den eigenartigen Dialekt; gleichzeitig ist
die neue Ubersetzung für ihn Anlass, sogleich mit der Vorlesung über Jesaia

zu beginnen. Luther hat die Wormser Prophetenübersetzung also gekannt
und für gut gehalten. Damit ist auch die Wahrscheinlichkeit gross, dass er sie

hin und wieder heranzog, sich dann aber nach und nach - durch eine
Voreingenommenheit gegen die Ubersetzer - eine dogmatisch begründete Ablehnung

ergab, ähnlich wie dies bei Zwingli der Fall war. So verwundert nicht,
dass es seit Georg Witzel immer wieder Versuche gab, Luthers Abhängigkeit
von Denck und Hätzer zu behaupten und zu belegen, vor allem von menno-
nitischer Seite.97 Umgekehrt haben andere gerne den Spiess umgedreht und
Denck und Hätzer unterstellt, sie hätten die bereits vorliegenden Propheten
der Lutherübersetzung benutzt. Georg Baring versucht eine gegenseitige
Verwendung nachzuweisen, weist den Vorwurf, Luther sei ein Plagiator, aber
entschieden zurück.98 Sowohl Gerhard Goeters als auch Hans Volz - letzterer
aufgrund einer akribischen philologischen Untersuchung - kommen zu dem
plausiblen Ergebnis, dass jeweils eigenständige Ubersetzungen vorliegen, aber

von einer Benutzung der Wormser Propheten durch Luther auszugehen ist.
Nach Volz zog Luther die Wormser Propheten gelegentlich als zusätzliches
Hilfsmittel heran, nach Goeters waren die Wormser Propheten «nächst dem
Bibeltext für die Prophetenübersetzungen Luthers und der Zürcher Prediger
die wichtigste schriftliche Vorlage.»99 Das gilt für die Zürcher Bibel in besonders

starkem Masse. Traudel Himmighöfer hat den Nachweis geführt, dass

beim Propheten Daniel eine vollständige Übernahme der Wormser Übersetzung

vorliegt, dass ihre Verwendung bei den Zwölf Kleinen Propheten über
die eines blossen Hilfsmittels hinausging und lediglich die Arbeit in den drei
ersten grossen Prophetenbüchern 0es, Jer, Ez) weitgehend selbständig war.
Himmighöfer nennt den Zeitdruck als wesentliches Motiv für die Unterschiede.100

96 WA Br. 4, Nr. 1100, zitiert nach Himmighöfer: Zürcher Bibel (Anm. 12), 301.
97 So etwa Hege: Täufer (Anm. 35), 27; Neff: Denk (Anm 16), 408; Keller: Apostel der

Wiedertäufer (Anm. 31), 211. Keller ist selbst nicht Mennonit, aber den Täufern
wohlgesonnen.

98 Baring: Wormser Propheten (1933) (Anm. 33), 6f.
99 Goeters: Ludwig Hätzer (Anm. 18), 104; Volz: Exkurs (Anm. 22), CXXXIf. Interes¬

sant ist bei Volz der Hinweis auf Luthers Manuskript zu Hos 10,14, wo Luther am
Rand «vide hetzer» notiert.

100 Himmighöfer: Zürcher Bibel (Anm. 12), 324-331.



198 Ulrich Oelschläger

***

Die Wormser Propheten verloren nach Vorliegen der Wittenberger und der
Zürcher Ubersetzung rasch an Bedeutung, hatten aber noch eine gewisse
Nachwirkung im oberdeutschen Raum. Neben sprachgeschichtlichen, die

Lutherübersetzung begünstigenden Gründen sind die Tatsache, dass es sich

nur um eine Teilübersetzung handelt, wie auch die dargestellten theologischen

Vorbehalte Luthers und Zwingiis sicher dafür ausschlaggebend.
Zum Schluss bleibt festzustellen, dass die Wormser Propheten ein interessantes

Forschungsobjekt bleiben. Sie sind noch in einer Anzahl von Exemplaren

verfügbar, manchen Fragen könnte noch nachgegangen werden.101

Abstract

«Luther war nicht der erste!» - Im Frühjahr 1527 entstand in Worms die erste reformatorische

Ubersetzung der Prophetenbücher des AT ins Deutsche. Ihre Verfasser waren die

Spiritualisten Hans Denck und Ludwig Hätzer. Innerhalb eines Jahres erfuhren die
«Wormser Propheten» zehn Druckauflagen. Luther, dessen Prophetenübersetzung 1532
erschien und der ebenso wie Zwingli die Wormser Prophetenübersetzung hin und wieder
zu Rate gezogen hat, anerkannte den Fleiss der Ubersetzer, verwarf ihre Arbeit aber, da

«Juden dabei gewest seien». Der Aufsatz gibt einen Einblick in die Methoden und Probleme

früher evangelischer Bibelübersetzung und in die Anliegen und Leistungen der so

genannten radikalen Reformatoren. Er möchte einen Beitrag leisten zur Lösung einiger
Fragen, die uns im Zusammenhang mit den Wormser Propheten bis heute beschäftigen,
insbesondere zur Frage jüdischer Mitwirkung.

Ulrich Oelschläger, Worms

101 Ulrich Bister aus Herborn hat die Schrift G.G. Zeltners von 1734 als Faksimile her¬

ausgegeben und hat das Gleiche mit dem ersten Druck der WP (Anm. 75) vor. Der
Prototyp seiner Ausgabe lag dem Verfasser vor ebenso wie 7 Drucke der WP (Schöffer,

Ottmar, Steiner) als Mikrofiche, verfilmt bei IDC in Leiden.


	Die Wormser Propheten von 1527 : eine vorlutherische Teilübersetzung der Bibel

