Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 2

Artikel: Wieviel Leitungsautoritat brauchen die Volkskirchen?
Autor: Pfister, Xaver

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877830

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wieviel Leitungsautoritit brauchen die Volkskirchen?

1. Vorbemerkungen

Wer iiber ein Phinomen nachdenkt, sollte sich immer auch dariiber Rechen-
schaft geben, was der Kontext seiner Reflexion ist und welches seine erkennt-
nisleitenden Interessen sind. Als romischer Katholik, der in jungen Jahren das
Zweite Vatikanische Konzil erlebt hat, bin ich geprigt von dieser ausseror-
dentlichen Kirchenerfahrung, die eine fundamentale Wende im Leben der ro-
misch-katholischen Kirche bedeutete. Dieses Konzil brachte nach langen Jah-
ren der Erstarrung Bewegung in das kirchliche Leben und Selbstverstindnis,
veranderte die Selbstvergewisserung der Kirche und offnete sie auf die Welt,
in der sie lebt. Auch dieses Konzil fiel nicht vom Himmel. Es wurde in
vielfiltigen Aufbriichen in der liturgischen Bewegung, im Umgang mit bibli-
schen Texten, in der dkumenischen Bewegung, die in den Schiitzengriben der
grossen Kriege ihren Anfang nahm, und in mutigen Experimenten, wie etwa
der Bewegung der Arbeiterpriester in Frankreich, vorbereitet. Seine Grund-
ideen wurden in der Theologie der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts oft un-
ter grossen Anfechtungen entwickelt. Ich stehe aber auch unter dem Ein-
druck, dass im gegenwirtigen kirchenleitenden Mainstream stindig versucht
wird, die Grundanliegen des Vaticanums II auf vielen Ebenen vergessen zu
machen oder sogar zu desavouieren. Es sei nur an die Auseinandersetzungen
mit der Theologie der Befreiung in Lateinamerika erinnert. Gleichzeitig aber
ist einzugestehen, dass der radikale Optimismus, der das Konzil und seinen In-
spirator Johannes XXIII prigte, durch die gesellschaftlichen Entwicklungen
zerbroselte. Aus dieser subjektiven Wahrnehmung ergeben sich einige er-
kenntnisleitende Interessen:

1.1. Autoritit ist wie in der Gesellschaft so auch in der Kirche immer gefihr-
det. Sie steht stindig in der Gefahr, die eigene Institution und ihr Uberleben
iber den Grundauftrag des Evangeliums und das «Heil der Seelen» zu stellen,
das seit alters das oberste Gesetz allen kirchlichen Handelns und Legiferierens
sein muss, wie es im letzten Kanon des geltenden Kirchenrechtes heisst.! Eine
Reflexion {iber die Leitungsautoritit der Kirche muss diese Gefihrdung
sensibel wahrnehmen und mit bedenken.

1.2. Autoritdt findet ihre Grenze an der Wiirde des Subjektes. In der Erkla-
rung zur Religionsfreiheit, um die im Konzil intensiv gerungen wurde, wird
das deutlich formuliert:

1 CIC Canon 1752.

ThZ 2/64 (2008) S. 144-150



Wieviel Leitungsautoritit brauchen die Volkskirchen? 145

«Das Vatikanische Konzil erklirt, daf} die menschliche Person das Recht auf religiose
Freiheit hat. Diese Freiheit besteht darin, dafl alle Menschen frei sein miiflen von jedem
Zwang sowohl von Seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher
menschlichen Gewalt, so daf§ in religiosen Dingen niemand gezwungen wird, gegen
sein Gewissen zu handeln, noch daran gehindert wird, privat und 6ffentlich, als einzel-
ner oder in Verbindung mit anderen - innerhalb der gebiihrenden Grenzen - nach sei-
nem Gewissen zu handeln. Ferner erklirt das Konzil, das Recht auf religiése Freiheit
sei in Wahrheit auf die Wiirde der menschlichen Person selbst gegriindet, so wie sie
durch das geoffenbarte Wort Gottes und durch die Vernunft selbst erkannt wird.»?

1.3. Gerade in einer unbestritten hierarchisch verfassten Kirche ist sehr genau
zu analysieren und zu bedenken, welche Rechte den Glaubigen in der Kom-

2 Erklirung iiber die Religionsfreiheit («Dignitatis humanae»), Nr. 2, in: Das Zweite
Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklirungen. Lateinisch und
Deutsch. Kommentare, Teil I, LThK?, Freiburg i.Br. u.a. 1967, 703-748 (716f.). Die
Fortsetzung des integralen Textes von Nr. 2 und 3 dieser Erklirung lautet wie folgt:

«Dieses Recht der menschlichen Person auf religiése Freiheit muf in der rechtlichen
Ordnung der Gesellschaft so anerkannt werden, daf} es zum biirgerlichen Recht wird.

Weil die Menschen Personen sind, d. h. mit Vernunft und freiem Willen begabt
und damit auch zu personlicher Verantwortung erhoben, werden alle - ihrer Wiirde
gemifl — von ihrem eigenen Wesen gedringt und zugleich durch eine moralische
Pflicht gehalten, die Wahrheit zu suchen, vor allem jene Wahrheit, welche die Reli-
gion betrifft. Sie sind auch dazu verpflichtet, an der erkannten Wahrheit festzuhalten
und ihr ganzes Leben nach den Forderungen der Wahrheit zu ordnen. Der Mensch
vermag aber dieser Verpflichtung auf die seinem eigenen Wesen entsprechende Weise
nicht nachzukommen, wenn er nicht im Genufl der inneren psychologischen Freiheit
und zugleich der Freiheit von duflerem Zwang steht. Demnach ist das Recht auf reli-
giose Freiheit nicht in einer subjektiven Verfassung der Person, sondern in ihrem
Wesen selbst begriindet. So bleibt das Recht auf religidse Freiheit auch denjenigen
erhalten, die ihrer Pflicht, die Wahrheit zu suchen und daran festzuhalten, nicht nach-
kommen, und ihre Ausiibung darf nicht gehemmt werden, wenn nur die gerechte
offentliche Ordnung gewahrt bleibt.

3. Dies tritt noch klarer zutage, wenn man erwigt, daf§ die hochste Norm des mensch-
lichen Lebens das gottliche Gesetz selber ist, das ewige, objektive und universale,
durch das Gott nach dem Ratschluf} seiner Weisheit und Liebe die ganze Welt und die
Wege der Menschengemeinschaft ordnet, leitet und regiert. Gott macht den Men-
schen seines Gesetzes teilhaftig, so dafl der Mensch unter der sanften Fiihrung der
gottlichen Vorsehung die unverinderliche Wahrheit mehr und mehr zu erkennen ver-
mag. Deshalb hat ein jeder die Pflicht und also auch das Recht, die Wahrheit im
Bereich der Religion zu suchen, um sich in Klugheit unter Anwendung geeigneter
Mittel und Wege rechte und wahre Gewissensurteile zu bilden.

Die Wahrheit muf§ aber auf eine Weise gesucht werden, die der Wiirde der
menschlichen Person und ihrer Sozialnatur eigen ist, d. h. auf dem Wege der freien
Forschung, mit Hilfe des Lehramtes oder der Unterweisung, des Gedankenaustauschs
und des Dialogs, wodurch die Menschen einander die Wahrheit, die sie gefunden ha-



146 Xaver Pfister

munikation mit der Hierarchie zukommen. Auch hier hat sich das Konzil
eindeutig gedussert:

«Die Laien haben wie alle Christgliubigen das Recht, aus den geistlichen Giitern der
Kirche, vor allem die Hilfe des Wortes Gottes und der Sakramente, von den geweihten
Hirten reichlich zu empfangen. Und ihnen sollen sie ihre Bediirfnisse und Wiinsche
mit der Freiheit und dem Vertrauen, wie es den Kindern Gottes und den Briidern in
Christus ansteht, erdffnen. Entsprechend dem Wissen, der Zustindigkeit und hervor-
ragenden Stellung, die sie einnehmen, haben sie die Moglichkeit, bisweilen auch die
Pflicht, ihre Meinung in dem, was das Wohl der Kirche angeht, zu erkliren. Gegebe-
nenfalls soll das durch die dazu von der Kirche festgesetzten Einrichtungen geschehen,
immer in Wahrhaftigkeit, Mut und Klugheit, mit Ehrfurcht und Liebe gegeniiber de-
nen, die aufgrund ihres geweihten Amtes die Stelle Christi vertreten.»?

ben oder gefunden zu haben glauben, mitteilen, damit sie sich bei der Erforschung
der Wahrheit gegenseitig zu Hilfe kommen; an der einmal erkannten Wahrheit
jedoch mufl man mit personaler Zustimmung festhalten.

Nun aber werden die Gebote des gottlichen Gesetzes vom Menschen durch die
Vermittlung seines Gewissens erkannt und anerkannt; ihm muf} er in seinem gesam-
ten Tun in Treue folgen, damit er zu Gott, seinem Ziel, gelange. Er darf also nicht
gezwungen werden, gegen sein Gewissen zu handeln. Er darf aber auch nicht daran
gehindert werden, gemifl seinem Gewissen zu handeln, besonders im Bereiche der
Religion. Denn die Verwirklichung und Ausiibung der Religion besteht ihrem Wesen
nach vor allem in inneren, willentlichen und freien Akten, durch die sich der Mensch
unmittelbar auf Gott hin ordnet; Akte dieser Art konnen von einer rein menschli-
chen Gewalt weder befohlen noch verhindert werden. Die Sozialnatur des Menschen
erfordert aber, dafl der Mensch innere Akte der Religion nach auflen zum Ausdruck
bringt, mit anderen in religidsen Dingen in Gemeinschaft steht und seine Religion
gemeinschaftlich bekennt.

Es geschieht also ein Unrecht gegen die menschliche Person und gegen die Ord-
nung selbst, in die die Menschen von Gott hineingestellt sind, wenn jemandem die
freie Verwirklichung der Religion in der Gesellschaft verweigert wird, vorausgesetzt,
daf} die gerechte 6ffentliche Ordnung gewahrt bleibt.

Hinzu kommt, dafl die religiosen Akte, womit sich der Mensch privat und 6ffent-
lich aufgrund einer geistigen Entscheidung auf Gott hin ordnet, threm Wesen nach
die irdische und zeitliche Ordnung iibersteigen. Demnach muf die staatliche Gewalt,
deren Wesenszweck in der Sorge fiir das zeitliche Gemeinwohl besteht, das religidse
Leben der Biirger nur anerkennen und beglinstigen, sie wiirde aber, wie hier betont
werden mufl, ihre Grenzen iiberschreiten, wenn sie so weit ginge, religidse Akte zu
bestimmen oder zu verhindern.»

3 Dogmatische Konstitution iiber die Kirche («<Lumen Gentium»), Nr. 37, in: Das
Zweite Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklirungen. Lateinisch
und Deutsch. Kommentare, Teil I, LThK?, Freiburg i.Br. u.a. 1966, 136-328 (281).



Wieviel Leitungsautoritit brauchen die Volkskirchen? 147

2. Autoritat im Verstandishorizont des Konzils

1992 hat der Theologieprofessor und Jesuit Medard Kehl eine beachtenswerte
katholische Ekklesiologie vorgelegt, die sich am Geist und den Texten des
Konzils orientiert.* Darin entfaltet er «eine nachkonziliare ekklesiologische
Kurzformel>»:

«Die katholische Kirche versteht sich als das <Sakrament der Communio Gottes»; als
solches bildet sie die vom HI. Geist geeinte, dem Sohn Jesus Christus zugestaltete und
mit der ganzen Schépfung zum Reich Gottes des Vaters berufene Gemeinschaft der
Glaubenden, die synodal und <hierarchisch> zugleich verfasst ist.»

Er versteht den Begriff der communio als Leitbegriff dieser Ekklesiologie. Das
fiihrt dazu, dass das Papsttum nicht mehr, wie im ersten vatikanischen Konzil
formuliert, isoliert von allen anderen Dimensionen kirchlichen Lebensvoll-
zuges verstanden werden kann gleichsam als absolutes Gegen-Uber.

«Der Primat des Papstes kann wesensgemifl nicht mehr ohne die communio-Struktur
der Kirche auf all ihren Ebenen verstanden und vollzogen werden.»®

Damit wird die Autoritit zu einer Funktion in der communio. Autoritit
bekommt eine Dienstfunktion. Ja, es lassen sich Kriterien benennen, an
denen sich eine glaubwiirdige Autorititsausiibung messen lassen muss.

Zwei dieser Kriterien, die in der Kehlschen Kurzformel involviert sind,
mochte ich benennen.

2.1. Der erste Satz spielt auf die Nummer 1 der grossen Kirchenkonstitution
des Konzils an:

«Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakrament, das heifit Zeichen und Werk-
zeug fiir die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen Menschheit.
Deshalb méchte sie das Thema der vorausgehenden Konzilien fortfithren, ihr Wesen
und ihre universale Sendung ihren Gliubigen und aller Welt eingehender erkliren. Die
gegenwirtigen Zeitverhiltnisse geben dieser Aufgabe der Kirche eine besondere Dring-
lichkeit, daf} nimlich alle Menschen, die heute durch vielfiltige soziale, technische und
kulturelle Bande enger miteinander verbunden sind, auch die volle Einheit in Christus
erlangen.»’

Kirchliche Autoritit steht nicht nur im Dienst der Kirche, sie steht auch im
Dienst der Welt. Das Reich Gottes und nicht bloss die Selbstorganisation der
Kirche sind Ziel aller Leitungspraxis. Die wegweisende Ansprache Johannes
XXIII zur Eréffnung des Konzils zeigt an, was das fiir kirchliche Verkiindi-
gung zu bedeuten hat: «In der tiglichen Ausiibung unseres Hirtenamtes ver-

M. Kehl: Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, Wiirzburg 1992.
Kehl: Kirche (Anm. 4), 51.

Kehl: Kirche (Anm. 4), 368.

«Lumen Gentium» (Anm. 3), Nr 1, 157.159.

N o



148 Xaver Pfister

letzt es uns, wenn wir manchmal Vorhaltungen von Leuten anh6ren miissen,
die zwar voll Eifer, aber nicht gerade mit einem grossen Sinn fiir Differenzie-
rungen und Takt begabt sind. In der jiingsten Vergangenheit bis zur Gegen-
wart nehmen sie nur Missstinde und Fehlentwicklungen zur Kenntnis. Sie sa-
gen, dass unsere Zeit sich im Vergleich zur Vergangenheit nur zum Schlech-
ten hin entwickle. Sie tun so, als ob bei den vorausgegangenen Okumenischen
Konzilien Sinn und Geist des Christentums, gelebter Glaube und eine gerech-
te Anwendung der Freiheit der Religion sich in allem hitten durchsetzen kén-
nen. Wir missen diesen Ungliicksprofeten widersprechen, die immer nur Un-
heil voraussagen, als ob der Untergang der Welt unmittelbar bevorstiinde.»®
Ist es vermessen die Frage zu stellen, ob diese Ungliicksprofeten nicht wieder
am Steuerrad des Kirchenschiffes stehen? Ist etwa der Generalverdacht Papst
Benedikt XVI gegeniiber allen Emanzipationsbewegungen nicht ein Aus-
druck dafiir? Er schreibt:

«Das implizite Ziel aller modernen Freiheitsbewegungen ist es, endlich wie ein Gott zu
sein, von nichts und niemandem abhingig, durch keine fremde Freiheit in der eigenen
beschrinkt.»’

2.2. Die Kirche ist eine Gemeinschaft von Glaubenden, die wohl von Jesus
Christus gestiftet ist und damit hierarchisch verfasst ist. Gleichzeitig baut sie
sich aber auch in und aus der Gemeinschaft der Glaubenden auf und muss des-
halb auch synodal verfasst sein. Deshalb kann von einer Gleichurspriinglich-
keit der Universalkirche und der vielen Orts- und Partikularkirchen gespro-
chen werden.!® Damit ist Kirche erst da wirklich Kirche, wo die urspriing-
liche und gleichwertige Vielfalt der Orts- und Partikularkirchen angemessen
zur Geltung kommt. Solange diese Ortskirchen nicht differenziert, sondern
bloss in einer Einheitsuniform leben kdnnen, bleibt die Kirche hinter ithrem
Selbstverstindnis zurtick. Bischéfe, die sich zuerst und vor allem darum be-
miihen, dass ihr Bistum im rémischen Takt marschiert, und nicht mit gleicher
Vehemenz fiir den ortsspezifischen Takt einstehen, konnen vor den Kriterien

der Kehlschen Ekklesiologie nicht bestehen.

8 G. Alberigo (Hg.): Geschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils, Bd. 1: Die katholi-
sche Kirche auf dem Weg in ein neues Zeitalter, Mainz/Leuven 1997, 18.

? N. Copray: Der Papst und die widerspenstige Freiheit, Publik Forum 33 (Nr. 19,
2005) 54.

10 «Wie schon die Analyse des biblischen Begriffs <«ekklesia> ... und des patristischen
Verstindnisses der <koinonias ... zeigte, konstituiert sich die Kirche gleichurspriinglich
als die eine, umgreifende Kirche (eben als das eine Volk Gottes», der eine Leib Chri-
sti) und als die Vielfalr der verschiedenen Kirchen und Gemeinden.» (Kehl: Kirche
[Anm. 4], 3691.; Hervorhebungen im Original).



Wieviel Leitungsautoritit brauchen die Volkskirchen? 149

3. Charisma als Organisationsprinzip der Kirche

Pointierter noch als die Ekklesiologie Medard Kehls ist die von Leonardo Boff
1985 in seinem Buch «Kirche: Charisma und Macht»!! vorgelegte. Fiir ihn
steht die Kirche nicht in sich selbst, sondern im Dienst des Reiches Gottes. Sie
engagiert sich im Antagonismus zwischen dem Reich Gottes und den ihm

feindlichen Michten in dieser Welt. Dabel

«ist die Kirche ihrerseits der Teil der Welt, welcher in der Kraft des Geistes das Reich
explizit in der Person Jesu Christi, des in unserer Unterdriickung menschgewordenen
Sohnes Gottes annimmt, stindig die Erinnerung an das Reich und das Bewusstsein von
ithm wachhilt, seine Anwesenheit in der Welt und in sich selbst feiert und die Gram-
matik seiner Verkiindigung - im Dienst an der Welt - pflegt.»'?

Im Verweis auf die jesuanische Machtkritik analysiert Boff die Notwendig-
keit und Gefihrdung von Institution und Autoritit. Dabei zitiert er Lord
Acton: «Jede Macht neigt dazu, korrupt zu werden, und die absolute Macht
ist absolut korrupt.»'* Ausgehend vom paulinischen Charismenverstindnis
weist Boff der Autoritit, die er selber als ein Charisma versteht, einen klaren
Auftrag zu:

«Der besondere Auftrag der Hierarchie (das heisst derer, die Leitungsimter bekleiden)
besteht also nicht im Alles-an-sich-Ziehen, sondern im Integrieren, in der Sorge um
Einheit und Harmonie unter den verschiedenen Diensten, ohne dass der eine den an-
dern an die Seite schieben, zum Schweigen bringen oder tiberfahren diirfte. Von dieser
Funktion her ist es mit der unmittelbaren Unterordnung aller unter die Hierarchie
vorbei. Die Hierarchen sollen sich nicht die andern unterordnen, sondern den genau
gegenteiligen Geist wecken: Briiderlichkeit und Einheit um den vom Geist geschaffe-
nen Dienst.»!

Unbestritten bleibt, dass Kirche Autoritit braucht, um ithrem Auftrag gerecht
zu werden. Unbestritten bleibt auch, dass sie sich diesen Auftrag nicht selber
gibt, die Autoritit muss geisterfiillt, sie kann nicht einfach «volksgewollt»
sein. Zu beklagen aber ist, dass die Besinnung auf die Art der Ausiibung der
Autoritit, wie sie im Zweiten Vatikanischen Konzil visionir entworfen wor-
den ist, autoritir domestiziert wird. Die Gefahr ist nicht von der Hand zu
weisen, dass die romisch-katholische Kirche in ihrer Riickkehr ins Autoritire
die eigene Autoritit untergribt.

—_

! L. Boff: Kirche: Charisma und Macht. Studien zu einer streitbaren Ekklesiologie,
Diisseldorf 1985.

12 Boff: Kirche (Anm. 11), 16.

13 Boff: Kirche (Anm. 11), 95.

4 Boff: Kirche (Anm. 11), 283.



150 Xaver Pfister

Abstract

Der Autor versucht die Grundintention des 2. Vatikanischen Konzils in Bezug auf die ge-
stellte Frage zu skizzieren. Dabel orientiert er sich an einer Ekklesiologie, welche die syn-
odalen Strukturen der Kirche im Gegeniiber zu ihren hierarchischen Strukturen stark
macht. In einem zweiten Schritt erinnert er an ein Kirchenmodell, das sich stirker an der
Charismenlehre der paulinischen Briefe orientiert. Beide Entwiirfe wissen um die stindige
Gefihrdung der Autoritit und unterstreichen die Wiirde der Person, die ein zentrales The-
ma des letzten Konzils war. Damit wird die Bedeutung der Leitungsautoritit gewahrt, sie
wird aber in einem neuen Licht interpretiert und in das Ganze der Kirche eingebunden.

Xawer Pfister, Basel



	Wieviel Leitungsautorität brauchen die Volkskirchen?

