
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 2

Artikel: "Dies ist die Schrift" : die Autorität der Schrift im Islam

Autor: Lenzin, Rifa'at

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Dies ist die Schrift»

Die Autorität der Schrift im Islam

«Dies ist die Schrift, an der nicht zu zweifeln ist, (geoffenbart) als Rechtleitungfür
die Gottesfürchtigen.» [Q. 2,2]!

Aus diesem Qur'an-Vers ergibt sich die Wichtigkeit des Qur'ans für die Muslime,

nämlich als Medium göttlicher Selbstmitteilung, Quelle und Kriterium
theologischer Aussagen sowie Richtschnur für eine islamische Lebensführung.

Keine Meinungsfindung, keine Rechtsnorm, keine gesellschaftliche,
politische oder theologische Anschauung, keine Tradition kann streng genommen

als islamisch gelten, wenn sie qur'anischen Grundsätzen widerspricht.
Umgekehrt muss der Qur'an einen Sachverhalt explizit stützen, damit dieser
als «islamisch» gelten kann.

Während für die Orientalisten und Islamwissenschaftler der Qur'an «a
volume of discourses delivered by Muhammad during the last twenty years or
so of his life, consisting mainly of short passages of religious or ethical
teaching, arguments against opponents, commentaries on current events, and

some rulings on social and legal matters»2 ist, gilt er den Muslimen als

verbalinspiriertes Wort Gottes an den Propheten Muhammad.
Die zentrale Bedeutung des Qur'ans für den Islam und die Muslime

kommt auch darin zum Ausdruck, dass die theologischen Konzepte, Diskurse
und Dogmenbildungen, die sich im Christentum um die Person Jesu Christi
drehen - beispielsweise die Diskussion um die Naturen Christi oder die Tri-
nitätslehre -, im Islam in Bezug auf den Qur'an entwickelt wurden.

Die Unnachahmlichkeit des QuDans (icgäz al-qur'än)

Ein Beispiel dafür ist die Lehre der Unnachahmlichkeit des Qur'ans ffgäz al-

quDäri). Sie geht zurück auf den Qur'an-Vers

«Sprich: Täten sich Menschen und Jinnen auch zusammen, um etwas beizubringen,
was diesem Qur'an gleich (wertig) ist, so werden sie das nicht können. Auch (nicht),
wenn sie sich gegenseitig (dabei) helfen würden».3

Dabei ging es um ein Problem, das seit dem Auftreten Muhammads bestanden
hatte und auf welches die islamischen Gelehrten eine Antwort finden mus-

1 Der Koran, üb.v. R. Paret, Stuttgart 1962.
2 H.A.R. Gibb: Modern Trends in Islam, Beirut 1975, 3.
3 Q. 17,88.

ThZ 2/64 (2008) S. 129-143



130 Rifa'at Lenzin

sten: Es waren vor allem die Juden in Medina, die den Anspruch
Muhammads, Prophet in der Linie der biblischen Propheten zu sein, zurückwiesen

mit der Begründung, dass einige seiner Offenbarungen der Bibel
widersprächen. Es ging also um die Frage, wie man sicher sein konnte, dass

Muhammad ein Prophet war. Mit der Eroberung von Syrien, Irak und Ägypten
wurde das Problem noch dringender, weil die Muslime hier dauernd mit
Christen, Juden und anderen konfrontiert waren, welche die Prophetschaft
Muhammads leugneten. Es scheint daraufhin volkstümliche Prediger gegeben
zu haben, welche im Leben von Muhammad Wundertaten «entdeckten« oder
schlicht welche erfanden und ihm zuschrieben, um seine Legitimation zu
erhöhen.4 Seriöse Theologen lehnten dies hingegen ab und argumentierten
stattdessen, dass der Qur'an selbst das Wunder sei, welches Muhammads
Prophetschaft beweise, und zwar gestützt auf verschiedene Stellen im QuUan.
Darin wurden die Opponenten Muhammads aufgefordert, vergleichbare
Suras zu produzieren; sie versagten bei dieser Aufgabe:

«Und wenn ihr hinsichtlich dessen, was wir auf unseren Diener (als Offenbarung)
herabgesandt haben, im Zweifel seid, dann bringt doch eine Sure gleicher Art bei und ruft,
wenn (anders) ihr die Wahrheit sagt, an Gottes Statt eure (angeblichen) Zeugen an!»5

oder

«Oder sie (d.h. die Ungläubigen) sagen: <Er (d.h. Mohammed) hat ihn (seinerseits)
ausgeheckte Sag: Dann bringt doch eine Sure bei, die ihm gleich ist, und ruft, wenn
(anders) ihr die Wahrheit sagt, an, wen ihr an Gottes Statt (als Zeugen für die Wahrheit
eurer Aussage aufzutreiben) vermögt!»6

und

«Oder sie sagen: <Er hat ihn (d.h. den Koran) (seinerseits) ausgeheckt.> Sag: Dann bringt
doch zehn Suren bei, die ihm gleich, und die (von euch) ausgeheckt sind, und ruft,
wenn (anders) ihr die Wahrheit sagt, wen ihr an Gottes Statt (als Zeugen für die Wahrheit

eurer Aussagen aufzutreiben) vermögt!»7

Das Verbalsubstantiv icgäz bedeutet wörtlich «Unfähigmachung» oder «Zum
Schweigen bringen» und geht auf das Verb a'gaza zurück. Diese Lehre hatte
sowohl eine literarische Dimension als auch eine theologisch-rechtliche. Die
literarische besagte, dass die sprachlichen Vorzüge des Qur'ans in Bezug auf
die altarabische Literatur und vor allem die altarabische Dichtung zu sehen
und zu begründen waren. Das Standardwerk in diesem Zusammenhang schuf
der bedeutendste Grammatiker seiner Zeit, cAbd ul-Qähir al-Gurgäni8, in

4 W.M. Watt: Islamic Philosophy and Theology, Edinburgh 1985, 78.
5 Q. 2,23.
6 Q. 10,38.
7 Q. 11,13.
8 Gest. 471/1078.



«Dies ist die Schrift» 131

seinem Buch «Beweise für die Unnachahmlichkeit des Qur'an» (Kitäb daläHl

i'gäz al-qur^än).
Für den indischen Modernisten Sir Sayyid Ahmad Khan (1817-1898)

besteht die Unnachahmlichkeit oder das «Wunder» des Qur'ans in dessen

Universalität, welche es jeder Generation erlaube, in ihm die Bedeutung für die

jeweils relevante Situation zu finden trotz der beständigen Zunahme an
menschlichem Wissen. Oder mit anderen Worten, der Qur'an vermöge noch
heute Antworten auf anstehende Fragen zu geben. Die auf Hadith9 basierende

Interpretation neige jedoch dazu, die Bedeutung des QuFans auf eine
bestimmte historische Begebenheit zu begrenzen und so die Universalität zu
verschleiern.10

Der Qur:an - erschaffen oder unerschaffenf

Eine andere grosse Diskussion, die sich im 8./9. Jahrhundert entwickelte,
beschäftigte sich mit dem Thema der Erschaffenheit respektive Unerschaffen-
heit des Qur'ans. Unter dem Khalifat von al-Ma'mün (813-833) wurde die
Lehre von der Erschaffenheit des Qur3ans propagiert. Die Shica tendierte
dazu, den Träger der wallya, d.h. der göttlichen Inspirationseigenschaften, als

göttlich inspirierten Imam zu sehen, der dadurch eine gewisse Freiheit bei der

Qur3an-Exegese für sich beanspruchen konnte. Und diese Freiheit blieb besser

gewahrt, wenn man den Qur'an als erschaffen betrachtete. Ein Hauptargument

für die Erschaffenheitsthese war, dass die Absolutheit Gottes gewahrt
werden müsse. Bei der Gleichstellung des Qur'an mit dem Wort Gottes, das

heisst, wenn der Qur3an Attribut Gottes sei, stelle sich die Frage nach dem
Verhältnis Gottes zum Objekt seines Attributs. Eine Antwort darauf lautete:
Gottes Wissen sei er selbst, und dies könne man auch noch von der Rede Gottes

sagen, nicht aber vom Qur'an selbst. Der Hadith-Gelehrte Wafi b. al-Gar-
rah betrachtet dagegen den QuFan als Teil Gottes. Als Hauptexponenten für
die Lehre der Erschaffenheit des Qur3ans werden die Muctaziliten genannt. Sie

vertraten die Ansicht, Gott sei wissend, mächtig, lebend usw. durch sein Wesen,

nicht durch Wissen, Macht etc. Gott ist also durch sein Wesen wissend,
nicht durch ein zusätzliches Attribut. Die Rede Gottes {kaläm ulläh) und erst
recht der Qur3an muss deshalb erschaffen sein. Der Qur3an konnte also auch
keine Eigenschaft Gottes sein, und für die Muctaziliten stellte sich nun die

Frage, ob er ein Körper oder ein Akzidenz sei. Dazu wurden mit der Zeit 11

verschiedene Versionen entwickelt. Die Mehrheit derer, die den Qur3an als

9 Hadith ist die Prophetenüberlieferung, die zweite primäre und nach dem Qur'an
wichtigste Quelle im Islam.

10 D. Brown: Rethinking Tradition in Modern Muslim Thought, Cambridge u.a. 1996,
44.



132 Rifa'at Lenzin

Akzidenz betrachteten, fassten ihn als Akzidenz der «wohlverwahrten
Tafel»11 auf. Die andere Gruppe betrachtete den Qur3an als Körper, den Gott aus
der wohlverwahrten Tafel geschaffen habe. Die Mehrheit derer, die den

Qur3an als körperlich auffassten, betrachteten ihn als Gott subsistiert.
Es scheint, dass zuerst die Lehre der Erschaffenheit des Qur'ans ausformuliert

wurde, obwohl sie nicht zum ältesten Bestand der muslimischen Theologie

gehört. Ihre Vertreter waren eigentlich diejenigen, welche die ursprüngliche

Form der islamischen Theologie ausgebildet hatten, d.h. die sich theologische

Gedanken machten. Die Vertreter der Lehre der Unerschaffenheit des

Qur'ans finden sich dagegen hauptsächlich in den Reihen der Hadith- und
Rechtsgelehrten, wie z.B. Sufyän at-Taurl oder Malik b. Anas. Deren
Argumente sind in der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts nicht dialektisch-theologischer

Natur, sondern bestehen aus Hinweisen auf Qur'an-Stellen und Aha-
dith (pl. zu Hadith), die sich mit der Idee der Erschaffenheit des Qur'ans nicht
vertragen. Erst die These von der Erschaffenheit des Qur'ans bringt im Übrigen

die Konservativen dazu, ihre unausgesprochene Vorstellung von einem
urewigen Qur'an in apologetischer Weise zu formulieren. Auf dem Boden der
damit geschaffenen Gegenposition konnten sich auch die Kompromissformeln

entwickeln, wie jene des Ibn Kulläb12, einem der wichtigsten Theologen
des 9. Jahrhunderts. Dieser lehrte, dass Gott urewig13 sei mit seiner Rede und
dass seine Rede sowie sein Wissen und seine Allmacht in ihm subsistierten.
Dabei versteht er die Rede Gottes (kaläm ulläh) als eine von Gottes Eigenschaften,

die in ihm subsistierten, d.h. in ihm vorhanden seien. Die eigentliche
Rede Gottes ist gestaltlos, besteht also weder aus Buchstaben noch aus Lauten,
sie ist nicht teilbar und nicht wandelbar, sondern reiner Inhalt. Nur für diesen

Inhalt trifft die Bezeichnung ungeschaffen oder urewig zu. Das, was uns vom
QuEan zugänglich ist, also alles, was ein bestimmtes sprachliches Gewand
annimmt und selbst der arabische QuLan als arabische Edition des Urbuchs
oder der wohlverwahrten Tafel, ist rasm (Spur) und damit nicht unerschaffen,
sondern erschaffen. Diese These konnte sich in der islamischen Theologie
mehr oder weniger durchsetzen.

Eine andere Kompromissformel lautete, der QurVn bestehe quasi aus zwei
Teilen14, einem erschaffenen und einem unerschaffenen, je nachdem ob es sich

11 Q. 85,21f.: «Es ist ein preiswürdiger Koran (was hier verkündet wird), auf einer wohl¬
verwahrten Tafel.»

12 Abu Muhammad Abdallah b. Sacid b. Muhammad b. Kullab al-Qattan al-Tamimi al-

Basri, gest. 855.
13 Vgl. zur «Urewigkeit Gottes» die Ontologie des Avicenna in: U. Rudolph: Islamische

Philosophie, München 2004, 46ff.
14 Vgl. auch Averroes Betrachtungen über die Prinzipien der Qur'an Exegese in:

Rudolph: Islamische Philosophie (Anm. 13), 71f.



Dies ist die Schrift» 133

inhaltlich auf ein göttliches Wissen beziehe oder um eine Satzungsbestimmung

handle.
Diesen Denkern ging es darum, mit den Mitteln des kaläm, d.h. der

theologischen Dialektik der konservativen Position gerecht zu werden. Es war
also eine Art Aussöhnung zwischen den eher rationalistischen Theologen und
den konservativen Qur'an- und Hadith-Gelehrten. Wie bei anderen theologischen

Fragen hat sich auch hier das ursprüngliche religiöse Empfinden gegenüber

den abstrakten theologischen Erwägungen durchgesetzt. Nicht vonseiten

der Konservativen wurden Konzessionen gemacht, sondern vonseiten der
Dialektiker.

Es gilt im Übrigen in der älteren Literatur noch als ausgemachte Sache,
dass die ganze Problemstellung von der Erschaffenheit respektive Unerschaf-
fenheit des Qut°ans eigentlich von der christlichen Logos-Lehre herstamme.
Als Kronzeuge wird Johannes von Damaskus angeführt, ein Zeitgenosse von
öahm b. Safwän, des eventuellen Begründers der Erschaffenheitslehre. Dieser
Johannes soll sich auch mit dem Islam beschäftigt haben und seine christliche
Auffassung vom Wort Gottes, also logos Jesus in Beziehung gebracht
haben zu Sura 4,17115.

Dies alles könnte vielleicht stimmen, wenn diese Schriften tatsächlich von
Johannes stammten und ihm nicht einfach später zugeschrieben worden
wären. Denn dann wäre die These hinfällig. Für das eigentliche Problem aber,
nämlich für die Frage, wie es zur These der Erschaffenheit des Qur'ans kam
und warum diese These in der muslimischen Theologie des 8. Jahrhunderts so
tiefe Wurzeln schlagen konnte, würde die Theorie vom christlichen Einfluss
schon aus chronologischen Gründen keine hinreichende Erklärung geben.

Diese unterschiedlichen Auffassungen bei gewissen theologischen Fragen
führten indes im Islam zu keiner Spaltung der Umma (Gemeinschaft der
Gläubigen).16 Die gerade heute vielleicht bekannteste Spaltung in Sunniten
und Schiiten hat nichts mit theologischen Differenzen zu tun, sondern
erfolgte ob der Frage, wer berechtigt sei, die Gemeinde nach dem Tode
Muhammads zu führen. Es ging also um die Frage der «Herrscherlegitimation».

15 «Ihr Leute der Schrift! Treibt es in eurer Religion nicht zu weit und sagt gegen Gott
nichts aus, als die Wahrheit! Christus Jesus, der Sohn der Maria, ist nur der Gesandte
Gottes und sein Wort, das er der Maria entboten hat, und Geist von ihm. Darum
glaubt an Gott und seine Gesandten und sagt nicht (von Gott, daß er in einem) drei
(sei)! Hört auf (so etwas zu sagen)! Das ist besser für euch. Gott ist nur ein einziger
Gott. Gepriesen sei er! (Er ist darüber erhaben) ein Kind zu haben. Ihm gehört
(vielmehr alles), was im Himmel und auf der Erde ist. Und Gott genügt als Sachwalter.»
(nach der Ubersetzung von Paret [Anm. 1]).

16 Das richtige Glauben rangierte stets weit hinter dem richtigen Tun. Das hatte vor allem
auch damit zu tun, dass sich im Islam nie ein Klerus entwickelte, der über den «richtigen»

Glauben hätte wachen können entsprechend beispielsweise dem katholischen
Lehramt.



134 Rifa'at Lenzin

Dies ist übrigens einer der wichtigsten Diskurse im Islam überhaupt; er dauert
bis heute an.

Die «Schrift»

Bliebe noch zu klären, was unter «Schrift» eigentlich zu verstehen ist. Es gilt
wissenschaftlich als gesichert, dass zahlreiche, wenn nicht alle Offenbarungen
schon zu Lebzeiten Muhammads aufgeschrieben wurden. Klar ist man sich
allerdings auch darüber, dass der Qur'an in seiner heutigen Form beim Tode
Muhammads noch nicht existierte. Zaid b. Thäbit wird von vielen Quellen
nicht nur als Qur'an-Kenner respektive -Rezitator {qärh) bezeichnet, sondern
auch als «Sekretär» Muhammads, der zahlreiche Offenbarungen auf dessen

Geheiss hin aufgeschrieben habe. Mündliche und schriftliche Uberlieferungen

schliessen sich also keineswegs aus, jedoch besitzt die mündliche Uberlieferung

eindeutig Priorität vor der schriftlichen, die lediglich die Funktion
einer Gedächtnisstütze hat.

Die Entstehungszeit des QuLans ist im Vergleich zur Bibel sehr kurz. Die
Zusammenstellung und Redaktion erfolgte unter dem dritten Khalifa cUth-
man um 653, also weniger als zwanzig Jahre nach dem Tode Muhammads.
Ebenso gilt wissenschaftlich als gesichert, dass zwischen der ersten Offenbarung

im Jahre 610 und der Kodifizierung und Kanonisierung kaum mehr als

vierzig Jahre vergangen sind. Die Auswertung ältester QuFan-Handschriften,
die 1981 anlässlich einer Renovation der Grossen Moschee in Sana'a/Yemen
gefunden wurden, lässt darauf schliessen, dass sie etwa aus dem Jahr 690 stammen

und ebenfalls dem «Cuthmanischen Text» entsprechen. Abschriften dieses

Textes wurden in die Städte Mekka, Medina, Damaskus, Basra und Kufa
geschickt; alle anderen Handschriften sollten auf Befehl cUthmäns vernichtet
werden. Vergleiche dieses Textes mit einem in Fragmenten erhaltenen vor-
Cuthmanischen Text des cAbdallah ibn Mascüd lassen erkennen, dass Ibn
Mascüd zu einer «leichteren», häufig paraphrasierenden Textform neigt, was
für die Authentizität des Cuthmanischen Texts spricht, weil in ihm die
Schwierigkeiten nicht geglättet sind.

Dieser Cuthmanische Text allerdings ist ein arabischer Text, der keine
Vokalzeichen und nur 18 verschiedene Konsonantenzeichen kennt. Diese
wiederum stehen für 28 Lautwerte. Ein solcher Text, der weder diakritische
Zeichen zur Unterscheidung der Lautwerte noch Vokalisierungszeichen enthält,
lässt nicht nur mehrere Lesemöglichkeiten zu - darunter auch solche, die
philologisch zwar möglich, inhaltlich aber problematisch, wenn nicht gar falsch
sind -, sondern er erhält seinen Sinn überhaupt erst durch Rezitation, d.h.
durch Festlegung des Lautwerts der Schriftzeichen und ihrer Verbindung mit
Vokalen. Erst in der Verbindung mit diakritischen Zeichen zur Unterschei-



«Dies ist die Schrift» 135

dung der Lautwerte und der Einfügung von Vokalzeichen findet der Verein-
heitlichungsprozess in Lesung und Normierung des Textes seinen Ab-
schluss.17 Trotz Vokalisierung haben sich bis heute sieben kanonische Lesarten

erhalten, wobei noch deren zwei von Bedeutung sind. Darin kommt nach
Bobzin

«eine charakteristische Eigenschaft des Islams insgesamt zum Tragen, nämlich seine

ganz erstaunliche Fähigkeit, dem Prinzip der Pluralität Rechnung zu tragen, dies aber

zugleich in einer Weise einzugrenzen, dass daraus keine Tendenzen zur Spaltung
entstehen. Es bleibt also das überaus bemerkenswerte Faktum zu betonen, dass der Text
von Gottes geoffenbartem Wort keineswegs eindeutig fixiert ist, sondern in einem
genau festgelegten Rahmen Varianten der Lesung und damit auch der Interpretation zu-
lässt.»18

Die Überlieferung des Qurians ist aber bis heute an dessen mündliche Rezitation

(tagwld) und mnemotechnische Bewahrung gebunden. Damit ist für die

genaue Textgestalt des Qurians die ununterbrochene mündliche Tradierung
durch die Schulen der Qurian-Rezitatoren massgebend und keinesfalls irgendeine

schriftliche «Urform» des Qur'ans.
Für die Muslime liegt die Authentizität des Qur'ans als des verbalinspirierten
Wortes Gottes an den Propheten allerdings weniger an der kurzen

Entstehungszeit, als vielmehr an Inhalt, Form, Sprache und Kohärenz des Textes.
Aus islamischer Sicht ist der Qurian deshalb die wörtliche Wiedergabe dessen,

was Gott die Menschen an «Wahrheit» hat wissen lassen, in exakt der Art und
Weise, wie Er es wollte.

Tafsir und Ta'wil - Exegese und Hermeneutik

Die Tatsache, dass es sich beim Qurian für die Muslime um das Wort Gottes
«kaläm ulläh» handelt, hat für die Gelehrten seine Zeitbezogenheit nie
ausgeschlossen. Natürlicher Ansatz zur Erklärung eines Textes bildet der Wunsch,
diesen so zu verstehen, wie er vom Autor gemeint war. In Bezug auf den

Qurian bedeutet das, dass man jeden Vers daraufhin untersucht, in welchem
Sinn er in Bezug auf die Gelegenheit, anlässlich derer er offenbart wurde, zu
verstehen sei. Dies bedurfte der Schaffung von Hilfswissenschaften, wie z.B.
die asbäb un-nuzül (Anlässe/Gründe der Herabsendung) oder die
Prophetenbiographie. Die Berichte über die «Anlässe der Offenbarung», eingeleitet mit
der Formel «nazalat al-äya fi...» (offenbart ist der Vers in Bezug auf sollen
die qur'anischen Texte historisieren und einen situativen Kontext erschlies-

17 L. as-Said: The Recited Koran, Princeton 1975, zit. nach S. Schreiner: Schriftauslegung
und Koran, in: G. Ueding (Hg.): Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 8,

Tübingen 2007, 638f.
18 H. Bobzin: Der Koran, München 2006, 104.



136 Rifa'at Lenzin

sen. Indem der ursprüngliche «Sitz im Leben» einer Textstelle ermittelt wird,
soll diese vor Missdeutung geschützt werden. Gleichzeitig sucht man zu
verhindern, dass im Falle religionsgesetzlich relevanter Verse die Anwendung auf
eine gegebene neue Situation nicht sachgerecht erfolgt.19

Die asbäb un-nuzül sollten also Aufschluss geben über die Situation, die
eine bestimmte Offenbarung auslöst. Dann ging es aber auch darum, den Sinn
der Offenbarung zu ermitteln, also den Sinn des Textes im Lichte des damaligen

Sprachgebrauchs, die Erforschung dieses Sprachgebrauchs in allen seinen

Nuancen, den idiomatischen Wendungen etc. Voraussetzung für ein historisches

Verständnis des Qur'an-Textes und seiner Interpretation war somit ein
gründliches Studium der Philologie der arabischen Sprache und Literatur
jener Zeit. Weiter bedurfte es einer Textkritik, um unter den verschiedenen
Lesarten die sprach-, situation- und sinngerechteste Interpretation herauszufinden.

Dieses Vorgehen bezeichnet man als Tafsir (Exegese). Die Hermeneutik

(ta^wït) kommt vor allem zur Anwendung, wenn die «natürliche» Erklärung

mit den Denkformen, von denen man ausgeht, nicht übereinstimmt.
Dazu gehören z.B. die Anthropomorphismen der Gottesvorstellung im
Qur'an20, welche mit Hilfe der Hermeneutik umgedeutet werden. Der
eigentliche ta*wil wird oft auch verstanden als Erfassen eines inneren, tieferen
Sinns des heiligen Textes und der tafsïr als äusserer Sinn, wobei das eine das

andere nicht ausschliesst.
Ein besonderes Interesse hatten die Rechtsgelehrten, die fuqahä\ an der

Interpretation des Qur'ans, um damit Probleme der religiösen Satzung und des

Rechts zu lösen. Eine Voraussetzung für die Ermittlung quLanischer
Bestimmungen bildete die Kenntnis der abrogierenden und abrogierten Verse.21 Es

ging dabei um die Frage, welcher Text oder Vers im Qur'an im Falle einander
widersprechender Aussagen höheren Autoritätsrang besitzt. Dieser Text
kann den anderen abrogieren (naslkh), so dass der abrogierte (mansükh)
vernachlässigt werden kann.22 Dieser Problemkreis gehört zu den schwierigsten
Aufgaben der Qur'an-Exegese. Nun ist es aber nicht so, dass die fuqahä2 die

Qur'an-Exegese selbst betrieben haben, vielmehr Hessen sie diese Werke von
eigentlichen Qur5an-Exegeten schreiben und griffen dann darauf zurück. Dies

zeigt auch, dass sich die Rechtsschulen schon sehr früh von der eigentlichen
Qur'an-Wissenschaft abgesondert und als selbständige Wissenschaft profiliert
haben.

Zu den wissenschaftlichen Disziplinen gehörte es auch, einzelne Texte in
Beziehung zueinander zu setzen und vor allem sämtliche Texte als «eindeutig»

19 Zitat nach Schreiner: Schriftauslegung und Koran (Anm. 17), 642.
20 Q. 3,73: «Sprich: Die Huld liegt in der Hand Gottes. Er gibt sie, wem er will. Gott

umfaßt (alles) und weiß Bescheid.»
21 Vgl. Q. 2,106.
22 H. Gätje: Koran und Koranexegese, Zürich/Stuttgart 1971, 54.83-85.



«Dies ist die Schrift» 137

{muhkamäi) oder «mehrdeutig» (mutasabihät) zu qualifizieren.
Ein besonderes Problem der QuUan-Exegese bildeten die mutasabihät, d.h.

QuPan-Verse, deren Sinn nicht evident war, sondern mehrdeutig. Die
Existenz solcher Verse wird durch den QuVan selbst bestätigt:

«Er ist es, der die Schrift auf dich herabgesandt hat. Darin gibt es (eindeutig) bestimmte
Verse (w. Zeichen) - sie sind die Urschrift - und andere, mehrdeutige. Diejenigen nun,
die in ihrem Herzen (vom rechten Weg) abschweifen, folgen dem, was darin mehrdeutig

ist, wobei sie darauf aus sind, (die Leute) unsicher zu machen und es (nach ihrer Weise)

zu deuten. Aber niemand weiß es (wirklich) zu deuten außer Gott. Und diejenigen,
die ein gründliches Wissen haben, sagen: <Wir glauben daran. Alles (was in der Schrift
steht) stammt von unserm Herrn (und ist wahre Offenbarung, ob wir es deuten können

oder nicht).> Aber nur diejenigen, die Verstand haben, lassen sich mahnen.»23

Allerdings galt die Qur'an-Exegese gewissen Kreisen aus verschiedenen Gründen

von jeher als suspekt. Altere Fromme des 7. Jahrhunderts lehnten das

Räsonnieren des beschränkten menschlichen Verstands über den QuUan, d.h.
über das Wort Gottes, als eine Form von Hybris ab. Ein anderer gewichtiger
Vertreter dieser Meinung war Ahmad b. Hanbal24, der Begründer der hanba-
litischen Rechtsschule, welche noch heute in Saudiarabien vorherrschend ist.
Er soll gesagt haben, die Tafsir-Wissenschaft habe kein Fundament. Die
Interpretation stütze sich nur auf eine persönliche Meinung und könne daher keine

Verbindlichkeit beanspruchen. Er bezog sich damit auf das Fehlen des

igmäab in dieser Frage.
Diese Kreise stiessen sich aber besonders daran, dass die Kommentatoren

zur Klärung quVanischer Unklarheiten ihre Zuflucht zu Christen und Juden
nahmen, um von deren Kenntnis der heiligen Schrift zu profitieren. Die Exe-

geten behaupteten sich aber dennoch gegen ihre Kritiker.
Fazit: Der Qur'an ist für die Muslime die absolut geltende Autorität. Erst

wenn man versteht, welch zentrale Bedeutung der QuHan für den Islam und
die Muslime hat, wird man auch verstehen, dass nachhaltige Veränderungen
wichtiger gesellschaftspolitischer Fragen nicht durch eine Relativierung des

Qur'ans zustande kommen können, sondern vielmehr nur durch den Rückgriff

auf die Grundlagen des Qur'ans.

Moderne Strömungen

Alle modernen Strömungen im zeitgenössischen islamischen Denken -
sowohl die liberalen als auch die konservativen - beziehen sich deshalb explizit

23 Q- 3,7.
24 164-241 / 780-855.
25 igmäc «Consens», d.h. der Consensus der islamischen Rechtsgelehrten, ist neben

Qur'an und Sünna die dritte Quelle des fiqh, der islamischen Jurisprudenz.



138 Rifa'at Lenzin

oder implizit auf den QuFan und seine Autorität.
Das Mittel, dessen man sich bediente, war die Wiederbelebung des igtihäd,

wörtlich «sich bemühen». Mit igtihäd ist ursprünglich das Bemühen um die

richtige Anwendung oder das richtige Verständnis des Qur'ans und der
Tradition (Hadith) in einer gegebenen Situation gemeint. Es handelt sich hier um
einen Terminus technicus des islamischen Rechts, ursprünglich allgemein
gehandhabt, später einschränkend auf die Methode des qiyäs angewandt, des

Analogieschlusses (ebenfalls ein Begriff des islamischen Rechts).
Während man sich in der Frühzeit des Islam noch ziemlich

uneingeschränkt «bemühen» - also igtihäd betreiben - konnte, wurde diese Möglichkeit

im Laufe der Zeit und mit jeder neuen Generation Gelehrter immer mehr
eingeschränkt, da immer weniger Lücken in der Glaubenslehre und im
Rechtssystem offen waren. Im 13. Jahrhundert kam es, von einigen Ausnahmen26

abgesehen, zu einem eigentlichen Stillstand.
Die ersten Schritte im Wiedereröffnen des igtihäd und zu einem Neuen

Denken wurden in Indien durch Shäh Wahl Allah27 eingeleitet. Er sah keine
grundsätzlichen Hindernisse, die Sharica, d.h. die religiösen Quellen des

Islam, an die Erfordernisse der Neuzeit anzupassen, eben zu reinterpretieren.
Andere, wie Gamal ud-Din Afghani (1838-1897) und Muhammad cAbdüh
(1849-1905), folgten ihm. Als der damalige Rektor der altehrwürdigen Azhar
Universität in Kairo, Shaikh Hasan al-Attar28, moderne Wissenschaften an
dieser ältesten Islamischen Hochschule in Ägypten einführen wollte, wurde
ihm dies jedoch vom französischen Direktor der Medizinischen Hochschule
in Kairo untersagt.29

Kennzeichen dieser rationalistischen Strömung im Umgang mit dem

Qur'an ist die Uberzeugung, dass die qur'anische Offenbarung mit menschlichem

Verstand zu erfassen ist, da zwischen ihr und moderner Wissenschaft
grundsätzlich kein Gegensatz besteht. Widersprüche können nur dann auftreten,

wenn die metaphorische Redeweise des Qur'ans nicht verstanden wird.
Andere Autoren, wie Amin al-Khüli oder Muhammad Shahrür, betonen die
Historizität des QuFans, und Nasr Abü Zaid trägt mit seiner Idee vom
Qur'an als einem aus verschiedenen Diskursen hervorgegangenen Text (nass)

zu einer Interpretationstechnik bei, die sich nach den Methoden der
Literaturkritik richtet. Andere wiederum, wie z.B. Rahman, Sorush und Iqbal,
verfolgen einen hermeneutischen Ansatz, der sich weniger an der «Sprechweise»
des Qur'ans orientiert als auf dessen «Botschaft» rekurriert.

Einige dieser Denkansätze sollen im Folgenden vorgestellt werden.

26 Die wichtigsten waren Ihn Taimiya, Ihn Rushd, as-Suyuti.
27 Geb. 1114/1703 in Delhi, gest. 1176/1762.
28 Rektor von 1830-1834.
29 N. Abu Zayd: Reformation of Islamic Thought, Amsterdam 2006, 24.



«Dies ist die Schrift» 139

Fazlur Rahman (1911-1988)

Der Professor für Islamic Thought an der Universität von Chicago beklagt in
seinem Buch: «Islam and. Modernity», dass einige, insbesondere auch unter den

Modernisten, argumentierten, der Qur3an vermittle den Muslimen «Prinzipien»,

und es sei Sache der Sünna und des eigenen Denkens, diese Prinzipien in
konkrete Lösungen umzusetzen. Er vertritt demgegenüber die Auffassung,

genau das Gegenteil sei richtig: Der Qur3an vermittle nicht Prinzipien,
sondern zeige in den meisten Fällen Lösungen oder Entscheide für ganz spezifische

und konkrete historische Begebenheiten. Aber er gibt auch explizit oder

implizit die Begründung oder das Grundprinzip hinter diesen Lösungen und
Entscheidungen, von welchen sich wiederum das Prinzip ableiten lasse. Nach
Rahman ist dies der einzig sichere Weg, die Wahrheit der qur'anischen Lehre
zu erfassen:

«In building any genuine and viable set of laws and institutions, there has to be a twofold

movement: First one must move from the concrete case treatments of the QuPan
- taking the necessary and relevant social conditions of that time into account - to the

general principles upon which the entire teaching converges. Second, from this general
level there must be a movement back to specific legislation, taking into account the

necessary and relevant social conditions now obtaining.»30

Er bezieht sich dabei auch auf den mittelalterlichen malikitischen Juristen al-

Shätibi (gest. 1388), welcher der Meinung war, dass reine Vernunft, losgelöst
von den Prinzipien der Sharica, unfähig sei, religiös-moralische Werte zu
schaffen.31 So gesehen klingt die Frage des deutschen Verfassungsrichters
Wolfgang Böckenförde Mitte der 1960er Jahre, nämlich ob der freiheitliche,
säkularisierte Staat von normativen Voraussetzungen zehre, die er selbst nicht
garantieren könne,32 gar nicht mehr so neu.

Rahman ist auch der Meinung, dass Säkularismus ein Fluch der Moderne
sei, da er die Heiligkeit und Universalität (Transzendenz) jeglicher moralischer

Werte zerstöre - ein Phänomen, dessen Auswirkungen eben begonnen
hätten, sich in den Gesellschaften der westlichen Welt bemerkbar zu machen.

Was die Etablierung einer sozialen gesellschaftlichen Ordnung auf
ethischer Basis angehe - und dies hält er für das am meisten Erstrebens- und
Wünschenswerte für die Menschheit von heute - hält er die Auswirkungen
von islamischem mittelalterlichen Sufismus, der christlichen Fixierung auf die

Theologie oder modernem Säkularismus für vergleichbar. Der QuLan und
das tiefe Gottesbewusstsein des Propheten hingegen strebten eine ethische so-

zio-politische Ordnung an, weil nach dem Qur'an diejenigen, die Gott verges-

30 F. Rahman: Islam and Modernity, Chicago 1982, 19.
31 Ebd., 20ff.
32 Vgl. E.W. Böckenförde: Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation

(1967), in ders.: Recht, Staat, Freiheit, Frankfurt a.M. 1991, 92ff. (112).



140 Rifa'at Lenzin

sen, letztlich sich selbst vergessen, wodurch sich ihre persönliche und
gemeinschaftliche (corporate) Identität auflöst.

«Und seid nicht wie diejenigen, die Gott vergessen haben, worauf er sie sich selber

vergessen (und vernachlässigen) ließ!»33

Mit ethischer sozio-politischer Ordnung, gestützt auf Gott, sei gemeint, dass

moralische Prinzipien und Werte eben nicht vom Menschen gemacht und
aufgehoben werden könnten je nach Lust und Laune, Gutdünken oder
Bequemlichkeit und momentanem Vorteil, und sie dürften nicht um der
Zweckmässigkeit willen missbraucht werden.34

Abdolkarim Sorush (geboren 1945 in Teheran)

Kerngedanke des Denkens von Sorush ist seine These von der «Wandelbarkeit
der religiösen Erkenntnis»35. Sie ist im Prinzip nicht neu; wie viele andere

Interpreten des Islams ist Sorush der Ansicht, dass die göttlichen Wahrheiten
zwar ewig und unabänderlich sind, nicht aber das Wissen, das die Menschen

- etwa durch Lektüre des Qur'ans - von diesen Wahrheiten erlangen. Es sei
deshalb ein Missverständnis - und zwar ein weit verbreitetes -, wenn religiöses

Wissen, d.h. bestimmte Interpretationen oder Doktrinen, z.B. eine
bestimmte Auslegung der göttlichen Gebote, mit der göttlichen Wahrheit selbst
verwechselt werde.

Es geht also um einen erkenntnistheoretischen Ansatz, bei welchem sich
Sorush vor allem auf Karl Popper und seinen kritischen Realismus stützt.

Er vertritt die Ansicht, dass sich das Wissen bezüglich Religion nicht
prinzipiell von anderen Wissensbereichen unterscheidet. So wie sich z.B. in den
Naturwissenschaften das Wissen von der Natur immer weiter entwickelt
habe und nie an einen Endpunkt gelangt sei, an dem eine bestimmte Theorie
über die Natur als unumstösslich angesehen werden könnte, so verhalte es

sich auch mit den religiösen Wissenschaften, die sich mit Gott und seinen
Eigenschaften oder mit den religiösen Geboten beschäftigen.

In Bezug auf den politischen Kontext in Iran hat das insbesondere die
Auswirkung, dass es sich für ihn auch bei der Doktrin von Khomeini - nämlich
der von der Herrschaft der Rechtsgelehrten (wiläyat-e faqïh) - um eine Theorie

handelt, die wie jede andere Theorie keinen absoluten und immerwährenden

Wahrheitsanspruch geltend machen könne. Vielmehr müsse sie sich,
wenn sie als Theorie Bestand haben solle, der öffentlichen Kritik und damit
auch ihrer potentiellen Veränderung oder sogar Widerlegung aussetzen.36

33 Q. 59,19.
34 Rahman: Islam and Modernity (Anm. 30), 15.
35 A. Sorush; Qabz wa bast-e te'ürlk-e sarï'at, lit. Theoretische Erweiterung und Veren¬

gung der Religion, erstmals erschienen in der Zeitschrift Keyhän-e farhangl, Mai 1989,
zit. nach K. Amirpur: Die Entpolitisierung des Islam, Würzburg 2003, 20ff.



«Dies ist die Schrift» 141

Hier liegen natürlich auch das Problem und die Brisanz des Ansatzes von
Sorush für das gegenwärtige Herrschaftssystem. Und Sorush hat sich damit
unter den Herrschenden nicht viele Freunde gemacht, obschon es im religiösen

Establishment durchaus auch Leute gibt, die seine Ansicht teilen.
Sorushs Alternative zum jetzigen Modell in Iran ist der Entwurf einer

«religiösen Demokratie». Anders als viele muslimische Demokratiebefürworter
leitet Sorush das Konzept der Demokratie nicht aus quEanischen Konzepten,
wie z.B. dem der Shura ab.37 Diese Herleitung wird von vielen muslimischen
Befürwortern bemüht, die damit eine Verankerung der Demokratie bereits in
frühislamischer Zeit zu belegen suchen. Für ihn ist Demokratie jedoch eine
Frucht der menschlichen Vernunft und gründet auf Vernunftbegriffen wie
dem der Gerechtigkeit. Sorush macht aber einen Unterschied zwischen einer
liberalen Demokratie und einer religiösen. Denn während die Freiheit in der
liberalen Demokratie westlichen Zuschnitts vor allem in Bezug auf weltliche
Interessen und Neigungen gewahrt werde, sei das Ziel der religiösen Demokratie

nicht zuletzt die Religion. Jedem Bürger soll dadurch die Freiheit und
die Möglichkeit gegeben werden, sich seiner Religion zu widmen und nach
deren moralischen Geboten zu leben, aber ohne dass sie ihm quasi per Gesetz
aufgezwungen werde. Der Staat darf dem Bürger nicht vorschreiben, religiös
zu sein, aber er muss die freie Religionsausübung gewährleisten.38 Sorush
strebt also keineswegs eine Trennung der religiösen von der politischen Sphäre

an.

Mohammad Mojtahed Shabestari (geboren 1936)

Ahnlich wie Sorush argumentiert auch Mohammad Shabestari hinsichtlich
Demokratie- und Menschenrechtsverständnis.

Menschenrechte und Demokratie sind seiner Ansicht nach Produkte der
menschlichen Vernunft, die sich im Laufe der Zeit entwickelt haben und
noch weiter entwickeln. Sie sind als solche nicht bereits durch Qu3ran und
Sünna vorgegeben; der QuEan schweige zum modernen Menschenrechtsverständnis,

aber dennoch stehe dieses nicht im Widerspruch zur göttlichen
Wahrheit, die der QuEan enthalte. Shabestari stützt sich bei seiner Argumentation

wie schon Sorush auf die moderne Hermeneutik.
Er weist jede Behauptung, der Mensch könne unmittelbar in den Besitz

der absoluten göttlichen Wahrheit gelangen, zurück. Solch ein Anspruch
käme der Verdinglichung Gottes gleich und wäre somit ein Verstoss gegen das

Prinzip des «Tauhid», der Einheit und Transzendenz Gottes. Das Wissen von

36 Sorush: Qabz (Anm. 35), 203.207.342.
37 Shura bezeichnet ursprünglich die Beratung der Stammesältesten.
38 Soush: zit. nach R. Seidel: Abdolkarim Sorush, in: K. Amirpur, L. Ammann (Hg.):

Der Islam am Wendepunkt (Herder Spektrum 5665), Freiburg i.Br. 2006, 85f.



142 Rifa'at Lenzin

Gott und seinen Geboten sei immer menschliches Wissen und als solches
veränderlich und niemals absolut.

Vorannahmen und Erwartungen bzw. Fragen des Interpreten an den

Offenbarungstext seien nichts, was das richtige Verstehen trübe, sie seien
vielmehr notwendige Bedingung für jegliches Verstehen der Offenbarung
überhaupt. Erst der Interpret bringe durch seine Fragen und seine Haltung den

Qur3an zum Sprechen. Es sei aber notwendig, dass der Interpret sich seine
Vorannahmen so weit wie möglich bewusst mache. Ein Rechtsgelehrter
beispielsweise, der ein Gutachten erstellen wolle, müsse sich mit dem Gegenstand

des Gutachtens auskennen. Das setze voraus, dass er auf das Wissen
seiner Zeit zurückgreife, indem er die modernen Wissenschaften zur Kenntnis
nehme. Der Rückgriff auf traditionelle Rechtskompendien reiche dafür nicht
aus. Ebenso genüge es nicht, in Qur'an und Sünna nach Geboten und
rechtsrelevanten Passagen zu suchen und sie aus dem Kontext gerissen als Antwort
auf aktuelle Fragen zu gebrauchen. Denn die meisten Gebote, so Shabestari,
seien Antworten auf gesellschaftliche Fragen der Zeit Muhammads, des

Propheten des Islam, und nicht eins zu eins auf die Gegenwart anwendbar.

Gerechtigkeit als ewiges Gebot

Auch für Shabestari ist es daher notwendig, zwei Aspekte der Offenbarung
zu unterscheiden, nämlich einerseits den Kern der göttlichen Botschaft und
andererseits die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, die ihr eine bestimmte

Form gaben. Es gilt somit von dieser Form zu abstrahieren, um auf die

eigentlichen Ziele und Werte zu stossen, die der prophetischen Botschaft zu
Grunde liegen. Denn die Form der Botschaft - also die gesetzesartigen Texte
im Qur'an und in den Prophetentraditionen - dienten lediglich dem Zweck,
die eigentlichen Ziele zu verwirklichen.

Shabestari liefert keinen verbindlichen Katalog von Werten und Zielen.
Häufig nennt er die Begriffe Freiheit und Verantwortung. Als vielleicht
zentralen Wert führt Shabestari - an sich für muslimisches Denken durchaus
exemplarisch - das Prinzip der Gerechtigkeit an, dessen Beachtung den
Menschen von Gott als ewiges Gebot auferlegt wurde. Aus dem Qur3an lässt sich
aber keine konkrete Herrschaftstheorie ableiten. Es obliegt vielmehr der
menschlichen Vernunft, den Begriff der gerechten Herrschaft wie der Gerechtigkeit

überhaupt immer wieder neu zu deuten.
Es stellt sich hier die Frage, ob das, was in Anbetracht dessen noch als ewiger

und unveränderlicher Bestandteil der Offenbarung übrig bleibt, sich nicht
auf ein dünnes Skelett abstrakter Begriffe beschränkt. Ist das aber nicht herzlich

wenig, wenn man bedenkt, dass es sich beim Qur'an doch für alle Muslime

um Gottes ewige Rede handelt?



«Dies ist die Schrift» 143

Diesem Einwand hat Shabestari eine starke These entgegen zu setzen. Der
Offenbarungstext als solcher ist für ihn nicht automatisch als ewige Rede Gottes

zu verstehen. Rede Gottes ist er nur dann, wenn er im Rezipienten eine

religiöse Erfahrung hervorruft. Diese Rede besteht demzufolge immer nur
aktuell im Rezipienten. Und es ist die religiöse Erfahrung, die Shabestari als

Kern des Glaubens betrachtet.
Der Glaube ist, so Shabestari, weder eine Uberzeugung noch ein Wissen

von etwas. Religiöse Uberzeugungen, Meinungen, Theorien etc. können
Ausdruck des Glaubens sein, sie sind aber nicht der Glaube selbst. Der Glaube ist
vielmehr die völlige Hingabe in das Dasein Gottes, er ist die Geborgenheit in
Gott und demnach ein innerer Akt der Begegnung zwischen Mensch und
Gott. Worauf es Shabestari hier ankommt, ist, den Glauben als Kern der
Religion zugunsten eines legalistischen Religionsverständnisses zu rehabilitieren.

Der Glaube als religiöse Erfahrung müsse Kerngedanke einer «Neuen
Theologie» werden und die Uberbetonung des Rechts einerseits und
metaphysischer Aussagen über Gott andererseits ersetzen oder zumindest ergänzen.39

Allen diesen Denkströmungen ist gemeinsam, dass sie sich nicht nur mit
einem nach wie vor dominanten traditionellen Schriftverständnis konfrontiert

sehen, sondern zunehmend auch mit einem islamistischen, welches jede
von der eigenen Auslegung abweichende Deutung vehement ablehnt.

Abstract

Der Qur'an ist die wichtigste Autorität im Islam. Seine zentrale Bedeutung für den Islam
und die Muslime kommt auch darin zum Ausdruck, dass die theologischen Konzepte,
Diskurse und Dogmenbildungen, die sich im Christentum um die Person Jesu Christi drehen,
im Islam in Bezug auf den Qur'an entwickelt wurden. Ist der Qur'an beispielsweise erschaffen

oder unerschaffen? Was heisst das für den Umgang mit dem Text hinsichtlich Exegese
und Hermeneutik damals und heute?

Rifa^at Lenzin, Zürich

39 Shabestari, zit. nach Seidel: Mohammad Modschtahed Schabestari. Die gottgefällige
Freiheit, in: Amirpur, Ammann: Der Islam am Wendepunkt (Anm. 38), 79.


	"Dies ist die Schrift" : die Autorität der Schrift im Islam

