Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 2

Artikel: "Dies ist die Schrift" : die Autoritat der Schrift im Islam
Autor: Lenzin, Rifa'at

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877829

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Dies ist die Schrift»

Die Autoritit der Schrift im Islam

«Dies ist die Schrift, an der nicht zu zweifeln ist, (geoffenbart) als Rechtleitung fiir
die Gottesfiirchtigen.» [Q. 2,2]!

Aus diesem Qur’an-Vers ergibt sich die Wichtigkeit des Qurans fiir die Mus-
lime, nimlich als Medium géttlicher Selbstmitteilung, Quelle und Kriterium
theologischer Aussagen sowie Richtschnur fur eine islamische Lebensfih-
rung. Keine Meinungsfindung, keine Rechtsnorm, keine gesellschaftliche, po-
litische oder theologische Anschauung, keine Tradition kann streng genom-
men als islamisch gelten, wenn sie qurlanischen Grundsitzen widerspricht.
Umgekehrt muss der Qur’an einen Sachverhalt explizit stiitzen, damit dieser
als «islamisch» gelten kann.

Wihrend fiir die Orientalisten und Islamwissenschaftler der Qur’an «a vo-
lume of discourses delivered by Muhammad during the last twenty years or
so of his life, consisting mainly of short passages of religious or ethical
teaching, arguments against opponents, commentaries on current events, and
some rulings on social and legal matters»? ist, gilt er den Muslimen als ver-
balinspiriertes Wort Gottes an den Propheten Muhammad.

Die zentrale Bedeutung des Qurlans fiir den Islam und die Muslime
kommt auch darin zum Ausdruck, dass die theologischen Konzepte, Diskurse
und Dogmenbildungen, die sich im Christentum um die Person Jesu Christi
drehen - beispielsweise die Diskussion um die Naturen Christi oder die Tri-
nititslehre -, im Islam in Bezug auf den Qur’an entwickelt wurden.

Die Unnachabmlichkeit des Qurans (i¢az al-qur’an)

Ein Beispiel dafiir ist die Lehre der Unnachahmlichkeit des Qurans (i¢az al-
qur’an). Sie geht zuriick auf den Qur’an-Vers

«Sprich: Titen sich Menschen und Jinnen auch zusammen, um etwas beizubringen,
was diesem Qurian gleich(wertig) ist, so werden sie das nicht kénnen. Auch (nicht),
wenn sie sich gegenseitig (dabei) helfen wiirden».3

Dabei ging es um ein Problem, das seit dem Auftreten Muhammads bestanden
hatte und auf welches die islamischen Gelehrten eine Antwort finden mus-

! Der Koran, iib.v. R. Paret, Stuttgart 1962.
2 H.A.R. Gibb: Modern Trends in Islam, Beirut 1975, 3.
3 Q.17,88.

ThZ 2/64 (2008) S. 129-143



130 Rifa’at Lenzin

sten: Es waren vor allem die Juden in Medina, die den Anspruch Mu-
hammads, Prophet in der Linie der biblischen Propheten zu sein, zuriickwie-
sen mit der Begriindung, dass einige seiner Offenbarungen der Bibel wider-
sprichen. Es ging also um die Frage, wie man sicher sein konnte, dass Mu-
hammad ein Prophet war. Mit der Eroberung von Syrien, Irak und Agypten
wurde das Problem noch dringender, weil die Muslime hier dauernd mit
Christen, Juden und anderen konfrontiert waren, welche die Prophetschaft
Muhammads leugneten. Es scheint darauthin volkstiimliche Prediger gegeben
zu haben, welche im Leben von Muhammad Wundertaten «entdeckten« oder
schlicht welche erfanden und ithm zuschrieben, um seine Legitimation zu er-
héhen.* Seriose Theologen lehnten dies hingegen ab und argumentierten
stattdessen, dass der Quran selbst das Wunder sei, welches Muhammads
Prophetschaft beweise, und zwar gestiitzt auf verschiedene Stellen im Quran.
Darin wurden die Opponenten Muhammads aufgefordert, vergleichbare
Suras zu produzieren; sie versagten bei dieser Aufgabe:

«Und wenn ihr hinsichtlich dessen, was wir auf unseren Diener (als Offenbarung) her-
abgesandt haben, im Zweifel seid, dann bringt doch eine Sure gleicher Art bei und ruft,
wenn (anders) ihr die Wahrheit sagt, an Gottes Statt eure (angeblichen) Zeugen an!»®

oder

«Oder sie (d.h. die Ungliubigen) sagen: <Er (d.h. Mohammed) hat ihn (seinerseits) aus-
geheckt.> Sag: Dann bringt doch eine Sure bei, die thm gleich ist, und ruft, wenn (an-
ders) ihr die Wahrheit sagt, an, wen thr an Gottes Statt (als Zeugen fiir die Wahrheit
eurer Aussage aufzutreiben) vermogt!»®

und

«Oder sie sagen: <Er hat ihn (d.h. den Koran) (seinerseits) ausgeheckt.> Sag: Dann bringt
doch zehn Suren bei, die ihm gleich, und die (von euch) ausgeheckt sind, und ruft,
wenn (anders) ihr die Wahrheit sagt, wen ihr an Gottes Statt (als Zeugen fiir die Wahr-
heit eurer Aussagen aufzutreiben) vermogt!»”

Das Verbalsubstantiv iz bedeutet wortlich «Unfahigmachung» oder «Zum
Schweigen bringen» und geht auf das Verb agaza zuriick. Diese Lehre hatte
sowohl eine literarische Dimension als auch eine theologisch-rechtliche. Die
literarische besagte, dass die sprachlichen Vorziige des Qurians in Bezug auf
die altarabische Literatur und vor allem die altarabische Dichtung zu sehen
und zu begriinden waren. Das Standardwerk in diesem Zusammenhang schuf
der bedeutendste Grammatiker seiner Zeit, ‘Abd ul-Qahir al-Gurgani®, in

W.M. Watt: Islamic Philosophy and Theology, Edinburgh 1985, 78.
Q.2,23.

Q. 10,38.

Q. 11,13.

Gest. 471/1078.

© N o W &



«Dies ist die Schrift» 131

seinem Buch «Beweise fiir die Unnachahmlichkeit des Qurian» (Kitab dala’il
1Gaz al-qurian).

Fiir den indischen Modernisten Sir Sayyid Ahmad Khan (1817-1898) be-
steht die Unnachahmlichkeit oder das «Wunder» des Qur’ans in dessen Uni-
versalitit, welche es jeder Generation erlaube, in ihm die Bedeutung fiir die
jeweils relevante Situation zu finden trotz der bestindigen Zunahme an
menschlichem Wissen. Oder mit anderen Worten, der Qur’an vermdge noch
heute Antworten auf anstehende Fragen zu geben. Die auf Hadith® basierende
Interpretation neige jedoch dazu, die Bedeutung des Qur’ans auf eine be-
stimmte historische Begebenheit zu begrenzen und so die Universalitit zu
verschleiern.!®

Der Qur’an - erschaffen oder unerschaffen?

Eine andere grosse Diskussion, die sich im 8./9. Jahrhundert entwickelte,
beschiftigte sich mit dem Thema der Erschaffenheit respektive Unerschaffen-
heit des Qurians. Unter dem Khalifat von al-Ma’mun (813-833) wurde die
Lehre von der Erschaffenheit des Qurians propagiert. Die Shia tendierte da-
zu, den Triger der waliya, d.h. der géttlichen Inspirationseigenschaften, als
gottlich inspirierten Imam zu sehen, der dadurch eine gewisse Freiheit bei der
Qur’an-Exegese fiir sich beanspruchen konnte. Und diese Freiheit blieb bes-
ser gewahrt, wenn man den Qurlan als erschaffen betrachtete. Ein Hauptar-
gument fiir die Erschaffenheitsthese war, dass die Absolutheit Gottes gewahrt
werden miisse. Bei der Gleichstellung des Quran mit dem Wort Gottes, das
heisst, wenn der Qurian Attribut Gottes sei, stelle sich die Frage nach dem
Verhiltnis Gottes zum Objekt seines Attributs. Eine Antwort darauf lautete:
Gottes Wissen sei er selbst, und dies konne man auch noch von der Rede Got-
tes sagen, nicht aber vom Qur’an selbst. Der Hadith-Gelehrte Wafi b. al-Gar-
rah betrachtet dagegen den Qur’an als Teil Gottes. Als Hauptexponenten fiir
die Lehre der Erschaffenheit des Qurans werden die Mu‘taziliten genannt. Sie
vertraten die Ansicht, Gott sei wissend, michtig, lebend usw. durch sein We-
sen, nicht durch Wissen, Macht etc. Gott ist also durch sein Wesen wissend,
nicht durch ein zusitzliches Attribut. Die Rede Gottes (kalim ullah) und erst
recht der Qur’an muss deshalb erschaffen sein. Der Qur’an konnte also auch
keine Eigenschaft Gottes sein, und fiir die Mu‘taziliten stellte sich nun die
Frage, ob er ein Kérper oder ein Akzidenz sei. Dazu wurden mit der Zeit 11
verschiedene Versionen entwickelt. Die Mehrheit derer, die den Qur’an als

® Hadith ist die Propheteniiberlieferung, die zweite primire und nach dem Quran
wichtigste Quelle im Islam.

10 D. Brown: Rethinking Tradition in Modern Muslim Thought, Cambridge u.a. 1996,
44,



132 Rifa’at Lenzin

Akzidenz betrachteten, fassten ihn als Akzidenz der «wohlverwahrten Ta-
fel»!! auf. Die andere Gruppe betrachtete den Qur’an als Korper, den Gott aus
der wohlverwahrten Tafel geschaffen habe. Die Mehrheit derer, die den
Quran als kdrperlich auffassten, betrachteten ihn als Gott subsistiert.

Es scheint, dass zuerst die Lehre der Erschaffenheit des Qur’ans ausformu-
liert wurde, obwohl sie nicht zum iltesten Bestand der muslimischen Theolo-
gie gehort. Thre Vertreter waren eigentlich diejenigen, welche die urspriing-
liche Form der islamischen Theologie ausgebildet hatten, d.h. die sich theolo-
gische Gedanken machten. Die Vertreter der Lehre der Unerschaffenheit des
Qurans finden sich dagegen hauptsichlich in den Reihen der Hadith- und
Rechtsgelehrten, wie z.B. Sufyan at-Tauri oder Malik b. Anas. Deren Argu-
mente sind in der ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts nicht dialektisch-theolo-
gischer Natur, sondern bestehen aus Hinweisen auf Quran-Stellen und Aha-
dith (pl. zu Hadith), die sich mit der Idee der Erschaffenheit des Qur’ans nicht
vertragen. Erst die These von der Erschaffenheit des Qur’ans bringt im Ubri-
gen die Konservativen dazu, ihre unausgesprochene Vorstellung von einem
urewigen Qur’an in apologetischer Weise zu formulieren. Auf dem Boden der
damit geschaffenen Gegenposition konnten sich auch die Kompromissfor-
meln entwickeln, wie jene des Ibn Kullab'?, einem der wichtigsten Theologen
des 9. Jahrhunderts. Dieser lehrte, dass Gott urewig! sei mit seiner Rede und
dass seine Rede sowie sein Wissen und seine Allmacht in ihm subsistierten.
Dabei versteht er die Rede Gottes (kalim ullih) als eine von Gottes Eigenschaf-
ten, die in ihm subsistierten, d.h. in ihm vorhanden seien. Die eigentliche
Rede Gottes ist gestaltlos, besteht also weder aus Buchstaben noch aus Lauten,
sie ist nicht teilbar und nicht wandelbar, sondern reiner Inhalt. Nur fiir diesen
Inhalt trifft die Bezeichnung ungeschaffen oder urewig zu. Das, was uns vom
Qurian zuginglich ist, also alles, was ein bestimmtes sprachliches Gewand
annimmt und selbst der arabische Qur’an als arabische Edition des Urbuchs
oder der wohlverwahrten Tafel, ist 7asm (Spur) und damit nicht unerschaffen,
sondern erschaffen. Diese These konnte sich in der islamischen Theologie
mehr oder weniger durchsetzen.

Eine andere Kompromissformel lautete, der Qur’an bestehe quasi aus zwei
Teilen, einem erschaffenen und einem unerschaffenen, je nachdem ob es sich

Q. 85,21f.: «Es ist ein preiswiirdiger Koran (was hier verkiindet wird), auf einer wohl-
verwahrten Tafel.»

2 Abu Muhammad Abdallah b. Said b. Muhammad b. Kullab al-Qattan al-Tamimi al-
Basri, gest. 855.

B Vgl. zur «Urewigkeit Gottes» die Ontologie des Avicenna in: U. Rudolph: Islamische
Philosophie, Miinchen 2004, 46ff.

4 Vgl. auch Averroes Betrachtungen iiber die Prinzipien der Qur’an Exegese in:
Rudolph: Islamische Philosophie (Anm. 13), 71f.



«Dies ist die Schrift» 133

inhaltlich auf ein gottliches Wissen beziehe oder um eine Satzungsbestim-
mung handle.

Diesen Denkern ging es darum, mit den Mitteln des kaldm, d.h. der theo-
logischen Dialektik der konservativen Position gerecht zu werden. Es war
also eine Art Aussdhnung zwischen den eher rationalistischen Theologen und
den konservativen Qurian- und Hadith-Gelehrten. Wie bei anderen theologi-
schen Fragen hat sich auch hier das urspriingliche religiose Empfinden gegen-
tiber den abstrakten theologischen Erwigungen durchgesetzt. Nicht vonsei-
ten der Konservativen wurden Konzessionen gemacht, sondern vonseiten der
Dialektiker.

Es gilt im Ubrigen in der dlteren Literatur noch als ausgemachte Sache,
dass die ganze Problemstellung von der Erschaffenheit respektive Unerschaf-
fenheit des Qur’ans eigentlich von der christlichen Logos-Lehre herstamme.
Als Kronzeuge wird Johannes von Damaskus angefiihrt, ein Zeitgenosse von
Gahm b. Safwan, des eventuellen Begriinders der Erschaffenheitslehre. Dieser
Johannes soll sich auch mit dem Islam beschiftigt haben und seine christliche
Auffassung vom Wort Gottes, also logos = Jesus in Beziehung gebracht ha-
ben zu Sura 4,171,

Dies alles konnte vielleicht stimmen, wenn diese Schriften tatsichlich von
Johannes stammten und ihm nicht einfach spiter zugeschrieben worden wi-
ren. Denn dann wire die These hinfillig. Fiir das eigentliche Problem aber,
nimlich fiir die Frage, wie es zur These der Erschaffenheit des Qurians kam
und warum diese These in der muslimischen Theologie des 8. Jahrhunderts so
tiefe Wurzeln schlagen konnte, wiirde die Theorie vom christlichen Einfluss
schon aus chronologischen Griinden keine hinreichende Erklirung geben.

Diese unterschiedlichen Auffassungen bei gewissen theologischen Fragen
fiihrten indes im Islam zu keiner Spaltung der Umma (Gemeinschaft der
Gldubigen).!® Die gerade heute vielleicht bekannteste Spaltung in Sunniten
und Schiiten hat nichts mit theologischen Differenzen zu tun, sondern
erfolgte ob der Frage, wer berechtigt sei, die Gemeinde nach dem Tode Mu-
hammads zu fithren. Es ging also um die Frage der «Herrscherlegitimation».

15 «Ihr Leute der Schrift! Treibt es in eurer Religion nicht zu weit und sagt gegen Gott
nichts aus, als die Wahrheit! Christus Jesus, der Sohn der Maria, ist nur der Gesandte
Gottes und sein Wort, das er der Maria entboten hat, und Geist von ithm. Darum
glaubt an Gott und seine Gesandten und sagt nicht (von Gott, dafl er in einem) drei
(se1)! Hort auf (so etwas zu sagen)! Das ist besser fiir euch. Gott ist nur ein einziger
Gott. Gepriesen sei er! (Er ist dariiber erhaben) ein Kind zu haben. Ihm gehért (viel-
mehr alles), was im Himmel und auf der Erde ist. Und Gott geniigt als Sachwalter.»
(nach der Ubersetzung von Paret [Anm. 1]).

16 Das richtige Glauben rangierte stets weit hinter dem richtigen Tun. Das hatte vor allem
auch damit zu tun, dass sich im Islam nie ein Klerus entwickelte, der iiber den «richti-
gen» Glauben hitte wachen konnen entsprechend beispielsweise dem katholischen
Lehramt.



134 Rifa’at Lenzin

Dies ist tibrigens einer der wichtigsten Diskurse im Islam iiberhaupt; er dauert
bis heute an.

Die «Schrift»

Bliebe noch zu kliren, was unter «Schrift» eigentlich zu verstehen ist. Es gilt
wissenschaftlich als gesichert, dass zahlreiche, wenn nicht alle Offenbarungen
schon zu Lebzeiten Muhammads aufgeschrieben wurden. Klar ist man sich al-
lerdings auch dariiber, dass der Qur’an in seiner heutigen Form beim Tode
Muhammads noch nicht existierte. Zaid b. Thabit wird von vielen Quellen
nicht nur als Quran-Kenner respektive -Rezitator (gari’) bezeichnet, sondern
auch als «Sekretir» Muhammads, der zahlreiche Offenbarungen auf dessen
Geheiss hin aufgeschrieben habe. Miindliche und schriftliche Uberlieferun-
gen schliessen sich also keineswegs aus, jedoch besitzt die miindliche Uberlie-
ferung eindeutig Prioritit vor der schriftlichen, die lediglich die Funktion ei-
ner Geddchtnisstiitze hat.

Die Entstehungszeit des Qurians ist im Vergleich zur Bibel sehr kurz. Die
Zusammenstellung und Redaktion erfolgte unter dem dritten Khalifa <Uth-
man um 653, also weniger als zwanzig Jahre nach dem Tode Muhammads.
Ebenso gilt wissenschaftlich als gesichert, dass zwischen der ersten Offenba-
rung im Jahre 610 und der Kodifizierung und Kanonisierung kaum mehr als
vierzig Jahre vergangen sind. Die Auswertung dltester Qur’an-Handschriften,
die 1981 anlisslich einer Renovation der Grossen Moschee in Sana’a/Yemen
gefunden wurden, lisst darauf schliessen, dass sie etwa aus dem Jahr 690 stam-
men und ebenfalls dem «uthmanischen Text» entsprechen. Abschriften die-
ses Textes wurden in die Stidte Mekka, Medina, Damaskus, Basra und Kufa
geschickt; alle anderen Handschriften sollten auf Befehl ‘Uthmans vernichtet
werden. Vergleiche dieses Textes mit einem in Fragmenten erhaltenen vor-
cuthmanischen Text des ‘Abdallah ibn Mas‘ad lassen erkennen, dass Ibn
Mas‘ud zu einer «leichteren», hiufig paraphrasierenden Textform neigt, was
fiir die Authentizitit des “uthmanischen Texts spricht, weil in ihm die Schwie-
rigkeiten nicht geglittet sind.

Dieser ‘uthmanische Text allerdings ist ein arabischer Text, der keine Vo-
kalzeichen und nur 18 verschiedene Konsonantenzeichen kennt. Diese wie-
derum stehen fiir 28 Lautwerte. Ein solcher Text, der weder diakritische Zei-
chen zur Unterscheidung der Lautwerte noch Vokalisierungszeichen enthilt,
lasst nicht nur mehrere Lesemoglichkeiten zu - darunter auch solche, die phi-
lologisch zwar méglich, inhaltlich aber problematisch, wenn nicht gar falsch
sind -, sondern er erhilt seinen Sinn tiberhaupt erst durch Rezitation, d.h.
durch Festlegung des Lautwerts der Schriftzeichen und ihrer Verbindung mit
Vokalen. Erst in der Verbindung mit diakritischen Zeichen zur Unterschei-



«Dies ist die Schrift» 135

dung der Lautwerte und der Einfiigung von Vokalzeichen findet der Verein-
heitlichungsprozess in Lesung und Normierung des Textes seinen Ab-
schluss.”” Trotz Vokalisierung haben sich bis heute sieben kanonische Lesar-
ten erhalten, wobei noch deren zwei von Bedeutung sind. Darin kommt nach
Bobzin

«eine charakteristische Eigenschaft des Islams insgesamt zum Tragen, nimlich seine
ganz erstaunliche Fihigkeit, dem Prinzip der Pluralitit Rechnung zu tragen, dies aber
zugleich in einer Weise einzugrenzen, dass daraus keine Tendenzen zur Spaltung ent-
stehen. Es bleibt also das iiberaus bemerkenswerte Faktum zu betonen, dass der Text
von Gottes geoffenbartem Wort keineswegs eindeutig fixiert ist, sondern in einem ge-
nau festgelegten Rahmen Varianten der Lesung und damit auch der Interpretation zu-
lasst.»'8

Die Uberlieferung des Qurans ist aber bis heute an dessen miindliche Rezita-
tion (tagwid) und mnemotechnische Bewahrung gebunden. Damit ist fiir die
genaue Textgestalt des Qur’ans die ununterbrochene miindliche Tradierung
durch die Schulen der Quran-Rezitatoren massgebend und keinesfalls irgend-
eine schriftliche «Urform» des Qurans.

Fiir die Muslime liegt die Authentizitit des Qur’ans als des verbalinspirier-
ten Wortes Gottes an den Propheten allerdings weniger an der kurzen Entste-
hungszeit, als vielmehr an Inhalt, Form, Sprache und Kohirenz des Textes.
Aus islamischer Sicht ist der Qur’an deshalb die wortliche Wiedergabe dessen,
was Gott die Menschen an «Wahrheit» hat wissen lassen, in exakt der Art und
Weise, wie Er es wollte.

Tafsir und Ta’wil - Exegese und Hermeneutik

Die Tatsache, dass es sich beim Qur’an fiir die Muslime um das Wort Gottes
«kalam ullah» handelt, hat fiir die Gelehrten seine Zeitbezogenheit nie ausge-
schlossen. Natiirlicher Ansatz zur Erklirung eines Textes bildet der Wunsch,
diesen so zu verstehen, wie er vom Autor gemeint war. In Bezug auf den
Qur’an bedeutet das, dass man jeden Vers daraufhin untersucht, in welchem
Sinn er in Bezug auf die Gelegenheit, anlisslich derer er offenbart wurde, zu
verstehen sei. Dies bedurfte der Schaffung von Hilfswissenschaften, wie z.B.
die asbab un-nuzil (Anlisse/Griinde der Herabsendung) oder die Propheten-
biographie. Die Berichte iiber die «Anlisse der Offenbarung», eingeleitet mit
der Formel «nazalat al-aya fi ...» (offenbart ist der Vers in Bezug auf ...) sollen
die quranischen Texte historisieren und einen situativen Kontext erschlies-

7' L. as-Said: The Recited Koran, Princeton 1975, zit. nach S. Schreiner: Schriftauslegung
und Koran, in: G. Ueding (Hg.): Historisches Wérterbuch der Rhetorik, Bd. 8,
Tiibingen 2007, 638f.

18 H. Bobzin: Der Koran, Miinchen 2006, 104,



136 Rifa’at Lenzin

sen. Indem der urspriingliche «Sitz im Leben» einer Textstelle ermittelt wird,
soll diese vor Missdeutung geschiitzt werden. Gleichzeitig sucht man zu ver-
hindern, dass im Falle religionsgesetzlich relevanter Verse die Anwendung auf
eine gegebene neue Situation nicht sachgerecht erfolgt.?

Die asbab un-nuzil sollten also Aufschluss geben iiber die Situation, die
eine bestimmte Offenbarung ausldst. Dann ging es aber auch darum, den Sinn
der Offenbarung zu ermitteln, also den Sinn des Textes im Lichte des damali-
gen Sprachgebrauchs, die Erforschung dieses Sprachgebrauchs in allen seinen
Nuancen, den idiomatischen Wendungen etc. Voraussetzung fiir ein histori-
sches Verstindnis des Quran-Textes und seiner Interpretation war somit ein
grundliches Studium der Philologie der arabischen Sprache und Literatur je-
ner Zeit. Weiter bedurfte es einer Textkritik, um unter den verschiedenen
Lesarten die sprach-, situation- und sinngerechteste Interpretation herauszu-
finden. Dieses Vorgehen bezeichnet man als Tafsir (Exegese). Die Hermeneu-
tik (fa’wil) kommt vor allem zur Anwendung, wenn die «natiirliche» Erkla-
rung mit den Denkformen, von denen man ausgeht, nicht tibereinstimmt.
Dazu gehoren z.B. die Anthropomorphismen der Gottesvorstellung im
Quran®, welche mit Hilfe der Hermeneutik umgedeutet werden. Der
eigentliche t2°wil wird oft auch verstanden als Erfassen eines inneren, tieferen
Sinns des heiligen Textes und der tafsir als dusserer Sinn, wobei das eine das
andere nicht ausschliesst.

Ein besonderes Interesse hatten die Rechtsgelehrten, die fugaha’, an der In-
terpretation des Qurians, um damit Probleme der religiosen Satzung und des
Rechts zu 6sen. Eine Voraussetzung fiir die Ermittlung qurranischer Bestim-
mungen bildete die Kenntnis der abrogierenden und abrogierten Verse.?! Es
ging dabei um die Frage, welcher Text oder Vers im Qur’an im Falle einander
widersprechender Aussagen hoheren Autorititsrang besitzt. Dieser Text
kann den anderen abrogieren (nasikh), so dass der abrogierte (mansitkh) ver-
nachlissigt werden kann.?? Dieser Problemkreis gehort zu den schwierigsten
Aufgaben der Qurlan-Exegese. Nun ist es aber nicht so, dass die fugaba’ die
Qur’an-Exegese selbst betrieben haben, vielmehr liessen sie diese Werke von
eigentlichen Qur’an-Exegeten schreiben und griffen dann darauf zuriick. Dies
zeigt auch, dass sich die Rechtsschulen schon sehr {rith von der eigentlichen
Qurlan-Wissenschaft abgesondert und als selbstindige Wissenschaft profiliert
haben.

Zu den wissenschaftlichen Disziplinen gehorte es auch, einzelne Texte in
Beziehung zueinander zu setzen und vor allem simtliche Texte als «eindeutig»

9 Zitat nach Schreiner: Schriftauslegung und Koran (Anm. 17), 642.

2 Q. 3,73: «Sprich: Die Huld liegt in der Hand Gottes. Er gibt sie, wem er will. Gott
umfafit (alles) und weifd Bescheid.»

2 gl Q. 2,106.

2 H. Gitje: Koran und Koranexegese, Ziirich/Stuttgart 1971, 54.83-85.



«Dies 1st die Schrift» 137

(mubkamat) oder «mehrdeutigs (mutasabibat) zu qualifizieren.

Ein besonderes Problem der Qur’an-Exegese bildeten die mutasabibat, d.h.
Qur’an-Verse, deren Sinn nicht evident war, sondern mehrdeutig. Die Exi-
stenz solcher Verse wird durch den Qur’an selbst bestitigt:

«Er ist es, der die Schrift auf dich herabgesandt hat. Darin gibt es (eindeutig) bestimmte
Verse (w. Zeichen) - sie sind die Urschrift - und andere, mehrdeutige. Diejenigen nun,
die in threm Herzen (vom rechten Weg) abschweifen, folgen dem, was darin mehrdeu-
tig ist, wobet sie darauf aus sind, (die Leute) unsicher zu machen und es (nach ihrer Wei-
se) zu deuten. Aber niemand weif} es (wirklich) zu deuten aufler Gott. Und diejenigen,
die ein griindliches Wissen haben, sagen: <Wir glauben daran. Alles (was in der Schrift
steht) stammt von unserm Herrn (und ist wahre Offenbarung, ob wir es deuten kén-
nen oder nicht).» Aber nur diejenigen, die Verstand haben, lassen sich mahnen.»?

Allerdings galt die Quran-Exegese gewissen Kreisen aus verschiedenen Griin-
den von jeher als suspekt. Altere Fromme des 7. Jahrhunderts lehnten das Ri3-
sonnieren des beschrinkten menschlichen Verstands uber den Qur’an, d.h.
tiber das Wort Gottes, als eine Form von Hybris ab. Ein anderer gewichtiger
Vertreter dieser Meinung war Ahmad b. Hanbal?*, der Begriinder der hanba-
litischen Rechtsschule, welche noch heute in Saudiarabien vorherrschend ist.
Er soll gesagt haben, die Tafsir-Wissenschaft habe kein Fundament. Die Inter-
pretation stiitze sich nur auf eine persénliche Meinung und konne daher kei-
ne Verbindlichkeit beanspruchen. Er bezog sich damit auf das Fehlen des
igma*® in dieser Frage.

Diese Kreise stiessen sich aber besonders daran, dass die Kommentatoren
zur Klirung quranischer Unklarheiten ihre Zuflucht zu Christen und Juden
nahmen, um von deren Kenntnis der heiligen Schrift zu profitieren. Die Exe-
geten behaupteten sich aber dennoch gegen ihre Kritiker.

Fazit: Der Qur’an ist fiir die Muslime die absolut geltende Autoritit. Erst
wenn man versteht, welch zentrale Bedeutung der Qur’an fiir den Islam und
die Muslime hat, wird man auch verstehen, dass nachhaltige Verinderungen
wichtiger gesellschaftspolitischer Fragen nicht durch eine Relativierung des
Qurans zustande kommen konnen, sondern vielmehr nur durch den Riick-
griff auf die Grundlagen des Qurans.

Moderne Strémungen

Alle modernen Stromungen im zeitgendssischen islamischen Denken - so-
wohl die liberalen als auch die konservativen - beziehen sich deshalb explizit

2 Q.37

24 164-241/ 780-855.

% igmac = «Consens», d.h. der Consensus der islamischen Rechtsgelehrten, ist neben
Qur’an und Sunna die dritte Quelle des figh, der islamischen Jurisprudenz.



138 Rifa’at Lenzin

oder implizit auf den Qur’an und seine Autoritit.

Das Mittel, dessen man sich bediente, war die Wiederbelebung des igtibad,
wortlich «sich bemiithen». Mit i¢tibad ist urspriinglich das Bemthen um die
richtige Anwendung oder das richtige Verstindnis des Qurlans und der Tra-
dition (Hadith) in einer gegebenen Situation gemeint. Es handelt sich hier um
einen Terminus technicus des islamischen Rechts, urspriinglich allgemein ge-
handhabt, spiter einschrinkend auf die Methode des giyds angewandt, des
Analogieschlusses (ebenfalls ein Begriff des islamischen Rechts).

Wihrend man sich in der Frithzeit des Islam noch ziemlich uneinge-
schrinkt «bemiihen» - also igtihid betreiben - konnte, wurde diese Moglich-
keit im Laufe der Zeit und mit jeder neuen Generation Gelehrter immer mehr
eingeschrinkt, da immer weniger Liicken in der Glaubenslehre und im
Rechtssystem offen waren. Im 13. Jahrhundert kam es, von einigen Ausnah-
men?® abgesehen, zu einem eigentlichen Stillstand.

Die ersten Schritte im Wiedererdffnen des i§tibad und zu einem Neuen
Denken wurden in Indien durch Shah Wali Allah? eingeleitet. Er sah keine
grundsitzlichen Hindernisse, die Shari‘a, d.h. die religiosen Quellen des Is-
lam, an die Erfordernisse der Neuzeit anzupassen, eben zu reinterpretieren.
Andere, wie Gamil ud-Din Afghani (1838-1897) und Muhammad <Abdih
(1849-1905), folgten ithm. Als der damalige Rektor der altehrwiirdigen Azhar
Universitit in Kairo, Shaikh Hasan al-Attar?®, moderne Wissenschaften an
dieser iltesten Islamischen Hochschule in Agypten einfiihren wollte, wurde
ihm dies jedoch vom franzésischen Direktor der Medizinischen Hochschule
in Kairo untersagt.?

Kennzeichen dieser rationalistischen Strémung im Umgang mit dem
Quran ist die Uberzeugung, dass die qurranische Offenbarung mit menschli-
chem Verstand zu erfassen ist, da zwischen ithr und moderner Wissenschaft
grundsitzlich kein Gegensatz besteht. Widerspriiche kénnen nur dann auftre-
ten, wenn die metaphorische Redeweise des Qur’ans nicht verstanden wird.
Andere Autoren, wie Amin al-Khali oder Muhammad Shahrir, betonen die
Historizitit des Qur’ans, und Nasr Abu Zaid trigt mit seiner Idee vom
Quran als einem aus verschiedenen Diskursen hervorgegangenen Text (n4ss)
zu einer Interpretationstechnik bei, die sich nach den Methoden der Litera-
turkritik richtet. Andere wiederum, wie z.B. Rahman, Sorush und Igbal, ver-
folgen einen hermeneutischen Ansatz, der sich weniger an der «Sprechweise»
des Qur’ans orientiert als auf dessen «Botschaft» rekurriert.

Einige dieser Denkansitze sollen im Folgenden vorgestellt werden.

% Die wichtigsten waren Ibn Taimiya, Ibn Rushd, as-Suyuti.

27 Geb. 1114/1703 in Delhi, gest. 1176/1762.

28 Rektor von 1830-1834.

¥ N. Abu Zayd: Reformation of Islamic Thought, Amsterdam 2006, 24.



«Dies ist die Schrift» 139

Fazlur Rahman (1911-1988)

Der Professor fiir Islamic Thought an der Universitit von Chicago beklagt in
seinem Buch: «Islam and Modernity», dass einige, insbesondere auch unter den
Modernisten, argumentierten, der Qur’an vermittle den Muslimen «Prinzipi-
en», und es sei Sache der Sunna und des eigenen Denkens, diese Prinzipien in
konkrete Losungen umzusetzen. Er vertritt demgegeniiber die Auffassung,
genau das Gegenteil sei richtig: Der Qur’an vermittle nicht Prinzipien, son-
dern zeige in den meisten Fillen Losungen oder Entscheide fiir ganz spezifi-
sche und konkrete historische Begebenheiten. Aber er gibt auch explizit oder
implizit die Begriindung oder das Grundprinzip hinter diesen Lésungen und
Entscheidungen, von welchen sich wiederum das Prinzip ableiten lasse. Nach
Rahman ist dies der einzig sichere Weg, die Wahrheit der qurranischen Lehre
zu erfassen:

«In building any genuine and viable set of laws and institutions, there has to be a two-
fold movement: First one must move from the concrete case treatments of the Quran
- taking the necessary and relevant social conditions of that time into account - to the
general principles upon which the entire teaching converges. Second, from this general
level there must be a movement back to specific legislation, taking into account the ne-
cessary and relevant social conditions now obtaining.»*

Er bezieht sich dabei auch auf den mittelalterlichen malikitischen Juristen al-
Shitibi (gest. 1388), welcher der Meinung war, dass reine Vernunft, losgeldst
von den Prinzipien der Shari‘a, unfihig sei, religios-moralische Werte zu
schaffen.’! So gesehen klingt die Frage des deutschen Verfassungsrichters
Wolfgang Bockenférde Mitte der 1960er Jahre, nimlich ob der freiheitliche,
sikularisierte Staat von normativen Voraussetzungen zehre, die er selbst nicht
garantieren kdnne,” gar nicht mehr so neu.

Rahman ist auch der Meinung, dass Sikularismus ein Fluch der Moderne
sei, da er die Heiligkeit und Universalitit (Transzendenz) jeglicher morali-
scher Werte zerstore — ein Phinomen, dessen Auswirkungen eben begonnen
hitten, sich in den Gesellschaften der westlichen Welt bemerkbar zu machen.

Was die Etablierung einer sozialen gesellschaftlichen Ordnung auf ethi-
scher Basis angehe - und dies hilt er fiir das am meisten Erstrebens- und
Wiinschenswerte fiir die Menschheit von heute - halt er die Auswirkungen
von islamischem mittelalterlichen Sufismus, der christlichen Fixierung auf die
Theologie oder modernem Sikularismus fiir vergleichbar. Der Qur’an und
das tiefe Gottesbewusstsein des Propheten hingegen strebten eine ethische so-
zio-politische Ordnung an, weil nach dem Qur’an diejenigen, die Gott verges-

3 F. Rahman: Islam and Modernity, Chicago 1982, 19.

3t Ebd., 20ff.

32 Vgl. E.-W. Bdckenférde: Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation
(1967), in ders.: Recht, Staat, Freiheit, Frankfurt .M. 1991, 92ff. (112).



140 Rifa’at Lenzin

sen, letztlich sich selbst vergessen, wodurch sich ihre personliche und gemein-
schaftliche (corporate) Identitit auflost.

«Und seid nicht wie diejenigen, die Gott vergessen haben, worauf er sie sich selber ver-
gessen (und vernachlissigen) lief}!»*?

Mit ethischer sozio-politischer Ordnung, gestiitzt auf Gott, sei gemeint, dass
moralische Prinzipien und Werte eben nicht vom Menschen gemacht und
aufgehoben werden konnten je nach Lust und Laune, Gutdiinken oder Be-
quemlichkeit und momentanem Vorteil, und sie diirften nicht um der Zweck-
missigkeit willen missbraucht werden.?*

Abdolkarim Sorush (geboren 1945 in Teheran)

Kerngedanke des Denkens von Sorush ist seine These von der « Wandelbarkeit
der religidsen Erkenntnis»®. Sie ist im Prinzip nicht neu; wie viele andere In-
terpreten des Islams ist Sorush der Ansicht, dass die gottlichen Wahrheiten
zwar ewig und unabinderlich sind, nicht aber das Wissen, das die Menschen
- etwa durch Lektiire des Qurians - von diesen Wahrheiten erlangen. Es sei
deshalb ein Missverstindnis — und zwar ein weit verbreitetes -, wenn religi6-
ses Wissen, d.h. bestimmte Interpretationen oder Doktrinen, z.B. eine be-
stimmte Auslegung der gottlichen Gebote, mit der gottlichen Wahrheit selbst
verwechselt werde.

Es geht also um einen erkenntnistheoretischen Ansatz, bei welchem sich
Sorush vor allem auf Karl Popper und seinen kritischen Realismus stiitzt.

Er vertritt die Ansicht, dass sich das Wissen beziiglich Religion nicht prin-
zipiell von anderen Wissensbereichen unterscheidet. So wie sich z.B. in den
Naturwissenschaften das Wissen von der Natur immer weiter entwickelt
habe und nie an einen Endpunkt gelangt sei, an dem eine bestimmte Theorie
tiber die Natur als unumstdsslich angesehen werden konnte, so verhalte es
sich auch mit den religiosen Wissenschaften, die sich mit Gott und seinen Ei-
genschaften oder mit den religiosen Geboten beschiftigen.

In Bezug auf den politischen Kontext in Iran hat das insbesondere die Aus-
wirkung, dass es sich fiir ihn auch bei der Doktrin von Khomeini - nimlich
der von der Herrschaft der Rechtsgelehrten (wildyat-e fagih) - um eine Theo-
rie handelt, die wie jede andere Theorie keinen absoluten und immerwihren-
den Wahrheitsanspruch geltend machen kénne. Vielmehr misse sie sich,
wenn sie als Theorie Bestand haben solle, der 6ffentlichen Kritik und damit
auch ihrer potentiellen Verinderung oder sogar Widerlegung aussetzen.*

B Q.59,19.

3 Rahman: Islam and Modernity (Anm. 30), 15.

3% A. Sorush; Qabz wa bast-e te’irik-e Sari‘at, lit. Theoretische Erweiterung und Veren-
gung der Religion, erstmals erschienen in der Zeitschrift Keyhan-e farhangi, Mai 1989,
zit. nach K. Amirpur: Die Entpolitisierung des Islam, Wiirzburg 2003, 20ff.



«Dies ist die Schrift» 141

Hier liegen natiirlich auch das Problem und die Brisanz des Ansatzes von
Sorush fiir das gegenwirtige Herrschaftssystem. Und Sorush hat sich damit
unter den Herrschenden nicht viele Freunde gemacht, obschon es im religio-
sen Establishment durchaus auch Leute gibt, die seine Ansicht teilen.

Sorushs Alternative zum jetzigen Modell in Iran ist der Entwurf einer «re-
ligiosen Demokratie». Anders als viele muslimische Demokratiebefiirworter
leitet Sorush das Konzept der Demokratie nicht aus qurranischen Konzepten,
wie z.B. dem der Shura ab.” Diese Herleitung wird von vielen muslimischen
Befiirwortern bemiiht, die damit eine Verankerung der Demokratie bereits in
frithislamischer Zeit zu belegen suchen. Fiir ihn ist Demokratie jedoch eine
Frucht der menschlichen Vernunft und griindet auf Vernunftbegriffen wie
dem der Gerechtigkeit. Sorush macht aber einen Unterschied zwischen einer
liberalen Demokratie und einer religiésen. Denn wihrend die Freiheit in der
liberalen Demokratie westlichen Zuschnitts vor allem in Bezug auf weltliche
Interessen und Neigungen gewahrt werde, sei das Ziel der religiosen Demo-
kratie nicht zuletzt die Religion. Jedem Biirger soll dadurch die Freiheit und
die Moglichkeit gegeben werden, sich seiner Religion zu widmen und nach
deren moralischen Geboten zu leben, aber ohne dass sie ihm quasi per Gesetz
aufgezwungen werde. Der Staat darf dem Biirger nicht vorschreiben, religios
zu sein, aber er muss die freie Religionsausiibung gewihrleisten.’® Sorush
strebt also keineswegs eine Trennung der religiésen von der politischen Sphi-
re an.

Mohammad Mojtahed Shabestari (geboren 1936)

Ahnlich wie Sorush argumentiert auch Mohammad Shabestari hinsichtlich
Demokratie- und Menschenrechtsverstindnis.

Menschenrechte und Demokratie sind seiner Ansicht nach Produkte der
menschlichen Vernunft, die sich im Laufe der Zeit entwickelt haben und
noch weiter entwickeln. Sie sind als solche nicht bereits durch Qu’ran und
Sunna vorgegeben; der Qurian schweige zum modernen Menschenrechtsver-
stindnis, aber dennoch stehe dieses nicht im Widerspruch zur géttlichen
Wahrheit, die der Qurian enthalte. Shabestari stiitzt sich bei seiner Argumen-
tation wie schon Sorush auf die moderne Hermeneutik.

Er weist jede Behauptung, der Mensch konne unmittelbar in den Besitz
der absoluten gottlichen Wahrheit gelangen, zuriick. Solch ein Anspruch
kiame der Verdinglichung Gottes gleich und wire somit ein Verstoss gegen das
Prinzip des «Tauhid», der Einheit und Transzendenz Gottes. Das Wissen von

% Sorush: Qabz (Anm. 35), 203.207.342.

37 Shura bezeichnet urspriinglich die Beratung der Stammesiltesten.

3% Soush: zit. nach R. Seidel: Abdolkarim Sorush, in: K. Amirpur, L. Ammann (Hg.):
Der Islam am Wendepunkt (Herder Spektrum 5665), Freiburg i.Br. 2006, 85f.



142 Rifa’at Lenzin

Gott und seinen Geboten sei immer menschliches Wissen und als solches ver-
anderlich und niemals absolut.

Vorannahmen und Erwartungen bzw. Fragen des Interpreten an den Of-
fenbarungstext seien nichts, was das richtige Verstehen triibe, sie seien viel-
mehr notwendige Bedingung fiir jegliches Verstehen der Offenbarung tiber-
haupt. Erst der Interpret bringe durch seine Fragen und seine Haltung den
Qurian zum Sprechen. Es sei aber notwendig, dass der Interpret sich seine
Vorannahmen so weit wie moglich bewusst mache. Ein Rechtsgelehrter bei-
spielsweise, der ein Gutachten erstellen wolle, miisse sich mit dem Gegen-
stand des Gutachtens auskennen. Das setze voraus, dass er auf das Wissen sei-
ner Zeit zuriickgreife, indem er die modernen Wissenschaften zur Kenntnis
nehme. Der Riickgriff auf traditionelle Rechtskompendien reiche dafiir nicht
aus. Ebenso geniige es nicht, in Qur’an und Sunna nach Geboten und rechts-
relevanten Passagen zu suchen und sie aus dem Kontext gerissen als Antwort
auf aktuelle Fragen zu gebrauchen. Denn die meisten Gebote, so Shabestari,
seien Antworten auf gesellschaftliche Fragen der Zeit Muhammads, des Pro-
pheten des Islam, und nicht eins zu eins auf die Gegenwart anwendbar.

Gerechtigkeit als ewiges Gebot

Auch fur Shabestari ist es daher notwendig, zwei Aspekte der Offenbarung
zu unterscheiden, nimlich einerseits den Kern der gottlichen Botschaft und
andererseits die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, die ihr eine bestimm-
te Form gaben. Es gilt somit von dieser Form zu abstrahieren, um auf die ei-
gentlichen Ziele und Werte zu stossen, die der prophetischen Botschaft zu
Grunde liegen. Denn die Form der Botschaft - also die gesetzesartigen Texte
im Qur’an und in den Prophetentraditionen - dienten lediglich dem Zweck,
die eigentlichen Ziele zu verwirklichen.

Shabestari liefert keinen verbindlichen Katalog von Werten und Zielen.
Hiufig nennt er die Begriffe Freiheit und Verantwortung. Als vielleicht zen-
tralen Wert fithrt Shabestari - an sich fiir muslimisches Denken durchaus ex-
emplarisch - das Prinzip der Gerechtigkeit an, dessen Beachtung den Men-
schen von Gott als ewiges Gebot auferlegt wurde. Aus dem Quran lisst sich
aber keine konkrete Herrschaftstheorie ableiten. Es obliegt vielmehr der
menschlichen Vernunft, den Begriff der gerechten Herrschaft wie der Gerech-
tigkeit iberhaupt immer wieder neu zu deuten.

Es stellt sich hier die Frage, ob das, was in Anbetracht dessen noch als ewi-
ger und unverinderlicher Bestandteil der Offenbarung tibrig bleibt, sich nicht
auf ein diinnes Skelett abstrakter Begriffe beschrinkt. Ist das aber nicht herz-
lich wenig, wenn man bedenkt, dass es sich beim Qur’an doch fiir alle Musli-
me um Gottes ewige Rede handelt?



«Dies ist die Schrift» 143

Diesem Einwand hat Shabestari eine starke These entgegen zu setzen. Der
Offenbarungstext als solcher ist fiir ihn nicht automatisch als ewige Rede Got-
tes zu verstehen. Rede Gottes ist er nur dann, wenn er im Rezipienten eine
religidse Erfahrung hervorruft. Diese Rede besteht demzufolge immer nur ak-
tuell im Rezipienten. Und es ist die religiose Erfahrung, die Shabestari als
Kern des Glaubens betrachtet. )

Der Glaube ist, so Shabestari, weder eine Uberzeugung noch ein Wissen
von etwas. Religiose Uberzeugungen, Meinungen, Theorien etc. kénnen Aus-
druck des Glaubens sein, sie sind aber nicht der Glaube selbst. Der Glaube ist
vielmehr die vollige Hingabe in das Dasein Gottes, er ist die Geborgenheit in
Gott und demnach ein innerer Akt der Begegnung zwischen Mensch und
Gott. Worauf es Shabestari hier ankommit, ist, den Glauben als Kern der Re-
ligion zugunsten eines legalistischen Religionsverstindnisses zu rehabilitie-
ren.

Der Glaube als religiose Erfahrung miisse Kerngedanke einer «Neuen
Theologie» werden und die Uberbetonung des Rechts einerseits und meta-
physischer Aussagen iiber Gott andererseits ersetzen oder zumindest ergin-
zen. >

Allen diesen Denkstrémungen ist gemeinsam, dass sie sich nicht nur mit
einem nach wie vor dominanten traditionellen Schriftverstindnis konfron-
tiert sehen, sondern zunehmend auch mit einem islamistischen, welches jede
von der eigenen Auslegung abweichende Deutung vehement ablehnt.

Abstract

Der Quran ist die wichtigste Autoritit im Islam. Seine zentrale Bedeutung fiir den Islam
und die Muslime kommt auch darin zum Ausdruck, dass die theologischen Konzepte, Dis-
kurse und Dogmenbildungen, die sich im Christentum um die Person Jesu Christi drehen,
im Islam in Bezug auf den Quran entwickelt wurden. Ist der Qurian beispielsweise erschaf-
fen oder unerschaffen? Was heisst das fiir den Umgang mit dem Text hinsichtlich Exegese
und Hermeneutik damals und heute?

Rifa’at Lenzin, Ziirich

3 Shabestari, zit. nach Seidel: Mohammad Modschtahed Schabestari. Die gottgefillige
Freiheit, in: Amirpur, Ammann: Der Islam am Wendepunkt (Anm. 38), 79.



	"Dies ist die Schrift" : die Autorität der Schrift im Islam

