
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 2

Artikel: Schriftautorität und Überlieferung im Judentum

Autor: Bodenheimer, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schriftautorität und Überlieferung im Judentum

Zu Beginn der sogenannten tannaitischen Epoche, die um das Jahr 200 u.Z.
mit der Redaktion der Mischna endete, stehen gegen Ende des 1. Jahrhunderts
v.u.Z. die beiden Lehrer Hillel und Schammai, die einflussreiche Schulen

gründeten und oft konträre Positionen vertraten. Hillel als «Fürst» bzw.
Vorsitzender des Gerichts war ein Gelehrter, der von Babylon nach Palästina
gekommen war und hier unter ärmlichsten Bedingungen lebte, bis er in seiner
Bedeutung anerkannt wurde. Uber seine Berufung zum Gerichtsvorsitzenden
gibt es eine Erzählung, die in drei verschiedenen Varianten überliefert ist. Die
Ausgangslage ist jeweils dieselbe, die Gestaltung des Schlusses differiert je
nach Quelle.

Die eher trockene «Urerzählung» findet sich in der tannaitischen Quelle
Tosefta, hier aber seien nur die beiden späteren Quellen im Palästinischen
und im (später redigierten) Babylonischen Talmud zitiert:1

Paläst. Talmud (6,1,33a):

Einmal fiel der vierzehnte [Nissan, d.h. der Rüsttag des Pessachfestes, an dessen

Nachmittag das Pessachopfer im Tempel dargebracht wurde] auf einen Sabbat, und man
wusste nicht, ob Pessach [bzw. das Bringen des Pessachopfers] den Sabbat verdrängt [an
dem ausser den strikte dafür vorgesehenen Opfern kein anderes gebracht werden darf]
oder nicht. Sie sagten: Es gibt hier einen Babylonier, und Hillel ist sein Name, der
Schmaja und Avtaljon [den beiden grossen Schriftautoritäten der vorhergehenden
Generation] gedient hat [d.h. ihr Schüler war], der weiss, ob Pessach den Sabbat verdrängt
oder nicht, möglich, dass es von ihm Hilfe gibt. Sie sandten aus und riefen ihn. Sie sagten

ihm: Hast Du Deiner Tage gehört, wenn der vierzehnte auf einen Sabbat fällt, ob
er den Sabbat verdrängt oder nicht? Er sagte ihnen: Wir haben doch nicht nur ein
Pessach, das den Sabbat jedes Jahr verdrängt. Wieviele Pessachopfer verdrängen nicht jedes

Jahr den Sabbat. Sie sagten: Wir haben schon gesagt, dass es von dir Hilfe geben werde.
Er begann ihnen vorzulernen vom Leichteren auf das Schwerere und von

Analogieschlüssen [d.h. er versucht mittels verschiedener Auslegungstechniken zu beweisen,
dass das Pessachopfer denselben Status hat wie die regulären wöchentlichen Sabbatopfer

und deswegen am Sabbat dargebracht werden soll]. Sie sagten ihm: Wir haben schon

gesagt: Ob es wirklich eine Hilfe von dem Babylonier gibt?! [Worauf zu jedem
Lernargument, das den von ihm angewandten Techniken folgt, eine kritische Antwort
erfolgt]. Obwohl er den ganzen Tag vor ihnen sass und ihnen erklärte, akzeptierten sie

es nicht von ihm, bis er ihnen sagte: Es wird mir kommen, so habe ich es von Schmaja
und Avtaljon gelernt. Weil sie solches von ihm hörten, standen sie und ernannten ihn
zum Fürsten über sie. Er begann sie mit Worten zu schelten und sagte: Wer sorgte
dafür, dass ihr diesen Babylonier braucht, wenn nicht deswegen, dass ihr den beiden

Weltgrössen Schmaja und Avtaljon gedient habt, die bei euch sassen? Weil er sie mit

1 Auf die sprechende Differenz der Versionen aufmerksam gemacht hat B. Lau: Sages -
Volume I: The Second Temple Period, Jerusalem 2006 (hebr.), 161ff. Aus diesem
Werk wird auch die Gegenüberstellung zitiert.

ThZ 2/64 (2008) S. 122-128



Schriftautorität und Überlieferung im Judentum 123

Worten tadelte, verliess ihn die Halacha. Sie sprachen zu ihm: Was soll man tun mit
dem Volk, damit sie nicht ihre Schlachtmesser bringen [in dem Gebiet tragen, in dem
sie am Sabbat nicht tragen dürfen]? Er sagte ihnen: Diese Halacha habe ich gehört und

vergessen. Doch sie verliessen sich auf Israel, sind sie auch keine Propheten, so sind sie

die Söhne von Propheten. Sofort - jeder, dessen Pessachopfer ein Widder war, wickelte
das Messer in seine Wolle - war es ein Böcklein, banden sie es zwischen die Hörner. Es
fanden sich die Pessachopfer, die ihre Messer selbst mit sich trugen. Als er [Hillel] dies

sah, erinnerte er sich der Halacha. Er sagte: So habe ich es von Schmaja und Avtaljon
gehört.

Babyl. Talmud (Pessachim 66a):

Einmal fiel der vierzehnte auf Sabbat. Sie hatten vergessen und wussten nicht, ob Pes-

sach den Sabbat verdrängt oder nicht. Sie sagten: Gibt es denn gar keinen Menschen,
der weiss, ob Pessach den Sabbat verdrängt oder nicht? Man sagte ihnen: Einen Mann
gibt es, der aus Babylonien eingewandert ist, und Hillel der Babylonier ist sein Name,
der den beiden Grossen ihrer Generation, Schmaja und Avtaljon, gedient hat, und er
weiss, ob Pessach den Sabbat verdrängt oder nicht. Sie sandten aus und riefen ihn. Sie

sagten ihm: Weisst du irgend etwas darüber, ob Pessach den Sabbat verdrängt oder
nicht? Er sagte ihnen: Haben wir denn einen Pessach im Jahr, der den Sabbat
verdrängt? Wir haben doch weit mehr als zweihundert Pessachopfer im Jahr, die den Sabbat

verdrängen. Sie sagten ihm: Woher hast du das? Er sagte ihnen, es steht [in der
Schrift] «zu seiner Zeit» am Pessach, «zu seiner Zeit» beim Regelopfer [also ein
Analogieschlüsse und auch: ein Schluss vom Leichteren auf das Schwerere [etc.]. Sofort setzten

sie ihn an die Spitze und ernannten ihn zum Fürsten über sie, und er erklärte den

ganzen Tag Pessach-Halachot. Er begann sie mit Worten zu tadeln. Er sagte ihnen: Wer
sorgte dafür, dass ich von Babylonien einwanderte und zum Fürsten über euch wurde?
Die Faulheit, die in euch war, dass ihr den beiden Grossen ihrer Generation, Schmaja
und Avtaljon, nicht gedient habt. Sie sprachen zu ihm: Rabbi, wer es vergessen hat und
kein Messer am Tag vor Sabbat gebracht hat - was ist in diesem Fall zu tun? Er sprach:
Diese Halacha habe ich gehört und vergessen. Doch verlasse dich auf Israel. Wenn sie

nicht Propheten sind, sind sie Kinder von Propheten. Am nächsten Tag - die, die einen
Widder zum Pessachopfer brachten, wickelten es in seine Wolle; die, die ein Böcklein
brachten, wickelten es zwischen seine Hörner. Er sah dies und erinnerte sich der
Halacha und sagte: So habe ich es vom Munde Schmajas und Avtaljons empfangen.

Aus den beiden Darstellungen geht hervor, dass sowohl «Autorität» wie auch
«Tradition» im rabbinischen Verständnis in ihrer Gültigkeit zwar unumstöss-
liche, in ihrer Definition aber umstrittene Konzepte sind. Die Motivation,
Hillel überhaupt nach einer möglichen Antwort zu befragen, wird in beiden
Texten aus seiner Schülerschaft bei den bedeutendsten Lehrern der vorherigen

Generation hergeleitet. Insofern ist man sich in Palästina und in Babylonien

über die Grundlage von Autorität, nämlich die Verbindung zu den
anerkannten Übermittlern der Überlieferung, einig. Die fundamentale Differenz
liegt allerdings in den Nachweisen daraus hervorgehender eigener Autorität:
Der babylonische Talmud zeigt Hillel als brillanten Ausleger, der alle
exegetischen Auslegungsformen perfekt beherrscht und damit die Gelehrten
Jerusalems überzeugt. Den ganzen Tag erklärt er Gesetze zu Pessach, und die



124 Alfred Bodenheimer

Menschen hängen dem neuernannten Vorsitzenden des Gerichts an den

Lippen. Just diese Kompetenz gilt nach der Version des palästinischen Talmuds
nichts, da alle Auslegungen hinterfragbar sind. Der Umstand, dass Hillel den

ganzen Tag Gesetze erklärt, ist hier geradezu Zeichen seiner Hilflosigkeit, die
Gelehrten von einer wirklich unwiderlegbaren Auslegung zu überzeugen -
bis ihm der rettende Satz über die Lippen kommt, er habe diese Halacha von
Schmaja und Avtaljon gehört. In diesem Augenblick ist der Anspruch der je-
rusalemitischen Gelehrten auf «Uberlieferung», bzw. «Autorität» erfüllt.
Entsprechend wird auch der Lapsus Hilleis, der nach seinem Tadel der Jerusale-
miter selbst eine Auslegung vergessen hat, im Palästinischen Talmud viel
kritischer geschildert. Memorieren und Vergessen sind hier die Eckpunkte
gelingender Uberlieferung und die Grundlage rabbinischer Autorität überhaupt.

Dem unmittelbaren Uberlieferungsbegriff der Jerusalemiter steht also ein
eher vermittelter Uberlieferungsbegriff gegenüber, der auf der souveränen
Handhabung der dreizehn gültigen Auslegungsregeln des Rabbi Ishmael (am

Anfang des Midrasch Sifra) fusst. Es ist kennzeichnend für die babylonischen
Schulen, die zuweilen recht eigentlich als intellektuelle Kampfzonen bezeichnet

werden, dass dort argumentationstechnische Fertigkeiten gegenüber dem
Nachweis unmittelbarer Schülerschaft und damit «unverfälschten Uberlieferung

im Vordergrund stehen.
Im Babylonischen Talmud bezieht sich Hillel erfolgreich auf Stellen in der

Schrift, die er im Sinne seiner Halacha auslegt - im Palästinischen Talmud
wird ihm dieses Verfahren nicht abgenommen. Welche Form von Uberlieferung

auch immer als authentisch betrachtet wird, es lässt sich jedenfalls sagen,
dass es im rabbinischen Judentum nur eine indirekte Schriftautorität gibt -
die Schrift ist die autoritative Grundlage eines Gesetzes, das im Judentum aber
ausdrücklich als «mündliche Tora» bezeichnet, in der Mischna und in den
Talmuden dann aber schriftlich festgehalten wird - wobei zumal die Talmude
eher als Diskursgefässe denn als Gesetzesbücher, als «verschrifteter Sprechakt»

(Arnold Goldberg) angelegt sind. Die Beziehung zwischen schriftlicher
und mündlicher Tora ist nicht ohne Komplexität, was Referenzrahmen des

Schriftlichen für das Mündliche, was Vorgaben des Mündlichen im Schriftlichen,

auch was Entwicklungen der mündlichen gegenüber der schriftlichen
Lehre betrifft. Da es hier aber nicht primär um technische und Fragen der

Gesetzesgenese geht, sondern um Grund oder Gefährdung religiöser Freiheit,
möchte ich primär eine Position referieren, die eigentlich alle religiösen Fragen

unter dem Aspekt von Freiheit und dem Problem einer Verpolitisierung
des Religiösen betrachtet hat. Es handelt sich um einen der bedeutendsten
jüdischen Denker der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, Yeshayahu Leibo-
witz (1903-1994). Er war Naturwissenschaftler, Philosoph und Toragelehrter
und hat insbesondere die gemässigte linke Orthodoxie in Israel geprägt, wird
aber immer mehr auch von säkularen Akademikern als eine der unbestech-



Schriftautorität und Überlieferung im Judentum 125

Lehsten religiösen Stimmen der jüdischen Moderne entdeckt. In Europa wurde

er in den achtziger Jahren bekannt, als er sich vehement für eine
Zweistaatenlösung zwischen Israelis und Palästinensern aussprach - damals im israelischen

politischen Establishment noch ein Tabu.
Was die Schriftautorität betrifft, so geht es bei Leibowitz nicht direkt um

Politik, aber um ein Verständnis von Autorität, das sich von einer entprozes-
sionalisierten fundamentalistischen Auffassung von Uberlieferung abhebt.
Ich möchte deshalb als Grundlage des Folgenden einige Passagen aus seinem
Buch «Seven Discourses on the Weekly Tora Reading» wählen; es basiert auf
wöchentlichen Vorträgen Leibowitz' in den Jahren 1976-1982 und ist im Jahr
2000 posthum erschienen und liegt bisher nur auf hebräisch vor.2

Leibowitz erklärt den Begriff der «mündlichen Tora», bzw. ihre Beziehung

zur «schriftlichen Tora» folgendermassen: «Ein simplifizierender
Zugang zu dem Begriff sagt, dass die mündliche Tora die Ausdeutung der schriftlichen

Tora sei.» Das ist tatsächlich eine gängige Art, die mündliche Tora in
einfacher Weise zu erklären, wie sie oft Schülern gegenüber verwendet wird
und auch im Bewusstsein vieler Erwachsener noch vorherrscht. Es würde darauf

hinauslaufen, dass der schriftlichen Tora im Prinzip der mündlich umsetzbare

Gesetzessinn schon inhärent und mündlich mit überliefert wäre - so dass

die Autorität der mündlichen letztlich nur eine vermittelte der schriftlichen
Tora wäre. Leibowitz wendet sich vehement gegen diese Meinung: «In Tat
und Wahrheit ist dies der karäische Zugang, der dem des halachischen Judentums

entgegengesetzt ist, die das rabbinische Judentum, also das Judentum der
mündlichen Lehre, bestimmt.» Die Karäer, eine mittelalterliche Sekte, die
heute nur noch in ganz kleinen Gruppen existiert, gehen eigentlich davon aus,
dass es eine mündliche Lehre nicht gibt, bzw. dass das rabbinische Judentum
den Sinn der schriftlichen Lehre verfälscht habe - was heisst, dass den Karäern
zufolge die Autorität der Schrift direkte Massgeblichkeit besitzt.

Leibowitz zeigt allein am evolutionären Prozess der Halacha, dass es eine
mündliche Auslegung im Sinne einer blossen Ausdeutung der schriftlichen
Tora hinsichtlich ihrer tatsächlichen Ausführbarkeit nicht gibt - sondern
eben einen sowohl synchron wie diachron verlaufenden Diskurs, der letztlich
Autorität generiert. Er spricht entsprechend von der «Autonomie der mündlichen

Tora» und führt weiter aus:

«Das wirklich Neuartige am halachischen Judentum besteht darin, dass es die mündliche

Tora als göttliche Tora anerkennt, deren Autorität aus ihr selbst hervorgeht
[Hervorhebung Leibowitz]. Sie ist zwar durch die schriftliche Tora autorisiert, doch sie

geht nicht daraus hervor, und ihre Autorität ergibt sich nicht daraus, dass sie aus der
schriftlichen Tora verfügt werden kann, und das ist der Sinn des Verses: <Die Tora und
die Mizwa (Gebot), die ich geschrieben habe, sie zu lehren.) (2.B.M.24,12)

2 Y. Leibowitz: Seven Years of Discourses on the Weekly Tora Reading, Jerusalem
2000. Die zitierten Stellen befinden sich auf den S. 337ff.



126 Alfred Bodenheimer

Das Lehren ist das, was uns obliegt, und das ist der tiefe Sinn des Begriffs <Matan
Tora» [Ubergabe der Tora, der hebräische Begriff für Offenbarung], d.h.: Nicht die
schriftliche Tora in ihrem Wortlaut leitet die Halachisten, sondern es liegt in ihrer
Autorität, die Tora ihrem Verständnis und ihrem Wissen gemäss gesetzlich zu interpretieren,

ihre Gesetzesauslegung auf die schriftliche Tora zu stützen, sie auszuwerten und
Schlüsse aus ihr zu ziehen; doch nicht immer, ja sogar in der Minderzahl der Fälle,
ziehen sie nicht direkte Gesetzeslauslegungen und Schlüsse aus ihr.»

Leibowitz versucht das Funktionieren von Gesetzestradition und deren
Verbindung mit dem Begriff «Tora» anhand eines berühmten Mischnazitats, der
ersten Mischna des Traktats Awot, verständlich zu machen. Dieses Traktat
beginnt mit folgender Aussage: «Moses erhielt die Tora vom Sinai und gab sie

dem Josua weiter, und Josua den Altesten, und die Altesten den Propheten,
und die Propheten den Männern der Grossen Versammlung.» Wenn es sich

nun bei dieser Tora, so Leibowitz, um die fünf Bücher Moses gehandelt hätte,
also um die schriftliche Tora, was würde diese Mischna uns mitteilen? Die
schriftliche Tora wurde doch sogleich zum Besitz des ganzen Volkes und ging
nicht nur an einzelne Personen oder bestimmte Gruppen über. Also ist hier
von der mündlichen Tora die Rede, aber, wie Leibowitz ausführt,

«... nicht von einem konkreten Inhalt der mündlichen Tora, denn gerade aus dieser
Mischna im Traktat Awot sehen wir, wie diese Tora durch die Weisen aller Generationen

konstruiert worden ist.
Nicht den Inhalt der Worte konnte Moses am Sinai erhalten, dies, weil die Worte

erst Generation für Generation gesprochen wurden. Zwangsläufig müssen wir das, was
Moses am Sinai erhielt, als die Autorität (Hervorhebung Leibowitz) des Auslegens der
Halacha nach der mündlichen Tora verstehen, d.h.: Halacha auszulegen und sie zu
lehren. Diese Autorität ist es, die dann von Josua auf die Altesten und von diesen auf die

Propheten Generation um Generation weitergegeben wurde, bis hin zu den Weisen

zur Zeit des Zweiten Tempels, den Weisen der Grossen Versammlung, den Sofrim, den
Tannaiten, den Amoräern und allen Lehrern der Unterweisung in Israel bis auf den

heutigen Tag.»

Man kann also nach dem Verständnis Leibowitz' von einer selektiven Dynamik

sprechen, d.h. einer Loslösung von einer der Schrift inhärenten Autorität
hin zu einem permanenten Gesetzesdiskurs, der zwar mit fortschreitender
Dauer eine gewisse Verbindlichkeit gewinnt, aber letztlich dennoch dieselben

Fragen vor immer neuen Hintergründen und Gegebenheiten neu stellt. Allerdings

ist das selektive Element der Autorität auch hier natürlich wichtig. Das
hebräische Wort für Autorität lautet «Samchut», die einem Rabbiner verliehene

Ordination «Smicha» - beides kommt vom selben Wortstamm.
Eines der Beispiele, die Leibowitz für die vollkommene Unabhängigkeit

der Rabbinen von der Schrift anführt, ist deren Anwendung von «Auge um
Auge» in einer vollkommen eigenwilligen, ausschliesslich durch finanzielle
Regelungen definierten Art der Handhabung (Schaden, Verdienstausfall,
Schmerzensgeld, Heilungskosten, Schande). Leibowitz betont, dass der
Talmud durchaus einige Hinweise dafür zu geben versucht, dass der Toratext



Schriftautorität und Überlieferung im Judentum 127

selbst diese Meinung vertrete, aber bei genauem Hinsehen hätten diese Beweise

keine faktische Grundlage. Das bedeutet, dass der Toratext hier
willkürlich, auf einem Ubereinkommen der Gelehrten, in einen völlig anderen
Sinn verändert worden ist, was dessen Praktizieren angeht.

Leibowitz' Argument ist nicht zuletzt gegen die Angriffe des Christentums

und dessen jahrhundertelange Delegitimierung des Talmud als einer
selbstgeschaffenen «mündlichen Tora» gerichtet, die der schriftlichen Tora
nicht entspreche.

Als einen der wichtigsten Zeugen für seine Argumentation führt Leibowitz

den Gaon von Wilna (1720-1797) an, einen der bedeutendsten Gelehrten
des 18. Jahrhunderts, bzw. der Neuzeit überhaupt. Dieser benützt an
verschiedenen Stellen die Formulierung: «Die Halacha entwurzelt die schriftliche

Tora.» Leibowitz beschreibt die Definition des Gaon so, dass die schriftliche

Tora als ein Stempel in Spiegelschrift erscheint, der erst nach seinem
Abstempeln auf Papier lesbar ist. Entsprechend bedeutet auch der hebräische
Begriff «Halacha lemosche missinai» - ein Gesetz, das Moses am Sinai überliefert
worden ist - nach Leibowitz nicht das Detail einer dort schon vollzogenen
gesetzlichen Regelung, sondern den Grundsatz, dass die Autorität der Auslegung

einer Grundautorisierung der jeweiligen Gelehrten jeder Generation
zugemessen wird.

Zusammenfassend lässt sich sagen: Schriftautorität existiert im Judentum
als vermittelte Autorität. Die schriftliche Lehre ist die Grundlage einer hala-
chischen Autorisierung der Gelehrten, die aber jenseits des Bibeltextes
argumentieren können - selbst wenn sie am Ende Ubereinstimmung mit dem
Bibeltext zu konstruieren versuchen. Das ist nicht mit Willkür zu verwechseln,
denn die generationenweise Autorisierung der Gelehrten garantiert einerseits
Kontinuität dessen, was «Tradition» heisst, andererseits Generationenwechsel
und das Sicheinstellen auf neue Kontexte - damit auch eine bleibende Treue
gegenüber der Autorisationsfunktion des Textes. Das Hören wird jedenfalls
so wichtig wie das Lesen. Insofern sind die palästinische und die babylonische
Version der eingangs zitierten Erzählung über die Wahl Hillels zum
Gerichtsvorsitzenden dialektisch aufeinander bezogen. Die Kompetenz der Auslegung
gemeinsam mit dem Anspruch, generationenübergreifend und dennoch ins
eigene zu wirken, sind nach Leibowitz' Anschauung miteinander zu
verschränken.

Der Text der Schrift lässt sich demgemäss als <göttlicher Grundtext>, aber
nicht als Gesetzestext lesen. Damit steht Leibowitz' Auffassung vielleicht am
deutlichsten im Gegensatz zum evangelikalen Christentum, das eine «direkte»

Umsetzung des Textes anstrebt. Wo Strömungen des Judentums
Schriftautorität direkt freisetzen, kann es auch gefährlich werden, wie etwa in der
aus der Schrift entnommenen Grenzziehung eines jüdischen Staates, die
teilweise das Handeln der Siedlerbewegung bestimmt.



128 Alfred Bodenheimer

Abstract

Das rabbinische Judentum betrachtete die mündliche Uberlieferung und nicht direkt die
schriftliche Lehre als Grundlage halachischer (religionsgesetzlicher) Autorität. Anhand der
zwei Versionen einer Erzählung über den prominenten Lehrer Hillel im Babylonischen
wie im Palästinischen Talmud wird aber deutlich, dass auch der Begriff der Uberlieferung
verschiedene Nuancen kennt. Er kann als Beherrschung der rabbinischen Interpretationstechniken

der geschriebenen Torah oder aber als direkte Schülerschaft grosser Lehrer
mehr oder weniger schriftbezogen verstanden werden. In der Moderne zählt der Philosoph
Yeshayahu Leibowitz zu den bedeutenden jüdischen Stimmen, die den Gedanken der
Loslösung von einer der Schrift inhärenten Autorität hin zu einem permanenten Gesetzesdiskurs

über die Generationen hin vertreten, was sich als radikal antifundamentalistische
Auffassung verstehen lässt.

Alfred Bodenheimer, Basel


	Schriftautorität und Überlieferung im Judentum

