Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 2

Artikel: Schriftautoritat und Uberlieferung im Judentum
Autor: Bodenheimer, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877828

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schriftautoritit und Uberlieferung im Judentum

Zu Beginn der sogenannten tannaitischen Epoche, die um das Jahr 200 u.Z.
mit der Redaktion der Mischna endete, stehen gegen Ende des 1. Jahrhunderts
v.u.Z. die beiden Lehrer Hillel und Schammai, die einflussreiche Schulen
grindeten und oft kontrire Positionen vertraten. Hillel als «Fiirst» bzw. Vor-
sitzender des Gerichts war ein Gelehrter, der von Babylon nach Palistina ge-
kommen war und hier unter drmlichsten Bedingungen lebte, bis er in seiner
Bedeutung anerkannt wurde. Uber seine Berufung zum Gerichtsvorsitzenden
gibt es eine Erzdhlung, die in drei verschiedenen Varianten tiberliefert ist. Die
Ausgangslage ist jeweils dieselbe, die Gestaltung des Schlusses differiert je
nach Quelle.

Die eher trockene «Urerzahlung» findet sich in der tannaitischen Quelle
Tosefta, hier aber seien nur die beiden spiteren Quellen im Paldstinischen
und im (spiter redigierten) Babylonischen Talmud zitiert:!

Paldst. Talmud (6,1,33a):

Einmal fiel der vierzehnte [Nissan, d.h. der Riisttag des Pessachfestes, an dessen Nach-
mittag das Pessachopfer im Tempel dargebracht wurde] auf einen Sabbat, und man
wusste nicht, ob Pessach [bzw. das Bringen des Pessachopfers] den Sabbat verdringt [an
dem ausser den strikte dafiir vorgesehenen Opfern kein anderes gebracht werden darf]
oder nicht. Sie sagten: Es gibt hier einen Babylonier, und Hillel ist sein Name, der
Schmaja und Avtaljon [den beiden grossen Schriftautorititen der vorhergehenden Ge-
neration] gedient hat [d.h. ihr Schiiler war], der weiss, ob Pessach den Sabbat verdringt
oder nicht, mdglich, dass es von ihm Hilfe gibt. Sie sandten aus und riefen ihn. Sie sag-
ten thm: Hast Du Deiner Tage gehdrt, wenn der vierzehnte auf einen Sabbat fillt, ob
er den Sabbat verdringt oder nicht? Er sagte ihnen: Wir haben doch nicht nur ein Pes-
sach, das den Sabbat jedes Jahr verdringt. Wieviele Pessachopfer verdringen nicht jedes
Jahr den Sabbat. Sie sagten: Wir haben schon gesagt, dass es von dir Hilfe geben werde.

Er begann ihnen vorzulernen vom Leichteren auf das Schwerere und von Analo-
gieschliissen [d.h. er versucht mittels verschiedener Auslegungstechniken zu beweisen,
dass das Pessachopfer denselben Status hat wie die reguliren wochentlichen Sabbatop-
fer und deswegen am Sabbat dargebracht werden soll]. Sie sagten thm: Wir haben schon
gesagt: Ob es wirklich eine Hilfe von dem Babylonier gibt?! [Worauf zu jedem Lernar-
gument, das den von ihm angewandten Techniken folgt, eine kritische Antwort er-
folgt]. Obwohl er den ganzen Tag vor ihnen sass und ihnen erklirte, akzeptierten sie
es nicht von ihm, bis er ihnen sagte: Es wird mir kommen, so habe ich es von Schmaja
und Avtaljon gelernt. Weil sie solches von ithm hérten, standen sie und ernannten ihn
zum Fiirsten iiber sie. Er begann sie mit Worten zu schelten und sagte: Wer sorgte da-
fiir, dass ihr diesen Babylonier braucht, wenn nicht deswegen, dass ihr den beiden
Weltgrossen Schmaja und Avtaljon gedient habt, die bei euch sassen? Weil er sie mit

I Auf die sprechende Differenz der Versionen aufmerksam gemacht hat B. Lau: Sages -
Volume I: The Second Temple Period, Jerusalem 2006 (hebr.), 161ff. Aus diesem
Werk wird auch die Gegeniiberstellung zitiert.

ThZ 2/64 (2008) S. 122-128



Schriftautoritit und Uberlieferung im Judentum 123

Worten tadelte, verliess ihn die Halacha. Sie sprachen zu ihm: Was soll man tun mit
dem Volk, damit sie nicht ihre Schlachtmesser bringen [in dem Gebiet tragen, in dem
sie am Sabbat nicht tragen diirfen]? Er sagte ihnen: Diese Halacha habe ich gehdrt und
vergessen. Doch sie verliessen sich auf Israel, sind sie auch keine Propheten, so sind sie
die Sohne von Propheten. Sofort - jeder, dessen Pessachopfer ein Widder war, wickelte
das Messer in seine Wolle — war es ein Bocklein, banden sie es zwischen die Hérner. Es
fanden sich die Pessachopfer, die ihre Messer selbst mit sich trugen. Als er [Hillel] dies
sah, erinnerte er sich der Halacha. Er sagte: So habe ich es von Schmaja und Avtaljon
gehort.

Babyl. Talmud (Pessachim 66a):

Einmal fiel der vierzehnte auf Sabbat. Sie hatten vergessen und wussten nicht, ob Pes-
sach den Sabbat verdringt oder nicht. Sie sagten: Gibt es denn gar keinen Menschen,
der weiss, ob Pessach den Sabbat verdringt oder nicht? Man sagte ithnen: Einen Mann
gibt es, der aus Babylonien eingewandert ist, und Hillel der Babylonier ist sein Name,
der den beiden Grossen ihrer Generation, Schmaja und Avtaljon, gedient hat, und er
weiss, ob Pessach den Sabbat verdringt oder nicht. Sie sandten aus und riefen ihn. Sie
sagten ihm: Weisst du irgend etwas dariiber, ob Pessach den Sabbat verdringt oder
nicht? Er sagte ihnen: Haben wir denn einen Pessach im Jahr, der den Sabbat ver-
dringt? Wir haben doch weit mehr als zweihundert Pessachopfer im Jahr, die den Sab-
bat verdringen. Sie sagten ihm: Woher hast du das? Er sagte ihnen, es steht [in der
Schrift] «zu seiner Zeit» am Pessach, «zu seiner Zeit» beim Regelopfer [also ein Analo-
gieschluss], und auch: ein Schluss vom Leichteren auf das Schwerere [etc.]. Sofort setz-
ten sie ihn an die Spitze und ernannten ihn zum Fiirsten iiber sie, und er erklirte den
ganzen Tag Pessach-Halachot. Er begann sie mit Worten zu tadeln. Er sagte ihnen: Wer
sorgte dafiir, dass ich von Babylonien einwanderte und zum Fiirsten tiber euch wurde?
Die Faulheit, die in euch war, dass ihr den beiden Grossen ihrer Generation, Schmaja
und Avtaljon, nicht gedient habt. Sie sprachen zu ithm: Rabbi, wer es vergessen hat und
kein Messer am Tag vor Sabbat gebracht hat — was ist in diesem Fall zu tun? Er sprach:
Diese Halacha habe ich gehdrt und vergessen. Doch verlasse dich auf Israel. Wenn sie
nicht Propheten sind, sind sie Kinder von Propheten. Am nichsten Tag - die, die einen
Widder zum Pessachopfer brachten, wickelten es in seine Wolle; die, die ein Bocklein
brachten, wickelten es zwischen seine Horner. Er sah dies und erinnerte sich der Ha-
lacha und sagte: So habe ich es vom Munde Schmajas und Avtaljons empfangen.

Aus den beiden Darstellungen geht hervor, dass sowohl «Autoritit» wie auch
«Tradition» im rabbinischen Verstindnis in ihrer Giiltigkeit zwar unumstdss-
liche, in ihrer Definition aber umstrittene Konzepte sind. Die Motivation,
Hillel iiberhaupt nach einer moglichen Antwort zu befragen, wird in beiden
Texten aus seiner Schiilerschaft bei den bedeutendsten Lehrern der vorheri-
gen Generation hergeleitet. Insofern ist man sich in Palistina und in Babylo-
nien tiber die Grundlage von Autoritit, ndmlich die Verbindung zu den aner-
kannten Ubermittlern der Uberlieferung, einig. Die fundamentale Differenz
liegt allerdings in den Nachweisen daraus hervorgehender eigener Autoritit:
Der babylonische Talmud zeigt Hillel als brillanten Ausleger, der alle exege-
tischen Auslegungsformen perfekt beherrscht und damit die Gelehrten Jeru-
salems liberzeugt. Den ganzen Tag erklirt er Gesetze zu Pessach, und die



124 Alfred Bodenheimer

Menschen hingen dem neuernannten Vorsitzenden des Gerichts an den Lip-
pen. Just diese Kompetenz gilt nach der Version des paldstinischen Talmuds
nichts, da alle Auslegungen hinterfragbar sind. Der Umstand, dass Hillel den
ganzen Tag Gesetze erklirt, ist hier geradezu Zeichen seiner Hilflosigkeit, die
Gelehrten von einer wirklich unwiderlegbaren Auslegung zu tiberzeugen -
bis thm der rettende Satz iiber die Lippen kommt, er habe diese Halacha von
Schmaja und Avtaljon gehort. In diesem Augenblick ist der Anspruch der je-
rusalemitischen Gelehrten auf «Uberlieferung», bzw. «Autoritit» erfiillt. Ent-
sprechend wird auch der Lapsus Hillels, der nach seinem Tadel der Jerusale-
miter selbst eine Auslegung vergessen hat, im Palistinischen Talmud viel kri-
tischer geschildert. Memorieren und Vergessen sind hier die Eckpunkte gelin-
gender Uberlieferung und die Grundlage rabbinischer Autoritit tiberhaupt.

Dem unmittelbaren Uberlieferungsbegriff der Jerusalemiter steht also ein
eher vermittelter Uberlieferungsbegriff gegentiber, der auf der souverinen
Handhabung der dreizehn giiltigen Auslegungsregeln des Rabbi Ishmael (am
Anfang des Midrasch Sifra) fusst. Es ist kennzeichnend fiir die babylonischen
Schulen, die zuweilen recht eigentlich als intellektuelle Kampfzonen bezeich-
net werden, dass dort argumentationstechnische Fertigkeiten gegeniiber dem
Nachweis unmittelbarer Schiilerschaft und damit «wnverfilschter> Uberliefe-
rung im Vordergrund stehen.

Im Babylonischen Talmud bezieht sich Hillel erfolgreich auf Stellen in der
Schrift, die er im Sinne seiner Halacha auslegt — im Paléstinischen Talmud
wird ihm dieses Verfahren nicht abgenommen. Welche Form von Uberliefe-
rung auch immer als authentisch betrachtet wird, es ldsst sich jedenfalls sagen,
dass es im rabbinischen Judentum nur eine indirekte Schriftautoritit gibt -
die Schrift ist die autoritative Grundlage eines Gesetzes, das im Judentum aber
ausdriicklich als «miindliche Tora» bezeichnet, in der Mischna und in den
Talmuden dann aber schriftlich festgehalten wird - wobei zumal die Talmude
eher als Diskursgefisse denn als Gesetzesbiicher, als «verschrifteter Sprech-
akt» (Arnold Goldberg) angelegt sind. Die Beziehung zwischen schriftlicher
und miindlicher Tora ist nicht ohne Komplexitit, was Referenzrahmen des
Schriftlichen fiir das Miindliche, was Vorgaben des Miindlichen im Schriftli-
chen, auch was Entwicklungen der miindlichen gegeniiber der schriftlichen
Lehre betrifft. Da es hier aber nicht primir um technische und Fragen der Ge-
setzesgenese geht, sondern um Grund oder Gefihrdung religioser Freiheit,
mdochte ich primir eine Position referieren, die eigentlich alle religiosen Fra-
gen unter dem Aspekt von Freiheit und dem Problem einer Verpolitisierung
des Religiosen betrachtet hat. Es handelt sich um einen der bedeutendsten ji-
dischen Denker der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts, Yeshayahu Leibo-
witz (1903-1994). Er war Naturwissenschaftler, Philosoph und Toragelehrter
und hat insbesondere die gemissigte linke Orthodoxie in Israel geprigt, wird
aber immer mehr auch von sikularen Akademikern als eine der unbestech-



Schriftautoritit und Uberlieferung im Judentum 125

lichsten religiosen Stimmen der jidischen Moderne entdeckt. In Europa wur-
de er in den achtziger Jahren bekannt, als er sich vehement fiir eine Zweistaa-
tenlosung zwischen Israelis und Palédstinensern aussprach - damals im israeli-
schen politischen Establishment noch ein Tabu.

Was die Schriftautoritit betrifft, so geht es bei Leibowitz nicht direkt um
Politik, aber um ein Verstindnis von Autoritit, das sich von einer entprozes-
sionalisierten fundamentalistischen Auffassung von Uberlieferung abhebt.
Ich méchte deshalb als Grundlage des Folgenden einige Passagen aus seinem
Buch «Seven Discourses on the Weekly Tora Reading» wihlen; es basiert auf
wochentlichen Vortrigen Leibowitz’ in den Jahren 1976-1982 und ist im Jahr
2000 posthum erschienen und liegt bisher nur auf hebriisch vor.?

Leibowitz erklirt den Begriff der «miindlichen Tora», bzw. ihre Bezie-
hung zur «schriftlichen Tora» folgendermassen: «Ein simplifizierender Zu-
gang zu dem Begriff sagt, dass die miindliche Tora die Ausdeutung der schrift-
lichen Tora sei.» Das ist tatsichlich eine gingige Art, die mundliche Tora in
einfacher Weise zu erkliren, wie sie oft Schiilern gegentiber verwendet wird
und auch im Bewusstsein vieler Erwachsener noch vorherrscht. Es wiirde dar-
auf hinauslaufen, dass der schriftlichen Tora im Prinzip der miindlich umsetz-
bare Gesetzessinn schon inhirent und miindlich mit iiberliefert wire - so dass
die Autoritit der miindlichen letztlich nur eine vermittelte der schriftlichen
Tora wire. Leibowitz wendet sich vehement gegen diese Meinung: «In Tat
und Wahrheit ist dies der kardische Zugang, der dem des halachischen Juden-
tums entgegengesetzt ist, die das rabbinische Judentum, also das Judentum der
miindlichen Lehre, bestimmt.» Die Karier, eine mittelalterliche Sekte, die
heute nur noch in ganz kleinen Gruppen existiert, gehen eigentlich davon aus,
dass es eine miindliche Lehre nicht gibt, bzw. dass das rabbinische Judentum
den Sinn der schriftlichen Lehre verfilscht habe — was heisst, dass den Kariern
zufolge die Autoritit der Schrift direkte Massgeblichkeit besitzt.

Leibowitz zeigt allein am evolutioniren Prozess der Halacha, dass es eine
miindliche Auslegung im Sinne einer blossen Ausdeutung der schriftlichen
Tora hinsichtlich ihrer tatsichlichen Ausfithrbarkeit nicht gibt - sondern
eben einen sowohl synchron wie diachron verlaufenden Diskurs, der letztlich
Autoritit generiert. Er spricht entsprechend von der «Autonomie der miind-
lichen Tora» und fithrt weiter aus:

«Das wirklich Neuartige am halachischen Judentum besteht darin, dass es die miind-
liche Tora als gottliche Tora anerkennt, deren Autoritit aus thr selbst hervorgeht [Her-
vorhebung Leibowitz]. Sie ist zwar durch die schriftliche Tora autorisiert, doch sie
geht nicht daraus hervor, und ihre Autoritit ergibt sich nicht daraus, dass sie aus der
schriftlichen Tora verfiigt werden kann, und das ist der Sinn des Verses: <Die Tora und
die Mizwa (Gebot), die ich geschrieben habe, sie zu lehren.> (2.B.M.24,12)

2 Y. Leibowitz: Seven Years of Discourses on the Weekly Tora Reading, Jerusalem
2000. Die zitierten Stellen befinden sich auf den S. 3371f.



126 Alfred Bodenheimer

Das Lehren ist das, was uns obliegt, und das ist der tiefe Sinn des Begriffs Matan
Tora> [Ubergabe der Tora, der hebriische Begriff fiir Offenbarung], d.h.: Nicht die
schriftliche Tora in threm Wortlaut leitet die Halachisten, sondern es liegt in ihrer Au-
toritit, die Tora ihrem Verstindnis und ihrem Wissen gemiss gesetzlich zu interpretie-
ren, ihre Gesetzesauslegung auf die schriftliche Tora zu stiitzen, sie auszuwerten und
Schliisse aus ihr zu ziehen; doch nicht immer, ja sogar in der Minderzahl der Fille, zie-
hen sie nicht direkte Gesetzeslauslegungen und Schliisse aus ihr.»

Leibowitz versucht das Funktionieren von Gesetzestradition und deren Ver-
bindung mit dem Begriff «T'ora» anhand eines beriihmten Mischnazitats, der
ersten Mischna des Traktats Awot, verstindlich zu machen. Dieses Traktat
beginnt mit folgender Aussage: «Moses erhielt die Tora vom Sinai und gab sie
dem Josua weiter, und Josua den Altesten, und die Altesten den Propheten,
und die Propheten den Minnern der Grossen Versammlung.» Wenn es sich
nun bei dieser Tora, so Leibowitz, um die fiinf Biicher Moses gehandelt hitte,
also um die schriftliche Tora, was wiirde diese Mischna uns mitteilen? Die
schriftliche Tora wurde doch sogleich zum Besitz des ganzen Volkes und ging
nicht nur an einzelne Personen oder bestimmte Gruppen iber. Also ist hier
von der miindlichen Tora die Rede, aber, wie Leibowitz ausfiihrt,

«... nicht von einem konkreten Inhalt der miindlichen Tora, denn gerade aus dieser
Mischna im Traktat Awot sehen wir, wie diese Tora durch die Weisen aller Generatio-
nen konstruiert worden ist.

Nicht den Inhalt der Worte konnte Moses am Sinai erhalten, dies, weil die Worte
erst Generation fiir Generation gesprochen wurden. Zwangsliufig miissen wir das, was
Moses am Sinai erhielt, als die Autoritit (Hervorhebung Leibowitz) des Auslegens der
Halacha nach der miindlichen Tora verstehen, d.h.: Halacha auszulegen und sie zu leh-
ren. Diese Autoritit ist es, die dann von Josua auf die Altesten und von diesen auf die
Propheten Generation um Generation weitergegeben wurde, bis hin zu den Weisen
zur Zeit des Zweiten Tempels, den Weisen der Grossen Versammlung, den Sofrim, den
Tannaiten, den Amoriern und allen Lehrern der Unterweisung in Israel bis auf den
heutigen Tag.»

Man kann also nach dem Verstindnis Leibowitz’ von einer selektiven Dyna-
mik sprechen, d.h. einer Loslosung von einer der Schrift inhdrenten Autoritat
hin zu einem permanenten Gesetzesdiskurs, der zwar mit fortschreitender
Dauer eine gewisse Verbindlichkeit gewinnt, aber letztlich dennoch dieselben
Fragen vor immer neuen Hintergriinden und Gegebenheiten neu stellt. Aller-
dings ist das selektive Element der Autoritit auch hier natiirlich wichtig. Das
hebriische Wort fiir Autoritit lautet «Samchut», die einem Rabbiner verlie-
hene Ordination «Smicha» - beides kommt vom selben Wortstamm.

Eines der Beispiele, die Leibowitz fiir die vollkommene Unabhingigkeit
der Rabbinen von der Schrift anfiihrt, ist deren Anwendung von «Auge um
Auge» in einer vollkommen eigenwilligen, ausschliesslich durch finanzielle
Regelungen definierten Art der Handhabung (Schaden, Verdienstausfall,
Schmerzensgeld, Heilungskosten, Schande). Leibowitz betont, dass der Tal-
mud durchaus einige Hinweise dafiir zu geben versucht, dass der Toratext



Schriftautoritit und Uberlieferung im Judentum 127

selbst diese Meinung vertrete, aber bei genauem Hinsehen hitten diese Bewei-
se keine faktische Grundlage. Das bedeutet, dass der Toratext hier will-
kiirlich, auf einem Ubereinkommen der Gelehrten, in einen vollig anderen
Sinn verandert worden ist, was dessen Praktizieren angeht.

Leibowitz’ Argument ist nicht zuletzt gegen die Angriffe des Christen-
tums und dessen jahrhundertelange Delegitimierung des Talmud als einer
selbstgeschaffenen «mundlichen Tora» gerichtet, die der schriftlichen Tora
nicht entspreche.

Als einen der wichtigsten Zeugen fiir seine Argumentation fiihrt Leibo-
witz den Gaon von Wilna (1720-1797) an, einen der bedeutendsten Gelehrten
des 18. Jahrhunderts, bzw. der Neuzeit tiberhaupt. Dieser beniitzt an ver-
schiedenen Stellen die Formulierung: «Die Halacha entwurzelt die schriftli-
che Tora.» Leibowitz beschreibt die Definition des Gaon so, dass die schrift-
liche Tora als ein Stempel in Spiegelschrift erscheint, der erst nach seinem Ab-
stempeln auf Papier lesbar ist. Entsprechend bedeutet auch der hebriische Be-
griff «Halacha lemosche missinai» - ein Gesetz, das Moses am Sinai iiberliefert
worden ist — nach Leibowitz nicht das Detail einer dort schon vollzogenen ge-
setzlichen Regelung, sondern den Grundsatz, dass die Autoritit der Ausle-
gung einer Grundautorisierung der jeweiligen Gelehrten jeder Generation zu-
gemessen wird.

Zusammenfassend lasst sich sagen: Schriftautoritit existiert im Judentum
als vermittelte Autoritit. Die schriftliche Lehre ist die Grundlage einer hala-
chischen Autorisierung der Gelehrten, die aber jenseits des Bibeltextes argu-
mentieren konnen - selbst wenn sie am Ende Ubereinstimmung mit dem Bi-
beltext zu konstruieren versuchen. Das ist nicht mit Willkiir zu verwechseln,
denn die generationenweise Autorisierung der Gelehrten garantiert einerseits
Kontinuitit dessen, was «T'radition» heisst, andererseits Generationenwechsel
und das Sicheinstellen auf neue Kontexte — damit auch eine bleibende Treue
gegeniiber der Autorisationsfunktion des Textes. Das Horen wird jedenfalls
so wichtig wie das Lesen. Insofern sind die paldstinische und die babylonische
Version der eingangs zitierten Erzahlung iiber die Wahl Hillels zum Gerichts-
vorsitzenden dialektisch aufeinander bezogen. Die Kompetenz der Auslegung
gemeinsam mit dem Anspruch, generationenuibergreifend und dennoch ins
eigene zu wirken, sind nach Leibowitz’ Anschauung miteinander zu ver-
schrinken.

Der Text der Schrift lisst sich demgemiiss als «gottlicher Grundtexts, aber
nicht als Gesetzestext lesen. Damit steht Leibowitz’ Auffassung vielleicht am
deutlichsten im Gegensatz zum evangelikalen Christentum, das eine «direk-
te» Umsetzung des Textes anstrebt. Wo Stromungen des Judentums Schrift-
autoritit direkt freisetzen, kann es auch gefihrlich werden, wie etwa in der
aus der Schrift entnommenen Grenzziehung eines jidischen Staates, die teil-
weise das Handeln der Siedlerbewegung bestimmt.



128 Alfred Bodenheimer

Abstract

Das rabbinische Judentum betrachtete die miindliche Uberlieferung und nicht direkt die
schriftliche Lehre als Grundlage halachischer (religionsgesetzlicher) Autoritit. Anhand der
zwei Versionen einer Erzihlung iiber den prominenten Lehrer Hillel im Babylonischen
wie im Palistinischen Talmud wird aber deutlich, dass auch der Begriff der Uberlieferung
verschiedene Nuancen kennt. Er kann als Beherrschung der rabbinischen Interpretations-
techniken der geschriebenen Torah oder aber als direkte Schiilerschaft grosser Lehrer
mehr oder weniger schriftbezogen verstanden werden. In der Moderne zihlt der Philosoph
Yeshayahu Leibowitz zu den bedeutenden jiidischen Stimmen, die den Gedanken der Los-
16sung von einer der Schrift inhidrenten Autoritit hin zu einem permanenten Gesetzesdis-
kurs iiber die Generationen hin vertreten, was sich als radikal antifundamentalistische Auf-
fassung verstehen ldsst.

Alfred Bodenbeimer, Basel



	Schriftautorität und Überlieferung im Judentum

