Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 2

Artikel: Autoritat und Loyalitat : Gber angemessene Haltungen gegentber
Autoritaten

Autor: Ritschl, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877827

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Autoritit und Loyalitit

Uber angemessene Haltungen gegeniiber Autorititen

Einleitung

Die Frage «Wieviel Autoritdt braucht Religion heute?» ist wissenschaftlich
schwer in den Griff zu bekommen, weil sowohl «Autoritit» wie «Religion»
Breitbandworte sind, die als Subjekt eines aussagekriftigen Satzes wenig
brauchbar sind. Zudem erscheint es mir fraglich, ob «auctoritas» - ein genuin
der romisch-westlichen Kultur zugehoriger Begriff — auf die einzelnen Reli-
gionen in der Welt tiberhaupt anwendbar ist. Ein «religioser Begriff» ist er je-
denfalls nicht, gewiss jedoch ein von den lateinischen Kirchenvitern und der
gesamten katholischen Lehre iiber Kirche, Papst, Bischofe, Lehramt usw. aus
der rémischen Rechtstradition und politischen Struktur ausgeliehener Gene-
ralbegriff, der in der Reformation und der folgenden protestantischen Ortho-
doxie - jedenfalls dem Programm nach - nahezu allein auf die Bibel eingeengt
wurde.

So wichtig das Wort auctoritas in Kirche und Theologie wurde, so wird es
doch weit hidufiger verwendet im Staats- und Rechtswesen, in der Funktions-
bestimmung von Institutionen, Personen, Organisationen in der Wirtschaft
und Gesellschaft im allgemeinen, dem Militir, den Wissenschaften, den Re-
geln und Vorschriften fiir das Leben im Alltag, freilich auch dem breiten Feld
des Erziehungswesens, der Pidagogik und der Familien- und Individualpsy-
chologie und zahlreichen anderen Gebieten. Die Literatur zu Verstindnis
und Gebrauch des Begriffs - es ist lingst kein Begriff mehr, sondern ein Breit-
bandwort - ist dementsprechend fachbezogen und véllig uniibersehbar. Da-
durch wird aber auch klar, dass dieses Breitbandwort - dhnlich wie «Gesund-
heit», «Krankheit», «Liebe», « Wahrheit», «Seele», «Gewalt», «Recht» und vie-
le mehr - sich nicht in Definitionen einfangen lisst. (Die Philosophie belehrt
uns: Es gibt analytisch erklirende sowie synthetische Definitionen, auf andere
Begriffe zuriickfiihrende sowie beispielhafte Begriffsaufweisungen - die gilt es
zu unterscheiden -, aber die Breitbandworter entziehen sich weitgehend sol-
chen Definitionen).

Erst recht sollte die frither in der Theologie iibliche philosophische Naivi-
tdt, einzelne Worte von ihrer Etymologie her erkliren zu wollen, endgiiltig
begraben werden. Wer sich je dem reinigenden Feuer der analytischen Philo-
sophie ausgesetzt hat, fragt nie mehr nach einem heimlichen Sinn einer Wort-
wurzel (vergleichbar dem genetischen Material einer Pflanze), wie wenn sie
nach Jahrhunderten oder Jahrtausenden heute noch erklirungskriftig sein
konnte, sondern nur nach ithrem Verstindnis im aktuellen Gebrauch bzw. in

ThZ 2/64 (2008) S. 99-121



100 Dietrich Ritschl

einer sinnvollen Zitierung fritherer Verwendung. Natiirlich kommt auctori-
tas von auctor, aber es gibt zahlreiche sinnvolle Anwendungen von auctoritas,
bei denen es keinen dahinterliegenden auctor gibt, und, wenn auch logisch ei-
ner aufzuweisen wire, so wiren diese auctores von so vielfiltiger und unter-
schiedlicher Art, dass das eine Wort sie niemals mehr abdeckte. Wir konnen
die etymologische Herleitung eines Wortes — nicht nur eines Breitbandwortes
- also vollig vergessen. Sie liefert nur Scheinerklirungen.!

An der historischen sowie der philosophischen Analyse der Bedeutungsge-
schichte von «Autoritit»? fillt zweierlei auf. Zum einen sind schon frith Ka-
tegorisierungen von Autorititstypen (personale, institutionelle, primire, for-
male, legale, charismatische usw.) eingefiithrt worden, um der offensichtlich
vielfiltigen Verwendung des Wortes sowie der Abgrenzung gegeniiber Macht
(potestas) gerecht zu werden. Zum anderen ist auffillig, dass sowohl die histo-
rische Forschung in der Politik- und Rechtswissenschaft als auch die iiber
Jahrhunderte wihrenden theologischen Bemithungen um Klirung der Leh-
ren von der Autoritdt des Papstes, der Kirche, der Amtstriger, der Bibel, ja
auch Gottes und Jesu Christi, sich durchgehend auf die 77iger von Autoritit
und nur selten auf die durch Autoritit Betroffenen bzw. thr Untergeordneten
konzentrierten. Zwar wird gelegentlich eingerdumt, es handle sich bei Auto-
ritdit um einen «Beziehungsbegriff», aber nur selten werden Korrelate wie
«Vertrauen», «U'berprﬁfung», «kritischer Respekt» oder dergl. eingebracht
oder anstelle des platten, heute kaum mehr verteidigten Wortes «Gehorsam»?
diskutiert. Eine Ausnahme machte freilich von Anfang an die Psychoanalyse
mit den bekannten Thesen {iber die Bedeutung der Vaterfigur in der friih-
kindlichen Entwicklung.*

Die an C.G. Jung orientierten Psychologen iibertreffen noch heute die ehemals der

Etymologie verschriebenen Theologen, besonders in der Analyse deutscher Worter,

ein Vorgang, der sich natiirlich in anderen Sprachen nicht wiederholen liesse. - Ein-

schneidend war in der Kritik der etymologischen Methode der Exegeten, insbeson-
dere von G. Kittels Theologischem Worterbuch zum Neuen Testament (ThWNT),

das Buch von J. Barr: The Semantics of Biblical Language, Oxford 1961.

2 Fiir eine kurze Ubersicht vgl. D. Ritschl: Art. «Autoritit», EKL I, Gottingen 1986,
Sp. 345-348; erweiterte Bibliographie in der engl. Ubers. in: The Encyclopedia of
Christianity I, Grand Rapids 1999, 172f.; breitere Darstellung und ausfiihrliche Bib-
liographien in J. Miethke, R. Mau, E. Amelung, H. Beintker: Art. «Autoritit» I-IV,
TRE 5, Berlin 1980, 17-51.

3 Das Wort «Gehorsam» findet sich - uns heute eher befremdlich - tiberaus hiufig in
den Werken von K. Barth und D. Bonhoeffer; freilich auch in den lutherischen Ord-
nungsethiken (Die Enzyklopidien TRE, RGG?, EKL? widmen ihm eigene Artikel,
kritisch nur J.M. Lochman in der letztgenannten).

*+  Die Bewegung der «antiautoritiren Erziehung» im letzten Drittel des 20.Jhs. war

gewiss auf diesen Mangel konzentriert, aber der undifferenzierte Gebrauch des Breit-

bandwortes «Autoritit» liess in der Gesellschaft viele ihrer berechtigten Intentionen



Autoritit und Loyalitit 101

Im Folgenden soll darum der vernachlissigten Frage nach einem Korrelat
von Autoritit besondere Aufmerksamkeit zukommen. Ich sehe es im Hin-
blick auf weite Bedeutungsbereiche von «Autoritit», insbesondere in Kirche
und Theologie - aber nicht nur dort - im Begriff der Loyalitdt. Zudem soll im
Zug der unverzichtbaren kurzen Skizzierung der Bedeutungsgeschichte von
«Autoritit», ohne die das Folgende gar nicht dargelegt werden konnte, Kriti-
sches zu den tiblichen Klassifizierungen von Autorititstypen gesagt werden.
Folgt man den Methoden der bereits im Zusammenhang mit der Etymologie
genannten analytischen Philosophie, so erscheinen manche dieser Klassifizie-
rungen als ibersystematisierte Typologien, die weniger deskriptiven als ord-
nenden Charakter haben.

1. Beispiele fiir die Fiille sinnvoller Anwendungen

Die kritische Uberpriifung der in der Literatur immer wieder herausgestellten
Typisierung von Autorititen kann an unsystematischen Aufzihlungen fak-
tisch bestehender Autorititen ansetzen. «Sinnvoll» soll derjenige Wortge-
brauch genannt werden, der primir in der Alltagssprache als unmissverstind-
lich gilt, sodann aber sekundir in den Wissenschaften (Rechts- und Sozialwis-
senschaften, Allgemeine und Kirchengeschichte, Theologie, Psychologie, Pi-
dagogik usw.) auf seine Struktur, Legitimitat und Begriindung hin analysiert
und expliziert werden kann oder kénnte. Dabei kann deutlich werden, dass
sich die Typen von Autoritit in verschiedenen Zeiten und Lindern und Kul-
turen verschieden darstellen. Hier folgt eine unsystematische Auflistung von
Beispielen:

- Ein Pfarrer® predigte 40 Jahre lang vor einer vollen Kirche, unterwies die Konfirman-
den so lebendig, dass die alten Leute heute noch davon reden; Kinder, die nach der
Abendglocke noch auf der Strasse waren, mussten sich bei ihm entschuldigen; Land-
wirte fragten, ob sie am Sonntag Heu einholen kénnten (War es institutionell-pfarr-
amtliche oder «persdnliche» Autoritit? Lag sie «in der Zeit»? Hing seine Autoritit von
Anerkennung ab?).

- Das Verkehrsschild «Einbahnstrasse» hat keine Autoritit in sich, sondern ist nur ein
«Zeichen» (E. Cassirer) anstelle eines in den Verkehrsregeln formulierten Satzes, der
seinerseits eine Ableitung aus Gesetzen ist, die den Verkehr betreffen und ihrerseits
Autoritit haben.

- Ein Kardiologe sagt: «Sie sollten sich einer Herzklappenoperation unterziehen» (Es ist
die Empfehlung einer Autoritit in diesem Fachgebiet; mit threr Annahme wird die Au-
toritit der Wissenschaft und Praxis, an der er Anteil hat, respektiert).

ins Leere laufen. Logische Entsprechungen wiren undifferenzierte Allsitze als Ableh-
nung wie z.B. «Ich bin gegen Geld, oder gegen Macht, oder gegen Religion, oder
gegen Autos» usw.

5  Pfr. Philipp Alder in Ziefen, BL, mein Mentor im Lehrvikariat 1950/51.



102

Dietrich Ritschl

Der schwedische UN-Beauftragte und Abriistungsexperte sagt: «Irak hat keine Massen-
vernichtungswaffen» (Eine Information auf Grund fachlicher Autoritit; aber die Re-
gierung der USA kann ihre Relevanz bestreiten und durch andere Interessen iiberspie-
len).

Die gesetzliche Vorschrift (z.B. in Frankreich) besagt: «Ihr diirft im Schulunterricht
keine Kopftiicher tragen» (Eine institutionelle, administrative Regel, von der Regie-
rung als mit der Autoritit der Gesetze konform erklirt).

Der Strafrichter fillt ein Urteil und setzt ein Strafmass fiir den Mann fest, der in der
Calmaerstrasse ein Haus angeziindet hatte, sodass eine Prostituierte ums Leben kam;
aber der Angeklagte kann in die Berufung gehen (Die Autoritit des Gerichts wiirde im
Richter kritisch personalisiert und unter Berufung auf die Autoritit des Gesetzes in
Frage gestellt).

Der deutsche Bundesprisident kann kraft seiner Autoritit entscheiden, Christian Klar
vorzeitig aus der Haft zu entlassen, seine Entscheidung ist nicht hinterfragbar (Sie ist
ihm vom Gesetz her gegeben, ohne dadurch eine personale Autoritit zu werden).
Der Zoll in Friedlingen kann 6 Autos beschlagnahmen, ohne einen Richter vorher an-
zufragen (Eine behérdlich-administrative Massnahme, letztlich in der Autoritdt des
Zollgesetzes verankert).

Die Lehrerkonferenz kann - auch bei eingelegter Beschwerde - eine Note endgiiltig
festsetzen. Oder: Eine Behdrde kann einen Asylantrag endgliltig ablehnen (Im ersten
Fall wird die Entscheidung ad hoc aus einer Subsumierung unter das Gesetz abgeleitet,
im zweiten aus einer Ableitung eines Teils des Gesetzes, das in beiden Fillen die letzt-
instanzliche Autoritit ist).

Papst Benedikt XVI. kann Amtstriger, die die Abtreibung in Brasilien rechtlich legiti-
mieren, exkommunizieren (In anderen Lindern kann er das nicht); sein Vorginger
konnte Leonardo Boff und anderen die wvenia, die Lehrbefugnis, entziehen - kraft sei-
ner pipstlichen Autoritit (Der Erstreckungsbereich der Autoritit hingt natiirlich zu-
nichst von der Kirchenzugehdrigkeit der Betroffenen, aber auch von unterschiedli-
chen Staats-Kirchenvertrigen ab).

Der Weltsicherheitsrat der UN kann beziiglich Iran Beschliisse fassen, auch Sanktio-
nen androhen, aber nur mit Weisungscharakter (Die Autoritit des Sicherheitsrates hat
«weisheitlichen» Charakter; jedoch kénnen Nationen, die dem Rat nicht folgen, unter
Druck gesetzt werden).

Die Gesetze in einem bestimmten Land gelten uneingeschrinkt fiir alle darin spezifi-
zierten Personengruppen und kdnnen mit staatlichem Zwang implementiert werden;
die Urteile des Gerichtshofes in Strassburg beziiglich der Menschenrechte jedoch ge-
niessen nicht in allen Lindern die gleiche Akzeptanz (Hier beobachten wir «abgestufte
Wirkungsbereiche» sowie Grade der Akzeptanz von Autoritit).

Die Gelehrten des Islam anerkennen alle die Autoritit des Korans, aber verschiedene
Schulen legen die Texte verschieden aus — geht somit die Autoritit der Schrift auf die
Autoritit der Gelehrten iiber? Entsprechendes kann zur Autoritit des AT und NT ge-
fragt werden (Es geht um das Phinomen und Problem der «Schriftautoritit»).

Ich habe meinen Vater bis in seine neunziger Lebensjahre {iber meine beruflichen und
privaten Entscheidungen oft um Rat gefragt: Lag die Autoritdt nur in ihm als einem
erfahrenen Menschen, nur in meiner Anerkennung oder in beiden?

Augustin sagt: «Ich wiirde dem Evangelium nicht glauben, wenn mich nicht die Auto-
ritit der katholischen Kirche dazu bewdge» (Ego vero evangelio non crederem, nisi me
catholicae ecclesiae commoveret auctoritas).b

Eine Umfrage unter der Ziircher Pfarrerschaft wollte kiirzlich wissen: «Wann haben



Autoritit und Loyalitit 103

Sie in Threm Beruf die Weisungen von Lehre> der Kirche (also theologische Lehren
oder gar Bekenntnisschriften) vermisst?» (Die Antworten waren erniichternd und zeig-
ten eine Scheu oder Ablehnung gegeniiber der Autoritit von Lehren; so kann freilich
auch die Orientierungslosigkeit von Pfarrern erklirt werden).

Aus diesen absichtlich aus willkiirlicher Streuung ausgewihlten Beispielen
wird deutlich, wie ungemein breit das Bedeutungsspektrum des Wortes «Au-
toritdt» ist. Eine erste Anmutung (ein Begriff aus der Phinomenologie) zeigt
vermutlich allen sogleich, dass in keinem der 16 Beispiele das Wort Autoritit
«falsch» oder sinnwidrig verwendet wurde. Einige Bedeutungen decken sich,
andere liegen nah beieinander, wieder andere sind einander fremd. Zu ihrer
jeweils immanenten Logik ist zu bemerken, dass nahezu alle aus Ableitungen
von (ungesagten) Obersitzen erklirbar oder legitimierbar sind. Zudem - und
das ist hier das Wichtigste - zeigen sie auf, dass es beim «Thema Autoritit» fiir
Individuen und fiir Gruppen immer ein Gegeniiber gibt bzw. gab, das bestim-
mend, orientierend, warnend, irritierend, beratend, stiitzend, ordnend in das
Leben der Personen und Gruppen eingreift. Dieses «Gegeniiber» scheint ein
Grunddatum in der menschlichen Gesellschaft zu sein; von daher erkliren
sich freilich auch die Differenzen im Autorititsverstindnis in den verschiede-
nen Kulturen bzw. Zeitepochen.

Ich mochte argumentieren (s.u. Nr. 4), dass in der Gesellschaft (sowie in
Theologie und Kirche) nicht «Gehorsam» die angemessene Reaktion, Hal-
tung oder Entsprechung zu «Autoritit» ist, sondern «Loyalitit». Hier fillt
auch ein neues Licht auf die Beobachtung der Bedeutung der Ableitung aus
Obersitzen. Nur scheinbar und oberflichlich gesehen bringen wir den Steu-
ergesetzen «Gehorsam» entgegen oder gehorchen der Weisung eines Ver-
kehrspolizisten, in Wahrheit respektieren wir die Regeln, weil wir wollen,
dass Staat und Gesellschaft gut funktionieren. Das ist eine Haltung der Loya-
litdt.” Sie kann - und sollte - eine kritische Loyalitit sein. Hier kommen die
grossen Begriffe wie Freiheit, Miindigkeit, letztlich auch Widerstandsrecht, in
die Position von Entsprechungen zum Phinomen der Autoritit in Sicht.

Im Folgenden mochte ich die grossen Kategorisierungen, die sich in den
gelehrten juristischen, sozialwissenschaftlichen, historischen und theologi-
schen Publikationen finden, kurz Revue passieren lassen.

Augustin: C. ep. fund. 5,6.

«Ich zahle gerne Steuern, weil ich will, dass es unserm Land gut geht» sagte eine
Freundin dem erstaunten Biirger eines anderen Landes, in dem es {iblich ist, den Staat
als eine grosse Mutterbrust anzusehen, aus der man sich nihren kann. Er stand noch
voll im Bann der Vorstellung, Autoritit (besonders des Staates) sei per se etwas Nega-
tives.



104 Dietrich Ritschl

2. Die klassischen Kategorisierungen von «Autoritit»

Die Nachteile eines oberflichlichen Verstindnisses des Breitbandwortes «Au-
toritit» sind offensichtlich. Sie zeigen sich auch bei der Verwendung anderer
Breitbandworte, die eine lange Geschichte hinter sich haben, besonders krass
in der kirchlichen Sprache. Oft entsteht ein Scheinkonsens in der Kommuni-
kation, der sich bei genauerer Analyse auflésen wiirde. Andererseits sind die
sorgfiltigen wissenschaftlichen Analysen von «Autoritit» oft insofern fiir die
Allgemeinheit enttduschend und nichtssagend, als sie sich vornehmlich ent-
weder auf die Historie beziehen oder der juristischen Logik nachgehen. So
blieb der furchtbare Missbrauch von Autoritit durch Diktatoren, weltliche
und geistliche Fiirsten, im Militir sowie in Fabriken, in Werkstatten, Schulen
und Kirchen, weithin im Bereich der meist ungehorten Klagen der Betroffe-
nen. Erst in der zweiten Hilfte des 20. Jhs. wurden Institute zur Erforschung
der Barbarei und Gerichtshofe fiir Menschenrechtsverletzungen eingerichtet
und fanden serigse Forschungsergebnisse Eingang in unsere Schulbticher. Die
weltweit angestrebte Pressefreiheit hat dazu beigetragen, Missbriuche von
Autoritit in Staat und Wirtschaft aufzudecken, soziologisch-psychologische
Forschung nahm Einfluss auf die gesetzliche Begrenzung von hiuslicher Ge-
walt, sodass die Hoffnung aufkam, die Zeit der schreienden Miitter und prii-
gelnden Viter konnte zu Ende gehen (Im Kanton Baselland wird es erst ab
nichstem Jahr verboten sein, Kinder zu ohrfeigen). Es ist interessant: Das Ein-
dringen der staatlichen Autoritit in den privaten Bereich der Kleinfamilie ist
ein Novum. Welcher Jurist hitte sich vor zwei Generationen vorstellen kén-
nen, ein Mann konne wegen Vergewaltigung seiner Frau verklagt werden?
Friiher erlaubten sich nur die Priester solche Eingriffe in den Privatbereich
der Familie. Allerdings werden heute auch die Unterschiede zwischen den
Kulturen immer deutlicher, zumal die geographischen Grenzen zwischen ih-
nen teilweise aufgehoben sind. Religionsbezogene Traditionen kollidieren
heute mit dem Rechtssystem der neuen Heimat von Immigranten (Ritual-
morde sind nur das dramatischste, aber nicht das einzige Beispiel). Die heute
einsetzende Verschiebung von Autorititen und ihren Trigern - nicht nur im
Hinblick auf Immigranten - erfordert Anderungen und Spezifizierungen der
Gesetzgebungen zur Religionsfreiheit.

In der historischen und sozialwissenschaftlichen Forschung

Obwohl das Phinomen der Autoritit der jeweiligen Selbsteinschitzung, den
Angsten und Hoffnungen einer Gesellschaft entspricht und darum nicht zeit-
los definiert werden kann, hat sich die romische Unterscheidung zwischen po-
testas (des Magistrats) und auctoritas (des Senats, auch einer Einzelpersonlich-
keit) bis in die heutige Soziologie und Politologie als Raster erhalten. Wihrend
«Macht» auf Durchsetzung aus sei (im Rechtsstaat durch verfassungsmissige



Autoritit und Loyalitit 105

Amts- und Zwangsgewalt), konne auctoritas nur bei Anerkennung und Ver-
trauensvorschuss der «Subjekte» gegeniiber dem Autoritdtstriger bestehen,
sei es mit rationaler, sei es mit glaubensmissiger Begriindung, heisst es. Tat-
sichlich aber werden Autoritdt und legitime Macht parallel gesetzt und oft
weitgehend gleichbedeutend gebraucht.

In den wissenschaftlichen Arbeiten {iber Autoritit® bei uns im Westen
steht mit grosser Regelmissigkeit das Dual potestas/auctoritas am Anfang. Tat-
sichlich zieht es sich auch durch die weitere Entwicklung der Geschichte der
Kirche, sowohl im Blick auf die Aufirags-Amtstriger als auch die Lehre. Es
spielt bis in moderne Bearbeitungen des Phinomens der Souverinitit’ bzw.
der Legitimation von Macht durchgehend eine grosse Rolle. Die Thematik
wurzelt einzig im romischen Recht.!® Man muss zu religionsgeschichtlichen
Werken greifen, um Einblick in die ganz anderen Wurzeln der Autoritits-
funktionen in Wirtschaft und Gesellschaft in den Kulturen in Asien, Ostasien
(China, Japan) zu gewinnen.!!

In den iiblichen Typisierungen wird die Nihe der Autoritit zur Macht an
keiner Stelle iibersehen und den Nahtstellen zwischen ihnen grosste Auf-
merksamkeit geschenkt. Man spricht von personlicher oder primdrer Autori-
tit (in Kleingruppen erworben) gegentiber formaler oder sekunddrer Autoritit
(in zweckrationaler Organisation); oder Herrschafts-Autoritit (durch Vor-
rechte, z.B. der Geburt, erworben) gegeniiber Auftrags-Autoritit (widerrufba-
re, funktionale Autoritit, u.U. unter der Kritik von Sachverstindigen durch
Leistung zu bewihren; oder, wie im Fall eines auslindischen Botschafters,
durch Akkreditierung anerkannt). Man unterscheidet personliche von institu-
tioneller Autoritit; weiter erwihnt seien die Unterscheidungen in rraditional,
legal und charismatisch legitimierte Autoritat (Max Weber) und schliesslich die
in epistemische (nicht delegierbare, auf Vertrauen in den Triger bauende) und
deontische (delegierbare, pragmatisch um des Zieles willen akzeptierte) Auto-
ritit (.M. Bochenski).!?

Wihrend ein Mensch zwar macht-, aber nicht autorititshungrig sein kann,

8  Literatur in den in Anm. 2 genannten Artikeln iiber Autoritit in TRE 5.

9 Wichtig bereits: B. de Jouvenel: Uber Souverinitit. Auf der Suche nach dem Gemein-
wohl, Neuwied/Berlin 1963 (franz. Orig. 1955), bes. I, Kap. 2. - Zur Frage der Legiti-
mation vgl. W. Maihofer (Hg.): Naturrecht oder Rechtspositivismus (WdF XVI),
Darmstadt 1966.

10 Als klassisches Lehrbuch galt lange: M. Kaser: Romische Rechtsgeschichte, 2. neube-
arb. Aufl. Géttingen 1967, 18. Auflage Miinchen 2005, hg.v. R. Kniitel; vgl. jetzt W.
Kunkel, M. Schermaier: Rémische Rechtsgeschichte, Kéln 142005.

1S, bereits M. Weber: Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie, Bd. I, Tiibingen
1922, zu Konfuzianismus, Taoismus; Bd. II, Tiibingen 1923, zu Hinduismus, Asien
etc.

12 Zu seiner Zeit war auch beachtet: Th. Eschburg: Uber Autoritit (ed. suhrkamp 129),
Frankfurt a.M. 1965.



106 Dietrich Ritschl

ist fast jeder der genannten Typen von Autoritit in Macht- und Herrschafts-
anspruch pervertierbar, sei es durch Missbrauch des Vertrauens, sei es durch
Missachtung der (gesetzlichen, z.B. verfassungsmissigen) Kompetenzen. Die-
se Gefahren sind trotz immer stirker zunehmender Differenzierung der Le-
bensbereiche stindig vorhanden, in totalitiren Systemen durch Riickfihrung
aller Autoritit auf eine Quelle besonders intensiv (E. Amelung??).

Es fragt sich, ob Typisierungen dieser Art auf alle Formen von Autoritit
anwendbar sind oder nur fiir bestimmte Ausschnitte aus dem gesamten Feld.
Auffillig ist, dass zwar eine allfillige Abhingigkeit der Autorititstriger von
den durch ihre Autoritit Betroffenen erwihnt, aber die méglichen und ange-
messenen Grundhaltungen der Betroffenen als solche selten thematisiert wer-
den. In der philosophischen Diskussion ist kontrovers gewesen, ob die Anti-
these der Aufklirung zwischen eigener Vernunft und Annahme von Autoritit
falsch (H.-G. Gadamer) oder letztlich richtig (J. Habermas) ist. Gadamer will
die Anerkennung echter Autoritdt als Akt der Vernunft selbst sehen (ihnlich
Bocherdski). Die populire Diskussion der antiautoritiren Bewegung iiber
«Herrschaft» betraf diese Frage. Die Forderung nach «herrschaftsfreiem» Dis-
kurs, eine philosophisch begriindete Sicht, hat direkte Auswirkungen auf die
Pidagogik, sie ihnelt neuer Praxis in Teams in der Wirtschaft sowie der Poli-
tik («runder Tisch»; vergleichbar auch japanischen Modellen der Konsensfin-
dung in Leitungsgremien in Firmen und Konzernen; es ist auch an Berithrun-
gen zu traditionellen Kommunikations- und Entscheidungsprozessen im «Pa-
laver» in afrikanischen Kulturen zu denken).

Psychologische Beleuchtung der Situation der Betroffenen

Was wir als Mangel der sozialphilosophischen und juristischen Autorititsana-
lysen und -typologien benannten, die Vernachlissigung der Autorititsemp-
finger, ist in den Ausserungen der Psychologie zum Phinomen Autoritit ge-
rade nicht erkennbar. Dies ist jedoch nicht aus einem Protest (wie z.B. in der
antiautoritiren Bewegung) heraus erklirbar, sondern aus der von Anfang an
auf das Individuum bezogenen Thematik moderner Psychologie, insbesonde-
re der Psychoanalyse. Sozialpsychologische Studien wie auch die neuen syste-
mischen, auf die Familie bezogenen therapeutischen Theorien basieren auf in-
dividualpsychologischen Grundeinsichten, sie sind sozusagen deren Erweite-
rung auf Familie'* und Gesellschaft hin. Doch ist zumindest in der psychoana-
lytisch orientierten Theorie «Autoritit» nicht eigentlich ein Fachausdruck.

3 Amelung: Art. «Autoritits [II (Anm. 2).

14 Vgl. D. Ritschl, B. Luban-Plozza: Die Familie: Risiken und Chancen. Eine therapeuti-
sche Orientierung, Basel/Boston 1987; sowie die Ubersicht im Handwérterbuch der
Psychiatrie, Stuttgart 1992, in den Artikeln: H. Stierlin: Art. «Familienpsychiatrie»,
193-198, und J. Duss-von Werdt: Art. «Systemtherapie», 606-609.



Autoritit und Loyalitit 107

An seiner Stelle steht die zentrale Bedeutung der Vaterfigur und das Konzept
des Uber-Ichs, der Angst usw. In der Analyse von Autorititsstrukturen
herrscht folglich ein Wirklichkeits- und Wahrheitsverstindnis, das dem des
historischen und gar naturwissenschaftlichen unihnlich ist. Als Beispiel
konnte genannt werden: Wenn ein Patient tiber das autoritire Verhalten sei-
nes Werkstattchefs klagt und es in Zusammenhang mit einer somatischen Er-
krankung, z.B. des Magens, bringt, so wird der Therapeut nicht ins Auto stei-
gen und zur Werkstatt fahren, um zu priifen, ob der Mann wirklich so ist.
Nein, die Wirklichkeit ist das, was der Patient erlebt. Sein Erleben ist der Ort
der Verarbeitung des Autorititsproblems.

Damit soll freilich nicht gesagt sein, dass die Psychologie sich nur mit sub-
jektiv empfundener Wirklichkeit befasst. Thr Einfluss auf Pidagogik (nicht
nur auf Schulen und Kinder bezogen), Sozialgesetzgebung, Wirtschaftsethik,
Kommunikationspraktiken usw. ist erheblich. Korrekturen der Autoritits-
strukturen, minnlicher Vorherrschaft, Forderungen nach Gleichberechti-
gung sowie wiirdigem Umgang mit Behinderten und Alten sind in vielerlei
Hinsicht dem Einfluss psychologischer Forschung zu verdanken.

Doppelspurige Entwicklung in der westlichen Kirchengeschichte

Die gelehrten Darstellungen des Autorititskonzeptes in Kirche und Theolo-
gie!® verfolgen zunichst die Einwirkung des rdmischen Duals potestas/aucto-
ritas in der Selbsteinschitzung der Bischofe (mit Verweisen auf Tertullian,
Cyprian)'® sowie spiter der Pipste. Die personale Autoritit entwickelt sich
auf eine institutionelle hin. Wihrend die frithen Pipste ihre Autoritit mit der
petrinisch-apostolischen auctoritas erklirten, tendierten spitere zu einer Ver-
schmelzung von auctoritas mit potestas, gerade im Konflikt mit dem kaiserli-
chen Machtanspruch im Reich und iiber die Kirche.'” Ein anderes Dual tritt
mit dem Mittelalter an die Stelle des verschmolzenen: Es ist die zweifache An-
wendung des Begriffs auctoritas auf die Person des Papstes bzw. der Bischofe
sowie auf die Wahrheit der Tradition kirchlicher Lehren. Beide Autoritits-
stringe wurden als letztlich in Christus bzw. in Gott verwurzelt definiert.
Freilich sprengt es den Rahmen des vorliegenden Beitrags, diese komplexe
Entwicklung auch nur skizzenhaft darzustellen. Das Entscheidende im Zu-
sammenhang unserer Fragestellung ist die Doppelspur von Autoritit: Sie re-
prisentiert sich im Papst (und den Bischéfen) sowie in der verbindlichen Leh-
re. Dazwischen stellt sich - unselig - Augustins Distinktion zwischen ratio
und auctoritas, eine Unterscheidung, die sich durch die gesamte mittelalterli-

15 Literaturs. o. Anm. 2.

16§, zu dieser frithen Entwicklung: H. v. Campenhausen: Kirchliches Amt und geistli-
che Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten, Tiibingen 21963.
17 Vgl. Miethke: Art. «Autoritit» I (Anm. 2), 22f.



108 Dietrich Ritschl

che Scholastik in Wellenbewegungen hindurchzieht. Teils wird zwischen der
Autoritit der Schrift und derjenigen der Kirchenviter unterschieden, teils
nicht; teils werden die Lehren der doctores absolut gesetzt, teils wiederum
nicht. Interessant ist, dass der legitimierende Riickbezug auf Gott nicht nur
ein Phinomen in Kirche und Theologie blieb, sondern eine Einwirkung auf
das Selbstverstindnis des Kaisers (und spiter der Fiirsten) hatte. Der Kaiser
bzw. Konig «von Gottes Gnaden» hat eine von Papst und Bischéfen verschie-
dene Autoritit, aber auch sie wurzelt in Gott (freilich fehlen die hierarchi-
schen «Zwischenstufen» Petrus, Christus). Jedenfalls herrscht in Kirche und
Gesellschaft ein weithin nicht hinterfragtes hierarchisches Gefille der Auto-
ritdtspersonen vom Papst bis zur einfachen Nonne, und vom Kaiser bis zu
den Biirgern und Knechten. Im Basler «Totentanz» im Museum in der Barfiis-
serkirche sieht man diese Abstufungen sehr schon. Wie Gott als Garant hinter
allen Autorititen steht, kann freilich nicht in Gemilden abgebildet werden
(Das in Worten nicht artikulierbare Gefiihl, es sei so, ist sogar in der «civil re-
ligion» der Massen der Bevolkerung in den USA beobachtbar, die doch stolz
darauf ist, die erste aus der Aufklirung hervorgegangene Nation zu sein).
«Autorisierung» durch Gott ist ein komplexer und interessanter Gegen-
stand. Die Vorstellung der koniglichen Macht Gottes, seiner Herrschaft, ist
freilich — den Worten nach - aus biblischen Texten zu rechtfertigen.!® Aber
sie ist, historisch gesehen, ihrerseits Ubernahme aus Konigstraditionen der
kulturellen Umwelt und somit sprachlicher Anleihen fiir die Bildung einer
neuen Metaphorik. Nun wirkt sie — wie in einem Zirkel - nicht nur auf die
Autorisierung der hdchsten kirchlichen Wiirdentriger, sondern auch auf (die
christlichen) Kaiser und Konige zurlick. Der Gedanke der Allmacht Gottes
spielt hier weniger eine direkte Rolle (Er stammt aus der griechischen Philo-
sophie und zieht seine Bahn durch die gesamte Theologie- und Frommigkeits-
geschichte bis hin zu den Behauptungen, Gott habe, weil er als allmichtig ge-
dacht werden miisse, den Tsunami oder die Uberschwemmungen in New Or-
leans, individuelle Krankheiten oder das Leiden ganzer Volker geschickt).
Vielmehr steht die Vorstellung einer pyramidal beschaffenen Weltstruktur
im Zentrum, die Gott den hochsten Platz an der Spitze zuweist und ihn als
Letztbegriindung aller Autorititen sieht. Freilich kommt auch diese einfluss-
reiche Denkfigur aus der Philosophie (Sie bestimmte die Physik von Aristo-
teles und wurde bekanntlich von Augustin - via Ciceros Hortensius — aufge-
nommen und mit christlichen Inhalten gefiillt; sie bestimmte das christliche
Denken iiber Gott und Welt fiir tausend und mehr Jahre). Dieses Schema
konnte fiir ein Gottesbild benutzt werden, das Gott als Spitze und Inbegriff

18 Die historisch-exegetische Literatur ist untiibersehbar; es sei auf die Artikel «Gott»,
«Konigtum», «Reich Gottes» usw. in den gingigen Enzyklopidien verwiesen; vgl.
auch: I. Baldermann u.a. (Hg.): Der eine Gott der beiden Testamente (JBTh 2), Neu-
kirchen-Vluyn 1987.



Autoritit und Loyalitit 109

alles Seins versteht; aber im Hinblick auf Gott als Autorisator von Autoritits-
trigern steht die Vorstellung von Gott als Wille wohl im Vordergrund.
Nimmt man nun noch hinzu, dass schon gegen Ende der Alten Kirche bei den
Pipsten potestas und auctoritas ineinanderfliessen, so verwundert es nicht, dass
Gottes Autoritit mit seiner Macht gleichgesetzt wird." Sie spiegelt sich in Au-
torititen jeglicher Art wider, im Staat?, im Militdr, gegeniiber den Gerichten,
Lehrern und Eltern, in der rémisch-katholischen Kirche sowie im protestan-
tischen Puritanismus und Pietismus.

Eine Alternative zu den Autorititenhierarchien bietet das Konzil. Das
Phinomen des altkirchlichen Konzils, auch der Bewegung des spiteren Kon-
ziliarismus sowie dann der reformatorischen Synode?! passt nicht in die so-
eben kurz beschriebene Entwicklung der hierarchischen Autoritdtsstruk-
turen. Differenzierte diese schon zwischen Petrus, Christus und Gott, so
kommt hier - um in trinitarischer Sprache zu bleiben - sehr direkt der Geist
Gottes als Legitimator in Sicht. In diesem Sinn haben sich auch die Konzilien
aller Jahrhunderte als geistgeleitet verstanden. Es gibt also im Hinblick auf
verbindliche Autoritit neben dem genannten Dual Amtstriger/Lehre schon
vor der Reformation das Konzept des geistgeleiteten Konzils. Erst recht spiel-
te es seit der Reformation eine bedeutende Rolle im Gesamtgefiige der Ekkle-
siologie und insbesondere der Autorititsfrage. Die Amtspersonen riicken in
ihrem Rang nah aneinander, im Prinzip sind die Unterschiede zwischen ih-
nen aufgehoben. Interessant (um nicht zu sagen amiisant) ist jedoch, dass sich,
im Unterschied zu ihren Anfingen, in den spiteren lutherischen Kirchen stir-
kere Stufungen im Amtsverstindnis herausbilden, in vielen reformierten Kir-
chen aber Calvins Unterscheidung zwischen Doktoren, Pastoren, Presbytern

19 Es beweist nichts, ist aber bemerkenswert, dass das Hebriische kein Aquivalent fiir

den Begriff «Autoritit» hat und dass in der Vulgata das neutestamentliche Wort ¢€ov-
ola nicht mit auctoritas wiedergegeben wird.

2 Rém 13,1f.: Jeder leiste den Trigern staatlicher Gewalt den schuldigen Gehorsam.

Denn es gibt keine staatliche Gewalt, die nicht von Gott stammt; jede ist von Gott
eingesetzt. Wer sich daher der staatlichen Gewalt widersetzt, stellt sich gegen die Ord-
nung Gottes, und wer sich ihm entgegenstellt, wird dem Gericht verfallen.»
Wegen dieser Sitze haben sich nachweislich im 2. Weltkrieg viele Offiziere aus prote-
stantischen Familien gescheut, sich dem Widerstand anzuschliessen. Die Biographien
der Hingerichteten nach dem 20. Juli 1944 zeigen, wie schwer viele von ihnen es sich
mit der beriihmten Stelle aus Rom 13 gemacht haben; s. z.B. - neben vielen -: 20. Juli
1944. Ein Drama des Gewissens und der Geschichte - Dokumente und Berichte (Her-
der-Biicherei 96), Freiburg 1.Br./Basel 1961; R. Lill, H. Oberreuther (Hg.): 20. Juli.
Portraits des Widerstandes, Diisseldorf/Wien 1984; sowie J. Mehlhausen u.a. (Hg.):
Zeugen des Widerstands, Tiibingen 21998.

21 Historische Studien haben den Einfluss der schottischen Covenanters auf den frithen
Parlamentarismus nachgewiesen. Der Umkehrschluss, Synoden wiirden wie Parla-
mente funktionieren, ist jedoch nicht richtig. Synoden entscheiden nicht durch
Abstimmung tiber die Wahrheit.



110 Dietrich Ritschl

und Diakonen sich eher verwischt. In jedem Fall jedoch weicht das reforma-
torische Verstindnis der Autoritit der Amtstriger ganz vom rdomisch-katho-
lischen ab. So markiert das Amtsverstindnis noch heute eine der zentralen
Differenzen in der 6kumenischen Diskussion.

Die Vernunft wird Gott

Die Wirkung der Ersetzung Gottes durch die Vernunft?? in der Aufklirung
auf das Verstindnis von Autoritit verschiebt die Wurzeln der Autoritit Got-
tes auf die dem Menschen sowohl jenseitige wie auch immanente Vernunft.
Die Letztbegriindung von Autoritit wird zumindest sprachlich ausgetauschr,
bleibt in ihren Charakteristika jedoch weitgehend unverindert. Eine Zersto-
rung der Autoritit der Kirche bzw. der absoluten Monarchie ist zwar weithin
erfolgt, aber die - wenn man so will - transzendente, unsichtbare Macht der
Autoritit ist in andere Bereiche iibergegangen (Naturrecht, Nationalismus;
Hypostasierung des Rechtssystems; Idealisierung der vox populi, z.B. in der
Rechtfertigung der Todesstrafe). Die historische Forschung der letzten 150
Jahre hat diese Sachverhalte in der Geschichte der Einzelstaaten, der Kirchen
und der Institutionen derart sorgfiltig und - der Absicht nach - objektiv ana-
lysiert und dargestellt, dass bei denen, die sie auch nur oberflichlich wahrnah-
men, eine relativistische Grundstimmung entstanden ist. Die akademischen
Analysen spielen sich, wie viele sagen, auf einer Ebene ab, die mit der politi-
schen und sozialen Wirklichkeit keine Bertihrung haben. «Autoritit» ist spa-
testens in den Diktaturen des 20. Jhs. und heute in Lindern Afrikas, Asiens
und Lateinamerikas in eine tiefe Krise geraten. Ihr Missbrauch und die vollige
Verkennung ihres Zusammenhangs mit den Menschenrechten hat in unge-
zahlten Lindern katastrophale Ausmasse angenommen.?® Die Beobachter
heutiger urspriinglich aussereuropiischer Religionen (Berufung auf gottliche
Autoritit und Weisung fiir furchtbare Verbrechen) ebenso wie der christli-
chen Kirchen (Beharren auf vorneuzeitlichen Autorititsstrukturen in der ka-
tholischen und Verkiimmerung des Respekts vor sinnvollen und hilfreichen
kirchlichen Lehren in den protestantischen) sehen triste Bilder vor sich.

22 S. z.B. E. Rudolph (Hg.): Die Vernunft und ihr Gott. Studien zum Streit zwischen
Religion und Aufklirung (FBESG 46), Stuttgart 1992.

2 Beachtenswert sind darum Biicher wie: Briicken in die Zukunft. Eine Initiative von
Kofi Annan, hg.v. der Stiftung Entwicklung und Frieden, Frankfurt a.M. 2001 (engl.
Orig. 2001).



Autoritit und Loyalitit 111

3. Wie konnen Schriften Autoritit haben?

Man kann natiirlich fragen: «Wie konnen Schriften tiberhaupt Autoritit ha-
ben?» Hat das Miindliche nicht, zumindest chronologisch, Vorrang vor der
Verschriftlichung? Freilich haben wir es auch hier mit einem Breitbandwort
zu tun. Es gibt sehr verschiedene Typen von Schriftstiicken, von denen nur
wenige, z.B. Gesetzestexte oder Dekrete, Autoritit in sich tragen. Ein Doku-
ment zum Beispiel, das die Autorisierung einer Person fiir einen Kauf aus-
driickt oder die Vertretung einer Institution, einer Instanz zum Inhalt hat, be-
sitzt als solches keine Autoritdt, sondern macht eine Mitteilung tiber eine Er-
michtigung. Es ist eine verlissliche Information, die theoretisch auch miind-
lich eingeholt werden konnte, aber in schriftlicher Gestalt den Vorzug vor
dem Miindlichen hat, ungebunden von Ort und Zeit verwendbar zu sein. Fiir
ithre Verldsslichkeit biirgt eine Unterschrift bzw. ein Siegel. Andere
Schriftstiicke haben nicht diesen zeichenhaften, dokumentarischen Charak-
ter, z.B. Briefe, Erzahlungen, Berichte, Protokolle. Sie kénnen «authentisch»
in dem Sinn sein, dass sie korrekt etwas wiedergeben, aber sie tragen nur bild-
lich gesprochen Autoritit in sich. Dasselbe gilt fiir wissenschaftliche Publika-
tionen, von einer «Autoritdt» in einem Fachgebiet verfasst. Metaphorisch ge-
sprochen «ist» er oder sie eine Autoritit, nicht aber die Publikation als solche.
So kénnte man mit weiteren Beispielen illustrieren, dass «Schriftstiick» (oder
auch «Text») ein Breitbandwort ist, das ohne spezifische Aufgliederung nicht
charakterisiert werden kann. Aber trotzdem lisst sich sinnvoll sagen, dass vor
allen Schriftstiicken, Dokumenten, Texten usw. Gedanken steben.

Gedanken vor, in und nach den Texten

Mit dem Wort Gedanken seien alle geistigen Vorginge wie Erfahrungen, Be-
richte, Getiihle, Einsichten, Absichten, Anordnungen bzw. Befehle, Messun-
gen, Berechnungen, Pline, Rickbeziige auf Zitate, Erinnerungen, Hoffnun-
gen usw. umschrieben. Ich habe anderswo?* versucht zu erkliren, dass die
Verwendung von Sprache, einschliesslich der Verschriftlichung, eine Ver-
dichtung, eine Koagulation von Gedanken (in der soeben erfolgten Aufgliede-
rung in Beispiele) ist. Dabei gilt:

1. Vor der Verschriftlichung waren die Gedanken, Erfahrungen usw. wahr-
scheinlich oder méglicherweise breiter und reicher, als sie in der Verschrift-
lichung, d.h. im Kondensat, wurden;

24 S, etwa D. Ritschl, M. Hailer: Diesseits und jenseits der Worte. Grundkurs Christli-
che Theologie, Neukirchen-Vluyn 2006 (Neuauflage 2008 unter dem Titel: Grund-
kurs christliche Theologie. Diesseits und jenseits der Worte), insbes. 365{f.; ich habe
dabei zuriickgegriffen auf mehrere Publikationen zum Begriff der «story» in der Bibel
wie auch der Psychotherapie (bzw. Patientengeschichten).



112 Dietrich Ritschl

2. viele (nicht alle, z.B. Laborberichte) sprachlichen Verdichtungen hitten
auch anders, d.h. aus einer anderen Perspektive ausgedriickt werden kon-
nen, und

3. nach dem Vernehmen der Sprache bzw. dem Lesen des Textes kann (muss
nicht) mebr gehort bzw. verstanden worden sein, als im Text enthalten
war.

«Diesseits und jenseits der Sprache» ist darum die Formel, die den Titel des
eben genannten Buches bildet. Es wird dort an drei absichtlich véllig unter-
schiedlichen Beispielen illustriert: einem miindlichen Reisebericht, einem
psychotherapeutischen Gesprich sowie dem Galaterbrief des Apostels Pau-
lus.

Dieselbe Stufung in «heiligen Texten»

Was bedeutet das im Hinblick auf die sogenannten <«heiligen Schriften» - in
unserm Interessenbereich also der biblischen - und ihre Autoritit? Sie sind im
Hinblick auf die beobachtete Struktur keine Sonderklasse von Texten. Die
Dreistufung gilt auch fiir sie, nimlich:

1. Ihren Einzelteilen gingen Gedanken, Erfahrungen usw. voraus.

2. Auch ihr Wortlaut hitte anders bzw. etwas anders ausfallen kénnen?.

3. Sie zu lesen oder zu horen generiert Gedanken und Einsichten, die breiter
sein konnen als die schriftliche Version?.

Die hier vorgelegte Systematisierung ist, wenn man genau hinsieht, auch in
unterschiedlichen Gewichtungen des Schriftverstandnisses bei reformatori-
schen Theologen zu finden. Keiner von ihnen wiirde bestreiten, dass:

1. dem, was vor den Texten liegt (sofern man es eruieren kann und nicht ein-
fach banal auf historische Ereignisse reduziert), grosses Gewicht beizule-
gen ist;

2. viele biblische Aussagen in Varianten, Parallelaussagen, Zitierungen und
Erklirungen von Zitaten, Wiederholungen vorliegen;

3. die erklirenden Lehraussagen nicht dieselbe Wiirde (Autoritit?) wie die
biblischen Texte haben, obwohl sie sich mit eben denselben Inhalten be-
fassen.

Bemerkungen iiber die vorreformatorische Zeit unterbleiben hier, obwohl
die genannten drei Stufen in den Werken etlicher mittelalterlicher Autoren

2 Freilich ist hier sogleich an sog. Parallelen in den biblischen Texten oder auch an die
Synoptiker bzw. die vier Evangelien zu denken.

% Der riesige Komplex kirchlicher bzw. theologischer Lehren basiert auf solchen Erwei-
terungen, gerade weil es unbestritten eine ihrer wichtigsten Aufgaben ist, biblische
Texte zu erkldren.



Autoritit und Loyalitit 113

auch zu beobachten sind. Uns interessieren mehr die in der Reformation er-
arbeiteten Positionen. Bei unterschiedlichen Gewichtungen nennen alle Re-
formatoren die Bibel «Wort Gottes» und sprechen ihr eine diesem grossen
Wort entsprechende Autoritit zu. Luther jedoch misst den Unterschieden
geistlicher Qualitdt der Biicher innerhalb des biblischen Kanons - wie wenn
es ein Gebirge mit Hohen und Tiefen wire - weit mehr Bedeutung zu als Cal-
vin, der eher ein flichiges Verstindnis der Gesamtheit der biblischen Biicher
hatte. Luther sah diese Unterschiede um den tragischen Preis einer faktischen
Abwertung des Alten Testamentes gegeniiber dem Neuen (So ist fiir viele
Glaubige im lutherischen Milieu noch heute «die Bibel» das Neue Testament
mit darangefiigten Psalmen). Zwingli begriindete seine Auffassung der Bibel
als Wort Gottes weitgehend durch assertorische Aussagen. Aber beachtens-
wert ist bei thm die Hervorhebung der Einwirkung des Geistes Gottes auf den
Geist des Menschen sowohl im geistlichen wie weltlichen Bereich. An autori-
tativer Weisung orientiert war die Vorstellung der damaligen Tiufer, wih-
rend Th. Miintzer ein Pochen auf einzelne biblische Worter und Passagen ab-
lehnt und damit - um unsere Dreistufung zu verwenden - der ersten (d.h. der
vortextlichen) Stufe grosseres Gewicht beilegt als dem geschriebenen Text.
Ein Dilemma wird sichtbar: Je stirker das Gewicht auf vortextliche Wahrheit
gelegt wird, umso schwieriger wird es, theologische Aussagen biblisch zu le-
gitimieren, und doch kdnnen sie nur so legitimiert werden. Das ist bis heute
unsere Situation, mit anderen Worten: Die Biblizisten wihlen den einfach-
sten Weg.

Ungeloste Fragen

Die historisch-theologische Forschung hat die Hermeneutik der Reformato-
ren sowie der ihr folgenden protestantischen Orthodoxie (auch die der
nachtridentinischen katholischen Autoren) auf das Griindlichste unter-
sucht.” Die Ergebnisse unterscheiden sich kaum voneinander. Aber es blei-
ben bis heute drei theologische Fragen bestehen, die von Historikern nicht ge-
16st werden konnen:

1. Wie kann man weiterhin rechtfertigen, die Bibel «Gottes Wort» zu nen-
nen und ihr deswegen und in diesem Sinn Autoritit zuzusprechen? Ist es
ein Kiirzel (oder eine Metapher) fiir die Aussage, dass Gottes Wille und
Wort, seine Zuwendung und sein Gebot, das Evangelium, in der ersten der
genannten Stufen zu finden ist, dass wir es aber ohne die zweite Stufe nicht
finden konnten und ohne die dritte nicht verstehen wiirden?

2. War das reformatorische «Schriftprinzip» wirklich zu Ende gedacht? Wes-

% Lange galt als beliebte Zusammenfassung in der englischsprachigen Welt das Buch von
J.K.S. Reid: The Authority of Scripture, London 1957; vgl. G.R. Evans: Problems of
Authority in the Reformation Debates, Cambridge 1992.



114 Dietrich Ritschl

halb wurden die Bekenntnisschriften notig?® (die /utherischen von der Au-
gustana bis hin zur Konkordienformel von 1577, gesammelt im Konkor-
dienbuch von 1580; die ca. 60 reformierten Bekenntnisschriften vom 1.
Helvetischen tiber die Gallicana, Scoticana, Belgica, den Heidelberger Ka-
techismus von 1563 bis hin zu der problematischen, autoritiren, aber
hochst einflussreichen Westminster Confession von 1647)%?

3. Welchen Geltungsgrad (Autoritit) konnen biblische Weisungen, Verheis-
sungen und Hoffnungen fiir die der Kirche entfremdete Gesellschaft ha-
ben; sind sie ganz auf den Bereich der stellvertretenden Hoffnung be-

schrankt?30

Kritisches zur klassischen Lehre von der Schrift

In der protestantischen Orthodoxie blieb unbestritten, dass Gott auctor der
heiligen Schrift ist, was (urspriinglich, z.B. nach M. Luther) nicht unbedingt
mehr heissen muss, als dass seine Stimme in ihr zu horen ist. Trotzdem ist die
Bibel dem Text nach iudex in Fragen des Glaubens und der Lehre. Die affec-

tiones scripturae Sacrae sind darum bekanntlich:

1. ihre auctoritas (in der Erweckung des Glaubens),

2. ihre perspicuitas (d.h. ihre Durchsichtigkeit und Klarheit),

3. ihre sufficientia (d.h. sie bietet alles, was zum Heil notwendig ist) und
4. ihre efficacia (d.h. wirksame Vermittlung des Geistes).

Diese Lehrstiicke tiber die Bibel sind eigentlich ein grosses Ungliick gewesen
und haben sehr iible Folgen gezeitigt. Der Fundamentalismus entstand zwar
erst sehr viel spiater und kann seine Wurzeln nur auf Umwegen in der alten
Orthodoxie finden. Aber die Bibel wurde schon damals zum personalen Sub-
jekt, d.h. man konnte (und kann unbedachterweise bis heute) sagen «die Bibel
sagt ...», «die Bibel will ...». So wichtig das dabei immer mitgedachte zestimo-
nium Spiritus Sancti internum auch war (und wir wollen heute unter keinen
Umstinden darauf verzichten), so sehr wurden doch hier (ad 1.) der Bibel kau-

28 Diese Frage stellte sich auch in der Alten Kirche, als nach Nicaea (325) noch weitere
Konzilien «ndtig» wurden; s. zur Frage gerade dieser Enttauschung R.E. Person: The
Mode of Theological Decision Making at the Early Ecumenical Councils (Diss. Basel),
Basel 1978.

2 Der Heidelberger Katechismus hat nur auf dem europidischen Kontinent bis in die
Gemeinden hineingewirkt. Die Westminster Confession hingegen hat in den presbyte-
rianischen Ausbildungsstitten der USA und Asiens einen grossen Siegeszug hinter
sich. Fundamentalistische, zumindest sehr konservative Positionen wurden in sie hin-
eingelesen.

3 S. z.B. Kap. 3 im interessanten Buch iiber politische Theologie von O. O’Donovan:
The Desire of the Nations. Rediscovering the Roots of Political Theology, Cam-
bridge 1996.



Autoritit und Loyalitit 115

sative Wirkungen zugeschrieben, die in Wahrheit die Gemeinde und ihre Pre-
diger haben, nicht aber das Buch der Bibel als solches. Und (ad 2.), so
wiinschenswert es wire, dass die Bibel sich selber erklirt, so muss man doch
unverbliimt sagen, dass das faktisch nicht passiert ist: Wenn die Leute in der
Kirche die Bibel {iberhaupt gelesen haben, so haben sie sie doch sehr oft und
in wichtigen Teilen missdeutet.’! Das Axiom, wonach die Bibel sui ipsius in-
terpres sel, ist einzig aus der Konfrontation mit der romisch-katholischen
Konzeption der Autoritit der Tradition zu erkliren. Die These (ad 3.), die
Schrift sei (inhaltlich) fiir die Erlangung des Heils geniigend, ist ebenfalls aus
der Kritik am katholischen Lehrverstindnis zu verstehen, aber héchst un-
gliicklich formuliert, so als ob die Unkenntnis der Bibel den Glaubigen das
Heil versperren wiirde. Zudem (ad 4.) ist zu fragen, ob die Schrift wirklich
den Geist vermittelt oder nicht viel eher der Geist die Bibel.

Auf eine Diskussion {iber das ehemals wichtige Thema der «Inspiration»
der Bibel kann darum verzichtet werden, weil man von allen sinntrichtigen
Texten sagen kann, sie seien inspiriert. Es fragt sich nur, welcher Geist die Au-
toren befliigelt hat und uns in ihren Schriften begegnet. Die Diskussion, ob
simtliche Teile oder Passagen der Bibel vom Geist Gottes inspiriert seien, ist
obsolet, weil bei den Gliubigen, in der Kirche also, immer nur Teile (sehr oft
dieselben Teile) den Geist Gottes durchscheinen liessen (Viele Stellen der Bi-
bel sind von unguten Geistern getrieben worden und lassen im Wunschden-
ken der Autoren Entsetzliches und Gottwidriges geschehen; auch in Teilen
des Neuen Testaments versinken etwa ganze Volker im Feuer). Die Samm-
lung der Schriften ist darum - in ausserchristlichen Religionen verhilt es sich
ahnlich - «heilig» genannt worden. Wir betrachten diesen Schritt heute als ri-
sikoreich und erkennen in ihm eine respektvolle Metaphorik.

Die Frage der Gegenwart des Geistes Gottes in einem biblischen Text -
klassisch gesprochen also der Inspiration - mochte ich jedoch beschrinken
auf die oben genannten Stufen 1. und 3., d.h. die durch den Text hindurch
(«jenseits») vernehmbaren Gedanken (im genannten breitesten Sinn) der Zeu-
gen, von denen der Text stammt, und (3.) die Wirkung («diesseits») auf mei-
ne/unsere Gedanken (wiederum im breitesten Sinn), die die Empfinger des
Geistes Gottes sein konnen. Darum wurde oben an der Unverzichtbarkeit
des Ausdrucks restimonium Spiritus Sancti internum festgehalten. Prizise for-
muliert heisst das aber: Der Geist Gottes, um den es im jiidischen und christ-
lichen Glauben zentral geht, kann vom menschlichen Geist empfangen wer-
den. Das bertihrt sich mit der Aussage von A. Bodenheimer*, wonach die jii-
dischen Gelehrten, die iiber Passagen aus dem Talmud bzw. der Bibel disku-

31 James Barr, der grosse Semitist und Alttestamentler, auch ein hervorragender Theo-
loge, hat sich ein Leben lang mit dem Axiom der perspicuitas kritisch auseinanderge-
setzt; fast jedes seiner Biicher kommt auf das Problem zu sprechen.

32 Vgl. seinen Beitrag im vorliegenden Heft (unten S. 122-128).



116 Dietrich Ritschl

tierten, genau genommen nicht tiber den schriftlichen Text sprachen, sondern
tiber das, was diejenigen, die den Text schrieben, gesprochen hatten. Das trifft
es genau, jedenfalls formal.

Moses, Jesus ... Mohammed

Die Diskussion tiber heilige Schriften bedarf noch eines Zusatzes. Es ist eigen-
artig, dass sich im Judentum und Christentum eine Parallele zu der von Gott
absolut autorisierten Figur des Propheten Muhammed nicht findet. Durch
ithn ist Allah der Autor des von ihm niedergeschriebenen Korans. Im alten Is-
rael und im Judentum hat Moses keine vergleichbare Stellung in Bezug auf die
Tora erhalten. Auch Jesus als legitimer Sprecher des Gottes Israels ist erst in
der sog. liberalen Theologie des 19. Jahrhunderts in Bezug auf Aussagen iiber
Gott, tiber Glauben und Ethik usw. zur iiberragenden Autoritit gegeniiber
anderen biblischen Texten geworden (Die Nihe zu dieser theologischen Stro-
mung hat biblizistische Kreise nicht gehindert, vermeintlich genuine Worte
Jesu in den Ausgaben des Neuen Testaments im Fettdruck erscheinen zu las-
sen). Einzig der Apostel Paulus - in den Augen mancher Theologen des 19./
20. Jhs. der eigentliche Religionsgriinder des Christentums - nahm als Autor
eine Sonderstellung ein. Aber auch er wurde nicht - wie Mohammed - als von
Gott einzigartig autorisierter und inspirierter Schreiber heiliger Schriften ge-
feiert. Diese Bemerkungen zeigen, dass die in den Rechts- und Sozialwissen-
schaften gingigen Klassifizierungen von personaler, institutioneller, traditio-
naler, legaler, ontischer usw. Autoritdt im Hinblick auf die «Autoritit der Bi-
bel», und wohl auch die heiligen Schriften anderer Religionen, schlecht an-
wendbar sind.

4. Kritische Loyalitdt gegeniiber Autoritit in Kirche und Gesellschaft

Allgemeines zur Haltung gegeniiber Autorititen

Folgende Stufungen sind vorstellbar. Mit spezifischer Autoritit ausgestattete
Personen, z.B. Zollbeamte oder Polizisten, erwarten Reaktionen auf ihre
Weisungen, die wenig Alternativen zulassen: Wir mussen den Pass zeigen, das
Gepick kontrollieren lassen, unser Auto anhalten usw. Thre Weisungs- und
Handlungsbefugnis ist dusserst begrenzt. Die Reaktion darauf ist ein selbst-
verstindliches «Zulassen», nicht ein willentlicher Gehorsam. Etwas anderes
aber fordert der breite Ficher der Befugnisse von Vorgesetzten gegeniiber Ab-
hingigen und Untergebenen, etwa in einer Firma oder Organisation, in der
die Abhingigen berufstitig sind. Aber auch hier betrifft die Weisungsbefugnis
nur Handlungen, die zum Aufgabenbereich der Firma gehoren. Kinder, die
der Schulpflicht unterworfen sind, sehen in den Lehrpersonen Autorititen,



Autoritit und Loyalitdt 117

die sie zu einem bestimmten Verhalten tber Jahre hin verpflichten kénnen
und die - das ist eine weitere Stufe - in die Gestaltung ihres Denkens und ihres
Charakters eingreifen konnen. Tiefer noch kénnen idrztliche Weisungen oder
Mahnungen das persénliche Leben verindern, zumindest zeitweise, und erst
recht sind katholische Priester (und die Gliubigen allgemein) autoritativen
Weisungen und Verboten ausgesetzt. Wie aber kann partiellen oder umfassen-
den Autorititen gegeniiber Freiheit und Verantwortung gelebt und wahrge-
nommen werden?

Die eben angefiihrten Beispiele weisen auf das schon eingangs erwihnte
Phinomen des «Gegeniibers», das alle Autorititssituationen kennzeichnet. Es
ist in den spezifisch historischen Erdrterungen iiber Autoritdt zu wenig be-
dacht worden. Hingegen sind die grossen philosophischen Gedanken tiber
Freiheit, Miindigkeit und Verantwortung das breite Feld gewesen, in dem
sich unsere Kultur entfaltet und bewihrt hat. Die reformatorische Theologie
hat mit dem Zentralbegriff der Freiheit tiber Jahrhunderte hin die Stellung ei-
nes Wortfithrers eingenommen. Es muss alles darangesetzt werden, dieser
Stimme auch heute noch im Verstindnis des Glaubens, der personlichen und
der offentlichen Verantwortung, der Aufgaben der Kirche und der politi-
schen Ethik Gehor zu verschaffen.

Kritische Loyalitit

In den abschliessenden Bemerkungen dieses Beitrags soll die Haltung der kri-
tischen Loyalitit besonders hervorgehoben werden. Sie steht nicht in Kon-
kurrenz zu Freiheit und Mindigkeit, aber sehr wohl zum {iberkommenen
Verstindnis von Gehorsam. Sie ist eine auf Geistiges bezogene Haltung. Zur
Prizisierung: Tiere konnen gehorsam sein, sich unterwerfen, auch Anhing-
lichkeit und Treue zueinander zeigen, aber es ist nicht sinnvoll, von Loyalitit
von Tieren zu sprechen (Wenn wir von ihrer «Freiheit» sprechen oder sie -
etwa nach einer Pflege - in die Freiheit entlassen, meinen wir etwas anderes
als die Philosophen oder die biblische Botschaft von der Freiheit). Loyalitit
ist auf das geistige Feld gerichtet, das hinter den umfassenden (Staat, Rechtssy-
stem, Schulsystemen usw.) Reprisentationen und den partiellen bzw. speziel-
len Ausprigungen, Ableitungen oder Zeichen (z.B. Verkehrszeichen) von
Autoritit liegt. Sie erkennt eine Zugeborigkeit zu diesem Feld in dem Sinn,
dass eine geistige Partnerschaft zu den Zielen, Werten, Gewichtungen, Regeln
und Erwartungen, die in diesem Feld gelten, erkannt und akzeptiert wird. Die
Loyalitdt ist darin kritisch, dass die Zugehorigkeit keineswegs in allen Aspek-
ten eine Zustimmung zur Voraussetzung oder zur Folge hat. Loyalitit gegen-
iber der Kirche, einer politischen Partei, einem Freundeskreis kann auch
dann gelebt werden, wenn an vielen Punkten Uneinigkeit besteht. Loyalitdt
ist trotz ihres kritischen Charakters darin partnerschaftlich und solidarisch,
dass sie auch die Scham {iber Verfehlungen oder gar Verbrechen, die aus die-



118 Dietrich Ritschl

sem geistigen Feld heraus entstanden sind, ertrigt. Beispiele dafiir sind die
ethisch verantwortliche Haltung der Gldubigen gegeniiber den Irrwegen und
Untaten der christlichen Kirche in der Vergangenheit, oder auch gegeniiber
Angehoérigen einer Berufsschicht oder eines Volkes, die sich menschenunwiir-
dig verhalten haben.

Grenzen des Respekts?

In 6kumenischen Diskussionen und erst recht im Dialog der Religionen?? hat
sich in den vergangenen Jahren eine Verschiebung vom Hoffen auf konsens-
fahige Sdtze** zum gegenseitigen Vertrauen trotz Differenzen?® bis hin zu ei-
ner Neufassung des Konzeptes des gegenseitigen Respekts®*® ergeben. Wir ste-
hen hier noch am Anfang eines langen Weges. Es gibt zwei betrichtliche Stor-
faktoren, einmal das Unrecht, das die Kirche Angehorigen anderer Religio-
nen, insbesondere des Islams, im Mittelalter und danach (bis hin zu Kriegen,
die unter Berufung auf Gott gefiihrt werden) zugefiigt hat; zum anderen die
religiés motivierten bzw. verbrimten Verbrechen, Attentate und Anschlige,
die in unserer Zeit von islamistischen Fundamentalisten ausgefiihrt werden.
Wie kann einer fremden Religion «im Prinzip» (und auf ihr Herzstiick bezo-
gen) Respekt bezeugt werden, wenn man von ihrem Fehlverhalten absieht?
Stosst die kritische Loyalitit hier an ihre Grenzen, weil das geistige Feld der
fremden Religion ein fremdes Feld ist? Wir sehen heute, dass die Gesetzge-
bungen {iber Religionsfreiheit in einer Zeit formuliert wurden, als diese Pro-
bleme noch nicht voll im Blick waren.?”

Kritische Loyaltit gegentiber kirchlicher Lehre?

Die Lehren der rémisch-katholischen Kirche werden noch heute von der
Lehrautoritit der lokalen Bischofe reprisentiert (Wir iibergehen hier die
komplizierte Diskussion um das zentrale Lehramt). Im Protestantismus lie-
gen die Lehren in den Hidnden der Lehrer (Wir tibergehen hier die andere Dis-

3 Vgl. R. Bernhardt: Ende des Dialogs? Die Begegnung der Religionen und ihre theolo-
gische Reflexion, Ziirich 2005, bes. Kap. 2; s. auch im Unterschied W. Huber: Im
Geist der Freiheit. Fiir eine Oekumene der Profile, Freiburg 1.Br./Basel/Wien 2007.

3 S. die Beschreibung der Entwicklung bei J. Fuisz: Konsens, Kompromiss, Konver-
genz. Eine strukturanalytische Untersuchung der Logik Skumenischer Entschei-
dungsfindungsprozesse, Miinster 2001.

3% Vgl. D. Ritschl: Theorie und Konkretion in der 6kumenischen Theologie. Kann es
eine Hermeneutik des Vertrauens inmitten differierender semiotischer Systeme
geben?, Miinster 2003, 22005.

% S. G. Pfleiderer, E. Stegemann (Hg.): Religion und Respekt. Beitrige zu einem span-
nungsreichen Verhiltnis, Ziirich 2006, bes. Teile I u. IV.

% Zu dem dahinterliegenden Problem der Toleranz s. Ch. Schwébel, D. v. Tippelskirch
(Hg.): Die religiésen Wurzeln der Toleranz, Freiburg i.Br./Basel/Wien 2002.



Autoritit und Loyalitdt 119

kussion um die Valenz der Bekenntnisschriften). Fiir beide Teile der westli-
chen Kirche ist Lehre die Explikation der biblischen Inhalte sowie die Erldu-
terung gewesener Explikationen. Die Differenz liegt in der Bestimmung der
Triger der Lehrautoritit. Die meisten Lehren betreffen das Denken und die
Sprache «diesseits» der biblischen Texte (Natiirlich differieren ihre Inhalte be-
trichtlich, aber die formale Bestimmung ist dieselbe). Ich habe zunehmend In-
teresse gefunden an den impliziten Wahrheiten «jenseits» dieser Texte,*® d.h.
Einsichten {iber Gott, Gnade, Gesetz, Leben, Ziel der Geschichte usw., die
den biblischen Autoren jenseits ihrer konkreten Glaubenserfahrungen schon
klar waren.

Wie immer wir auch die Lehre (unserer jeweiligen) Kirche fassen, unsere
kritische Loyalitit gilt der Kirche, aus der sie erwachsen ist, nicht der Lehre.
Das ist die oben genannte «geistige Grosse», ohne die Loyalitit freischwebend
und nicht zielgerichtet oder verankert wire. Loyalitit ist gewiss eine durch
Gefiihle gesteuerte oder mitgesteuerte Realitdt; ihre kritische Funktion ist
aber vom Verstand geleitet. Sie ist auf Zugehorigkeit zu kleinen oder grossen
Gruppen gerichtet, auch auf umfassende (und gefiihlsmissig eher neutrale)
Felder wie den Staat oder das Rechtssystem. Die Zugehorigkeit mag durch
eine willentliche Entscheidung entstanden sein, oft ist sie Ergebnis der Uber-
priifung der Tradition, in der jemand bereits steht. Loyalitit wire zu eng ge-
fasst, wollte man sie als eine echte personale Beziehung bezeichnen. Diese
mag vorherrschen, wenn eine leitende Figur fiir einige in der Bezugsgruppe
als Vorbild wirkt und in diesem Sinn respektiert wird. Dies sehe ich jedoch
nicht als einen notwendigen, sondern als einen erfreulichen Nebeneffekt der
Wirkung einer Autorititsfigur an. In jedem Fall zeigt sie die Charakteristika
von Solidaritit. Uberwiegen die Griinde fiir eine kritische Einstellung, so
wird die Grenze zur trennenden Distanzierung oder gar - gegeniiber aggres-
siven und dem Unrecht verfallenen Autorititen - zum Recht auf Widerstand.

Autoritit Gottes?

Freilich bleibt es den Mitgliedern christlicher Kirchen unbenommen, von
«Gottes Autoritit» zu sprechen. In meinen aktiven Wortschatz gehort dieser
Ausdruck jedoch nicht, weil ich hinter jeglicher Autoritit eine geistige Gros-
se, ein set of values oder Ideen sehe, die sie legitimieren. Diese Denkfigur ist
jedoch auf Gott stricre dictu nicht anzuwenden. Viel zentraler, auch viel bibel-

3% Im Schmutztitel des Buches (Anm. 24) unterscheiden wir zwischen «explikativen»
und «exkavativen» Lehren (eine Benennung, die mir Jan Assmann vorgeschlagen hat),
d.h. Einsichten, die schon den Texten selbst zugrunde liegen, aber noch keine ausge-
prigten Lehren waren, z.B. die Gleichheit des Gottes Israels mit dem in Jesus Gegen-
wirtigen und dem Geist Gottes, eine einfache Einsicht, die in der Trinitétslehre nach
komplizierten Auseinandersetzungen lehrhaft formuliert wurde.



120 Dietrich Ritschl

gerechter als die Betonung von Gottes Vormachtstellung bzw. Autoritit sind
seine Liebe, seine Zuwendung, der Trost fiir Leidende und Trauernde und -
das mag eine gewisse Nihe zum Wort Autoritit haben - seine Stimme als Kri-
tiker und Interpret der Geschichte,* die sich in den alt- und neutestamentli-
chen Gerichtsworten erkennen lisst.

Aus denselben Griinden erscheint es als wenig sinnvoll, von Loyalitit ge-
geniiber Gott zu sprechen. Das Wort konnte als misnomer (dieses Wort ist
treffender als das deutsche «Namensirrtums») sich leicht in der christlichen
Sprache einbiirgern, aber es wiirde als Voraussetzung die Vorstellung mit sich
fiihren, in oder hinter Gott, oder ihn umgebend, befinde sich ein geistiges
Feld oder gar eine Gruppe von Geistern oder Ideen, die zumindest der Kirche
vorgeordnet sind und der gegeniiber die Glaubigen loyal seien oder sein miiss-
ten. Gottes Geist, besser: Gott als Geist, ist nicht von dieser Natur, sondern
ist der freie, kreative und barmherzige Geist, der sich von der Schopfung der
Welt bis zur Neuschopfung, von Liebe aus dem Hass, Leben aus dem Tod bis
hin zur Erleuchtung und Trostung einer Gemeinde oder eines einzelnen Men-
schen zeigt. Er ist eher als Gegenentwurf* zu unserer menschlichen Weltge-
staltung zu bezeichnen, weniger als Ordner oder Regent unserer Welt - sie
bietet ja auch nicht dieses Bild.

Abstract

«Autoritit» gehort in die Klasse der Breitbandworte und kann das Subjekt sinnvoller Sitze
in ginzlich verschiedenen Zusammenhingen sein. Versuche etymologischer Herleitungen
sind véllig sinnlos, denn die Herkunft von asuctor besagt in den unterschiedlichen
Sinnzusammenhingen iiberhaupt nichts. Im Artikel wird den moglichen sprachlogischen
Strukturen nachgegangen. Die Analysen aus Sozialwissenschaften, der Rechtsphilosophie
mit der klassisch romischen Unterscheidung zwischen auctoritas und porestas (die im mit-
telalterlichen Papsttum miteinander verschmelzen) und heutiger Umgangssprache zeigen,
wie ungliicklich die Konzentration auf das Dual «Autoritit/Gehorsam» war und noch
heute ist, wobei die Aufmerksamkeit fast ausschliesslich auf die Autorititstriger gerichtet
war, Das sachgemisse Gegenstiick zu Autoritit ist jedoch «Loyalitdt», denn sie bezieht sich
(kritisch) auf den geistig-gedanklichen Hintergrund (z.B. den Staat und seine Ordnung) der
Zeichen, Personen, Regeln usw., denen freilich keine Autoritit als solche immanent ist.
Das gilt auch fiir die Bibel; die klassischen Lehren von der auctoritas scripturae sanctae laden

% Vgl. D. Ritschl: Gott als Kritiker der Geschichte, in: A. Valyi-Nagy (Hg.): Ge-
schichtserfahrung und die Suche nach Gott, FS Ervin Valyi Nagy, Stuttgart 2000,
207-214; auch: Praising God as Interpreter and Critic of History, in D.S. Cunning-
ham u.a. (Hg.): Ecumenical Theology in Worship, Doctrine and Life, FS Geoffrey
Wainwright, Oxford 1999, 160-177.

4 D. Ritschl: Gott als Gegenwind. Eine unsystematische Meditation iiber eine Meta-
pher, in: M.L. Frettlh u.a. (Hg.): Gott wahr nehmen, FS Christian Link, Neukir-
chen-Vluyn 2003, 143-149.



Autoritit und Loyalitit 121

zumindest zu Missdeutungen ein oder sind ginzlich zu vermeiden. Die theologischen Kon-
sequenzen der Verwendung des Begriffs der «Loyalitit» - auch der Kirche gegeniiber - wer-

den als sehr hilfreich dargelegt.

Dietrich Ritschl, Reigoldswil



	Autorität und Loyalität : über angemessene Haltungen gegenüber Autoritäten

