
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 2

Artikel: Autorität und Loyalität : über angemessene Haltungen gegenüber
Autoritäten

Autor: Ritschl, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877827

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Autorität und Loyalität

Über angemessene Haltungen gegenüber Autoritäten

Einleitung

Die Frage «Wieviel Autorität braucht Religion heute?» ist wissenschaftlich
schwer in den Griff zu bekommen, weil sowohl «Autorität» wie «Religion»
Breitbandworte sind, die als Subjekt eines aussagekräftigen Satzes wenig
brauchbar sind. Zudem erscheint es mir fraglich, ob «auctoritas» - ein genuin
der römisch-westlichen Kultur zugehöriger Begriff - auf die einzelnen
Religionen in der Welt überhaupt anwendbar ist. Ein «religiöser Begriff» ist er
jedenfalls nicht, gewiss jedoch ein von den lateinischen Kirchenvätern und der

gesamten katholischen Lehre über Kirche, Papst, Bischöfe, Lehramt usw. aus
der römischen Rechtstradition und politischen Struktur ausgeliehener
Generalbegriff, der in der Reformation und der folgenden protestantischen Orthodoxie

- jedenfalls dem Programm nach - nahezu allein auf die Bibel eingeengt
wurde.

So wichtig das Wort auctoritas in Kirche und Theologie wurde, so wird es

doch weit häufiger verwendet im Staats- und Rechtswesen, in der
Funktionsbestimmung von Institutionen, Personen, Organisationen in der Wirtschaft
und Gesellschaft im allgemeinen, dem Militär, den Wissenschaften, den
Regeln und Vorschriften für das Leben im Alltag, freilich auch dem breiten Feld
des Erziehungswesens, der Pädagogik und der Familien- und Individualpsy-
chologie und zahlreichen anderen Gebieten. Die Literatur zu Verständnis
und Gebrauch des Begriffs - es ist längst kein Begriff mehr, sondern ein
Breitbandwort - ist dementsprechend fachbezogen und völlig unübersehbar.
Dadurch wird aber auch klar, dass dieses Breitbandwort - ähnlich wie «Gesundheit»,

«Krankheit», «Liebe», «Wahrheit», «Seele», «Gewalt», «Recht» und viele

mehr - sich nicht in Definitionen einfangen lässt. (Die Philosophie belehrt
uns: Es gibt analytisch erklärende sowie synthetische Definitionen, auf andere

Begriffe zurückführende sowie beispielhafte Begriffsaufweisungen - die gilt es

zu unterscheiden -, aber die Breitbandwörter entziehen sich weitgehend
solchen Definitionen).

Erst recht sollte die früher in der Theologie übliche philosophische Naivität,

einzelne Worte von ihrer Etymologie her erklären zu wollen, endgültig
begraben werden. Wer sich je dem reinigenden Feuer der analytischen
Philosophie ausgesetzt hat, fragt nie mehr nach einem heimlichen Sinn einer
Wortwurzel (vergleichbar dem genetischen Material einer Pflanze), wie wenn sie

nach Jahrhunderten oder Jahrtausenden heute noch erklärungskräftig sein
könnte, sondern nur nach ihrem Verständnis im aktuellen Gebrauch bzw. in

ThZ 2/64 (2008) S. 99-121



100 Dietrich Ritsehl

einer sinnvollen Zitierung früherer Verwendung. Natürlich kommt auetori-
tas von auetor, aber es gibt zahlreiche sinnvolle Anwendungen von auetoritas,
bei denen es keinen dahinterliegenden auetor gibt, und, wenn auch logisch
einer aufzuweisen wäre, so wären diese auetores von so vielfältiger und
unterschiedlicher Art, dass das eine Wort sie niemals mehr abdeckte. Wir können
die etymologische Herleitung eines Wortes - nicht nur eines Breitbandwortes

- also völlig vergessen. Sie liefert nur Scheinerklärungen.1
An der historischen sowie der philosophischen Analyse der Bedeutungsgeschichte

von «Autorität»2 fällt zweierlei auf. Zum einen sind schon früh Ka-

tegorisierungen von Autoritätstypen (personale, institutionelle, primäre,
formale, legale, charismatische usw.) eingeführt worden, um der offensichtlich
vielfältigen Verwendung des Wortes sowie der Abgrenzung gegenüber Macht
(potestas) gerecht zu werden. Zum anderen ist auffällig, dass sowohl die
historische Forschung in der Politik- und Rechtswissenschaft als auch die über
Jahrhunderte währenden theologischen Bemühungen um Klärung der Lehren

von der Autorität des Papstes, der Kirche, der Amtsträger, der Bibel, ja
auch Gottes und Jesu Christi, sich durchgehend auf die Träger von Autorität
und nur selten auf die durch Autorität Betroffenen bzw. ihr Untergeordneten
konzentrierten. Zwar wird gelegentlich eingeräumt, es handle sich bei Autorität

um einen «Beziehungsbegriff», aber nur selten werden Korrelate wie
«Vertrauen», «Uberprüfung», «kritischer Respekt» oder dergl. eingebracht
oder anstelle des platten, heute kaum mehr verteidigten Wortes «Gehorsam»3
diskutiert. Eine Ausnahme machte freilich von Anfang an die Psychoanalyse
mit den bekannten Thesen über die Bedeutung der Vaterfigur in der
frühkindlichen Entwicklung.4

1 Die an C.G. Jung orientierten Psychologen übertreffen noch heute die ehemals der

Etymologie verschriebenen Theologen, besonders in der Analyse deutscher Wörter,
ein Vorgang, der sich natürlich in anderen Sprachen nicht wiederholen liesse. -
Einschneidend war in der Kritik der etymologischen Methode der Exegeten, insbesondere

von G. Kittels Theologischem Wörterbuch zum Neuen Testament (ThWNT),
das Buch von J. Barr: The Semantics of Biblical Language, Oxford 1961.

2 Für eine kurze Ubersicht vgl. D. Ritsehl: Art. «Autorität», EKL I, Göttingen 1986,

Sp. 345-348; erweiterte Bibliographie in der engl. Ubers, in: The Encyclopedia of
Christianity I, Grand Rapids 1999, 172f.; breitere Darstellung und ausführliche
Bibliographien in J. Miethke, R. Mau, E. Amelung, H. Beintker: Art. «Autorität» I-IV,
TRE 5, Berlin 1980, 17-51.

3 Das Wort «Gehorsam» findet sich - uns heute eher befremdlich - überaus häufig in
den Werken von K. Barth und D. Bonhoeffer; freilich auch in den lutherischen
Ordnungsethiken (Die Enzyklopädien TRE, RGG3, EKL3 widmen ihm eigene Artikel,
kritisch nur J.M. Lochman in der letztgenannten).

4 Die Bewegung der «antiautoritären Erziehung» im letzten Drittel des 20.Jhs. war
gewiss auf diesen Mangel konzentriert, aber der undifferenzierte Gebrauch des

Breitbandwortes «Autorität» Hess in der Gesellschaft viele ihrer berechtigten Intentionen



Autorität und Loyalität 101

Im Folgenden soll darum der vernachlässigten Frage nach einem Korrelat
von Autorität besondere Aufmerksamkeit zukommen. Ich sehe es im
Hinblick auf weite Bedeutungsbereiche von «Autorität», insbesondere in Kirche
und Theologie - aber nicht nur dort - im Begriff der Loyalität. Zudem soll im
Zug der unverzichtbaren kurzen Skizzierung der Bedeutungsgeschichte von
«Autorität», ohne die das Folgende gar nicht dargelegt werden könnte, Kritisches

zu den üblichen Klassifizierungen von Autoritätstypen gesagt werden.

Folgt man den Methoden der bereits im Zusammenhang mit der Etymologie
genannten analytischen Philosophie, so erscheinen manche dieser Klassifizierungen

als übersystematisierte Typologien, die weniger deskriptiven als

ordnenden Charakter haben.

1. Beispielefür die Fülle sinnvoller Anwendungen

Die kritische Uberprüfung der in der Literatur immer wieder herausgestellten
Typisierung von Autoritäten kann an unsystematischen Aufzählungen
faktisch bestehender Autoritäten ansetzen. «Sinnvoll» soll derjenige Wortgebrauch

genannt werden, der primär in der Alltagssprache als unmissverständ-
lich gilt, sodann aber sekundär in den Wissenschaften (Rechts- und
Sozialwissenschaften, Allgemeine und Kirchengeschichte, Theologie, Psychologie,
Pädagogik usw.) auf seine Struktur, Legitimität und Begründung hin analysiert
und expliziert werden kann oder könnte. Dabei kann deutlich werden, dass

sich die Typen von Autorität in verschiedenen Zeiten und Ländern und
Kulturen verschieden darstellen. Hier folgt eine unsystematische Auflistung von
Beispielen:

- Ein Pfarrer5 predigte 40 Jahre lang vor einer vollen Kirche, unterwies die Konfirman¬
den so lebendig, dass die alten Leute heute noch davon reden; Kinder, die nach der

Abendglocke noch auf der Strasse waren, mussten sich bei ihm entschuldigen; Landwirte

fragten, ob sie am Sonntag Heu einholen könnten (War es institutionell-pfarramtliche

oder «persönliche» Autorität? Lag sie «in der Zeit»? Hing seine Autorität von
Anerkennung ab?).

Das Verkehrsschild «Einbahnstrasse» hat keine Autorität in sich, sondern ist nur ein
«Zeichen» (E. Cassirer) anstelle eines in den Verkehrsregeln formulierten Satzes, der
seinerseits eine Ableitung aus Gesetzen ist, die den Verkehr betreffen und ihrerseits
Autorität haben.

- Ein Kardiologe sagt: «Sie sollten sich einer Herzklappenoperation unterziehen» (Es ist
die Empfehlung einer Autorität in diesem Fachgebiet; mit ihrer Annahme wird die
Autorität der Wissenschaft und Praxis, an der er Anteil hat, respektiert).

ins Leere laufen. Logische Entsprechungen wären undifferenzierte Allsätze als Ablehnung

wie z.B. «Ich bin gegen Geld, oder gegen Macht, oder gegen Religion, oder

gegen Autos» usw.
5 Pfr. Philipp Alder in Ziefen, BL, mein Mentor im Lehrvikariat 1950/51.



102 Dietrich Ritsehl

Der schwedische UN-Beauftragte und Abrüstungsexperte sagt: «Irak hat keine
Massenvernichtungswaffen» (Eine Information auf Grund fachlicher Autorität; aber die
Regierung der USA kann ihre Relevanz bestreiten und durch andere Interessen überspielen).

Die gesetzliche Vorschrift (z.B. in Frankreich) besagt: «Ihr dürft im Schulunterricht
keine Kopftücher tragen» (Eine institutionelle, administrative Regel, von der Regierung

als mit der Autorität der Gesetze konform erklärt).
Der Strafrichter fällt ein Urteil und setzt ein Strafmass für den Mann fest, der in der
Calmaerstrasse ein Haus angezündet hatte, sodass eine Prostituierte ums Leben kam;
aber der Angeklagte kann in die Berufung gehen (Die Autorität des Gerichts würde im
Richter kritisch personalisiert und unter Berufung auf die Autorität des Gesetzes in
Frage gestellt).
Der deutsche Bundespräsident kann kraft seiner Autorität entscheiden, Christian Klar
vorzeitig aus der Haft zu entlassen, seine Entscheidung ist nicht hinterfragbar (Sie ist
ihm vom Gesetz her gegeben, ohne dadurch eine personale Autorität zu werden).
Der Zoll in Friedlingen kann 6 Autos beschlagnahmen, ohne einen Richter vorher
anzufragen (Eine behördlich-administrative Massnahme, letztlich in der Autorität des

Zollgesetzes verankert).
Die Lehrerkonferenz kann - auch bei eingelegter Beschwerde - eine Note endgültig
festsetzen. Oder: Eine Behörde kann einen Asylantrag endgültig ablehnen (Im ersten
Fall wird die Entscheidung ad hoc aus einer Subsumierung unter das Gesetz abgeleitet,
im zweiten aus einer Ableitung eines Teils des Gesetzes, das in beiden Fällen die
letztinstanzliche Autorität ist).
Papst Benedikt XVI. kann Amtsträger, die die Abtreibung in Brasilien rechtlich
legitimieren, exkommunizieren (In anderen Ländern kann er das nicht); sein Vorgänger
konnte Leonardo Boff und anderen die venia, die Lehrbefugnis, entziehen - kraft
seiner päpstlichen Autorität (Der Erstreckungsbereich der Autorität hängt natürlich
zunächst von der Kirchenzugehörigkeit der Betroffenen, aber auch von unterschiedlichen

Staats-Kirchenverträgen ab).
Der Weltsicherheitsrat der UN kann bezüglich Iran Beschlüsse fassen, auch Sanktionen

androhen, aber nur mit Weisungscharakter (Die Autorität des Sicherheitsrates hat
«weisheitlichen» Charakter; jedoch können Nationen, die dem Rat nicht folgen, unter
Druck gesetzt werden).
Die Gesetze in einem bestimmten Land gelten uneingeschränkt für alle darin spezifizierten

Personengruppen und können mit staatlichem Zwang implementiert werden;
die Urteile des Gerichtshofes in Strassburg bezüglich der Menschenrechte jedoch
gemessen nicht in allen Ländern die gleiche Akzeptanz (Hier beobachten wir «abgestufte
Wirkungsbereiche» sowie Grade der Akzeptanz von Autorität).
Die Gelehrten des Islam anerkennen alle die Autorität des Korans, aber verschiedene
Schulen legen die Texte verschieden aus - geht somit die Autorität der Schrift auf die
Autorität der Gelehrten über? Entsprechendes kann zur Autorität des AT und NT
gefragt werden (Es geht um das Phänomen und Problem der «Schriftautorität»).
Ich habe meinen Vater bis in seine neunziger Lebensjahre über meine beruflichen und
privaten Entscheidungen oft um Rat gefragt: Lag die Autorität nur in ihm als einem
erfahrenen Menschen, nur in meiner Anerkennung oder in beiden?

Augustin sagt: «Ich würde dem Evangelium nicht glauben, wenn mich nicht die Autorität

der katholischen Kirche dazu bewöge» (Ego vero evangelio non crederem, nisi me
catholicae ecclesiae commoveret auctoritas).b
Eine Umfrage unter der Zürcher Pfarrerschaft wollte kürzlich wissen: «Wann haben



Autorität und Loyalität 103

Sie in Ihrem Beruf die Weisungen von <Lehre> der Kirche (also theologische Lehren
oder gar Bekenntnisschriften) vermisst?» (Die Antworten waren ernüchternd und zeigten

eine Scheu oder Ablehnung gegenüber der Autorität von Lehren; so kann freilich
auch die Orientierungslosigkeit von Pfarrern erklärt werden).

Aus diesen absichtlich aus willkürlicher Streuung ausgewählten Beispielen
wird deutlich, wie ungemein breit das Bedeutungsspektrum des Wortes
«Autorität» ist. Eine erste Anmutung (ein Begriff aus der Phänomenologie) zeigt
vermutlich allen sogleich, dass in keinem der 16 Beispiele das Wort Autorität
«falsch» oder sinnwidrig verwendet wurde. Einige Bedeutungen decken sich,
andere liegen nah beieinander, wieder andere sind einander fremd. Zu ihrer
jeweils immanenten Logik ist zu bemerken, dass nahezu alle aus Ableitungen
von (ungesagten) Obersätzen erklärbar oder legitimierbar sind. Zudem - und
das ist hier das Wichtigste - zeigen sie auf, dass es beim «Thema Autorität» für
Individuen und für Gruppen immer ein Gegenüber gibt bzw. gab, das bestimmend,

orientierend, warnend, irritierend, beratend, stützend, ordnend in das

Leben der Personen und Gruppen eingreift. Dieses «Gegenüber» scheint ein
Grunddatum in der menschlichen Gesellschaft zu sein; von daher erklären
sich freilich auch die Differenzen im Autoritätsverständnis in den verschiedenen

Kulturen bzw. Zeitepochen.
Ich möchte argumentieren (s.u. Nr. 4), dass in der Gesellschaft (sowie in

Theologie und Kirche) nicht «Gehorsam» die angemessene Reaktion,
Haltung oder Entsprechung zu «Autorität» ist, sondern «Loyalität». Hier fällt
auch ein neues Licht auf die Beobachtung der Bedeutung der Ableitung aus
Obersätzen. Nur scheinbar und oberflächlich gesehen bringen wir den
Steuergesetzen «Gehorsam» entgegen oder gehorchen der Weisung eines

Verkehrspolizisten, in Wahrheit respektieren wir die Regeln, weil wir wollen,
dass Staat und Gesellschaft gut funktionieren. Das ist eine Haltung der Loyalität.7

Sie kann - und sollte - eine kritische Loyalität sein. Hier kommen die

grossen Begriffe wie Freiheit, Mündigkeit, letztlich auch Widerstandsrecht, in
die Position von Entsprechungen zum Phänomen der Autorität in Sicht.

Im Folgenden möchte ich die grossen Kategorisierungen, die sich in den
gelehrten juristischen, sozialwissenschaftlichen, historischen und theologischen

Publikationen finden, kurz Revue passieren lassen.

6 Augustin: C. ep. fund. 5,6.
7 «Ich zahle gerne Steuern, weil ich will, dass es unserm Land gut geht» sagte eine

Freundin dem erstaunten Bürger eines anderen Landes, in dem es üblich ist, den Staat
als eine grosse Mutterbrust anzusehen, aus der man sich nähren kann. Er stand noch
voll im Bann der Vorstellung, Autorität (besonders des Staates) sei per se etwas Negatives.



104 Dietrich Ritsehl

2. Die klassischen Kategorisierungen von «Autorität»

Die Nachteile eines oberflächlichen Verständnisses des Breitbandwortes
«Autorität» sind offensichtlich. Sie zeigen sich auch bei der Verwendung anderer
Breitbandworte, die eine lange Geschichte hinter sich haben, besonders krass
in der kirchlichen Sprache. Oft entsteht ein Scheinkonsens in der Kommunikation,

der sich bei genauerer Analyse auflösen würde. Andererseits sind die
sorgfältigen wissenschaftlichen Analysen von «Autorität» oft insofern für die

Allgemeinheit enttäuschend und nichtssagend, als sie sich vornehmlich
entweder auf die Historie beziehen oder der juristischen Logik nachgehen. So

blieb der furchtbare Missbrauch von Autorität durch Diktatoren, weltliche
und geistliche Fürsten, im Militär sowie in Fabriken, in Werkstätten, Schulen
und Kirchen, weithin im Bereich der meist ungehörten Klagen der Betroffenen.

Erst in der zweiten Hälfte des 20. Jhs. wurden Institute zur Erforschung
der Barbarei und Gerichtshöfe für Menschenrechtsverletzungen eingerichtet
und fanden seriöse Forschungsergebnisse Eingang in unsere Schulbücher. Die
weltweit angestrebte Pressefreiheit hat dazu beigetragen, Missbräuche von
Autorität in Staat und Wirtschaft aufzudecken, soziologisch-psychologische
Forschung nahm Einfluss auf die gesetzliche Begrenzung von häuslicher
Gewalt, sodass die Hoffnung aufkam, die Zeit der schreienden Mütter und
prügelnden Väter könnte zu Ende gehen (Im Kanton Baselland wird es erst ab

nächstem Jahr verboten sein, Kinder zu ohrfeigen). Es ist interessant: Das
Eindringen der staatlichen Autorität in den privaten Bereich der Kleinfamilie ist
ein Novum. Welcher Jurist hätte sich vor zwei Generationen vorstellen können,

ein Mann könne wegen Vergewaltigung seiner Frau verklagt werden?
Früher erlaubten sich nur die Priester solche Eingriffe in den Privatbereich
der Familie. Allerdings werden heute auch die Unterschiede zwischen den
Kulturen immer deutlicher, zumal die geographischen Grenzen zwischen
ihnen teilweise aufgehoben sind. Religionsbezogene Traditionen kollidieren
heute mit dem Rechtssystem der neuen Heimat von Immigranten (Ritualmorde

sind nur das dramatischste, aber nicht das einzige Beispiel). Die heute
einsetzende Verschiebung von Autoritäten und ihren Trägern - nicht nur im
Hinblick auf Immigranten - erfordert Änderungen und Spezifizierungen der
Gesetzgebungen zur Religionsfreiheit.

In der historischen und sozialwissenschaftlichen Forschung

Obwohl das Phänomen der Autorität der jeweiligen Selbsteinschätzung, den
Ängsten und Hoffnungen einer Gesellschaft entspricht und darum nicht zeitlos

definiert werden kann, hat sich die römische Unterscheidung zwischen po-
testas (des Magistrats) und auetoritas (des Senats, auch einer Einzelpersönlichkeit)

bis in die heutige Soziologie und Politologie als Raster erhalten.Während
«Macht» auf Durchsetzung aus sei (im Rechtsstaat durch verfassungsmässige



Autorität und Loyalität 105

Amts- und Zwangsgewalt), könne auctoritas nur bei Anerkennung und Ver-
trauensvorschuss der «Subjekte» gegenüber dem Autoritätsträger bestehen,
sei es mit rationaler, sei es mit glaubensmässiger Begründung, heisst es.
Tatsächlich aber werden Autorität und legitime Macht parallel gesetzt und oft
weitgehend gleichbedeutend gebraucht.

In den wissenschaftlichen Arbeiten über Autorität8 bei uns im Westen
steht mit grosser Regelmässigkeit das Dual potestas/auctoritas am Anfang.
Tatsächlich zieht es sich auch durch die weitere Entwicklung der Geschichte der
Kirche, sowohl im Blick auf die Auftrags-Amtsträger als auch die Lehre. Es

spielt bis in moderne Bearbeitungen des Phänomens der Souveränität9 bzw.
der Legitimation von Macht durchgehend eine grosse Rolle. Die Thematik
wurzelt einzig im römischen Recht.10 Man muss zu religionsgeschichtlichen
Werken greifen, um Einblick in die ganz anderen Wurzeln der
Autoritätsfunktionen in Wirtschaft und Gesellschaft in den Kulturen in Asien, Ostasien
(China, Japan) zu gewinnen.11

In den üblichen Typisierungen wird die Nähe der Autorität zur Macht an
keiner Stelle übersehen und den Nahtstellen zwischen ihnen grösste
Aufmerksamkeit geschenkt. Man spricht von persönlicher oder primärer Autorität

(in Kleingruppen erworben) gegenüberformaler oder sekundärer Autorität
(in zweckrationaler Organisation); oder Herrschafts-Autorität (durch
Vorrechte, z.B. der Geburt, erworben) gegenüber Auftrags-Autorität (widerrufbare,

funktionale Autorität, u.U. unter der Kritik von Sachverständigen durch
Leistung zu bewähren; oder, wie im Fall eines ausländischen Botschafters,
durch Akkreditierung anerkannt). Man unterscheidet persönliche von
institutioneller Autorität; weiter erwähnt seien die Unterscheidungen in traditional,
legal und charismatisch legitimierte Autorität (Max Weber) und schliesslich die
in epistemische (nicht delegierbare, auf Vertrauen in den Träger bauende) und
deontische (delegierbare, pragmatisch um des Zieles willen akzeptierte) Autorität

(I.M. Bocheriski).12
Während ein Mensch zwar macht-, aber nicht autoritätshungrig sein kann,

8 Literatur in den in Anm. 2 genannten Artikeln über Autorität in TRE 5.
9 Wichtig bereits: B. de Jouvenel: Uber Souveränität. Auf der Suche nach dem Gemein¬

wohl, Neuwied/Berlin 1963 (franz. Orig. 1955), bes. I, Kap. 2. - Zur Frage der
Legitimation vgl. W. Maihofer (Hg.): Naturrecht oder Rechtspositivismus (WdF XVI),
Darmstadt 1966.

10 Als klassisches Lehrbuch galt lange: M. Käser: Römische Rechtsgeschichte, 2. neube-
arb. Aufl. Göttingen 1967, 18. Auflage München 2005, hg.v. R. Knütel; vgl. jetzt W.
Kunkel, M. Schermaier: Römische Rechtsgeschichte, Köln 142005.

11 S. bereits M. Weber: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Bd. I, Tübingen
1922, zu Konfuzianismus, Taoismus; Bd. II, Tübingen 1923, zu Hinduismus, Asien
etc.

12 Zu seiner Zeit war auch beachtet: Th. Eschburg: Über Autorität (ed. suhrkamp 129),
Frankfurt a.M. 1965.



106 Dietrich Ritsehl

ist fast jeder der genannten Typen von Autorität in Macht- und Herrschaftsanspruch

pervertierbar, sei es durch Missbrauch des Vertrauens, sei es durch
Missachtung der (gesetzlichen, z.B. verfassungsmässigen) Kompetenzen. Diese

Gefahren sind trotz immer stärker zunehmender Differenzierung der
Lebensbereiche ständig vorhanden, in totalitären Systemen durch Rückführung
aller Autorität auf eine Quelle besonders intensiv (E. Amelung13).

Es fragt sich, ob Typisierungen dieser Art auf alle Formen von Autorität
anwendbar sind oder nur für bestimmte Ausschnitte aus dem gesamten Feld.
Auffällig ist, dass zwar eine allfällige Abhängigkeit der Autoritätsträger von
den durch ihre Autorität Betroffenen erwähnt, aber die möglichen und
angemessenen Grundhaltungen der Betroffenen als solche selten thematisiert werden.

In der philosophischen Diskussion ist kontrovers gewesen, ob die Antithese

der Aufklärung zwischen eigener Vernunft und Annahme von Autorität
falsch (H.-G. Gadamer) oder letztlich richtig (f. Habermas) ist. Gadamer will
die Anerkennung echter Autorität als Akt der Vernunft selbst sehen (ähnlich
Bochenski). Die populäre Diskussion der antiautoritären Bewegung über
«Herrschaft» betraf diese Frage. Die Forderung nach «herrschaftsfreiem»
Diskurs, eine philosophisch begründete Sicht, hat direkte Auswirkungen auf die

Pädagogik, sie ähnelt neuer Praxis in Teams in der Wirtschaft sowie der Politik

(«runder Tisch»; vergleichbar auch japanischen Modellen der Konsensfin-
dung in Leitungsgremien in Firmen und Konzernen; es ist auch an Berührungen

zu traditionellen Kommunikations- und Entscheidungsprozessen im
«Palaver» in afrikanischen Kulturen zu denken).

Psychologische Beleuchtung der Situation der Betroffenen

Was wir als Mangel der sozialphilosophischen und juristischen Autoritätsanalysen

und -typologien benannten, die Vernachlässigung der Autoritätsempfänger,

ist in den Äusserungen der Psychologie zum Phänomen Autorität
gerade nicht erkennbar. Dies ist jedoch nicht aus einem Protest (wie z.B. in der
antiautoritären Bewegung) heraus erklärbar, sondern aus der von Anfang an
auf das Individuum bezogenen Thematik moderner Psychologie, insbesondere

der Psychoanalyse. Sozialpsychologische Studien wie auch die neuen
systemischen, auf die Familie bezogenen therapeutischen Theorien basieren auf
individualpsychologischen Grundeinsichten, sie sind sozusagen deren Erweiterung

auf Familie14 und Gesellschaft hin. Doch ist zumindest in der psychoanalytisch

orientierten Theorie «Autorität» nicht eigentlich ein Fachausdruck.

13 Amelung: Art. «Autorität» III (Anm. 2).
14 Vgl. D. Ritsehl, B. Luban-Plozza: Die Familie: Risiken und Chancen. Eine therapeuti¬

sche Orientierung, Basel/Boston 1987; sowie die Ubersicht im Handwörterbuch der
Psychiatrie, Stuttgart 1992, in den Artikeln: H. Stierlin: Art. «Familienpsychiatrie»,
193-198, und J. Duss-von Werdt: Art. «Systemtherapie», 606-609.



Autorität und Loyalität 107

An seiner Stelle steht die zentrale Bedeutung der Vaterfigur und das Konzept
des Über-Ichs, der Angst usw. In der Analyse von Autoritätsstrukturen
herrscht folglich ein Wirklichkeits- und Wahrheitsverständnis, das dem des

historischen und gar naturwissenschaftlichen unähnlich ist. Als Beispiel
könnte genannt werden: Wenn ein Patient über das autoritäre Verhalten
seines Werkstattchefs klagt und es in Zusammenhang mit einer somatischen
Erkrankung, z.B. des Magens, bringt, so wird der Therapeut nicht ins Auto steigen

und zur Werkstatt fahren, um zu prüfen, ob der Mann wirklich so ist.

Nein, die Wirklichkeit ist das, was der Patient erlebt. Sein Erleben ist der Ort
der Verarbeitung des Autoritätsproblems.

Damit soll freilich nicht gesagt sein, dass die Psychologie sich nur mit
subjektiv empfundener Wirklichkeit befasst. Ihr Einfluss auf Pädagogik (nicht
nur auf Schulen und Kinder bezogen), Sozialgesetzgebung, Wirtschaftsethik,
Kommunikationspraktiken usw. ist erheblich. Korrekturen der
Autoritätsstrukturen, männlicher Vorherrschaft, Forderungen nach Gleichberechtigung

sowie würdigem Umgang mit Behinderten und Alten sind in vielerlei
Hinsicht dem Einfluss psychologischer Forschung zu verdanken.

Doppelspurige Entwicklung in der westlichen Kirchengeschichte

Die gelehrten Darstellungen des Autoritätskonzeptes in Kirche und Theologie15

verfolgen zunächst die Einwirkung des römischen Duals potestas/aucto-
ritas in der Selbsteinschätzung der Bischöfe (mit Verweisen auf Tertullian,
Cyprian)16 sowie später der Päpste. Die personale Autorität entwickelt sich
auf eine institutionelle hin. Während die frühen Päpste ihre Autorität mit der

petrinisch-apostolischen auctoritas erklärten, tendierten spätere zu einer
Verschmelzung von auctoritas mit potestas, gerade im Konflikt mit dem kaiserlichen

Machtanspruch im Reich und über die Kirche.17 Ein anderes Dual tritt
mit dem Mittelalter an die Stelle des verschmolzenen: Es ist die zweifache
Anwendung des Begriffs auctoritas auf die Person des Papstes bzw. der Bischöfe
sowie auf die Wahrheit der Tradition kirchlicher Lehren. Beide Autoritätsstränge

wurden als letztlich in Christus bzw. in Gott verwurzelt definiert.
Freilich sprengt es den Rahmen des vorliegenden Beitrags, diese komplexe

Entwicklung auch nur skizzenhaft darzustellen. Das Entscheidende im
Zusammenhang unserer Fragestellung ist die Doppelspur von Autorität: Sie

repräsentiert sich im Papst (und den Bischöfen) sowie in der verbindlichen Lehre.

Dazwischen stellt sich - unselig - Augustins Distinktion zwischen ratio
und auctoritas, eine Unterscheidung, die sich durch die gesamte mittelalterli-

15 Literatur s. o. Anm. 2.
16 S. zu dieser frühen Entwicklung: H. v. Campenhausen: Kirchliches Amt und geistli¬

che Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten, Tübingen 21963.
17 Vgl. Miethke: Art. «Autorität» I (Anm. 2), 22f.



108 Dietrich Ritsehl

che Scholastik in Wellenbewegungen hindurchzieht. Teils wird zwischen der
Autorität der Schrift und derjenigen der Kirchenväter unterschieden, teils
nicht; teils werden die Lehren der doctores absolut gesetzt, teils wiederum
nicht. Interessant ist, dass der legitimierende Rückbezug auf Gott nicht nur
ein Phänomen in Kirche und Theologie blieb, sondern eine Einwirkung auf
das Selbstverständnis des Kaisers (und später der Fürsten) hatte. Der Kaiser
bzw. König «von Gottes Gnaden» hat eine von Papst und Bischöfen verschiedene

Autorität, aber auch sie wurzelt in Gott (freilich fehlen die hierarchischen

«Zwischenstufen» Petrus, Christus). Jedenfalls herrscht in Kirche und
Gesellschaft ein weithin nicht hinterfragtes hierarchisches Gefälle der
Autoritätspersonen vom Papst bis zur einfachen Nonne, und vom Kaiser bis zu
den Bürgern und Knechten. Im Basler «Totentanz» im Museum in der Barfüs-
serkirche sieht man diese Abstufungen sehr schön. Wie Gott als Garant hinter
allen Autoritäten steht, kann freilich nicht in Gemälden abgebildet werden
(Das in Worten nicht artikulierbare Gefühl, es sei so, ist sogar in der «civil
religion» der Massen der Bevölkerung in den USA beobachtbar, die doch stolz
darauf ist, die erste aus der Aufklärung hervorgegangene Nation zu sein).

«Autorisierung» durch Gott ist ein komplexer und interessanter Gegenstand.

Die Vorstellung der königlichen Macht Gottes, seiner Herrschaft, ist
freilich - den Worten nach - aus biblischen Texten zu rechtfertigen.18 Aber
sie ist, historisch gesehen, ihrerseits Übernahme aus Königstraditionen der
kulturellen Umwelt und somit sprachlicher Anleihen für die Bildung einer
neuen Metaphorik. Nun wirkt sie - wie in einem Zirkel - nicht nur auf die

Autorisierung der höchsten kirchlichen Würdenträger, sondern auch auf (die
christlichen) Kaiser und Könige zurück. Der Gedanke der Allmacht Gottes
spielt hier weniger eine direkte Rolle (Er stammt aus der griechischen
Philosophie und zieht seine Bahn durch die gesamte Theologie- und Frömmigkeitsgeschichte

bis hin zu den Behauptungen, Gott habe, weil er als allmächtig
gedacht werden müsse, den Tsunami oder die Überschwemmungen in New
Orleans, individuelle Krankheiten oder das Leiden ganzer Völker geschickt).
Vielmehr steht die Vorstellung einer pyramidal beschaffenen Weltstruktur
im Zentrum, die Gott den höchsten Platz an der Spitze zuweist und ihn als

Letztbegründung aller Autoritäten sieht. Freilich kommt auch diese einflussreiche

Denkfigur aus der Philosophie (Sie bestimmte die Physik von Aristoteles

und wurde bekanntlich von Augustin - via Ciceros Hortensius -
aufgenommen und mit christlichen Inhalten gefüllt; sie bestimmte das christliche
Denken über Gott und Welt für tausend und mehr Jahre). Dieses Schema
konnte für ein Gottesbild benutzt werden, das Gott als Spitze und Inbegriff

18 Die historisch-exegetische Literatur ist unübersehbar; es sei auf die Artikel «Gott»,
«Königtum», «Reich Gottes» usw. in den gängigen Enzyklopädien verwiesen; vgl.
auch: I. Baldermann u.a. (Hg.): Der eine Gott der beiden Testamente (JBTh 2),
Neukirchen-Vluyn 1987.



Autorität und Loyalität 109

alles Seins versteht; aber im Hinblick auf Gott als Autorisator von Autoritätsträgern

steht die Vorstellung von Gott als Wille wohl im Vordergrund.
Nimmt man nun noch hinzu, dass schon gegen Ende der Alten Kirche bei den

Päpsten potestas und auctoritas ineinanderflössen, so verwundert es nicht, dass

Gottes Autorität mit seiner Macht gleichgesetzt wird.19 Sie spiegelt sich in
Autoritäten jeglicher Art wider, im Staat20, im Militär, gegenüber den Gerichten,
Lehrern und Eltern, in der römisch-katholischen Kirche sowie im protestantischen

Puritanismus und Pietismus.
Eine Alternative zu den Autoritätenhierarchien bietet das Konzil. Das

Phänomen des altkirchlichen Konzils, auch der Bewegung des späteren Kon-
ziliarismus sowie dann der reformatorischen Synode21 passt nicht in die
soeben kurz beschriebene Entwicklung der hierarchischen Autoritätsstrukturen.

Differenzierte diese schon zwischen Petrus, Christus und Gott, so
kommt hier - um in trinitarischer Sprache zu bleiben - sehr direkt der Geist
Gottes als Legitimator in Sicht. In diesem Sinn haben sich auch die Konzilien
aller Jahrhunderte als geistgeleitet verstanden. Es gibt also im Hinblick auf
verbindliche Autorität neben dem genannten Dual Amtsträger/Lehre schon

vor der Reformation das Konzept des geistgeleiteten Konzils. Erst recht spielte

es seit der Reformation eine bedeutende Rolle im Gesamtgefüge der Ekkle-
siologie und insbesondere der Autoritätsfrage. Die Amtspersonen rücken in
ihrem Rang nah aneinander, im Prinzip sind die Unterschiede zwischen
ihnen aufgehoben. Interessant (um nicht zu sagen amüsant) ist jedoch, dass sich,
im Unterschied zu ihren Anfängen, in den späteren lutherischen Kirchen
stärkere Stufungen im Amtsverständnis herausbilden, in vielen reformierten
Kirchen aber Calvins Unterscheidung zwischen Doktoren, Pastoren, Presbytern

19 Es beweist nichts, ist aber bemerkenswert, dass das Hebräische kein Äquivalent für
den Begriff «Autorität» hat und dass in der Vulgata das neutestamentliche Wort èÇou-

cna nicht mit auctoritas wiedergegeben wird.
20 Rom 13,lf.: «Jeder leiste den Trägern staatlicher Gewalt den schuldigen Gehorsam.

Denn es gibt keine staatliche Gewalt, die nicht von Gott stammt; jede ist von Gott
eingesetzt. Wer sich daher der staatlichen Gewalt widersetzt, stellt sich gegen die

Ordnung Gottes, und wer sich ihm entgegenstellt, wird dem Gericht verfallen.»

Wegen dieser Sätze haben sich nachweislich im 2. Weltkrieg viele Offiziere aus
protestantischen Familien gescheut, sich dem Widerstand anzuschliessen. Die Biographien
der Hingerichteten nach dem 20. Juli 1944 zeigen, wie schwer viele von ihnen es sich
mit der berühmten Stelle aus Rom 13 gemacht haben; s. z.B. - neben vielen 20. Juli
1944. Ein Drama des Gewissens und der Geschichte - Dokumente und Berichte
(Herder-Bücherei 96), Freiburg i.Br./Basel 1961; R. Lill, H. Oberreuther (Hg.): 20. Juli.
Portraits des Widerstandes, Düsseldorf/Wien 1984; sowie J. Mehlhausen u.a. (Hg.):
Zeugen des Widerstands, Tübingen 21998.

21 Historische Studien haben den Einfluss der schottischen Covenanters auf den frühen
Parlamentarismus nachgewiesen. Der Umkehrschluss, Synoden würden wie
Parlamente funktionieren, ist jedoch nicht richtig. Synoden entscheiden nicht durch
Abstimmung über die Wahrheit.



110 Dietrich Ritsehl

und Diakonen sich eher verwischt. In jedem Fall jedoch weicht das reformatorische

Verständnis der Autorität der Amtsträger ganz vom römisch-katholischen

ab. So markiert das Amtsverständnis noch heute eine der zentralen
Differenzen in der ökumenischen Diskussion.

Die Vernunft wird Gott

Die Wirkung der Ersetzung Gottes durch die Vernunft22 in der Aufklärung
auf das Verständnis von Autorität verschiebt die Wurzeln der Autorität Gottes

auf die dem Menschen sowohl jenseitige wie auch immanente Vernunft.
Die Letztbegründung von Autorität wird zumindest sprachlich ausgetauscht,
bleibt in ihren Charakteristika jedoch weitgehend unverändert. Eine Zerstörung

der Autorität der Kirche bzw. der absoluten Monarchie ist zwar weithin
erfolgt, aber die - wenn man so will - transzendente, unsichtbare Macht der
Autorität ist in andere Bereiche übergegangen (Naturrecht, Nationalismus;
Hypostasierung des Rechtssystems; Idealisierung der vox populi, z.B. in der
Rechtfertigung der Todesstrafe). Die historische Forschung der letzten 150

Jahre hat diese Sachverhalte in der Geschichte der Einzelstaaten, der Kirchen
und der Institutionen derart sorgfältig und - der Absicht nach - objektiv
analysiert und dargestellt, dass bei denen, die sie auch nur oberflächlich wahrnahmen,

eine relativistische Grundstimmung entstanden ist. Die akademischen

Analysen spielen sich, wie viele sagen, auf einer Ebene ab, die mit der politischen

und sozialen Wirklichkeit keine Berührung haben. «Autorität» ist
spätestens in den Diktaturen des 20. Jhs. und heute in Ländern Afrikas, Asiens
und Lateinamerikas in eine tiefe Krise geraten. Ihr Missbrauch und die völlige
Verkennung ihres Zusammenhangs mit den Menschenrechten hat in
ungezählten Ländern katastrophale Ausmasse angenommen.23 Die Beobachter
heutiger ursprünglich aussereuropäischer Religionen (Berufung auf göttliche
Autorität und Weisung für furchtbare Verbrechen) ebenso wie der christlichen

Kirchen (Beharren auf vorneuzeitlichen Autoritätsstrukturen in der
katholischen und Verkümmerung des Respekts vor sinnvollen und hilfreichen
kirchlichen Lehren in den protestantischen) sehen triste Bilder vor sich.

22 S. z.B. E. Rudolph (Hg.): Die Vernunft und ihr Gott. Studien zum Streit zwischen
Religion und Aufklärung (FBESG 46), Stuttgart 1992.

23 Beachtenswert sind darum Bücher wie: Brücken in die Zukunft. Eine Initiative von
Kofi Annan, hg.v. der Stiftung Entwicklung und Frieden, Frankfurt a.M. 2001 (engl.
Orig. 2001).



Autorität und Loyalität 111

3. Wie können Schriften Autorität haben?

Man kann natürlich fragen: «Wie können Schriften überhaupt Autorität
haben?» Hat das Mündliche nicht, zumindest chronologisch, Vorrang vor der
Verschriftlichung? Freilich haben wir es auch hier mit einem Breitbandwort
zu tun. Es gibt sehr verschiedene Typen von Schriftstücken, von denen nur
wenige, z.B. Gesetzestexte oder Dekrete, Autorität in sich tragen. Ein Dokument

zum Beispiel, das die Autorisierung einer Person für einen Kauf
ausdrückt oder die Vertretung einer Institution, einer Instanz zum Inhalt hat,
besitzt als solches keine Autorität, sondern macht eine Mitteilung über eine

Ermächtigung. Es ist eine verlässliche Information, die theoretisch auch mündlich

eingeholt werden könnte, aber in schriftlicher Gestalt den Vorzug vor
dem Mündlichen hat, ungebunden von Ort und Zeit verwendbar zu sein. Für
ihre Verlässlichkeit bürgt eine Unterschrift bzw. ein Siegel. Andere
Schriftstücke haben nicht diesen zeichenhaften, dokumentarischen Charakter,

z.B. Briefe, Erzählungen, Berichte, Protokolle. Sie können «authentisch»
in dem Sinn sein, dass sie korrekt etwas wiedergeben, aber sie tragen nur bildlich

gesprochen Autorität in sich. Dasselbe gilt für wissenschaftliche Publikationen,

von einer «Autorität» in einem Fachgebiet verfasst. Metaphorisch
gesprochen «ist» er oder sie eine Autorität, nicht aber die Publikation als solche.
So könnte man mit weiteren Beispielen illustrieren, dass «Schriftstück» (oder
auch «Text») ein Breitbandwort ist, das ohne spezifische Aufgliederung nicht
charakterisiert werden kann. Aber trotzdem lässt sich sinnvoll sagen, dass vor
allen Schriftstücken, Dokumenten, Texten usw. Gedanken stehen.

Gedanken vor, in und nach den Texten

Mit dem Wort Gedanken seien alle geistigen Vorgänge wie Erfahrungen,
Berichte, Gefühle, Einsichten, Absichten, Anordnungen bzw. Befehle, Messungen,

Berechnungen, Pläne, Rückbezüge auf Zitate, Erinnerungen, Hoffnungen

usw. umschrieben. Ich habe anderswo24 versucht zu erklären, dass die

Verwendung von Sprache, einschliesslich der Verschriftlichung, eine
Verdichtung, eine Koagulation von Gedanken (in der soeben erfolgten Aufgliederung

in Beispiele) ist. Dabei gilt:

1. Vor der Verschriftlichung waren die Gedanken, Erfahrungen usw.
wahrscheinlich oder möglicherweise breiter und reicher, als sie in der Verschriftlichung,

d.h. im Kondensat, wurden;

24 S. etwa D. Ritsehl, M. Hailer: Diesseits und jenseits der Worte. Grundkurs Christli¬
che Theologie, Neukirchen-Vluyn 2006 (Neuauflage 2008 unter dem Titel: Grundkurs

christliche Theologie. Diesseits und jenseits der Worte), insbes. 365ff.; ich habe
dabei zurückgegriffen auf mehrere Publikationen zum Begriff der «story» in der Bibel
wie auch der Psychotherapie (bzw. Patientengeschichten).



112 Dietrich Ritsehl

2. viele (nicht alle, z.B. Laborberichte) sprachlichen Verdichtungen hätten
auch anders, d.h. aus einer anderen Perspektive ausgedrückt werden können,

und
3. nach dem Vernehmen der Sprache bzw. dem Lesen des Textes kann (muss

nicht) mehr gehört bzw. verstanden worden sein, als im Text enthalten
war.

«Diesseits und jenseits der Sprache» ist darum die Formel, die den Titel des

eben genannten Buches bildet. Es wird dort an drei absichtlich völlig
unterschiedlichen Beispielen illustriert: einem mündlichen Reisebericht, einem
psychotherapeutischen Gespräch sowie dem Galaterbrief des Apostels Paulus.

Dieselbe Stufung in «heiligen Texten»

Was bedeutet das im Hinblick auf die sogenannten «heiligen Schriften» - in
unserm Interessenbereich also der biblischen - und ihre Autorität? Sie sind im
Hinblick auf die beobachtete Struktur keine Sonderklasse von Texten. Die
Dreistufung gilt auch für sie, nämlich:

1. Ihren Einzelteilen gingen Gedanken, Erfahrungen usw. voraus.
2. Auch ihr Wortlaut hätte anders bzw. etwas anders ausfallen können25.
3. Sie zu lesen oder zu hören generiert Gedanken und Einsichten, die breiter

sein können als die schriftliche Version26.

Die hier vorgelegte Systematisierung ist, wenn man genau hinsieht, auch in
unterschiedlichen Gewichtungen des Schriftverständnisses bei reformatorischen

Theologen zu finden. Keiner von ihnen würde bestreiten, dass:

1. dem, was vor den Texten liegt (sofern man es eruieren kann und nicht ein¬

fach banal auf historische Ereignisse reduziert), grosses Gewicht beizulegen

ist;
2. viele biblische Aussagen in Varianten, Parallelaussagen, Zitierungen und

Erklärungen von Zitaten, Wiederholungen vorliegen;
3. die erklärenden Lehraussagen nicht dieselbe Würde (Autorität?) wie die

biblischen Texte haben, obwohl sie sich mit eben denselben Inhalten
befassen.

Bemerkungen über die vorreformatorische Zeit unterbleiben hier, obwohl
die genannten drei Stufen in den Werken etlicher mittelalterlicher Autoren

25 Freilich ist hier sogleich an sog. Parallelen in den biblischen Texten oder auch an die

Synoptiker bzw. die vier Evangelien zu denken.
26 Der riesige Komplex kirchlicher bzw. theologischer Lehren basiert auf solchen Erwei¬

terungen, gerade weil es unbestritten eine ihrer wichtigsten Aufgaben ist, biblische
Texte zu erklären.



Autorität und Loyalität 113

auch zu beobachten sind. Uns interessieren mehr die in der Reformation
erarbeiteten Positionen. Bei unterschiedlichen Gewichtungen nennen alle
Reformatoren die Bibel «Wort Gottes» und sprechen ihr eine diesem grossen
Wort entsprechende Autorität zu. Luther jedoch misst den Unterschieden
geistlicher Qualität der Bücher innerhalb des biblischen Kanons - wie wenn
es ein Gebirge mit Höhen und Tiefen wäre - weit mehr Bedeutung zu als Calvin,

der eher ein flächiges Verständnis der Gesamtheit der biblischen Bücher
hatte. Luther sah diese Unterschiede um den tragischen Preis einer faktischen
Abwertung des Alten Testamentes gegenüber dem Neuen (So ist für viele
Gläubige im lutherischen Milieu noch heute «die Bibel» das Neue Testament
mit darangefügten Psalmen). Zwingli begründete seine Auffassung der Bibel
als Wort Gottes weitgehend durch assertorische Aussagen. Aber beachtenswert

ist bei ihm die Hervorhebung der Einwirkung des Geistes Gottes auf den
Geist des Menschen sowohl im geistlichen wie weltlichen Bereich. An autoritativer

Weisung orientiert war die Vorstellung der damaligen Täufer, während

Th. Müntzer ein Pochen auf einzelne biblische Wörter und Passagen
ablehnt und damit - um unsere Dreistufung zu verwenden - der ersten (d.h. der
vortextlichen) Stufe grösseres Gewicht beilegt als dem geschriebenen Text.
Ein Dilemma wird sichtbar: Je stärker das Gewicht auf vortextliche Wahrheit
gelegt wird, umso schwieriger wird es, theologische Aussagen biblisch zu
legitimieren, und doch können sie nur so legitimiert werden. Das ist bis heute
unsere Situation, mit anderen Worten: Die Biblizisten wählen den einfachsten

Weg.

Ungelöste Fragen

Die historisch-theologische Forschung hat die Hermeneutik der Reformatoren

sowie der ihr folgenden protestantischen Orthodoxie (auch die der
nachtridentinischen katholischen Autoren) auf das Gründlichste
untersucht.27 Die Ergebnisse unterscheiden sich kaum voneinander. Aber es bleiben

bis heute drei theologische Fragen bestehen, die von Historikern nicht
gelöst werden können:

1. Wie kann man weiterhin rechtfertigen, die Bibel «Gottes Wort» zu nennen

und ihr deswegen und in diesem Sinn Autorität zuzusprechen? Ist es

ein Kürzel (oder eine Metapher) für die Aussage, dass Gottes Wille und
Wort, seine Zuwendung und sein Gebot, das Evangelium, in der ersten der

genannten Stufen zu finden ist, dass wir es aber ohne die zweite Stufe nicht
finden könnten und ohne die dritte nicht verstehen würden?

2. War das reformatorische «Schriftprinzip» wirklich zu Ende gedacht? Wes-

27 Lange galt als beliebte Zusammenfassung in der englischsprachigen Welt das Buch von
J.K.S. Reid: The Authority of Scripture, London 1957; vgl. G.R. Evans: Problems of
Authority in the Reformation Debates, Cambridge 1992.



114 Dietrich Ritsehl

halb wurden die Bekenntnisschriften nötig28 (die lutherischen von der
Augustana bis hin zur Konkordienformel von 1577, gesammelt im Konkor-
dienbuch von 1580; die ca. 60 reformierten Bekenntnisschriften vom 1.

Helvetischen über die Gallicana, Scoticana, Belgica, den Heidelberger
Katechismus von 1563 bis hin zu der problematischen, autoritären, aber
höchst einflussreichen Westminster Confession von 1647)29?

3. Welchen Geltungsgrad (Autorität) können biblische Weisungen, Verheis-

sungen und Hoffnungen für die der Kirche entfremdete Gesellschaft
haben; sind sie ganz auf den Bereich der stellvertretenden Hoffnung
beschränkt?30

Kritisches zur klassischen Lehre von der Schrift

In der protestantischen Orthodoxie blieb unbestritten, dass Gott auetor der
heiligen Schrift ist, was (ursprünglich, z.B. nach M. Luther) nicht unbedingt
mehr heissen muss, als dass seine Stimme in ihr zu hören ist. Trotzdem ist die
Bibel dem Text nach iudex in Fragen des Glaubens und der Lehre. Die affec-
tiones scripturae Sacrae sind darum bekanntlich:

1. ihre auetoritas (in der Erweckung des Glaubens),
2. ihre perspieuitas (d.h. ihre Durchsichtigkeit und Klarheit),
3. ihre sufficientia (d.h. sie bietet alles, was zum Heil notwendig ist) und
4. ihre efßcacia (d.h. wirksame Vermittlung des Geistes).

Diese Lehrstücke über die Bibel sind eigentlich ein grosses Unglück gewesen
und haben sehr üble Folgen gezeitigt. Der Fundamentalismus entstand zwar
erst sehr viel später und kann seine Wurzeln nur auf Umwegen in der alten
Orthodoxie finden. Aber die Bibel wurde schon damals zum personalen

Subjekt, d.h. man konnte (und kann unbedachterweise bis heute) sagen «die Bibel
sagt ...», «die Bibel will ...». So wichtig das dabei immer mitgedachte testimonium

Spiritus Sancti internum auch war (und wir wollen heute unter keinen
Umständen darauf verzichten), so sehr wurden doch hier (ad 1.) der Bibel kau-

28 Diese Frage stellte sich auch in der Alten Kirche, als nach Nicaea (325) noch weitere
Konzilien «nötig» wurden; s. zur Frage gerade dieser Enttäuschung R.E. Person: The
Mode of Theological Decision Making at the Early Ecumenical Councils (Diss. Basel),
Basel 1978.

29 Der Fieidelberger Katechismus hat nur auf dem europäischen Kontinent bis in die
Gemeinden hineingewirkt. Die Westminster Confession hingegen hat in den presbyte-
rianischen Ausbildungsstätten der USA und Asiens einen grossen Siegeszug hinter
sich. Fundamentalistische, zumindest sehr konservative Positionen wurden in sie

hineingelesen.
30 S. z.B. Kap. 3 im interessanten Buch über politische Theologie von O. O'Donovan:

The Desire of the Nations. Rediscovering the Roots of Political Theology,
Cambridge 1996.



Autorität und Loyalität 115

sative Wirkungen zugeschrieben, die in Wahrheit die Gemeinde und ihre
Prediger haben, nicht aber das Buch der Bibel als solches. Und (ad 2.), so
wünschenswert es wäre, dass die Bibel sich selber erklärt, so muss man doch
unverblümt sagen, dass das faktisch nicht passiert ist: Wenn die Leute in der
Kirche die Bibel überhaupt gelesen haben, so haben sie sie doch sehr oft und
in wichtigen Teilen missdeutet.31 Das Axiom, wonach die Bibel sui ipsius in-
terpres sei, ist einzig aus der Konfrontation mit der römisch-katholischen
Konzeption der Autorität der Tradition zu erklären. Die These (ad 3.), die
Schrift sei (inhaltlich) für die Erlangung des Heils genügend, ist ebenfalls aus
der Kritik am katholischen Lehrverständnis zu verstehen, aber höchst
unglücklich formuliert, so als ob die Unkenntnis der Bibel den Gläubigen das

Heil versperren würde. Zudem (ad 4.) ist zu fragen, ob die Schrift wirklich
den Geist vermittelt oder nicht viel eher der Geist die Bibel.

Auf eine Diskussion über das ehemals wichtige Thema der «Inspiration»
der Bibel kann darum verzichtet werden, weil man von allen sinnträchtigen
Texten sagen kann, sie seien inspiriert. Es fragt sich nur, welcher Geist die
Autoren beflügelt hat und uns in ihren Schriften begegnet. Die Diskussion, ob
sämtliche Teile oder Passagen der Bibel vom Geist Gottes inspiriert seien, ist
obsolet, weil bei den Gläubigen, in der Kirche also, immer nur Teile (sehr oft
dieselben Teile) den Geist Gottes durchscheinen Hessen (Viele Stellen der
Bibel sind von unguten Geistern getrieben worden und lassen im Wunschdenken

der Autoren Entsetzliches und Gottwidriges geschehen; auch in Teilen
des Neuen Testaments versinken etwa ganze Völker im Feuer). Die Sammlung

der Schriften ist darum - in ausserchristlichen Religionen verhält es sich
ähnlich - «heilig» genannt worden. Wir betrachten diesen Schritt heute als

risikoreich und erkennen in ihm eine respektvolle Metaphorik.
Die Frage der Gegenwart des Geistes Gottes in einem biblischen Text -

klassisch gesprochen also der Inspiration - möchte ich jedoch beschränken
auf die oben genannten Stufen 1. und 3., d.h. die durch den Text hindurch
(«jenseits») vernehmbaren Gedanken (im genannten breitesten Sinn) der Zeugen,

von denen der Text stammt, und (3.) die Wirkung («diesseits») auf
meine/unsere Gedanken (wiederum im breitesten Sinn), die die Empfänger des

Geistes Gottes sein können. Darum wurde oben an der Unverzichtbarkeit
des Ausdrucks testimonium Spiritus Sancti internum festgehalten. Präzise
formuliert heisst das aber: Der Geist Gottes, um den es im jüdischen und christlichen

Glauben zentral geht, kann vom menschlichen Geist empfangen werden.

Das berührt sich mit der Aussage von A. Bodenheimer32, wonach die
jüdischen Gelehrten, die über Passagen aus dem Talmud bzw. der Bibel disku-

31 James Barr, der grosse Semitist und Alttestamentier, auch ein hervorragender Theo¬

loge, hat sich ein Leben lang mit dem Axiom der perspicuitas kritisch auseinandergesetzt;

fast jedes seiner Bücher kommt auf das Problem zu sprechen.
32 Vgl. seinen Beitrag im vorliegenden Heft (unten S. 122-128).



116 Dietrich Ritsehl

tierten, genau genommen nicht über den schriftlichen Text sprachen, sondern
über das, was diejenigen, die den Text schrieben, gesprochen hatten. Das trifft
es genau, jedenfalls formal.

Moses, Jesus Mohammed

Die Diskussion über heilige Schriften bedarf noch eines Zusatzes. Es ist eigenartig,

dass sich im Judentum und Christentum eine Parallele zu der von Gott
absolut autorisierten Figur des Propheten Muhammed nicht findet. Durch
ihn ist Allah der Autor des von ihm niedergeschriebenen Korans. Im alten
Israel und im Judentum hat Moses keine vergleichbare Stellung in Bezug auf die
Tora erhalten. Auch Jesus als legitimer Sprecher des Gottes Israels ist erst in
der sog. liberalen Theologie des 19. Jahrhunderts in Bezug auf Aussagen über
Gott, über Glauben und Ethik usw. zur überragenden Autorität gegenüber
anderen biblischen Texten geworden (Die Nähe zu dieser theologischen
Strömung hat biblizistische Kreise nicht gehindert, vermeintlich genuine Worte
Jesu in den Ausgaben des Neuen Testaments im Fettdruck erscheinen zu
lassen). Einzig der Apostel Paulus - in den Augen mancher Theologen des 19./
20. Jhs. der eigentliche Religionsgründer des Christentums - nahm als Autor
eine Sonderstellung ein. Aber auch er wurde nicht - wie Mohammed - als von
Gott einzigartig autorisierter und inspirierter Schreiber heiliger Schriften
gefeiert. Diese Bemerkungen zeigen, dass die in den Rechts- und Sozialwissenschaften

gängigen Klassifizierungen von personaler, institutioneller, traditio-
naler, legaler, ontischer usw. Autorität im Hinblick auf die «Autorität der
Bibel», und wohl auch die heiligen Schriften anderer Religionen, schlecht
anwendbar sind.

4. Kritische Loyalität gegenüber Autorität in Kirche und Gesellschaft

Allgemeines zur Haltung gegenüber Autoritäten

Folgende Stufungen sind vorstellbar. Mit spezifischer Autorität ausgestattete
Personen, z.B. Zollbeamte oder Polizisten, erwarten Reaktionen auf ihre
Weisungen, die wenig Alternativen zulassen: Wir müssen den Pass zeigen, das

Gepäck kontrollieren lassen, unser Auto anhalten usw. Ihre Weisungs- und
Handlungsbefugnis ist äusserst begrenzt. Die Reaktion darauf ist ein
selbstverständliches «Zulassen», nicht ein willentlicher Gehorsam. Etwas anderes
aber fordert der breite Fächer der Befugnisse von Vorgesetzten gegenüber
Abhängigen und Untergebenen, etwa in einer Firma oder Organisation, in der
die Abhängigen berufstätig sind. Aber auch hier betrifft die Weisungsbefugnis
nur Handlungen, die zum Aufgabenbereich der Firma gehören. Kinder, die
der Schulpflicht unterworfen sind, sehen in den Lehrpersonen Autoritäten,



Autorität und Loyalität 117

die sie zu einem bestimmten Verhalten über Jahre hin verpflichten können
und die - das ist eine weitere Stufe - in die Gestaltung ihres Denkens und ihres
Charakters eingreifen können. Tiefer noch können ärztliche Weisungen oder
Mahnungen das persönliche Leben verändern, zumindest zeitweise, und erst
recht sind katholische Priester (und die Gläubigen allgemein) autoritativen
Weisungen und Verboten ausgesetzt. Wie aber kann partiellen oder umfassenden

Autoritäten gegenüber Freiheit und Verantwortung gelebt und
wahrgenommen werden?

Die eben angeführten Beispiele weisen auf das schon eingangs erwähnte
Phänomen des «Gegenübers», das alle Autoritätssituationen kennzeichnet. Es

ist in den spezifisch historischen Erörterungen über Autorität zu wenig
bedacht worden. Hingegen sind die grossen philosophischen Gedanken über
Freiheit, Mündigkeit und Verantwortung das breite Feld gewesen, in dem
sich unsere Kultur entfaltet und bewährt hat. Die reformatorische Theologie
hat mit dem Zentralbegriff der Freiheit über Jahrhunderte hin die Stellung
eines Wortführers eingenommen. Es muss alles darangesetzt werden, dieser
Stimme auch heute noch im Verständnis des Glaubens, der persönlichen und
der öffentlichen Verantwortung, der Aufgaben der Kirche und der politischen

Ethik Gehör zu verschaffen.

Kritische Loyalität

In den abschliessenden Bemerkungen dieses Beitrags soll die Haltung der
kritischen Loyalität besonders hervorgehoben werden. Sie steht nicht in
Konkurrenz zu Freiheit und Mündigkeit, aber sehr wohl zum überkommenen
Verständnis von Gehorsam. Sie ist eine auf Geistiges bezogene Haltung. Zur
Präzisierung: Tiere können gehorsam sein, sich unterwerfen, auch Anhänglichkeit

und Treue zueinander zeigen, aber es ist nicht sinnvoll, von Loyalität
von Tieren zu sprechen (Wenn wir von ihrer «Freiheit» sprechen oder sie -
etwa nach einer Pflege - in die Freiheit entlassen, meinen wir etwas anderes
als die Philosophen oder die biblische Botschaft von der Freiheit). Loyalität
ist auf das geistige Feld gerichtet, das hinter den umfassenden (Staat, Rechtssystem,

Schulsystemen usw.) Repräsentationen und den partiellen bzw. speziellen

Ausprägungen, Ableitungen oder Zeichen (z.B. Verkehrszeichen) von
Autorität liegt. Sie erkennt eine Zugehörigkeit zu diesem Feld in dem Sinn,
dass eine geistige Partnerschaft zu den Zielen, Werten, Gewichtungen, Regeln
und Erwartungen, die in diesem Feld gelten, erkannt und akzeptiert wird. Die
Loyalität ist darin kritisch, dass die Zugehörigkeit keineswegs in allen Aspekten

eine Zustimmung zur Voraussetzung oder zur Folge hat. Loyalität gegenüber

der Kirche, einer politischen Partei, einem Freundeskreis kann auch
dann gelebt werden, wenn an vielen Punkten Uneinigkeit besteht. Loyalität
ist trotz ihres kritischen Charakters darin partnerschaftlich und solidarisch,
dass sie auch die Scham über Verfehlungen oder gar Verbrechen, die aus die-



118 Dietrich Ritsehl

sem geistigen Feld heraus entstanden sind, erträgt. Beispiele dafür sind die
ethisch verantwortliche Haltung der Gläubigen gegenüber den Irrwegen und
Untaten der christlichen Kirche in der Vergangenheit, oder auch gegenüber
Angehörigen einer Berufsschicht oder eines Volkes, die sich menschenunwürdig

verhalten haben.

Grenzen des Respekts?

In ökumenischen Diskussionen und erst recht im Dialog der Religionen33 hat
sich in den vergangenen Jahren eine Verschiebung vom Hoffen auf konsensfähige

Sätze34 zum gegenseitigen Vertrauen trotz Differenzen35 bis hin zu
einer Neufassung des Konzeptes des gegenseitigen Respekts36 ergeben. Wir
stehen hier noch am Anfang eines langen Weges. Es gibt zwei beträchtliche
Störfaktoren, einmal das Unrecht, das die Kirche Angehörigen anderer Religionen,

insbesondere des Islams, im Mittelalter und danach (bis hin zu Kriegen,
die unter Berufung auf Gott geführt werden) zugefügt hat; zum anderen die

religiös motivierten bzw. verbrämten Verbrechen, Attentate und Anschläge,
die in unserer Zeit von islamistischen Fundamentalisten ausgeführt werden.
Wie kann einer fremden Religion «im Prinzip» (und auf ihr Herzstück bezogen)

Respekt bezeugt werden, wenn man von ihrem Fehlverhalten absieht?
Stösst die kritische Loyalität hier an ihre Grenzen, weil das geistige Feld der
fremden Religion ein fremdes Feld ist? Wir sehen heute, dass die Gesetzgebungen

über Religionsfreiheit in einer Zeit formuliert wurden, als diese
Probleme noch nicht voll im Blick waren.37

Kritische Loyaltät gegenüber kirchlicher Lehre?

Die Lehren der römisch-katholischen Kirche werden noch heute von der
Lehrautorität der lokalen Bischöfe repräsentiert (Wir übergehen hier die

komplizierte Diskussion um das zentrale Lehramt). Im Protestantismus
liegen die Lehren in den Händen der Lehrer (Wir übergehen hier die andere Dis-

33 Vgl. R. Bernhardt: Ende des Dialogs? Die Begegnung der Religionen und ihre theolo¬

gische Reflexion, Zürich 2005, bes. Kap. 2; s. auch im Unterschied W. Huber: Im
Geist der Freiheit. Für eine Oekumene der Profile, Freiburg i.Br./Basel/Wien 2007.

34 S. die Beschreibung der Entwicklung bei J. Fuisz: Konsens, Kompromiss, Konver¬

genz. Eine strukturanalytische Untersuchung der Logik ökumenischer Entschei-
dungsfindungsprozesse, Münster 2001.

35 Vgl. D. Ritsehl: Theorie und Konkretion in der ökumenischen Theologie. Kann es

eine Hermeneutik des Vertrauens inmitten differierender semiotischer Systeme
geben?, Münster 2003,22005.

36 S. G. Pfleiderer, E. Stegemann (Hg.): Religion und Respekt. Beiträge zu einem span¬
nungsreichen Verhältnis, Zürich 2006, bes. Teile I u. IV.

37 Zu dem dahinterliegenden Problem der Toleranz s. Ch. Schwöbel, D. v. Tippeiskirch
(Hg.): Die religiösen Wurzeln der Toleranz, Freiburg i.Br./Basel/Wien 2002.



Autorität und Loyalität 119

kussion um die Valenz der Bekenntnisschriften). Für beide Teile der westlichen

Kirche ist Lehre die Explikation der biblischen Inhalte sowie die

Erläuterung gewesener Explikationen. Die Differenz liegt in der Bestimmung der
Träger der Lehrautorität. Die meisten Lehren betreffen das Denken und die

Sprache «diesseits» der biblischen Texte (Natürlich differieren ihre Inhalte
beträchtlich, aber die formale Bestimmung ist dieselbe). Ich habe zunehmend
Interesse gefunden an den impliziten Wahrheiten «jenseits» dieser Texte,38 d.h.
Einsichten über Gott, Gnade, Gesetz, Leben, Ziel der Geschichte usw., die
den biblischen Autoren jenseits ihrer konkreten Glaubenserfahrungen schon
klar waren.

Wie immer wir auch die Lehre (unserer jeweiligen) Kirche fassen, unsere
kritische Loyalität gilt der Kirche, aus der sie erwachsen ist, nicht der Lehre.
Das ist die oben genannte «geistige Grösse», ohne die Loyalität freischwebend
und nicht zielgerichtet oder verankert wäre. Loyalität ist gewiss eine durch
Gefühle gesteuerte oder mitgesteuerte Realität; ihre kritische Funktion ist
aber vom Verstand geleitet. Sie ist auf Zugehörigkeit zu kleinen oder grossen
Gruppen gerichtet, auch auf umfassende (und gefühlsmässig eher neutrale)
Felder wie den Staat oder das Rechtssystem. Die Zugehörigkeit mag durch
eine willentliche Entscheidung entstanden sein, oft ist sie Ergebnis der
Uberprüfung der Tradition, in der jemand bereits steht. Loyalität wäre zu eng ge-
fasst, wollte man sie als eine echte personale Beziehung bezeichnen. Diese

mag vorherrschen, wenn eine leitende Figur für einige in der Bezugsgruppe
als Vorbild wirkt und in diesem Sinn respektiert wird. Dies sehe ich jedoch
nicht als einen notwendigen, sondern als einen erfreulichen Nebeneffekt der

Wirkung einer Autoritätsfigur an. In jedem Fall zeigt sie die Charakteristika
von Solidarität. Uberwiegen die Gründe für eine kritische Einstellung, so
wird die Grenze zur trennenden Distanzierung oder gar - gegenüber aggressiven

und dem Unrecht verfallenen Autoritäten - zum Recht auf Widerstand.

Autorität Gottes?

Freilich bleibt es den Mitgliedern christlicher Kirchen unbenommen, von
«Gottes Autorität» zu sprechen. In meinen aktiven Wortschatz gehört dieser
Ausdruck jedoch nicht, weil ich hinter jeglicher Autorität eine geistige Grösse,

ein set ofvalues oder Ideen sehe, die sie legitimieren. Diese Denkfigur ist
jedoch auf Gott stricte dictu nicht anzuwenden. Viel zentraler, auch viel bibel-

38 Im Schmutztitel des Buches (Anm. 24) unterscheiden wir zwischen «explikativen»
und «exkavativen» Lehren (eine Benennung, die mir Jan Assmann vorgeschlagen hat),
d.h. Einsichten, die schon den Texten selbst zugrunde liegen, aber noch keine
ausgeprägten Lehren waren, z.B. die Gleichheit des Gottes Israels mit dem in Jesus
Gegenwärtigen und dem Geist Gottes, eine einfache Einsicht, die in der Trinitätslehre nach

komplizierten Auseinandersetzungen lehrhaft formuliert wurde.



120 Dietrich Ritsehl

gerechter als die Betonung von Gottes Vormachtstellung bzw. Autorität sind
seine Liebe, seine Zuwendung, der Trost für Leidende und Trauernde und -
das mag eine gewisse Nähe zum Wort Autorität haben - seine Stimme als

Kritiker und Interpret der Geschichte,39 die sich in den alt- und neutestamentli-
chen Gerichtsworten erkennen lässt.

Aus denselben Gründen erscheint es als wenig sinnvoll, von Loyalität
gegenüber Gott zu sprechen. Das Wort könnte als misnomer (dieses Wort ist
treffender als das deutsche «Namensirrtum») sich leicht in der christlichen
Sprache einbürgern, aber es würde als Voraussetzung die Vorstellung mit sich
führen, in oder hinter Gott, oder ihn umgebend, befinde sich ein geistiges
Feld oder gar eine Gruppe von Geistern oder Ideen, die zumindest der Kirche
vorgeordnet sind und der gegenüber die Gläubigen loyal seien oder sein müss-

ten. Gottes Geist, besser: Gott als Geist, ist nicht von dieser Natur, sondern
ist der freie, kreative und barmherzige Geist, der sich von der Schöpfung der
Welt bis zur Neuschöpfung, von Liebe aus dem Hass, Leben aus dem Tod bis
hin zur Erleuchtung und Tröstung einer Gemeinde oder eines einzelnen
Menschen zeigt. Er ist eher als Gegenentwurf40 zu unserer menschlichen Weltge-
staltung zu bezeichnen, weniger als Ordner oder Regent unserer Welt - sie

bietet ja auch nicht dieses Bild.

Abstract

«Autorität» gehört in die Klasse der Breitbandworte und kann das Subjekt sinnvoller Sätze

in gänzlich verschiedenen Zusammenhängen sein. Versuche etymologischer Herleitungen
sind völlig sinnlos, denn die Herkunft von auetor besagt in den unterschiedlichen
Sinnzusammenhängen überhaupt nichts. Im Artikel wird den möglichen sprachlogischen
Strukturen nachgegangen. Die Analysen aus Sozialwissenschaften, der Rechtsphilosophie
mit der klassisch römischen Unterscheidung zwischen auetoritas und potestas (die im
mittelalterlichen Papsttum miteinander verschmelzen) und heutiger Umgangssprache zeigen,
wie unglücklich die Konzentration auf das Dual «Autorität/Gehorsam» war und noch
heute ist, wobei die Aufmerksamkeit fast ausschliesslich auf die Autoritätsträger gerichtet
war. Das sachgemässe Gegenstück zu Autorität ist jedoch «Loyalität», denn sie bezieht sich

(kritisch) auf den geistig-gedanklichen Hintergrund (z.B. den Staat und seine Ordnung) der
Zeichen, Personen, Regeln usw., denen freilich keine Autorität als solche immanent ist.
Das gilt auch für die Bibel; die klassischen Lehren von der auetoritas scripturae sanetae laden

39 Vgl. D. Ritsehl: Gott als Kritiker der Geschichte, in: Â. Valyi-Nagy (Hg.): Ge¬

schichtserfahrung und die Suche nach Gott, FS Ervin Vâlyi Nagy, Stuttgart 2000,
207-214; auch: Praising God as Interpreter and Critic of History, in D.S. Cunningham

u.a. (Hg.): Ecumenical Theology in Worship, Doctrine and Life, FS Geoffrey
Wainwright, Oxford 1999, 160-177.

40 D. Ritsehl: Gott als Gegenwind. Eine unsystematische Meditation über eine Meta¬

pher, in: M.L. Frettlöh u.a. (Hg.): Gott wahr nehmen, FS Christian Link,
Neukirchen-Vluyn 2003, 143-149.



Autorität und Loyalität 121

zumindest zu Missdeutungen ein oder sind gänzlich zu vermeiden. Die theologischen
Konsequenzen der Verwendung des Begriffs der «Loyalität» - auch der Kirche gegenüber - werden

als sehr hilfreich dargelegt.

Dietrich Ritsehl, Reigoldswil


	Autorität und Loyalität : über angemessene Haltungen gegenüber Autoritäten

