Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 64 (2008)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Angelika Berlejung, Christian Frevel (Hg.): Handbuch theologischer Grundbegriffe zum Al-
ten und Neuen Testament, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt 2006. 480 S.
mit 48 Abb., EUR 119.-, ISBN 978-353415138-7.

Mit diesem Handbuch legen Berlejung und Frevel einen Band vor, der zum Ziel hat,
«hauptamtlich in der Seelsorge Titigen, Religionslehrern, Studierenden der Theologie, so-
wie allen theologisch Interessierten und auch Fachkollegen der Theologie und ihrer Nach-
bardisziplinen den neuesten Stand der Exegese in ansprechender und verstindlicher
sprachlicher Form zu erschlieflen.» (VII)

Das Erste, was an diesem Band auffillt, ist, wie gut er zuginglich ist: Neben einem In-
haltsverzeichnis gibt es noch eine alphabetische Liste der Lemmata, ein Glossar, ein Auto-
renverzeichnis, ein Abkiirzungsverzeichnis, ein Namensregister und ein Sachregister (al-
lerdings keine Gesamtbibliographie, aber das ist bei diesem Genre auch nicht iiblich).
Wichtiger als diese Fiille von Registern ist aber der Aufbau des Werkes. Es zerfillt in zwei
Teile: Der erste Teil (1-72) besteht aus zwolf sog. <Dachartikelns, die sich mit verschiede-
nen iibergreifenden Themen beschiftigen (z.B. Anthropologie, Eschatologie, Ethik, usw.),
der zweite Teil (73-437) enthilt die eigentlichen Begriffsartikel. Dank dieses Aufbaus kén-
nen Wiederholungen vermieden werden: Sobald ein Begriffsartikel mit einem tibergreifen-
den Thema zu tun hat, kann auf den entsprechenden Dachartikel verwiesen werden. Sehr
hilfreich und bereichernd ist auch der Einbezug von Abbildungen, die von einigen Auto-
ren und Autorinnen herangezogen werden. Der Einbezug antiker Bildtheologie bildet si-
cher eine bereichernde Neuentwicklung der Exegese in den letzten Jahrzehnten.

Auch in der Praxis leistet das Werk gute Dienste. Bei der Vorbereitung einer Osterpre-
digt z.B. wird man von dem Begriffsartikel <Auferstehung> (103-106, Thomas Hieke) zu-
erst (und zu Recht) zum Dachartikel Eschatologie gefithrt (7-12, auch von Hieke), wo-
durch die Geschichte vom leeren Grab, die liturgisch im Zentrum steht, sofort theologisch
und historisch kontextualisiert wird — mit der Schlussfolgerung: «Diese Ostergeschichten
sind wichtige Zeugnisse frithchristl. Glaubenstraditionen, die in narrativer Theol. das «un-
glaubliche Osterereignis> thren Adressaten anschaulich vermitteln wollen.» (106) Diese
(richtige) Aussage wire aber blass, wenn ihr nicht gut dokumentierte Begriffs- und Dach-
artikel vorangegangen wiren. Proben mit anderen Begriffen fiihren zu einem dhnlichen
Befund, wobei das Werk Fragen weder verkiirzt darstellt noch die Leserschaft mit einem
Zuviel an Fachwissen bzw. -begriffen tiberschiittet. Allerdings setzt das Werk Kenntnisse
der griechischen Sprache oder wenigstens der Schrift voraus; hebriische Zitate werden
transkribiert.

Damit ist Berlejungs und Frevels Handbuch ein sehr brauchbares Hilfsmittel fiir das in-
tendierte Publikum, das man wohl als «icht-hauptberufliche ExegetInnen> zusammenfas-
sen diirfte. Es ist zu hoffen, dass das Werk tatsichlich zum Wissenstransfer aus der theolo-
gischen Fakultit in die Praxis, aber fast noch wichtiger: in andere Disziplinen beitragen
wird.

Zuletzt noch eine kritische Anmerkung, die wohl eher mit dem Verlag als mit dem Her-
ausgeber und der Herausgeberin zu tun hat. Die Formulierung des Blurbs> auf der
Riickseite des Buches ist etwas stérend: Dass Zusammenarbeit zwischen in Deutschland
und in der Schweiz titigen Wissenschaftlern tatsichlich international genannte werden
kann, wird niemand bestreiten; nur ist die Welt grésser, und der Einbezug von Wissen-
schaftlern z.B. aus den USA hitte diese Internationalitit noch erhdht. Die Bibliographien

ThZ 2/64 (2008) S. 65-96



66 Rezensionen

der jeweiligen Artikel bestitigen, dass sehr viele Forschungsbeitrige von ausserhalb von
Europa kommen. Zudem fragt man sich, was man unter dem Begriff Fachleute beider
Konfessionen> verstehen soll: Gemeint ist vermutlich evangelisch(-lutherisch?) und ro-
misch-katholisch; nur ist die Formulierung sehr ausgrenzend (und wenig Skumenisch,
bzw. diberkonfessionell>, wie der Band es sein will), denn es gibt bekanntlich mehr «aner-
kannte> Konfessionen als nur zwei.

Peter-Ben Smit, New York

Andreas Wagner: Prophetie als Theologie. Die so spricht Jabwe-Formeln und das Grundver-
stindnis alttestamentlicher Prophetie (FRLANT 207), Gottingen 2004. 379 S., EUR 72.-
ISBN 3-525-53071-4.

Die Mainzer Habililitationsschrift hinterfragt die geliufige Auffassung der Wendung
(M) 7K 712 als «Botenformel» und diskutiert die theologischen Konsequenzen fiir das
Selbstverstindnis der alttestamentlichen Prophetie. Die Arbeit, die dem verstorbenen Leh-
rer Diethelm Michel gewidmet ist, bringt nach einer ausfiihrlich reflektierenden For-
schungsgeschichte (25-62) zunichst innovative methodisch-linguistische Uberlegungen
zur Form- und Formelgeschichte (63-92). Anschliessend werden die bekannten Analogien
aus dem gesamten altorientalischen Raum neu bedacht (93-142). Die Untersuchung der ge-
gen 500 alttestamentlichen Belege von X 712 geschieht in zwei Anliufen: Die erzihlen-
den Texte gehen voran, weil sie in threm Umfeld wesentlich mehr Informationen enthal-
ten (143-204); darauf folgen - Wagners bisherige Beobachtungen weitgehend bestitigend -
die sog. Schriftpropheten (205-296). Ein letztes Kapitel (297-334) bedenkt die theologi-
schen Konsequenzen dieser Untersuchung. Bibliographie, Stellen- und Sachregister be-
schliessen die Arbeit.

Die inhaltlich, methodisch und argumentativ weitgeficherte Studie lisst sich hier nicht
adiiquat vorstellen. Ich konzentriere mich deshalb darauf, die hauptsichlichen Ergebnisse
an ihrer Fruchtbarkeit fiir ein neues «Grundverstindnis prophetischer Texte» (siche den
Titel der Arbeit) zu messen. Dies rechtfertigt sich durch das Schlusskapitel, das solche Li-
nien bewusst auszieht. Zudem stellt der Autor seine Arbeit in den theologiegeschichtlichen
Kontext und weist tiberzeugend nach, wie sich im 20. Jh. die dialektische Theologie und
das aus der hypothetischen «Botenformel» gewonnene Verstindnis der Propheten als Bo-
ten gegenseitig legitimierten. Die daraus resultierenden eindriicklichen Resultate in Wis-
senschaft und Kirche sind unterdessen, im Gleichschritt mit dem schwindenden Einfluss
der dialektischen Theologie in der alttestamentlichen Wissenschaft, obsolet geworden. Ge-
lingt es Wagner, in seinen Thesen ebenso eindriickliche neue Resultate zu erzielen?

Anstelle «der» Botenformel findet Wagner mehrere Varianten von Redeerdffnungsfor-
meln. Thre Funktion differiert, je nachdem ob die Kurzform (77 =X 112) oder eine erwei-
terte Form vorliegt. Gerade in diesem differenzierenden Formel-Feld sieht er ein Proprium
alttestamentlicher Schriftprophetie.

Bei der mit vorangehendem "2 erweiterten Formel handelt es sich um einen zitierenden
Riickgriff auf ein fritheres JHWH-Wort (oder eine nichtprophetische Tradition) im Zu-
sammenhang mit dessen erneuter Aktualisierung; Prophetie erweist sich dadurch als «tra-
ditionsaufnehmende Theologie». Dieser Vorgang, der vom 8. Jh. an zu beobachten ist, bil-
det eine Keimzelle fiir die zunehmende Fixierung von Tradition und damit auch fiir die
spitere Kanonbildung. Ebenfalls ausschliesslich in prophetischem Kontext (und nie ausser-
biblisch) belegt ist die mit 129 («deshalb») erweiterte Formel; sie zeigt eine reflektierende
Theologie, die nicht auf Offenbarung hinzielt. Andrerseits rekurriert die mit *?X («zu



Rezensionen 67

mir») erweiterte Formel auf einen Offenbarungsempfang - mit insgesamt nur 9 Belegen
(Jes, Jer) allerdings ein magerer Uberrest gegeniiber dem Verstindnis der dialektischen
Theologie, jedoch fiir Wagner ein geniigend deutliches Signal, dass prophetische Ausserun-
gen nicht immer ableitbar sind.

Bei der nicht-erweiterten Formel unterscheidet er zwei Teilmengen. Die eine ist vom
Botenvorgang her ableitbar und findet sich insbesondere in spiteren Texten. Die andere,
quantitativ bedeutendere, zeigt einen freieren Gebrauch, wo ohne woértliche Beauftragung
im Namen des Auftraggebers gesprochen wird. Dabei erschliesst Wagner einen amtsihnli-
chen «Grundauftrags, der allerdings wenig konkret erscheint. Sein Hauptanliegen liegt je-
doch in der Darstellung des Propheten als eines «aktiven Theologen», der in neuen Situa-
tionen ermichtigt ist, auch «ohne Offenbarung in Vollmacht zu sprechen». Diesen sieht er
«herausgel6st aus seiner Rolle als passiver Offenbarungsempfinger, wie es das bisherige
Verstindnis der Propheten als Boten nahe legen konnte». (311) Wagners Generation wird
sich noch messen lassen miissen an den konkreten Widerstandsaktivititen fritherer dialek-
tischer Theologen, die sich in der Tat als «passive Offenbarungsempfinger» verstanden ha-
ben.

Das Hauptverdienst dieser Monographie liegt wohl weniger in ihren theologischen Re-
sultaten als im vielfiltigen methodisch-linguistischen Instrumentarium. Hier ist vom ver-
sierten Autor Wichtiges zu lernen (auch im Blick auf andere exegetische Arbeiten). Doch
dazu kann keine Rezension anleiten; dafiir ist die Lektiire des Buches unerlisslich.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Thilo Alexander Rudnig: Davids Thron. Redaktionskritische Studien zur Geschichte von
der Thronnachfolge Davids (BZAW 358), de Gruyter: Berlin 2006. 444 S., EUR 91.-,
ISBN 978-3-11-018848-6.

Die umfangreiche Miinsteraner Habilitationsschrift setzt sich zum Ziel, die Kontroversen
um die Entstehung der so genannten Thronfolge-Geschichte einer redaktionsgeschichtli-
chen Klirung entgegenzufithren. Nach einer kritischen Skizze der Forschungsgeschichte
wendet sich der Autor zunichst dem Anfang (II Sam 10-12: Ammoniterkrieg, Bathseba
und Uria) sowie dem Ende (Thronfolge Salomos in I Kén 1-2) zu. Anschliessend unter-
sucht er den Komplex des Absalom-Aufstands (Il Sam 15-19). Nur am Rande kommen die
restlichen Kapitel (13f. und 20) zur Sprache.

Die detaillierte Untersuchung kommt zum Ergebnis, dass der jetzt vorliegende Text
wihrend acht Jahrhunderten gewachsen ist. Rudnig unterscheidet mindestens neun
Schichten (von Davids Lebzeiten bis ins 3. Jahrhundert), wobei eine Schicht aus bis zu drei
«redaktionellen Schiiben» bestehen kann. Am Anfang stehen knappe annalenhafte Frag-
mente, die der Selbstlegitimation der Dynastie dienen und die Ereignisse ohne moralische
Bedenken positiv darstellen. Bald darauf hat eine «frithe Redaktion» die Stiicke enger mit-
einander verbunden und vielleicht als Inschrift auf einer Stele verdffentlicht. Bei der (be-
deutend spiteren) Aufnahme ins dtr Geschichtswerk wird DtrH lediglich in I Kén 2,10f.
greifbar. Die vierte Schicht betrifft die Wegnotizen von Davids Flucht vor Absalom und
Riickkehr, welche Rudnig der golaorientierten Theologie in frithnachexilischer Zeit zu-
weist. Etwas spiter findet eine Erweiterung durch eine «dynastiekritische Bearbeitung»
statt, welche sich gegen restaurative Hoffnungen auf ein erneutes davidisches Kénigtum
richtet, indem sie von moralisch verwerflichen Taten Davids und Salomos erzihlt. Darauf
reagiert eine sechste Schicht («David-Biographie», um 400) mit moralischen Entlastungen;
sie beseitigt auch Doppeldeutigkeiten. Zwei weitere Schichten betreffen nur den Absalom-



68 Rezensionen

Aufstand («Ratgeber-Bearbeitung» und «Nachrichtendienst-Bearbeitung»). Bereits vor der
letzteren anzusetzen ist allerdings die gewichtige «Theodizee-Bearbeitung» (in drei redak-
tionellen Schiiben), welche JHWHs Gerechtigkeitswirken im ganzen Ablauf nachweisen
will. Das hochreflektierte vergeltungstheologische Interesse sowie das kultisch konturierte
David-Bild zeigen eine grosse Ahnlichkeit mit der Konzeption von I-II Chr. - Einige kiir-
zere Bemerkungen kann Rudnig nicht in sein Schichten-Modell einordnen; iiberraschen-
derweise gehéren dazu auch die theologisch gewichtigen Bewertungen in II Sam 11,27b
und 12,24b-25.

Die Untersuchung besticht durch die iibersichtliche argumentative Darstellung und den
Reichtum an (alten und neuen) Beobachtungen am Text. Gleichwohl vermag das Resultat
den Rezensenten nicht zu iiberzeugen. Im Folgenden soll das kritische Gesprich zunichst
anhand eines ausgewihlten Kapitels und dann mit grundsitzlichen Anfragen aufgenom-
men werden.

In T Sam 11 findet Rudnig eine positiv berichtende Grundschicht in den Versen
2.4a.5.27a*. Dies sind insgesamt sechs BHS-Zeilen bzw. ein Siebtel des ganzen Kapitels.
Wahrend hier die Frau noch namenlos und ihr Gatte ginzlich unerwihnt bleiben, redet
die umfangreichere «dynastiekritische Bearbeitung» (V. 3.4b.8*-10%.13f.16-18.26) von
Bathseba und Uria. Erst diese Schicht schildert Davids moralisch verwerfliche Machen-
schaften, und zwar u.a. mit direkten Reden der Beteiligten (V. 6-10; Rudnig findet hier
«bewegte, dialogreiche Szenen»). Haben wir uns diese als reine Erfindungen vorzustellen,
oder woher soll dieser nachexilische Bearbeiter sein Wissen haben? In einem Zirkelschluss
argumentiert Rudnig: «Gerade im Blick auf die Kiirze und Sparsamkeit des Grundtextes ist
eine derartige ausfiihrliche literarische Gestaltung in den ersten Jahrhunderten der
K&nigszeit nicht plausibel» (338). - Nach weiteren zwei Jahrhunderten rehabilitiert die
«Theodizee-Bearbeitung» mittels ihrer einschneidenden Erginzungen David samt seinem
Gott: In V. 10b-12 bemiiht sich David «ernstlich, die Sache zu regeln, ohne dass Uria ster-
ben muss» (67). Und nach Urias Tod soll Joabs Reminiszenz an Abimeleks Tod (V. 21a,
vgl. Ri9,53), die in diesem Zusammenhang eher unpassend erscheint, auf eine analoge ver-
geltende gottliche Gerechtigkeit bei beiden Todesfillen hinweisen. Ebenso soll Davids
Vernichtungsbefehl betr. der Ammoniterstadt (V. 25a.b*) eine vergeltungstheologische
Aussage sein, wonach alles nach JHWHs Willen verliuft. Demnach reden hier die Akteure
gemiss einer theologischen Ideologie - obwohl die anschaulichen Texte zu einer psycho-
logischen Deutung, etwa im Sinne von Ablenkungsmanévern Joabs und Davids, einladen.
Jedenfalls ist zu fragen, warum diese Reden viel lebensnaher und abgriindiger wirken als
z.B. in der chronistischen Literatur, welche von Rudnig als geistesverwandt bezeichnet
wird.

Vorliegende Untersuchung geht streng redaktionsgeschichtlich vor; ihre Kriterien - lo-
gische und isthetische Geschlossenheit — kommen von heutigen Wertvorstellungen her.
Entsprachen diese auch denen des alten Israel? Eine Kontrollméglichkeit wire die Erzihl-
forschung, doch die geldufigen Klassiker (fiir das AT: Alter, Sternberg u.a.) fehlen in Rud-
nigs Bibliographie. Und seine gelegentlichen Vergleiche mit akkadischen Annalentexten
und dgyptischen Weisheitsspriichen werden der Textsorte in II Sam 10 - I Kén 2 kaum ge-
recht. Im Weiteren fragt Rudnig stets, unter welchen Umstinden eine bestimmite isolierte
Texteinheit entstanden sein kdnnte - jedoch nie, warum diese spiter, trotz unterdessen
verindertem Interesse, weiter iiberliefert wurde. Auffillig ist die zeitliche Liicke von drei-
hundert Jahren, die zwischen der postulierten «frithen Redaktion» und dem (nur spirlich
nachgewiesenen) DtrH klafft, wogegen in nachexilischer Zeit mindestens sechs neue
Schichten hinzugekommen sein sollen.

Eine letzte Anfrage betrifft Rudnigs Praxis, ambivalente Aussagen aufzulsen, indem er



Rezensionen 69

den Text auf mehrere Schichten aufteilt. Wertungen des Kdnigtums miissen dann entwe-
der positiv oder negativ sein. Wird eine solche Eindimensionalitit den alttestamentlichen
Erzihlern gerecht? Jedenfalls verlieren eindimensionale Texte an Faszination und werden
theologisch langweiliger.

Trotz dieser Kritik gebiihrt Rudnig Dank fiir diese Untersuchung, die durch ein ausfihr-
liches Stellenregister sowie durch eine graphische Text-Darstellung samtlicher Schichten
Klarheit iiber seine Beurteilung jedes Halbverses bietet. Zahlreiche Beobachtungen am
Text fordern zum Weiterdenken heraus. Der Rezensent nimmt z.B. als Frage mit, warum
David in diesen Kapiteln so hiufig nicht als Befehlshaber erscheint, sondern sich im Ge-
genteil von Untergebenen befehlen lisst.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Thomas Frydrych: Living under the Sun. Examination of Proverbs & Qohelet (VTS XC),
Brill: Leiden 2002. 255 S., EUR 68.—, ISBN 90-04 12315-6.

In seiner an der Universitdt Edinburgh verfassten Dissertation untersucht Thomas Fry-
drych die den Biichern Proverbia und Qohelet zugrunde liegenden Weltanschauungen
(«worldviews») und sucht deren Differenzen wie Gemeinsamkeiten herauszuarbeiten und
zu erkldren. (XI) Die Notwendigkeit dieses Unternehmens besteht nach ihm nicht zuletzt
darin, dass die Weisheit bisher nicht recht in eine Theologie des Alten Testaments inte-
griert werden konnte. Zum einen wiirden angenommene theologische Mitten des Alten
Testaments die Weisheit eher ausschliessen, zum anderen seien die weisheitlichen Texte
des Alten Testaments bisher in der Regel isoliert voneinander behandel, allenfalls ihr Ver-
hiltnis zueinander diachron (Stichwort: «Krise der Weisheit») erklirt worden. (4) Fry-
drych verfolgt einen synchronen Ansatz: Prov spreche mit einer Stimme, ebenso Qoh mit
Ausnahme des Epilogs, der deutlich in einer anderen Tradition stehe und daher gesondert
zu behandeln sei. Frydrych bestreitet jedoch keineswegs, dass diese Biicher geschichtliche
Wachstumsprozesse durchgemacht hitten. (5)

Das weisheitliche Unternehmen («guest») zielt auf die Gestaltung des Lebens auf dieser
Erde. (18) Mit ihren Schriften bieten die Weisen nicht eigentliche Anleitungen und Lehr-
sitze, sondern Paradigmen, praktikable Maximen, die aus Erfahrung gewonnen und fiir
das konkrete Leben immer wieder neu anzuwenden sind. Unterschiedlich sind die Adres-
satenkreise der beiden Biicher: Prov richtet sich in erster Linie an den Einfiltigen (12), der
noch wenig praktisches Wissen hat und dem praktisch die ganze Welt zur Entdeckung of-
fen steht. Sein Entwicklungspotential ist scheinbar noch unbegrenzt. (32-37) Prov «should
be seen as an introduction to wisdom for this youth, as an elementary paradigm, not as an
attempt to deal exhaustively with the enigmas of life». (36) Qoh hingegen wendet sich an
den schon Gebildeten, der um die Grenzen der menschlichen Erkenntnisfihigkeit weiss.
Dieser menschlichen Begrenztheit ist sich auch Prov bewusst, gewichtet diese aber weniger
stark. Prov ist an den Moglichkeiten orientiert, Qoh an den Grenzen (80-82; vgl. 217).
Wenn sich auch die beiden Paradigmen von Prov und Qoh in vielem treffen und {iberein-
stimmen (52), verraten sie doch unterschiedliche soziale Hintergriinde und Entstehungssi-
tuationen; sie lassen sich daher nur bedingt miteinander vergleichen, und sicher ist nicht
die eine der anderen iiberlegen. (169)

Vom weisheitlichen Unternehmen von Prov und Qoh unterscheidet sich der Epilogist
des Qoheletbuchs grundsitzlich. Dieser ist nicht Weiser, sondern Theologe. Er wertet
nicht Beobachtungen aus, um die Weltzusammenhinge zu erkliren, sondern erwartet Ein-
sichten in diese nur mittels Offenbarung. Jahwe-Furcht ist die Grundhaltung des Weisen,



70 Rezensionen

das weisheitliche Unternehmen dabei dem Kult untergeordnet. Frydrych sieht im Epilog
die dltesten Spuren einer Tradition, welche in Jesus Sirach und in der Weisheit Salomos
ihre Fortsetzung finde. Die moderne Theologie stehe eher in der Nachfolge des Epilogisten
als der Weisen hinter Prov und Qoh. (222)

Nach den beiden einleitenden Kapiteln untersucht Frydrych «the basic elements of the
sages’ perception of the world» (169), nimlich in Kap. 3 die Epistemologie («<How Does the
Sage Know?»; 53-82), in Kap. 4 die Kosmologie und Theologie («The Sages, God and the
World»; 84-125) sowie in Kap. 5 die Anthropologie und Soziologie («The Human World»;
127-168) der beiden Biicher. In Kap. 6 («Living Wisely»; 169-207) legt Frydrych dar, «what
constitutes wise living from the point of view of the two books» (169).

Frydrych erklirt die Unterschiede zwischen Prov und Qoh nicht - wie herkémmlich -
diachron, also damit, dass Prov eine iltere, noch naive Weisheit reflektiere, diese Weisheit
aber in eine Krise geraten sei angesichts der tatsichlich gemachten alltéglichen Lebenser-
fahrungen, was sich in einer jingeren Weisheit niedergeschlagen habe und in Qoh oder
Hiob zum Ausdruck komme. Prov und Qoh stiinden im Kanon nebeneinander und seien
durch die Inklusion Prov 1 und Qoh 12 - der Aufforderung zur Gottesfrucht — zusammen-
gehalten und gewissermassen unter die gleiche Uberschrift gestellt. Beide, Prov und Qoh,
verfolgten grundsitzlich das gleiche weisheitliche Unternehmen («wisdom entreprise»). Die
Unterschiede zwischen diesen beiden Biichern seien in erster Linie durch die unterschied-
lichen sozialen Hintergriinde und Entstehungssituationen, in denen und fiir welche diese
Schriften entstanden sind, zu erkliren. (223)

Man mag Frydrych vielleicht nicht in allem folgen, etwa nicht in der Auffassung, wo-
nach Prov (ausschliesslich) an den Einfiltigen gerichtet sei, wo doch das Prodmium den
(bereits?) Weisen dazu auffordert, «Kenntnis zu mehren». Auch stehen Prov und Qoh nur
im griechischen, nicht aber im hebriischen Kanon nebeneinander; somit sind diese beiden
Biicher nur in der LXX, nicht aber im MT durch die Inklusion Prov 1 - Qoh 12 zusam-
mengehalten. Dennoch iiberzeugt Frydrychs synchroner Zugang zu diesen beiden so un-
terschiedlichen und doch auch wieder verwandten Ausprigungen alttestamentlicher Weis-
heit, deren Verhiltnis zueinander nicht (nur) diachron und antithetisch, sondern vielmehr
(auch) komplementir zu beschreiben ist.

Der Rezensent vermisst die Rezeption praktisch der gesamten deutschsprachigen Litera-
tur zum Thema. So wird etwa die Arbeit Christian Kleins nicht einmal im Literaturver-
zeichnis aufgefiihrt (Kohelet und die Weisheit Israels. Eine formgeschichtliche Studie
[BWANT 132], Stuttgart 1994), obwohl Klein zur Paradigmatik der atl. Weisheit weitrei-
chende Uberlegungen angestellt hat. Und in B. Gemsers Spriichekommentar wire schon
zu lesen gewesen, dass «Objekt des Unterrichts die <Unerfahrenen> @xn2)» (HAT 16, Tii-
bingen 21963, 19) gewesen seien.

Trotzdem, Frydrych hat ein gehaltvolles und anregendes Buch geschrieben und zur Dis-
kussion iiber den Ort der alttestamentlichen Weisheit in der Theologie des Alten Testa-
ments einen kreativen Beitrag geleistet.

Jiirg Luchsinger, Walterswil

Bernd Kollmann: Einfiibrung in die Neutestamentliche Zeitgeschichte, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft: Darmstadt 2006. 168 S., EUR 14.90, ISBN 978-3534-17509-3.

Mit dieser Einfribrung legt Kollmann eine neue Gesamtdarstellung der ntl. Zeitgeschichte
vor, die sowohl fiir Fachleute als auch fiir einen breiteren Kreis von Lesern mit Interesse

an biblisch-theologischen und geschichtlichen Fragestellungen von Wert ist (7). Wie Koll-



Rezensionen 71

mann bemerkt, gehdrt das Werk damit nicht zur gleichen Kategorie wie Schiirers Geschich-
te des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi; das geht z.B. aus dem Umfang und aus der
Nichtverwendung von Fremdsprachen hervor (wenigstens nicht in der Originalschrift).
Damit steht der Band eher in der Tradition der Einfihrungen von Lohse und Reicke und
bietet gegebenenfalls eine Alternative zu diesen ilteren, aber immer wieder neu bearbeite-
ten und aufgelegten Werken. Kollmanns Einfithrung ist unter diesen drei die schlankste.

Das vorliegende Werk ist iiberschaubar aufgebaut und in einem angenehmen Stil ver-
fasst. Mit Ausnahme eines methodologischen Kapitels (9-15) und von zwei thematischen
Kapiteln zu philosophischen Stromungen des ntl. Zeitalters und zu der nichtjtidischen re-
ligiosen Umwelt des N'T's (136-146.147-155) ist es, wie vom Genre her auch zu erwarten,
chronologisch aufgebaut und umfasst die tibliche Zeitspanne von Alexander dem Grossen
bis zum Bar Kochba-Aufstand. Verschiedene thematische Exkurse vertiefen bestimmte
Themen - abgesehen von den Exkursen zu Augustus und dem Prinzipat sowie zum hero-
dianischen Tempel beschiftigen sich die Exkurse hauptsichlich mit bestimmten Gruppen:
Samaritanern, Essenern/Qumrangemeinschaft, Pharisiern, Nabatiern und Zeloten. Mit
Ausnahme der Einfihrung und des methodologischen Kapitels beginnt jedes Kapitel mit
einem chronologischen Uberblick - leider fehlt dem Buch eine Gesamtchronologie, was
dem Uberblick nicht zugute kommt —; zudem verhelfen Stichworte am Seitenrand dem Le-
ser zu einem schnellen Zugriff auf den Text (allerdings fehlt auch ein Register, weswegen
es nicht méglich ist, in diesem Werk rasch etwas nachzuschauen). Kollmann verarbeitet im
Text selber Quellen eher sparsam, gibt dafiir aber am Ende des Buches pro Kapitel eine
weiterfiihrende Bibliographie (inkl. Verweise auf Quellentexte). Dieser Aufbau ist hilf-
reich, denn fiir die Leserschaft, fiir die diese Einfithrung verfasst worden ist, sind Fussnoten
usw. manchmal nur verwirrend. Interessant ist in diesem Zusammenhang der Verweis in
der Einfiihrung auf Filme wie Ben Hur oder «Cleopatra> (7) als leichte, historisch-
populirwissenschaftliche Zuginge zur Zeitgeschichte des N'Ts. Im bibliographischen Be-
reich hitte man durchaus auch eine Abteilung mit Internetseiten aufnehmen kénnen, z.B.
mit Verweisen auf Quellensammlungen wie etwa die beiden englischsprachigen Standards
www.earlychristianwritings.com oder www.earyjewishwritings.com. (Die Ubersetzun-
gen sind zwar datiert und auch nicht ohne weiteres fiir wissenschaftliche Zwecke zu ge-
brauchen, dafiir sind sie aber kostenfrei und vermitteln einen guten schnellen Uberblick
tiber die Materie.) Auf die Bibliographie folgt ein Glossar mit einer Auswahl wichtiger Be-
griffe. Dies ist hilfreich, aber die Auswahl ist sehr begrenzt (nur 25 Begriffe!). Vor der Bi-
bliographie befindet sich die einzige Karte des Buches, die Palistina zur Zeit Jesu> wieder-
gibt; da eine Zeitgeschichte jedoch Entwicklungen darstellt, wire es wiinschenswert, diese
mit Hilfe mehrerer Karten (besser) nachvollziehen zu konnen, als es jetzt mdglich ist
(Qumran sucht man auf dieser Karte vergeblich!).

Inhaltlich ist das Werk eine ausgewogene Darstellung, die erfolgreich den Mittelweg
zwischen dem wissenschaftlichen Anspruch und dem gewihlten Genre (allgemein-
verstindliche Einfiihrung) geht. Insgesamt vertritt Kollmann mittlere Positionen, wenn es
um Lehrmeinungen geht. Eine Einfiihrung auf Details zu befragen, ist etwas zu weit her-
geholt (ist z.B. die Gnosis im gleichen Sinne eine Bewegung> wie die Stoa, vgl. 144.153?).

Damit ist Kollmanns Einfiibrung eine inhaltlich gelungene Einfithrung in die ntl. Zeit-
geschichte, geeignet sowohl fiir eine breite Leserschaft wie fiir Studierende unterer Seme-
ster — falls sie zusammen mit Quellentexten oder als Begleitlektiire zu einer Vorlesung zum
Thema verwendet wird; zudem kann sie dem in der pastoralen Praxis Titigen zur Auffri-

schung seiner Kenntnisse dienen.
Peter-Ben Smit, New York



72 Rezensionen

W.J. op 't Hof: Het Gereformeerd Piétisme, Den Hertog: Houten 2005. 142 S., EUR 9.90,
ISBN 9033119552.

Diese Veroffentlichung hat einen besonderen «Sitz im Leben», der hier wenigstens kurz an-
gedeutet sei. Im Jahre 2004 haben die zwei grossen reformierten Kirchen in den Niederlan-
den - die «Nederlandse Hervormde Kerk» (wichtige Theologen: K.H. Miskotte, A.A. van
Ruler, H. Berkhof) und die «Gereformeerde Kerken in Nederland» (wichtige Theologen:
G.C. Berkouwer, H. Ridderbos) offiziell auf nationaler Ebene fusioniert. Auch die kleine-
re Evangelisch-Lutherische Kirche hat an den Bestrebungen zur Einheit teilgenommen und
gehort jetzt ebenfalls zu der vereinigten Kirche, die den Namen «Protestantse Kerk in Ne-
derland» (abgekiirzt: PKN) trigt. Die «Nederlandse Hervormde Kerk» umfasste einen -
auch in organisatorischer Hinsicht - starken rechten Fliigel, den sogenannten «Gerefor-
meerde Bond», der die klassischen Bekenntnisschriften uneingeschrinkt geltend machen
will und dessen Spiritualitit in starkem Masse durch die «Nadere Reformatie» («Nihere
Reformation») beeinflusst ist. Bezeichnend sind die grosse Aufmerksamkeit fiir die «innere
Seite» des Glaubens und der Gebrauch der «Statenvertaling», der Bibel aus dem 17. Jahr-
hundert im Gottesdienst, in dem ausschliesslich oder vorwiegend die alttestamentlichen
Psalmen gesungen werden. Ein Teil dieses «Gereformeerde Bond» - eine Minderheit, aber
doch immerhin circa 70.000 Gemeindeglieder - war nicht bereit, sich an der Fusion der
Kirchen zu beteiligen und griindete eine eigene Kirche, die «<Hersteld (Wiederhergestellte)
Hervormde Kerk». Fiir die Ausbildung ihrer Pfarrer fand sie einen Platz in der in jiingster
Vergangenheit vollig umgestalteten theologischen Fakultit der Freien Universitit in Am-
sterdam. Diese Fakultit, frither mit den «Gereformeerden Kerken» verbunden, ist jetzt
eine interkonfessionelle und interreligitse Ausbildungsstitte fiir Leute aus ganz verschie-
denen Lagern, u.a. Mennoniten und Pfingstlern; auch Imams werden hier ausgebildet. Das
ist moglich, weil man im Curriculum einen allgemeinen Teil mit den speziellen Interessen
der jeweiligen Denominationen verbindet.

Op ’t Hof, Pfarrer in der «Hersteld Hervormde Kerk», wurde zum Extraordinarius an
dieser Fakultit ernannt. Sein Lehrauftrag ist im Thema seiner Antrittsvorlesung vom 2.
Oktober 2005 umschrieben: Der Reformierte Pietismus. In stark erweiterter Form hat er
sie in dem hier rezensierten Buch verdffentlicht. Die Formulierung des Themas beinhaltet
eine konkrete Stellungnahme in Bezug auf den Ausgangspunkt der Forschung. In der Lite-
ratur {iber die protestantischen Frommigkeitsbewegungen im 16., 17. und 18. Jahrhundert
werden bis heute unterschiedliche Bezeichnungen benutzt. In den angelsichsischen Lin-
dern spricht man von «Puritanismus», in den Niederlanden, wie schon angedeutet, von
«Nihere Reformation» («Nadere Reformatie») und in den lutherischen Lindern von «Pie-
tismus». Es wird indessen immer deutlicher, dass diese drei Phinomene inhaltlich klar mit-
einander iibereinstimmen und dass es gegenseitige Verbindungen und Einfliisse gab. Eine
angemessene historische Analyse erfordert daher einen adiquaten Sammelbegriff. Der Be-
griff «Pietismus» erweist sich als eine geeignete Kategorie. Es geht ja um Bewegungen und
Stromungen, denen bei aller Verschiedenheit in Konfession und Kontext die Praxis Pietatis
ein gemeinsames zentrales Anliegen war. Auch im Bereich des damaligen Katholizismus
nimmt der Verfasser «Pietismus» wahr! Der Verfasser bewegt sich, m.E. zu Recht, in den
Fusspuren u.a. von A. Ritschl und H. Heppe und distanziert sich von J. Wallmann, dessen
Einschrinkung des Begriffes «Pietismus» auf den lutherischen Pietismus er kritisiert. Dabei
betont er, dass der reformierte Pietismus fiir die Entstehung des lutherischen Pietismus ei-
ne, oft verkannte, Bedeutung hatte. Der Anfang des reformierten Pietismus liegt im engli-
schen Puritanismus. Das puritanische Profil ist fiir den reformierten Pietismus in all seinen
Verzweigungen charakteristisch geblieben. Auch die niederlindische «Nihere Reformati-



Rezensionen 73

on» ist mit dem Puritanismus verwachsen. Von England aus verbreitete der Puritanismus
sich in Europa und auch auf anderen Kontinenten, namentlich in Nordamerika. Op ’t Hof
schildert diese internationale Wirkung in lebendiger Weise, indem er die Entwicklungen
in den einzelnen Lindern und Gebieten beleuchtet, vor allem auf der Basis von umfassen-
den bibliographischen Untersuchungen. Puritanische Schriften wurden vielfach tibersetzt,
und diese rege Ubersetzungsarbeit - in der Schweiz war Basel «das reformierte Distributi-
onszentrum von puritanistica» (62) - hat die Impulse in viele Windrichtungen weitergetra-
gen. Auch akademische und Handelsbeziehungen spielten bei dieser internationalen Ver-
breitung eine Rolle, ebenso wie die Emigrationswellen von verfolgten reformierten
Fliichtlingen.

In der vorliegenden Veroffentlichung zieht der Verfasser die Bilanz aus seinen bisherigen
Untersuchungen auf diesem Gebiet und fasst deren Resultate in einem klaren Gesamtbild
zusammen, das {ibrigens fiir weitere Untersuchungen gentigend Raum lisst. Der Verfasser
lebt als Christ und Theologe im spirituellen Klima des puritanischen reformierten Pietis-
mus. Darum kann er mit viel Kongenialitit typische Merkmale dieses Pietismus beschrei-
ben. Es sind dies u.a. die Heiligung des Familienlebens, auch - wenn mdglich - der Gesell-
schaft und des Staates sowie neben den offiziellen Gottesdiensten die Konventikel, in de-
nen alle Gliubigen, auch die Frauen, sich dussern kénnen. Bei der Beschreibung der «Theo-
logie» des Pietismus betont er, das sich in der Lehre der doppelten Pridestination
manifestierende «Ewigkeitsdenken» sei nie dem Fatalismus verfallen (89). Diese Bemer-
kung ist allzu optimistisch. Hier spricht der Historiker nicht deskriptiv, sondern eher nor-
mativ!

Eine Erginzung scheint mir wichtig zu sein: Bei der grundsitzlichen Stellungnahme von
Op ’t Hof sollte als «Kronzeuge» unbedingt der reformierte Gottinger Systematiker Otto
Weber erwihnt werden. Er wies schon vor Jahrzehnten darauf hin, dass der Pietismus sei-
ne Wurzel im reformierten Wesen hat (vgl. O. Weber, Die Treue Gottes in der Geschichte
der Kirche. Gesammelte Aufsitze I, Neukirchen 1968, 160).

Fiir alle, die sich fiir den Puritanismus interessieren, ist diese Studie eine Fundgrube.
Wem die Lektiire der niederlindischen Sprache Schwierigkeiten bereitet, wird in den bi-

bliographischen Informationen vieles finden, das ihm weiter hilft.
Jan Veenhof, Gunten

Daniel Ficker Stihelin: Karl Barth und Markus Feldmann im Berner Kirchenstreit 1949-
1951, Theologischer Verlag: Ziirich 2006. 160 S., CHF 22.-, EUR 13.80, ISBN 3-290-
17394-1.

«Ein Mann vom Format Joseph Stalins» - diese am Kirchensonntag 1949 im Berner Miin-
ster gebrauchte Wendung Barths bildete den Anlass zum sog. Berner Kirchenstreit. In ihm
agierten Barth und der Berner Kirchendirektor und spitere Bundesrat Markus Feldmann
(1897-1958), der fundamentalen Anstoss an Barths «auffallender Verbeugung vor Stalin»
nahm, als Antagonisten. Dass es sich bei diesem Streit keineswegs um eine zeitgeschichtli-
che Marginalie handelt, die zu einer anekdotenhaften Darstellung einliddt, veranschaulicht
Daniel Ficker Stihelin in den 10 Kapiteln der vorliegenden Untersuchung.

Wie in einem Brennglas biindeln sich im Berner Kirchenstreit die verschiedenen histo-
risch-politischen und theologiegeschichtlichen Konstellationen, die das Themenfeld der
politischen Ethik in der Mitte des letzten Jahrhunderts in der Schweiz beherrschten: die
Stellung zum Kommunismus, das Verhiltnis von dialektischer und liberaler Theologie,



74 Rezensionen

grundlegende bekenntnishermeneutische und kirchenrechtliche Uberzeugungen von «Be-
kenntnisfreiheit» und schliesslich die Verhiltnisbestimmung von Kirche und Staat.

Ficker Stihelin stellt diese «hoch explosive» Gemengelage mit der notwendigen Kon-
textsensibilitit prignant und {ibersichtlich dar: Nach einer kurzen Einleitung (11ff.) skiz-
ziert er zunichst in einer Art Parallelhandlung den Werdegang Barths (15-25) und Feld-
manns (27-34), um dann die theologischen Lager in Bern knapp vorzustellen (35-46) und
die kirchenrechtlichen Rahmenbedingungen des Streits (47-50) zu entfalten. Anschlies-
send erfolgt dessen Darstellung im breit angelegten Kapitel 7, welches das Zentrum der Ar-
beit markiert (51-117). Danach geht er im Blick auf Barth und Feldmann kurz auf die Wir-
kungsgeschichte des Streites ein (119-124), beschreibt dessen theologischen Hintergrund
(125-133) und ordnet die abschliessend prignant dargestellte politische Ethik Barths in ih-
ren zeitgeschichtlichen Zusammenhang ein (135-147).

Mit seiner knappen Darstellung stosst Ficker Stihelin in eine echte Forschungsliicke
vor, die er nach Konsultation der einschligigen Briefwechsel, der Tagebiicher Feldmanns
sowie umfangreicher Archivarbeit vor allem im Staatsarchiv des Kantons Berns, bei der
Berner Kirchendirektion und dem Karl-Barth-Archiv Basel zu schliessen vermag. Beson-
ders erwihnenswert ist die Beriicksichtigung mehrerer hundert Zeitungsartikel zur dama-
ligen Auseinandersetzung (vgl. 101-111.149-153). Eine kleine Schwiche besteht darin, dass
man ein wenig die Transparenz hinsichtlich der chronologischen Abfolge der Ereignisse
vermisst. Eine Zeittafel hitte sicherlich Abhilfe geschaffen. Zu den Stirken der Darstellung
gehort fernerhin deren (Allgemein-)Verstindlichkeit, die keineswegs zulasten ihrer Wis-
senschaftlichkeit geht. Man spiirt ihr an, dass hier ein Pfarrer mit grossem didaktischem
Geschick auch (aber nicht nur!) im Blick auf seine Gemeinde geschrieben hat. Durch seine
Beschrinkung auf wesentliche Referenzgréssen, die er meist affirmativ zitiert, kommt er
ohne aufgeblihten Apparat aus.

Sein Geschick in der Zitatauswahl zeigt, dass er sich in der deutschsprachigen Barthfor-
schung gut auskennt, zumal er Einzelergebnisse unterschiedlicher Interpretationen rezipie-
ren und integrieren kann, ohne dabei allzu eklektisch oder einseitig revisionistisch zu wer-
den. So deckt er ein denkbar weites Spektrum ab, das von F.-W. Marquardts und P. Win-
zelers «sozialistischer» Barthdeutung tiber B. Klapperts «kontextuelles» und R. Hiitters
«kommunitaristisches» Barthverstindnis bis hin zu H. Ruddies Interpretationsversuch zur
«unpolitischen Politik» Barths reicht, der sich der sog. Miinchener Barthinterpretation (F .-
W. Graf, F. Wagner, T. Rendtorff) annihert. Als ordnender Grundgedanke fungiert dabei
E. Jiingels Beobachtung, dass das Politische bei Barth nicht Konstitutionsprinzip der Theo-
logie, sondern dessen Implikat, das Politische mithin Pridikat des Theologischen, die
Theologie aber niemals Pridikat des Politischen ist (vgl. 1271f.).

Marco Hofheinz, Bern

Eberhard Busch: Reformiert. Profil einer Konfession, Theologischer Verlag: Ziirich 2007.
224 §S., CHF 36.-, EUR 24.-, ISBN 978-3-290-17441-5.

Was heisst eigentlich reformiert? Eberhard Busch, emeritierter Professor an der Universi-
tit Gottingen und einer der wohl weltweit besten Kenner reformierter Theologie, geht die-
ser Frage in seinem neuen, zehn Kapitel umfassenden Buch nach. Nach eigener Aussage in-
tendiert er, «ein Profil der reformierten Konfession zu zeigen» (9). Das «Zeigen» dieses Pro-
fils vollzieht er freilich in spezifischer Weise: Busch beschreibt weder die «empirisch» vor-
findliche(n) reformierte(n) Kirche(n) (im Sinne einer statistischen Erhebung der faktisch
von den Mitgliedern der reformierten Konfessionsfamilie vertretenen Glaubensauffassun-



Rezensionen 75

gen), noch entwirft er einfach einen normativen Idealtyp von Lehre, der nun weltweit zu
lehren bzw. via Praxis zu «verwirklichen» wire. Buschs «Zeigen» vollzieht sich vielmehr
als genuin theologische Reflexion, die aus einer konfessionellen Binnenperspektive heraus
iiber reformiertes Profil explikativ, kritisch und normativ auf die gegenwiirtige Wirklich-
keit reformierter Konfession hin reflektiert. Dabei bedient sich Busch des beharrlichen
theologiegeschichtlichen Riickblicks in die Vergangenheit (insbesondere die Reformati-
onszeit), ohne diese einfach repristinieren oder prolongieren zu wollen. Dieser Weg ist ihm
vielmehr verstellt, insofern seine theologische Reflexion die prizise im Sinne der ecclesia
reformata semper reformanda (vgl. 15ff.) immer schon theologisch qualifizierte Wirklich-
keit der reformierten Konfession zum Gegenstand hat.

Eine klirende theologische Reflexion der explizit methodologischen Besonderheiten
dieser Konfessionskunde sui generis vermisst man allerdings in den beiden einleitenden Ka-
piteln, die danach fragen, was reformierte Konfession heute heisst (11-29) und worin
grundlegend reformiertes Profil heute besteht (31-48). Einen zweiten Block bilden dann
die Kapitel 3-10, die theologischen Einzelthemen gewidmet sind, «die auf dem Feld der re-
formierten Theologie wichtig und typisch waren und sind» (9). Leider wird ihre Auswahl
nicht niher begriindet.

Betrachtet man die einzelnen Kapitel im Lichte der gesamten Bibliographie Buschs (vgl.
dazu die Auswahl in: Ch. Dahling-Sander u.a. [Hg.], Herausgeforderte Kirche. Anst5fle -
Wege - Perspektiven, FS E. Busch, Wuppertal 1997, 479-490, sowie ausfiihrlich: htep://
wwwuser.gwdg.de/ ~ ebusch/bibliogr.htm), so kann man unschwer feststellen, dass die
meisten eine lange Genese hinter sich haben. Das Kapitel zum Erbe der Féderaltheologie
(71-97) etwa reicht entstehungsgeschichtlich zuriick bis in Buschs Assistentenzeit bei Karl
Barth (1965-1968) und wird durch den Beitrag Buschs in «Oikonomia», der Festschrift zu
Oscar Cullmanns 65. Geburtstag (Hamburg-Bergstedt 1967, 171-190), prifiguriert. Dem-
entsprechend liegt mit «Reformiert. Profil einer Konfession» die reife Summe einer lebens-
langen, intensiven und imponierenden Beschiftigung mit dem Reformiertentum vor. In-
teressierte Leser konnen an ihr trotz der genannten methodologischen Anfragen nur mit
reichem Gewinn partizipieren.

Der starke Einfluss Karl Barths auf Busch ist bis in die Diktion hinein mit Hinden zu
greifen und manifestiert sich in jedem Kapitel neu, etwa in der Rede vom «einen Wort Got-
tes» (49-69), der Interpretation der Israeltheologie Barths als Kulminationspunkt der refor-
mierten Féderaltheologie (9111.), der Rezeption der Reihenfolge «Evangelium und Gesetz»
(99-119), die sich auch in Buschs Verhiltnisbestimmung von «Beten und Arbeiten» (121-
130) widerspiegelt, der religions- und medienkritischen Pointierung des Bilderverbots
(131-150), der «gemeindekirchlichen» Zuspitzung des Zeugnisbegriffs als ekklesiologi-
schem Grundbegriff im Sinne von Barmen IIT (151-172), der Explikation reformierten
Amtsverstindnisses von der dreifachen Gestalt des Amtes Christi her (173-190), und
schliesslich in der Applikation der «chalcedonensischen Logik» Barths auf dem Gebiet der
politischen Ethik, die sich inhaltlich als die Dialektik von Unterscheidung und Zuordnung
der Auftrige von Kirche und Staat in der prononcierten Doppelthese Buschs ausprigt: «1.
Der Auftrag der Kirche und der des Staates sind zu unterscheiden» (191; dort kursiv). «2.
Der Auftrag der Kirche und der des Staates stehen in Beziehung» (196; dort kursiv). Es zeigt
sich durchgehend, dass die Barthsche Theologie fiir Busch das Hilfsinstrumentarium der
theologischen Reflexion seiner «Konfessionskunde» ist.

Wer in diesem Band im Blick auf die leider nicht begriindete Auswahl weitere Einzel-
themen vermisst, die fiir ein reformiertes Profil kennzeichnend sind, wie etwa die Lehre
von der (doppelten) Erwihlung, die Vorordnung der Christologie vor die Rechtfertigungs-
lehre oder die Lehre vom Abendmahl, der greife erginzend zu Buschs «Einsichten in die



76 Rezensionen

Theologie Johannes Calvins», die kiirzlich unter dem Titel «Gotteserkenntnis und
Menschlichkeit» (Ziirich 2005) erschienen sind. Auch dort wird man reich belohnt.
Marco Hofbeinz, Bern

Wolfgang Schoberth: Einfiibrung in die theologische Anthropologie (Einfithrung Theologie),
Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt 2006. 166 S. (kt.), EUR 14.90, CHF
25.90, ISBN 978-3-534-15169-1.

I. Die nur 150 Textseiten dieses Buches bieten, wie der Titel verspricht, eine «Einfiihrung
in die theologische Anthropologie», die ihre Leser in die Denkbewegung dieser Disziplin
hineinnimmt. Ausgehend von Thesen benennt Kap. 1 als Wozu der Anthropologie nicht
irgendein «christliches Menschenbild» (26), sondern die «anthropologische Grundfrage»
(27) aus Ps 8,5: «Was ist der Mensch - dass du seiner gedenkst?» Kap. 2 prisentiert mit I.
Kant und den Entwiirfen von M. Scheler, H. Plessner und A. Gehlen theoriegeschichtliche
Meilensteine. Kap. 3 erklirt deren «Programm» einer «Definition dessen, was das Mensch-
sein ausmacht und bestimmt», jedoch fiir «gescheitert» (72) und 15st das Paradigma der De-
finition durch die Selbstreflexivitit ab. Kap. 4 stellt dann die Entwiirfe von R. Bultmann,
E. Brunner, K. Barth, K. Rahner und W. Pannenberg der «Disputatio de homine» von M.
Luther gegeniiber, wihrend Kap. 5 mit den Dialektiken von Siinde und Ebenbild Gottes,
Leib und Seele, Autonomie und vita passiva sowie Zeit und Ewigkeit Elemente erortert,
die entwurfsunabhingig exemplarisch fiir die theologische Anthropologie sind.

V. beginnt mit dem Satz, die Erwartung einer begrifflichen Definition von Anthropo-
logie miisse «enttauscht werden» (9). Es ist daher tiberraschend, dass das Buch gleichwohl
zu drei Fiinfteln der begrifflichen Konstituierung der Anthropologie gewidmet ist (Kap.
1-3). V1. bezieht hier Front gegen jede Anthropologie, die von der Chimire eines «objek-
tivens Standortes» (51) aus Natur oder Wesen des Menschen definiert und damit tibersieht,
dass, wer immer Anthropologie treibt, selbst als Mensch im Strom des anthropologischen
Diskurses treibt: «Das Thema der Anthropologie ist nicht «der Menschy, sondern der Dis-
kurs iiber den Menschen» (83). Das «Spezifikum der Anthropologie» (82) ist darum fiir V1.
deren Selbstreflexivitdt (vgl. 11, These 1). Sie verschweigt die normativen Implikationen ih-
rer deskriptiven Aussagen nicht (88), macht vielmehr die immer schon «lebensweltlich vor-
ausgesetzten Antworten» (14) auf die anthropologische Grundfrage bewusst.

II. Vf. steht mit dieser Charakterisierung der Anthropologie einer allgemeinen pragma-
tischen Wende im geisteswissenschaftlichen Diskurs und besonders der fiir die theologi-
sche Ethik bedeutsamen Lebenswelthermeneutik nahe. Jedoch soll die Front gegen den
steilen Definitionsanspruch die Anthropologie weder in eine hermeneutische Diskursana-
lyse transformieren noch im Interesse einer Férderung von «Menschenkenntnis im durch-
aus landliufigen Sinn» (48) in die Niederungen einer «Geschichte der <kleinen Leute» (75)
fiihren. Vielmehr zeigt schon ein fliichtiger Blick auf Kap. 5, dass VI. sich sehr bewusst den
klassischen «grossen» Fragen der theologischen Anthropologie zuwendet. Klarer als in der
theoriegeschichtlichen Absicherung wird das Interesse des V. am Spezifikum der Selbstre-
flexivitit daher im Riickgriff auf die zweigliedrige Feststellung des Psalmisten (Ps 8,5): Nur
der Mensch, der auf sich selbst reflektiert («Was ist der Mensch ...»), stellt fest (konstatiert),
dass er sich in dieser Selbstbeziiglichkeit «in Gottes Handeln findet» (33 mit G. Sauter) und
so nicht definitorisch bei dieser Selbstbeziiglichkeit festgestellt (arretiert) werden kann («...
dass du seiner gedenkst?»). Selbstreflexivitit ist also fiir V1. nicht einfach das Gegenteil des
Definitionsanspruchs, sondern bleibt dialektisch auf diesen bezogen. Diese argumentative
Pragmatik des Buches wird sehr klar in Kap. 4: Erst der Hintergrund der Definition des



Rezensionen 77

Menschen als Vernunftwesen zeigt, dass die beriihmte 32. These aus Luthers «Disputatio
de homine» ihrerseits Menschsein nicht definiert, sondern im Lichte des Evangeliums sieht
(107). Das abschliessende Kap. 5 zeigt instruktiv, wie die «grossen» Themen der Anthropo-
logie im Geiste dieser argumentativen Pragmatik neu buchstabiert werden kénnen. Die Fi-
higkeit des V., seine Leser ins theologische Denken einzufiihren, erweist sich hier als be-
sonders fruchtbar.

Die Kritik, dass V1. die behandelten Entwiirfe zur Anthropologie allzu geradlinig unter
ein definitorisches «Programm» und einen leibfeindlichen «Ansatz beim Subjektbewusstsein»
subsumiert (72 zur philosophischen bzw. 103 zur theologischen Anthropologie), wird man
nicht zu stark gewichten diirfen, da das vorliegende Buch selbst «kein Entwurf» (115), son-
dern im besten Sinne eine Einfiihrung ist, die den Leser zum eigenen theologischen Den-
ken fiihrt. Dass dies dann auch Kritik einschliesst, erhoht m.E. den Wert dieses sehr emp-

fehlenswerten Buches noch.
Henning Theifsen, Greifswald

Dietrich Ritschl, Martin Hailer: Diesseits und jenseits der Worte. Grundkurs Christlicher
Theologie, Neukirchener: Neukirchen-Vluyn 2006. 395 S., EUR 24.90, CHF 44.50,
ISBN 3-7887-2176-6. 2. Aufl. 2008 mit verindertem Titel: Grundkurs Christlicher Theo-
logie. Diesseits und jenseits der Worte.

Die Zahl der Einfithrungen und Grundkurse ins Studium der christlichen Theologie ist in
den letzten Jahren deutlich gestiegen. Es werden damit - bewusst oder unbewusst - die Be-
diirfnisse einerseits nach Basiswissen abgedeckt und anderseits auch die zunehmende Ver-
schulung der Bachelor-Studienginge beriicksichtigt. Dass diesem Trend nun auch der
schon einige Jahre emeritierte Heidelberger Systematiker D. Ritschl nachgibt, mag auf den
ersten Blick verwunderlich erscheinen. Doch die Verwunderung 16st sich, wenn man bei
genauerem Hinsehen merkt, wie dieser Grundkurs zustande gekommen, wie er aufgebaut
ist und vor allem: wie hier Theologie getrieben wird. Und um es gleich schon vorweg zu
sagen: Ritschl und seinem gut eine Generation jiingeren Mitarbeiter M. Hailer ist ein theo-
logisches Buch gelungen, das hilt und einldst, was es verspricht: Freude am theologischen
Denken und Urteilen zu wecken - und zwar so, dass die Leser in eine intelligente Selbst-
vergessenheit gebracht werden, «um sich in die Gedanken anderer (Theologen) einzufi-
deln, sie vielleicht wie Gebirge mit prichtigen Gipfeln und dunklen Tdlern anzusehen und
eigene Touren in ihnen zu riskieren» (393). Diesen Zielen entsprechend ist das Buch aufge-
baut.

Um im Bilde zu bleiben: Vier Touren (Teile) sollen in jeweils drei Abschnitten erwan-
dert (erobert) werden. Bevor die erste Tour beginnt, werden gleichsam im Trainingslager
(Einleitung, 11-26) einige Grundregeln vermittelt: Es geht um perspektivisches Denken;
um Biindeln, Priifen und Erkliren von theologischen Aussagen, wobei «die Ertrige nicht-
biblischen und nichttheologischen Denkens und Forschens in Philosophie und Naturwis-
senschaften durchaus in die Arbeit miteinbezogen werden miissen, wohl wissend, dass es
sich dabei nicht um ihre (der Theologie) eigentlichen Themen, wohl aber um Einsichten
in die Erklirung der Welt und des Lebens handelt» (21). Die erste Tour, «Von der bibli-
schen Bildersprache zu theologischen Lehren» (Teil I, 27-61), zeigt dem Leser die Felder
der Theologie und vor allem, wie diese strukturiert sind: «Es geht um die Sprache, das se-
miotische Systems, das sich aus der Bibel entwickelnd in den Kirchen niedergeschlagen hat.
Die Kirchen in der Okumene werden vorgestellt, ihr Verhiltnis zu den Religionen er-
wihnt» (11). Mit der zweiten Tour (62-231) geht es dann zu den Gipfeln (und Tilern) der



78 Rezensionen

christlichen Kirchen. Nach den «groflen Themen der Kirche in geschlossenen Sprachsyste-
men» wird eine Pause eingelegt (interessanterweise nach dem «Gipfel> der Rechtfertigungs-
lehre), bevor es dann zur dritten Tour: «Die groflen Themen der Theologie in offenen
Sprachsystemen der Neuzeit» (232-362) hinauf (und teilweise auch hinab) geht.

Auf diesen Touren werden jeweils 10 Gipfel/Themenbereiche bestiegen. Die letzte
Tour (Teil IV, 363-393) ist nicht etwa ein Abstieg, sondern gleichsam der Gang durch die
Miihen der Ebene>; es geht um «[dJie Frage nach der Wahrheit in der Sprache der Meta-
phern» (363-393); noch einmal wird dariiber reflektiert, wie die Themen der Kirche und
Theologie «gestrickt> sind und wie sie sich bewihren konnen im Alltag der Welt. Hinzu-
gefiigt werden muss noch - und dies macht die Gipfeltouren denn auch leichter -: Die je-
weils 10 Kapitel der Teile IT und III sind strukturell nach dem Schema (drei Schritte) auf-
gebaut: «A) Darstellung des theologischen Problems; B) Einige historische Beispiele, wie das
Problem in der Vergangenheit bearbeitet wurde, und C) kritischer Kommentar, der von
M. Hailer verfasst wurde» (64).

Das Buch schliesst mit einer Liste wichtiger theologischer Begriffe; dies ist im Sinne ei-
ner Uberpriifung sicher sinnvoll - jedoch wundert man sich, warum ein so kluges Arbeits-
buch kein Sachregister besitzt - ein Defizit, das in einer 2. Auflage behoben werden sollte.
Aufgegliedert und veranschaulicht wird die Fiille des Stoffes vielfach durch Skizzen und
unterschiedliche Schriftgréssen.

Uberblickt man die Gliederung und die Formulierungen der einzelnen Teile, so fillt so-
fort das Wort auf, das eine der Pointen dieses Buches bezeichnet: das Wort <Sprache>. D.h.:
Endlich ist - und man durfte dies von D. Ritschl auch erwarten - ein theologisches Arbeits-
buch (oder besser: eine kleine Systematische Theologie) verdffentlicht, in dem stindig und
konsequent die sprachphilosophische Rechenschaft dessen vermittelt bzw. reflektiert
wird, was theologisches Denken und Urteilen ausmacht. In Teil IV wird denn auch - nicht
zu spit — der Titel des Buches «Diesseits und jenseits der Worte» erldutert: «Der Sinn dieser
Formulierung fiir den Titel des Buches ist wihrend der Lektiire gewiss deutlich geworden:
Die Wahrheit ist nicht in den Worten, aber sie fliefit durch sie hindurch, so aber, dass wir
sie nicht vernehmen konnten, hitten wir die Worte nicht.» (365) Mit diesem Sprachmo-
dell, dem auch eine Skizze beigefiigt ist, wird die Sprache als Medium zwischen Sprecher
und Horer verstanden. Das heisst im Blick auf die Wahrheit und Wirklichkeit theologi-
schen Redens: «Die Wahrheit ist viel breiter als die Worte und geht durch ihren Engpass
hindurch. Sie werden als Triger gebraucht>. Worte miissen nach ihrem Gebrauch, nicht
nach ihrer Herkunft oder Etymologie verstanden werden» (367).

Man kann Sprache> funktional so verstehen, um deutlich zu machen, dass die Wahrheit
und Wirklichkeit Gottes nicht mit ihrem sprachlichen Ausdruck identisch, sondern <me-
taphorischs zu verstehen ist. Aber - so kann hier kritisch zuriickgefragt werden -: Ist bei
metaphorischem Sprachgebrauch die Sprache nicht <mehr als nur Trigers? Kann es die
Wahrheit Gottes «an und fiir sich> geben? An dieser Stelle und auch im Kapitel I (34-39),
wo es um die aus Metaphern gewobene jiidische und christliche Sprachwelt geht und von
der «virtuellen Wirklichkeit von Metaphern» (37) gesprochen wird, tun sich m.E. noch
dunkle - sprich: weiter zu durchforschende - Tiler auf (Auf ein hilfreiches sprachphiloso-
phisches Buch sei in diesem Zusammenhang hingewiesen: G. Abel: Zeichen der Wirklich-
keit, Frankfurt a.M. 2004).

Das Befreiende und Ermutigende dieses Grundkurses von Ritschl/Hailer ist, dass die
Autoren solche kritischen Fragen durchaus begriissen - wie iiberhaupt der ganze Sprach-
duktus des Buches nicht einfach affirmativ eine bestimmte theologische Position behaup-
tet, sondern durchgingig zu kritischer Reflexion ermutigt. Gerade dies ist eine weitere
Pointe des Buches: Es wird deutlich gemacht, dass die christliche Theologie mit ithren Gip-



Rezensionen 79

feln und Tilern kein 6des Gebirge ist, sondern eine Kulturlandschaft, in der man leben und
arbeiten kann (und muss), weil immer noch viele Quellen entdeckt werden konnen. So
wird auch in authentischer Sprache - von beiden Autoren - durchgingig deutlich gemacht,
dass es nicht darum geht, an theologische Systeme zu glauben oder sie gar praktisch anzu-
wenden, sondern vielmehr gilt: «dass Theologie eine Hypothesen-Maschinerie ist, ein bi-
bel-gendhrtes, durchaus gliubiges Probier-Denken, ein Suchen und Fragen, ein kritisches
Priifen der Erinnerung des Glaubens von Menschen, die friiher gelebt haben, auch ein hof-
fendes Konstruieren von neuen Gedanken, nicht ein Abschpfen aus einem Reservoir»
(15).

D. Ritschl und M. Hailer haben mit diesem «Grundkurs christlicher Theologie> ein ei-
genstandiges, kluges und hilfreiches Werk vorgelegt, das aus der Freude am theologischen
Denken und Urteilen lebt und sicher seinen Lesern diese Freude auch vermitteln kann.

Werner Brindle, Reichenau

Hans-Martin Rieger: Theologie als Funktion der Kirche. Eine systematisch-theologische Un-
tersuchung zum Verhiltnis von Theologie und Kirche in der Moderne (TBT 139), de
Gruyter: Berlin/New York 2007. XI + 556 S. (geb.), EUR 128.-, CHF 205.-, ISBN 978-
3-11-019949-9.

L. Diese opulente Jenaer Habilitationsschrift bietet auf 500 Textseiten dreierlei: 1. eine Pro-
blemgeschichte des Themas von Schleiermacher bis Herms, 2. eine Analyse der fiir das
Thema exemplarischen Konzeptionen von Grib und Dalferth, 3. einen eigenen Entwurf
zum Verhiltnis von Theologie und Kirche.

«Wissenschaftlichkeit» und «Kirchlichkeit» der Theologie dienen als «heuristisches Mit-
tel» (70) der Problemgeschichte, die beim Vf. eine Kehre um ihr heimliches Zentrum
Troeltsch beschreibt. Zuvor ist die Wissenschaftlichkeit der Theologie der kritische Anti-
pode ihrer kirchlichen Funktion; bei Troeltsch kommt es zur «Trennung» der beiden (79),
wihrend ab Barth und Bonhoeffer die Kirchlichkeit selbst schon einer «theologischen
Funktionsbestimmung» (120) folgt. Eine «Problemmatrix» (201) als Uberleitung zu den ex-
emplarischen Analysen leitet daraus das Dilemma von «Selbsterhaltung» und «Fremdbe-
stimmung» der Kirche ab (237).

In dieser Matrix leistet Grib Selbsterhaltung durch Fremdbestimmung, wenn er mit
Troeltschs Offenbarungskritik nicht Gott als Gegenstand der Theologie bestimmt, son-
dern die gelebte Religion. Sie dechiffriert die religiosen Symbole, die die Kirche, aber auch
andere kulturelle Institutionen zur Lebensdeutung anbieten. Theologie gliedert sich so in
die Ethik als hermeneutische Kulturtheorie (247) und die Glaubenslebre als kirchlich-prak-
tische Symbolkunde (258). Der «dogmatische Kirchenbegriff» wird dabei «aufgel6st» in
den Kulturbegriff (257) und die Wirklichkeit der christlichen Religion in die Sinnkategorie
(296). — Dalferths Konzeption erscheint demgegeniiber als «Theologie der Offenbarung»
(240), die der Wirklichkeit Gottes Raum gibt, indem sie dieselbe von jedem Glauben an sie
unterscheidet (312). Daraus folgt eine wissenschaftstheoretische Zweiteilung (358), so dass
die Religionsphilosophie als Reflexion dieses Unterschieds die Festlegungen der Theologie fiir
Gottes Wirksamkeit offenhilt. Dalferth 6ffnet so den Kirchenbegriff fiir eine «<Kombina-
torische Theologie» (333), die ohne einen allgemeinen Kulturbegriff religionsphilosophi-
sche Wahrheitsmomente aus nichtkirchlichen Lebenswelten integriert und so Scylla und
Charybdis der Problemmatrix umschifft (371).

Der «staurologische» Entwurf des V1. folgt Dalferths hermeneutischer Grunddifferenz,
wenn er das Verhiltnis von Kirche und Theologie von einer dritten Bezugsgrosse, der



80 Rezensionen

Wirklichkeit des Kreuzes, her (440) in «wechselseitiger Kritik» (442) fiir jede von beiden
als Selbstkritik bestimmt (437).

I1. Bei dieser umfassenden Darstellung auf héchstem Theorieniveau kann es hier nur um
die Wiirdigung der konzeptionellen Leistung im Ganzen gehen, nicht um Kritik an Ein-
zelheiten. Gleichwohl ist der Begriff Kritik, dem die Einleitung gewidmet ist, der Leitfaden
der ganzen Untersuchung. Kap. 1 siedelt das kritische Moment grundsitzlich bei der Wis-
senschaftlichkeit der Theologie und nur sekundir bei ihrer Kirchlichkeit an. V{. verzichtet
damit auf eine negativititstheologische Konstitutionstheorie, fiir die die Kritik der Kirche
(nicht bloss: an der Kirche) zugleich deren Grund ist. Mégliche Motive fiir diesen Verzicht
zeigt Kap. 2. Exemplarisch sind Grib und Dalferth nicht nur wegen ihrer gegensitzlichen
Bestimmung des Verhiltnisses von Wissenschaftlichkeit und Kirchlichkeit der Theologie
(dafiir wiren auch die - vom V{. nicht beriicksichtigten - Habilitationsschriften von R.
Anselm und H.-P. Grofhans einschligig), sondern auch, weil beide die Theologie herme-
neutisch als Interpretationskunst bestimmen, die lebensweltlich gegebene «religitse[] Sym-
bole» (273; Grib) und «metaphorische Prozesse» (388; Dalferth) deutet. V{. dagegen will,
wie sein Eintreten fiir einen nicht-epistemischen, d.h. konstruktivismuskritischen Wahr-
heitsbegriff zeigt (4731.), den Gegenstand der Theologie nicht symbolisch, sondern reali-
stisch (freilich kritisch-realistisch) verstehen. Gegen Grib und Dalferth soll das Zentral-
symbol des Christentums, das Kreuz, nicht als Symbol oder Metapher verstanden werden,
sondern als «kontingente[s] Ereignis» (396). Das mit Dalferth als hermeneutische Kriterio-
logie, also als «Kunst des Unterscheidens» (425) angelegte Kap. 3 ist zugleich hermeneutik-
kritisch konzipiert, wenn es Dalferths Abhebung der Religionsphilosophie von der Theo-
logie in eine Apologetik transponiert, die «auch fiir Nichtglaubende» (488) das Kreuz er-
schliessen und so die Kirche gegen den Vorwurf verteidigen kann, unkritisch zu sein. Diese
auf Selbstkritik» (461) zielende Apologetik soll anscheinend der seit Bultmanns existentia-
ler Interpretation immer wieder diagnostizierten Aufldsung kirchlicher Institutionen
durch die theologische Hermeneutik entgegentreten. Es gibt aber auch eine Hermeneutik
der Institution, derzufolge die Kirche im Wort vom Kreuz das ihr unauthebbar gegeniiber-
stehende Krexz und so in negativititstheologischer Weise ihr eigenes Gegenteil als ihren
Grund bezeugt. Dass der kreuzestheologische Entwurf des Vf. der Unterscheidung von
Kreuz und Wort vom Kreuz nicht folgt, zeigt seine Skepsis gegentiber der Hermeneutik.
Die stattdessen favorisierte Selbstkritik der Kirche, noch «bevor sie Objekt einer Kritik
werden kann» (459), hat nicht denselben kriteriologischen Rang, weil sie Kritik an der Kir-
che bleibt.

Im Ganzen hat dieser hochst gediegene Entwurf einer Theologie als «Ausdruck von kri-
tischem Bewusstsein» (459) durch die letztliche Verortung beim Locus der Apologetik sei-
nen systematischen Ort an bzw. in der Kirche. Bliebe er hingegen in den Bahnen der an
keinen bestimmten Locus gebundenen Hermeneutik, so wire auch sein eigener Ort wie der
des Kreuzes selbst in der «Ortlosigkeit» «vor den Toren Jerusalems», wie V{. leider eher
beiliufig bemerkt (448.491).

Henning Theifsen, Greifswald

Christa Gibler-Kaindl: Frauenmorgen. Aufbriiche in eine christliche Alterskultur, Kohl-
hammer: Stuttgart 2005. 208 S., EUR 20.-, CHF 35.10, ISBN 3170188763.

Dr. Christa Gibler-Kaindl ist Pfarrerin und lebt in Basel. Sie leitete wihrend drei Jahren
eine Gesprichsgruppe von dlteren Frauen, die einmal monatlich am Morgen zusammenka-
men, um Lebenserfahrungen im Zusammenhang mit Religion, Glaube, Bibel und Kirche



Rezensionen 81

miteinander zu teilen. In diesem Buch werden die wesentlichen Elemente aus diesen Ge-
sprichen wiedergegeben und reflektiert. Teil A, in dem schon vorhandene Untersuchun-
gen zum Alter verarbeitet werden, liefert mit seinen treffsicheren Wahrnehmungen und
Erwigungen einen soliden «Vorbau» fiir die Teile B und C. Diese beiden Teile enthalten
eine iibersichtliche Darstellung, sorgfiltige Analyse und einfiihlsame Wertung der Begeg-
nungen und Gespriche am «Frauenmorgen».

In den Gesprichsprotokollen und in den Kommentaren dazu kommen manche Elemen-
te vor, die bei ilteren Lesern und bei allen, die mit Vertretern der dlteren Generation gei-
stigen Austausch pflegen, «Aha-Erlebnisse» hervorrufen werden. Sie kénnen in vielem ei-
gene Erfahrungen erkennen und hiufig wie in einem Spiegel sich selbst sehen. Spannend
ist es etwa, iiber die Anderungen zu lesen, die sich nicht nur im Kérper, sondern auch im
Gefiihl und im Kopf vollziehen - Anderungen, die auch Religion und Glaube betreffen.
Wir denken z.B. an das, was Christa Gibler tiber den Umgang mit der Bibel (1441f.) er-
zihlt. Auch auf allerlei allgemeine Aspekte des Alterwerdens findet man hier gute Hinwei-
se, etwa auf das Grossmutter- und Grossvatersein und iiber Gesundheit und Krankheit
(1734f.).

Was auffillt, ist die grosse Variation, die in dieser Gruppe spiirbar geworden ist und die
das Entstehen einer wirklichen Gesprichs- und Erlebnisgemeinschaft nicht verhindert,
sondern vielmehr geférdert hat. Es war das unverkennbare Anliegen der Ge-
sprichsleiterin, dass alle sich offen und ehrlich aussprechen konnten. Man fiihlte sich of-
fensichtlich in der geschiitzten Atmosphire frei, sich ganz personlich iiber existentielle
Fragen zu dussern.

Es war sicherlich hilfreich, dass eine feste Struktur der Zusammenkiinfte vereinbart wor-
den war, wobei auch das Ritual eine Rolle spielte. Der Hinweis auf Rituale erinnert sofort
an das, was die Autorin in ihrer in Amsterdam verteidigten Dissertation ( «Kinder im Got-
tesdienst. Theorie und Praxis generationeniibergreifenden Feierns», Stuttgart 2000) {iber
Symbole und Rituale gesagt hat; iiberhaupt zeigen beide Biicher Ahnlichkeit in Aufbau
und Methode. Aber natiirlich funktioniert das Ritual in dieser Altersphase anders als in der
Kindheit. Mit Recht wird iiber die ausgrenzende und iibersittigende Wirkung von un-
verandert gebliebenen Ritualen gesprochen (185).

Ermutigend ist die Feststellung, dass ein Mensch auch im Alter seine Ansichten indern
und Neues lernen kann, und schén ist es festzustellen, dass diese Gruppe auch eine Lern-
gemeinschaft geworden ist, in der jiingere Seniorinnen von der Weisheit und Erfahrung
der ilteren Seniorinnen profitieren kénnen und wollen.

Mit dieser Veroffentlichung ist Christa Gibler ganz nahe am Puls der Zeit, denn die Ge-
staltung des Alters und die Beziehungen zwischen den Generationen gehéren zu den gros-
sen Herausforderungen, vor denen unsere heutige Gesellschaft und Kirche stehen. Es ist
ein klar geschriebenes, allgemein zugingliches, auch fiir Gesprichskreise und Kurse sehr
brauchbares Buch. Es leistet einen wertvollen Beitrag fiir die Besinnung iiber den Aufbau

einer christlichen Alterskultur.
Jan Veenhof, Gunten

Eve-Marie Becker, Doris Hiller (Hg): Handbuch Evangelische Theologie. Ein enzyklopiadi-
scher Zugang (UTB ), Francke: Tiibingen/Basel 2006. 370 S., EUR 29.90, CHF 52.20,
ISBN 3-8252-8326-7.

Das «Handbuch Evangelischer Theologie» zeichnet sich zunichst einmal dadurch aus, dass
es nicht - wie so oft und aus guten Griinden bei Kompendien - von Autoren und Autorin-



82 Rezensionen

nen verfasst ist, die auf eine lingere Lehr- und Forschungserfahrung zuriickblicken kon-
nen. Verfasst ist das Handbuch von Theologen und Theologinnen, die eher am Anfang ih-
rer akademischen Karriere stehen, von Assistierenden und/oder Hochschullehrenden, die
gerade habilitiert worden sind: Markus Saur (Alttestamentliche Wissenschaft), Eve-Marie
Becker (Neutestamentliche Wissenschaft), Klaus Fitschen (Kirchengeschichte), Martin
Hailer (Theologische Ethik), Traugott Roser und Renate Zitt (Praktische Theologie, Reli-
gions- und Gemeindepidagogik), Doris Hiller (Dogmatik). In gewisser Weise blickt man
also in die Zukunft der wissenschaftlichen Theologie im deutschsprachigen Raum, wenn
man das Handbuch liest.

Jiingere Kolleginnen und Kollegen, das ist unverkennbar, zeichnen sich durch eine ho-
here didaktische Sensibilitit aus. Dies ist auch am <Handbuch Evangelische Theologie> zu
erkennen. Es ist ungemein geschickt, anregend und originell aufgebaut. Jeder einzelne Bei-
trag, der ein bestimmtes Fachgebiet der Theologie vorstellt, besteht aus drei Teilen - einer
Beschreibung der betreffenden Disziplin; der Darstellung der enzyklopidischen Aspekte
dieser Disziplin; und, anhand des Beispiels des Gebets, einer Konkretisierung aus der Per-
spektive der betreffenden Disziplin heraus. Besonders dieser letzte Teil gibt dem Hand-
buch neben seinem hohen theoretischen Niveau eine Konkretion, die besonders fiir dieje-
nigen niitzlich ist, die (noch) nicht die Héhe des jeweiligen theoretischen Fachdiskurses er-
klommen haben. Insofern kann man es durchaus auch Studierenden in den Anfangsseme-
stern empfehlen.

Sein besonderes Profil gewinnt das Handbuch dadurch, dass alle seine Beitrage auf die
Perspektive des enzyklopidischen Aspekts der Theologie konzentriert sind. So wird ver-
mieden, dass die Darstellung des Gesamtfaches Theologie in seinen einzelnen Disziplinen
lediglich additiv erfolgt. Alle Autoren und Autorinnen haben den Auftrag, ihr jeweiliges
Fach in seinem enzyklopidischen Gehalt zu erschliessen, sehr ernst genommen. Die ein-
zelnen Beitrige fithren zum Teil sehr anregende Dialoge tiber ihre Disziplinengrenze hin-
aus, und zudem schirfen sie dadurch ihr theologisches Profil. Offensichtlich lasst sich das
Fach «Theologie» in seinem enzyklopidischen Charakter nur in der Weise darstellen, dass
dessen Theologizitit als ganzes #nd in den Teildisziplinen tiberzeugend erschlossen wird.
Was programmatisch am Anfang des Handbuches steht, wird im konkreten Vollzug der
Darstellung durchaus eingelost: «<Es kann nicht allein um eine Neugruppierung im Verhilt-
nis der Ficher, ausgehend von ihrer vorfindlichen Ausdifferenzierung, gehen. Vielmehr
geht es grundsitzlicher um die Frage nach den Bedingungen und den Kriterien, die dafiir
stehen, dass eine Disziplin als theologische ausgewiesen werden kann. Was Theologie 1st,
erschliefit sich nicht in der Beschreibung der gegenwirtigen Bezugsebenen der Disziplinen
untereinander. Diese Beziige selbst notigen zur Rechenschaft iiber die Theologizitit jeder
Disziplin.» (18)

Eine kritische Wahrnehmung meiner Lektiire méchte ich nicht verschweigen, wobei
diese Wahrnehmung durchaus auch auf die Stirke des Buches verweist. Die jungen Kolle-
ginnen und Kollegen argumentieren sehr differenziert und ausgewogen. Das ist gut so.
Aber manchmal hitte ich mir doch auch so etwas wie die Andeutung einer polemischen
Positionierung des eigenen Denkens gewiinscht, was ja nicht das Niveau der Darstellung
schmilern muss - im Gegenteil. So ausgewogen und friedlich, wie sie mir in diesem Buch
begegnet, kann die Theologie einfach nicht sein. Aber vielleicht werden ja aus den sanften
Jungen dann irgendwann einmal richtig wilde Alte.

Albrecht Grozinger, Basel



Rezensionen 83

David Pliiss: Gottesdienst als Textinszenierung. Perspektiven einer performativen Asthetik
des Gottesdienstes, Theologischer Verlag: Ziirich 2007. 358 S., CHF 48.50, ISBN 978-3-
290-17423-1.

«Es isch schon gsi (es war schon)» - diirfte nicht nur in der Deutschschweiz einer der hiu-
figsten Kommentare von Gemeindegliedern zu gottesdienstlichen Angeboten sein. Die Re-
aktion der Pfarrerschaft auf ein solches Echo und die dabei verwendete isthetische Katego-
rie ist oft eher unbeholfen und mit der Frage verbunden, was «schén» in diesem Zusam-
menhang genauer bedeuten soll. Diese Frage, ihre Entfaltung und Beantwortung sind Ge-
genstand von David Pliiss’ Basler Habilitationsschrift.

Pliiss stellt die Gottesdienstpraxis der reformierten Deutschweizer Kirchen ins Zentrum
seiner Arbeit. Oft als traditionsvergessen und konzeptlos verunglimpft, erhilt diese in der
sorgfiltigen Analyse des Autors ein eigenes Profil und eigene Plausibilitit, gerade auch im
Vergleich mit den in gewissem Sinn stirker liturgisch geformten Traditionen der lutheri-
schen oder katholischen Kirche. Dass Pliiss nicht deduktiv von solchen Vorgaben her ar-
gumentiert, weitet thm den Blick auf das Ganze des Gottesdienstes. Dieses versteht er als
Zusammenspiel unterschiedlicher Faktoren - Raum, Korper, Gestik, Atmosphare Klang,
Texte, Rollen -, deren Funktionen im Geschehen «Gottesdienst» er minutios nachspiirt,
und zwar sowohl auf der Seite derer, die die Liturgie gestalten, als auch bei den Rezipieren-
den, also bei der Gemeinde. Zusammen bilden diese Faktoren ein Gewebe, das sich 7 actu
zu dem formt, was Pliiss als Inszenierung versteht, nimlich eine «<komplexe, Produktion
und Rezeption integrierende, kdrperlich-sinnliche Vollzugs- und Interaktionsgestalt» (28),
fir die der biblische Text als zentrales Element gleichsam das Skript liefert.

Mit dieser Sicht auf den Gottesdienst als Interaktionsgeschehen in einem bestimmten,
von Traditionen, Handlungen, Wahrnehmungen und Deutungen geprigten Raum will
Pliiss den semiotic turn der 70er und den performative turn der 90er Jahre fortsetzen; er
schliesst dabei an Erkenntnisse an, die er seit Schleiermacher in der Homiletik vorgebildet
sieht. Ziel seiner Analysen ist dementsprechend nicht die Entwicklung einer normativen
Liturgik, sondern «eine Sensibilisierung und Schirfung liturgischer Wahrnehmung in Be-
zug auf das, was vorhanden ist, und ein daraus resultierender besserer, weil bewussterer
Umgang damit» (16).

Zur Erreichung dieses Ziels setzt Pliiss eine Fiille humanwissenschaftlicher - insbeson-
dere auch theaterwissenschaftlicher - Theorieelemente ein, die er ebenso virtuos wie pri-
zise handhabt. Schliisselkonzepte liefern dabei die Begriffe der Rolle (Sundén), des mimeti-
schen Handelns (Gebauer und Wulf), der Atmosphdre (Schmitz) und der Prisenz (Fischer-
Lichte). Mit ihrer Hilfe gelingt es dem Autor, das Mit- und Ineinander von hier und jetzt
gestaltetem Anlass («dussere Biithne»), biographischen Schliisselszenen als hermeneutischen
Katalysatoren («innere Bithne») und biblischen Texten als Grundskripten plausibel zu ma-
chen und es mit dem sich dabei ereignenden Gottlichen oder Heiligen in Verbindung zu
bringen.

Pliiss bietet wissenschaftlich Interessierten eine hoch differenzierte Fiille analytischer
Einsichten in das komplexe Geschehen von Gottesdiensten qua liturgischer Inszenierun-
gen. Kirchlichen Praktikern wird allein die Fiille an instruktiven Beobachtungen - z.B. zur
Typologie religidser Urszenen (144ff.), zur Bedeutung biblischer Texte im Gottesdienst
(225ff.), zur Funktion informeller liturgischer Elemente wie der Begriissung (180ff.), zum
(vielleicht etwas zu optimistisch aufgefassten) Gemeindegesang (216ff.) oder zum Prisenz-
charakter liturgischer Vorginge (318ff.) - anregendes Material fiir die Analyse eigener got-
tesdienstlicher Wahrnehmungen und Absichten liefern.

Gelegentlich lisst die Dichte unterschiedlichster Theorieelemente bei der Darstellung



84 Rezensionen

des liturgischen Geschehens den Verdacht der Uberdeterminierung aufkommen - eine Ge-
fahr, die der Autor durchaus selber sieht, wenn er etwa vom «Mut der Verzweiflung» an-
gesichts des Schwindens religioser Sozialisation spricht (137), die doch Grundlage eines
funktionierenden «Rollenduals» (Sundén) im Gottesdienst sein sollte. Grundsitzlicher
stellt sich beim intensiven Beizug humanwissenschaftlicher Erkenntnisse die Frage nach
deren Verhiltnis zur Theologie und zum theologischen bzw. religiosen Proprium gottes-
dienstlicher Vorginge. Die Einfithrung «Gottes» in dieses Geschehen (z.B. 182, 245) wirkt
unvermittelt und thetisch, etwa in der Aussage, Gott sei «der Nichtspielbare und Nichtin-
szenierbare par excellence — er bleibt der ganz Andere» (241), die mehr Fragen aufwirft als
beantwortet. Auch die Differenzierung von sozialwissenschaftlichen und theologischen
Theorieansitzen (a.a.0.) wirkt eher vage und bediirfte der vertieften Darstellung und
Uberpriifung an empirischem Material. Einen Schritt in diese Richtung bietet die Aussicht
des Autors auf eine Fortsetzung des Erarbeiteten in Form einer «praktischen Dramaturgie
des Gottesdienstes» (274), auf die man gespannt sein darf.

Hansueli Hauenstein, Sempach

Meinfried Jetzschke: Supervision — Schule - Religion. Religionslehrerinnen und Religions-
lehrer wirkungsvoll unterstitzen, Neukirchener: Neukirchen-Vluyn 2006. 253 S,
EUR 19.90, CHF 36.-, ISBN 978-3-7887-2125-1.

Diese (fiir den Druck gekiirzte) Paderborner Dissertation lisst sich im Uberblick an Hand
von fiinf Merkmalen vorstellen: (1) Sie stellt die faktisch in 15 Sitzungen und einer 16. An-
schlusssitzung von je 90 Minuten abgelaufene Supervision eines Religionslehrers aus einer
beruflichen Schule und des Verfassers als Supervisor dar, teilweise in protokollarischer
Wiedergabe und mit theologisch reflektierenden Anschlussstellen. Damit wird Supervisi-
on fiir beide Seiten nachvollziehbar, nachpriifbar, anwendbar und kann Lehrern Schwel-
lenangst nehmen. - (2) Im konzeptionellen Rahmen der Kulturhermeneutik von C. Geertz
und der System-Theorie werden die Einzelsitzungen und der Gesamtablauf der Supervisi-
onssequenz mit dem Supervisanden, der wenige Wochen nach Dienstantritt um eine sol-
che Beratung bat, dokumentiert und kommentiert. - (3) So wird ein Einblick in die Super-
visionswerkstatt geboten, der in seiner Transparenz Religionslehrern einen solchen Schritt
zur beruflichen Beratung verstindlich machen und erleichtern kann. (Auch Pfarrer, Seel-
sorger, vor allem in Krankenhaus-, Gefingnis-, Telephonseelsorge u.a., konnen ihre Selbst-
wahrnehmung schulen, ihr Arbeitsfeld analysieren, ihre Beziehungen zu den Arbeitskol-
legen sondieren und die Inhalte reflektieren lernen.) - (4) Speziell geht es um eine Einzel-
supervision, wobei grundsitzlich auch Gruppen-Supervisionen méglich sind, und zwar
mit Religionslehrern, wozu es bis anhin wenig theoriebildende und nur wenige empirische
Beltrage gibt. - (5) Entsprechend geht es um die Dimension(en) des Rehglosen im Supervi-
sionsprozess, um Religion als Bestandteil performativen Wissens und eines identititsstif-
tenden Referenzrahmens und folgerichtig um den Erwerb von und um den Umgang mit
religidser Kompetenz.

Die Supervisionssequenz beginnt mit dem Erstgesprich und fihrt in die Kontraktarbeit,
in der die beiden Akteure die Themen und Ziele formulieren, gewichten und festhalten.
Dies wird in einem Erlebnisprotokoll im Sinne einer Beschreibung der Erfahrungsanfangs-
lage festgehalten (III. Kap.). In Analogie zum idealtypischen Verlauf einer Supervisionsse-
quenz hat auch jede einzelne Sitzung entsprechende Phasen, normalerweise von der ratio-
nal-diskursiven Ebene durch eine «Tiefungsphase», die verstirkt «Affizierungsmuster» ein-
bezieht, wieder in den kognitiv-reflexiven Bereich (IV. Kap.). Mit der 4. Sitzung tritt die



Rezensionen 85

Reflexion der Gottes-Konstrukte in das Blickfeld, beginnend mit dem friihkindlich entstan-
denen «individuellen Gotteskonstrukt», das durch innere Einfliisse wie Triume und durch
dussere Einfliisse wie Erziehung stindig modifiziert wird bis an das Ende der Pubertit,
wenn sich das «selbstverantwortete Gotteskonstrukt» herausbildet (85f.). Immer sind dabei
Eltern-, Mutter- und Vater-Bilder, Selbst- und iiberhaupt Menschen-Bilder als eine Art
Korrelate der Gottes-Bilder wirksam (V. Kap.). Im vorliegenden <Fall> betrachtete sich der
Lehrer als (bestialischer) Gegner der Schiiler und als Beherrscher in Analogie zum allmich-
tigen Gott - und zugleich fiel er in Ohnmachtsphantasien, dass (und weil) er die Schiiler
eben nicht beherrschen konnte, was seinem «Sicherheitsgedanken» zuwiderlief. Deswegen
dienen in der Supervision Phantasien und Imaginationen dazu, die «inneren Bilder» als
auch religits verschliisselte Sehnsiichte zu «diagnostizieren», die im vorliegenden Fall z.B.
nach (depressivem, suizidirem) Einswerden mit dem allmichtigen (Oberlehrer-)Gott ten-
dierten und die sich auch im Wunsch nach erwachsenem (eigenverantwortlichem) Mensch-
sein manifestierten. Der allmichtige Gott-Lehrer, der sich aufopfert und keine Schuld auf
sich ladt - und der zugleich seinen Schiilern gegentiiber Gegenspieler, Gegner, Satan, Bestie
ist und sein muss: Solche «religids geprigten Polarititen», solche «Systemcodes» und reli-
giosen Symbolisierungen laufen stets mit - im individuellen wie familidren und gesell-
schaftlichen Kontext - und sind zu <wecken>, zu thematisieren, damit nicht-gelebte Lebens-
anteile, z.B. Selbst-Fiirsorge und Zeit fiir sich nehmen, aktiv integriert, <ausgelebt> werden
kénnen (127f.; VL. und VIL Kap.).

Bei allen diesen Prozessen wird vom Supervisor verlangt, dass er mit den christlichen
und allgemein religiosen Inhalten, Symbolen, Riten, Mythen und mit deren kirchlicher
wie wissenschaftlicher und zivilreligiéser Tradierung und Vermittlung kritisch umgehen
kann. Er muss sich zuriicknehmen, in die 3. Beobachterposition versetzen, auf einen ergeb-
nisoffenen Prozess einlassen und dabei seine Intentionen und Kompetenzen hilfreich ein-
setzen konnen (111ff.). Er ist in gewissem Sinne der auf Zeit vorauslaufende Stellvertreter
fiir seinen Klienten (wie D. Sélle in «Stellvertretung», 1965, gegeniiber dem «Ersatzmann»
formuliert hat). Hier liegen die Verantwortung fiir den Supervisanden und die Anerken-
nung von dessen Eigenstindigkeit, die dem Supervisor entzogen bleibt und fiir thn selbst
die Gefahr des Allmachtswahns bedeuten kann, unaufldsbar ineinander.

Eine starke Passage des Buches ist aus theologischer Sicht das VIII. Kap. «Gott begeg-
nen». Zwei Typen von Religion werden beschrieben: (1) Gehorsam, Pflichtausiibung, Per-
fektion, Schuldgefiihle, asketische Ziige usw., eine kleinbiirgerlich-moralische Instrumen-
talisierung von Religion; (2) Emanzipation, Verantwortung, eigene Sinngebung usw., also
eine Befreiungsreligion. Entsprechend wird Siinde verstanden: Scheitern an der eigenen
Unvollkommenheit (so auch bei Luther) - Siinde ist gerade das Vollkommensein-, das «wie
Gott Sein»-Wollen. Es geht um ambivalentes Leben, um Leben als Fragment. Diese Erfah-
rung und Einsicht hilft auch dem Supervisor zu erkennen, dass er seine Arbeit nicht als
Vervollkommnung betreiben darf; Supervision wird sonst selbst zu Religion (140-144).

Wie generationen-familidre Erwartungen, Festlegungen (z.B. Bestimmung zum Prie-
ster), Wiinsche (z.B. als erstes Kind einen Sohn), sogen. Familiencredos prigen, das wird
mittels eines Genogramms im Blick auf «Maria und Martha» in Lukas 10 gezeigt und (her-
meneutisch) in narrativer (dekonstruktiver) Verfahrensweise durchgefiihrt (IX. Kap.). Was
also bedeutet Systemische Supervision: «konstruktivistische Beratung» mit begrenzten
Einwirkungsméglichkeiten, weil alle «lebenden Systeme grundsitzlich offen und ihre zu-
kiinftigen Formen im Prozef des evolutioniren Feedbacks grundsitzlich nicht voraussag-
bar sind» (171)? Dann lisst sich weiter fragen: War Jesus ein Systemiker> (XI. Kap.)? War
er ein Machtmensch (Haley u.a.) oder ein «guter Jesus> (Stierlin u.a.) oder nicht eher ein
«Unterbrecher bestehender Systemfixierungen», z.B. durch seine irritierende Reich-Got-



86 Rezensionen

tes-Botschaft, durch sein «genial-iiberraschendes Handeln an der Ehebrecherin» (Joh 8)
(191f.)? Kann sich der Supervisor entsprechend als «Provokateur aus Liebe» verstehen,
«dessen <Kardinaltugendens in der paulinischen Trias aus 1.Kor 13,13 bestehen» (195)?

Nach der Evaluation in der 14. und 15. Sitzung folgt in der 16. der Abschluss des An-
schlusskontraktes (XII. Kap.), in dem z.B. der Schritt des Supervisanden vom Feind der
Schiiler zum <Ersatzvater> eine Rolle spielen soll. Und zugleich wird diskutiert, inwiefern
Religionslehrer als <Uberzeugungstiter> ein besonderes Supervisionsangebot benétigen
(203ff.).

Der Verfasser hat die eingangs genannten fiinf Aspekte fachlich wie didaktisch varian-
tenreich in gefilliger Sprache durchgearbeitet. Er bleibt stets am Supervisionsprozess ori-
entiert und bietet viele wissenschaftliche Anschlussstellen, z.B. den Disput iiber das Ver-
hiltnis von Systemischer Theorie und Theologie, Supervision und Religion, {iber Stirken
und Grenzen Systemischer Supervision. Diese Vorziige haben bisweilen den Nachteil, dass
der Eindruck eines Mosaiks den Gesamtbogen zuriicktreten lisst. Umgekehrt fordert dies
Religionslehrer, Supervisoren und solche Experten sowie <Laiens, die Theologie und Su-
pervision treiben, zu entdeckendem, informierendem wie fragendem Lesen (z.B. ob der Su-
pervisor bisweilen zu stark lenkt, 179-183) heraus.

Uwe Gerber, Schoptheim

Bernhard Dressler, Andreas Feige, Albrecht Scholl (Hg.): Religion - Leben, Lernen, Lebren.
Ansichten zur «Religion> bei ReligionslehrerInnen» (Grundlegungen; Verdffentlichun-
gen des Religionspadagogischen Instituts Loccum 9), LIT: Miinster 2004. 135 S.,
EUR 19.90, ISBN 3-8258-7199-1.

Ausgangspunkt der vorliegenden Aufsatzsammlung ist eine religionssoziologische Studie
aus Niedersachsen, die im Jahre 2000 Berufsverstandnis und berufliche Praxis von evange-
lischen Religionslehrern und -lehrerinnen an 6ffentlichen Schulen zum Gegenstand hatte.
Dabei wurden nicht nur quantitative Befunde erhoben, sondern - mittels 17 persénlicher
Interviews — auch verschiedene «Stimmungslagen» von Unterrichtenden eingefangen. Es
erstaunt nicht, dass es diese Fallanalysen sind, die, tiber die konkrete Auswertung der Stu-
die hinausgehend, zur fortgesetzten Beschiftigung mit der Thematik angeregt haben. Sie
liegen dem Buch auf einer CD-ROM bei. Es handelt sich bei «Religion — Leben, Lernen,
Lehren» also um sog. «<zweite Gedanken», die in ihrer Tendenz weniger systematisch aus-
fallen als die Studie selbst, deswegen jedoch nicht minder interessant und spannend zu lesen
sind.

Zunichst lisst sich anhand der Berufsbiografien ganz generell ein Generationenwechsel
in der Religionslehrerschaft aufzeigen. Wer die Wende der 68-er Generation noch aktiv
miterlebt hat, strukturiert seinen Religionsunterricht tendenziell vom eigenen Befreiungs-
erlebnis her und sieht in der Kritik an allen Formen von traditioneller und institutionali-
sierter Religion einen wesentlichen Bestandteil seiner Arbeit. Diese Frontstellung teilen
jiingere Pddagogen so nicht mehr; sie widerspiegelt auch nicht mehr die Situation der Schii-
lerschaft. Neuere Formen der Darstellung, Inszenierung und Aufschliisselung von bibli-
schen Texten dagegen vermogen durchwegs Zuginge zu den Sinnpotentialen des christli-
chen Glaubens zu schaffen und kénnen zu einer «eigenen Selbstdeutung» hilfreich sein.
Wesentlich ist in diesem Zusammenhang die Erkenntnis, dass der Anspruch auf konkret
bestimmbare Lernziele aufzugeben ist: Die Schiiler nehmen aus dem Unterricht mit, was
sie mitnehmen wollen (D. Korsch: Wie bildet sich Religion? 17-28).

Die «eigene Selbstdeutung» spielt aber auch bei den Unterrichtenden selbst eine wichtige



Rezensionen 87

Rolle. Biografische Prigungen bestimmen in hohem Mass die methodischen Zuginge und
Ziele des Unterrichts mit. Hier entfaltet die Aufsatzsammlung denn auch ihre eigentliche
Stirke: Unter dem Raster einer feministischen, einer psychoanalytischen und einer dekon-
struktivistischen Fragestellung offenbaren einzelne Fallanalysen hintergriindige Motive
und Motivationen der Befragten und regen zur eigenen Selbstreflexion an (D. Fischer:
Doing gender - under cover, 67-81; W. Winter: Der Kampf um das verlorene Heil, 82-91;
D. Zillefen: Uber Religion sprechen. Einwurf mit Jacques Derrida, 92-105). Denn wenn
es auch unvermeidlich und mitunter fruchtbar ist, eigene lebensgeschichtliche Prigungen
in den Unterricht einzubeziehen (und dort allenfalls sogar aufzuarbeiten), stellt ein unre-
flektierter Einbezug der eigenen Person faktisch einen Missbrauch der Unterrichtssituati-
on dar. Spitestens hier wird die Problematik eines Religionsunterrichts deutlich, der sich
seit gut dreissig Jahren weitgehend von einer kirchlichen Einbindung verabschiedet und
aufs Individuelle des Schiilers (und damit auch des Lehrers!) beschrinkt hat. Es erstaunt
nicht, dass es unter den jiingeren Unterrichtenden durchaus Versuche gibt, den kirchlichen
Raum fiir den Unterricht zuriickzugewinnen (T. Klie: Wohnkulturen, 47-66; M. Meyer-
Blanck: Bildungsreligion und Zeichenbildung, 106-116). Die Frage stellt sich, wie lange es
geht, bis auch kirchliche Gemeinschaft als Mdglichkeit des religiosen Austauschs wieder
entdeckt wird.

Den Abschluss des Buchs bildet ein Aufsatz von katholischer Seite (A.A. Bucher: Ge-
meinsamkeit, nicht Differenz, 117-134). Er stellt im Vergleich mit zwei katholischen Un-
tersuchungen weitgehende Ubereinstimmung seitens der Unterrichtenden beider Konfes-
sionen fest, was die 6kumenische Ausrichtung ihrer Arbeit betrifft. Mehrheitlich abge-
lehnt wird - hiiben wie driiben - eine Instrumentalisierung des Religionsunterrichts fiir
kirchliche Missionszwecke. Dabei scheinen sich katholische Unterrichtende mehr mit ih-
rer Amtskirche reiben zu miissen als ihre evangelischen Berufskollegen. Heisst das nun,
dass die katholische Kirche einfach eine stirkere Kontrolle iiber den Religionsunterricht
beansprucht, oder konnte sich hierin zeigen, dass sie das Wissen um eine letztlich kirchli-
che Situierung allen christlichen Lehrens und Lernens noch nicht preisgegeben hat?

Alex Kurz, Rohrbach

Andreas Obenauer: Too much heaven?. Religidse Popsongs - jugendliche Zugangsweisen -
Chancen fiir den Religionsunterricht (Heidelberger Studien zur Praktischen Theologie
5), LIT: Miinster 2002. 254 S., EUR 20.90, ISBN 3-8258-6416-2.

In einer engagierten Auseinandersetzung mit kulturtheoretischen und religionspidagogi-
schen Entwiirfen tritt Obenauer in seiner Dissertation zunichst fiir die grundsitzliche Be-
rechtigung von Popmusik im Religionsunterricht ein. Populare Kultur («popular culture»
[John Fiske]) als Ausdrucksform der jungen Generation ist geeignet, Lehr- und Lernpro-
zesse zu evozieren und/oder zu begleiten. Freilich geht ein Grossteil der von ithm disku-
tierten Untersuchungen von gar keiner oder nur von einer sehr schmalen empirischen Ba-
sis aus: Unzulingliche Verallgemeinerungen sind die Folge.

Diesem Mangel will Obenauer nun abhelfen. Anhand einer Meinungsumfrage holt er di-
rekte Feedbacks von Jugendlichen zu vier Videoclips ein, die er nach unterschiedlichen
thematischen und stilmissigen Schwerpunkten aus den aktuellen Charts ausgewihlt hat.
Die entsprechenden Musiktexte verbinden die Themen «Erlosung», «Tod», «Liebe» und
«neue Welt» mit einer religiésen Symbolik und decken die Stilrichtungen Pop, Rock Hip-
hop sowie Soul/Rhythm and Blues ab.

Aus der Auswertung der Umfrage gewinnt der Autor einerseits Erkenntnisse iiber die



88 Rezensionen

Art und Weise, wie Religion in den Musikstiicken und den dazugehérigen Videoclips co-
diert wird, anderseits aber auch Informationen iiber die konkreten Lesarten, mit denen Ju-
gendliche solche Codes wahrnehmen. Dabei zeigt sich grundsitzlich, dass den Songtexten
eine eher untergeordnete Bedeutung zukommt: Sie sind meist englisch und stehen bei jun-
gen Horern nicht im Zentrum des Interesses. Eine traditionell auf Textlektiire ausgerich-
tete (religions)piddagogische Zugangsweise stdsst hier auf ihre Fundamentalkritik. Sehr
hoch dagegen ist bei den Befragten die Wahrnehmung von Bildern. Deren religiése Kon-
notation wirkt sich dort, wo sie von Jugendlichen erkannt wird, durchwegs positiv auf die
Beurteilung des Musikstiicks aus, und zwar unabhingig davon, ob die befragten Personen
den schulischen Religionsunterricht gern besuchen oder nicht. Hier konnte sich tatsich-
lich ein neuer Zugang zu den Fragen des Glaubens er6ffnen, insbesondere deshalb, weil die
Mehrzahl der religits gefarbten Musikstiicke eine christliche Symbolik verwendet. Frei-
lich darf man nicht davon ausgehen, es handle sich schon deshalb um «christliche» Mu-
sikstiicke. Es sind vielmehr «offene Texte», die in einer gewissen Selbstverstindlichkeit die
Symbole ihres kulturellen Kontextes verwenden. Die grosse Bandbreite ithrer méglichen
Interpretationen kommt denn auch in Umfragen deutlich zum Vorschein.

Immerhin motivieren die Musikstiicke zum Einstieg in die vertiefte Auseinandersetzung
sowie zu einer fortgesetzten Beschiftigung mit den in ihnen angesprochenen religitsen
Themen. So bietet Obenauer im letzten Teil seines Buches den exemplarischen Entwurf
einer Unterrichtssequenz, die er nach dem Dreischritt «Studieren - Probieren - Kritisie-
ren» didaktisch gliedert. In seiner Konkretion wird nun freilich nicht nur etwas von den
Moglichkeiten erahnbar, die Popsongs im Religionsunterricht bieten, sondern auch von
den Schwierigkeiten, mit denen Unterrichtende dabei zu rechnen haben. So ist beispiels-
weise absehbar, dass gerade die verhiltnismissig ausfiihrliche Auseinandersetzung (die zur
Freilegung und Verarbeitung religidser Sinngehalte notwendig ist) mit dem kurzen und
kurzlebigen Medium «Videoclip» nicht optimal korrespondiert. Bald einsetzende Ermii-
dungserscheinungen und ein relativ rasches Erlahmen des Interesses seitens der Jugendli-
chen lassen sich leicht voraussagen. Ein weiteres Handicap konnte darin bestehen, dass
Menschen sich in der Adoleszenz in hohem Mass anhand von stilmissigen Priferenzen de-
finieren. Was nicht zum favorisierten Musikstil gehort, wird moglicherweise pauschal ab-
gelehnt. Finden sich in der gesellschaftlichen Realitit tatsichlich noch derart homogene
Schulklassen, dass ein einzelnes Musikvideo ein Kollektiv zu Identifikation und Auseinan-
dersetzung mit dessen Inhalten einzuladen vermdchte? Erschwerend kommt hinzu, dass
auch die religiose Symbolik laut Obenauers Schiilerumfrage sehr unterschiedlich wahrge-
nommen und interpretiert wird. Gerade diese Tatsache kdnnte dazu (ver)fithren, dass die
Lehrkraft schliesslich mit ihrer Deutung die «angemessene Interpretation» des Clips geben
zu miissen meint.

Fazit: Populare Musik kann viel tiber den kulturellen Kontext und das Denken Jugend-
licher aufzeigen. Dariiber hinaus vermag sie in manchen Fillen aktuelle Rezeptionen des
Religidsen bewusst zu machen. Wer als Lehrkraft den Zugang zu solcher Musik hat, wird
auch Moglichkeiten finden, sie in den Religionsunterricht einzubeziehen. Die absehbaren
Schwierigkeiten sind hierbei freilich nicht zu unterschitzen und machen religiose Pop-
songs doch wohl vor allem bei Fans zur reellen «Chance fiir den Religionsunterricht».

Alex Kurz, Rohrbach



Rezensionen 89

Helmut Holzhey, Vilem Mudroch (Hg.): Grundriss der Geschichte der Philosophie, begriin-
det von Friedrich Ueberweg. Die Philosophie des 18. Jahrhunderts, Bd. 1: Grossbritan-
nien und Nordamerika, Niederlande, 2 Teilbande, Schwabe: Basel 2004. XIIT + 1328 S.,
CHEF 250.-, EUR 175.-, ISBN 978-3-7965-1987-1.

Was sich in der Tradition von Friedrich Ueberweg bescheiden Grundriss der Geschichte der
Philosophie nennt, ist in Wahrheit das international wohl ambitionierteste und umfassend-
ste Projekt einer Gesamtdarstellung der Philosophiegeschichte, das nach Abschluss mehr
als dreissig Binde umfassen wird, die sich wiederum in zahlreiche Teilbidnde aufgliedern.
Uber Idee und Anlage des Werkes wurde anlisslich der Publikation eines friiheren Bandes
schon berichtet (ThZ 59 [2003] 178f.). Hier reicht es, vorauszuschicken, dass der neue
Band, mit dem die Beschreibung des 18. Jahrhunderts und damit der Aufklirungs-
philosophie erdffnet wird, die vom bisher Erschienenen geweckten hohen Erwartungen
voll erfiillt. 26 renommierte Autoren garantieren Qualitit und Akkuratesse in der mog-
lichst unparteiischen Prisentation von Philosophen und Philosophien in ihren Lebens-
und Wirkungszusammenhingen.

Damit ist - abgesehen vom staunenswerten Detaillierungsgrad - ein entscheidender Vor-
teil der hier praktizierten Philosophiegeschichtsschreibung im Vergleich zu anderen Phi-
losophiegeschichten angedeutet: nimlich der Umstand, dass die einzelnen Philosophen
und Philosophien in ihren realgeschichtlichen Kontexten verortet werden, so dass nicht
der fiir Philosophiegeschichten typische Eindruck entsteht, Denken finde irgendwo im
luftleeren Raum statt. Philosophie steht, wie sich exemplarisch an dem jetzt verdffentlich-
ten, Grossbritannien, Nordamerika und den Niederlanden gewidmeten Band zum 18.
Jahrhundert zeigt (es werden weitere iiber die Aufklirungsphilosophie in Frankreich [Bd.
2], Italien, auf der Iberischen Halbinsel und in Lateinamerika [Bd. 3] sowie in Deutschland,
Osterreich, in der Schweiz und in Nord- und Osteuropa [Bd. 4] folgen), in vielfiltigen
Wechselbeziehungen zu philosophiefremden Sphiren. Die vom Grundriss geleistete real-
geschichtliche Kontextualisierung kommt nicht nur in den Lebensbeschreibungen zur
Geltung, die nach einer moglichst vollstandigen Auflistung der (philosophisch relevanten)
Primirliteratur die Darstellung der einzelnen Autoren einleiten - eine Darstellung, die sich
danach jeweils auf die einzelnen Werke, die «Lehre» und die Wirkungsgeschichte konzen-
triert. Der Band gibt vielmehr auch einen wertvollen Uberblick iiber die bildungsge-
schichtlichen Voraussetzungen, unter denen die Philosophien des 18. Jahrhunderts erst
entstehen konnten. So wird man eingehend iiber die britischen Universititen und gelehr-
ten Gesellschaften unterrichtet (John Gascoigne) oder erfahrt, unter welchen Bedingungen
sich Cartesianismus und Newtonianismus an den hoheren Bildungsanstalten der Nieder-
lande etablierten (Henri A. Krop). Aber auch die unmittelbare politische Dimension phi-
losophischer Denkansitze namentlich in England, wo eine rege politische Publizistik ent-
stand, wird nicht ausgeklammert (Daniel Briihlmeier). Ein sehr instruktives Kapitel ist
dem sich intensivierenden Streit um Weltdeutungskompetenz zwischen christlicher Theo-
logie und deistischer Philosophie gewidmet (Henmng Graf Reventlow); es zeigt auf, wie
Philosophie in der konkreten Auseinandersetzung mit der religiosen Tradition ein neues
Selbstverstandnis entwickelte. Demgegeniiber entstand eine eigenstindige Philosophie in
Nordamerika aus den Wurzeln eines sich selber transformiernden Puritanismus (Andrew
J. Reck).

Das ungemein facettenreiche Bild von den Denkbewegungen im englischsprachigen und
im niederldndischen Raum verdankt sich iiberdies dem Umstand, dass auch in diesem Band
wiederum darauf verzichtet wird, einseitig vor allem jene Autoren zu wiirdigen, die in der
gegenwirtigen philosophischen Diskussion noch eine wichtigere Rolle spielen (neben An-



90 Rezensionen

thony Ashley Cooper, Third Earl of Shaftesbury, und Bernard de Mandeville vor allem
George Berkeley, David Hume und Adam Smith). Oft erweisen sich bei genaverem Hin-
sehen gerade die vermeintlich weniger bedeutenden Denkerpersonlichkeiten nicht nur als
in hohem Masse reprisentativ fiir ithre Zeit, sondern erscheinen als die eigentlichen philo-
sophischen Stichwortgeber. Wer den neuen «Ueberweg» als Wegweiser zu einer Reise ins
geistige 18. Jahrhundert nutzt, bewegt sich auf denkbar sicherem Grund und entdeckt den-
noch iiberall Unverhofftes und Uberraschendes. Leicht wird man dabei verschmerzen,
dass gelegentlich - etwa bei Henry St. John, Viscount Bolingbroke oder bei Jonathan Ed-
wards - relevante Sekundirliteratur und aktuelle Forschungsdiskussionen unberiicksich-
tigt bleiben.

Andreas Urs Sommer, Freiburg 1.Br.

Christian Danz: Einfiibrung in die Theologie der Religionen (Lehr- und Studienbiicher zur
Theologie 1), LIT: Miinster u.a. 2005. 272 S., EUR 29.90, ISBN 3-8258-7058-8.

Diese Einfiihrung stellt die bisherigen Diskussionsverldufe einer Theologie der Religionen
dar von der traditionellen christlichen Ausgrenzung anderer Religionen {iber den mehr
oder weniger offenen und das Christentum in die Welt der Religionen einbeziehenden Dia-
log bis zur Differenzhermeneutik, die um der Achtung der anderen Religion(en) willen
Differenzen und nicht Gemeinsamkeiten in den Vordergrund stellt.

Der Reihe nach: Im einfiithrenden Teil werden die beiden Stossrichtungen einer eher re-
ligionstheoretischen «Theologie der Religion» und einer sich mit den Religionen befassen-
den «Theologie der Religionen» dargestellt.

Dann folgen die drei inzwischen gelidufigen Relationierungsmodelle. Das erste ist das der
exklusivistischen Position, die vom Standpunkt der Absolutheit des Christentums als der
einzig wahren Religion aus andere Religionen gar nicht als Religion(en) gelten lisst oder
diese als minderwertig betrachtet (oder im Sinne K. Barths das Christentum als die einzige
Nicht-Religion den Religionen gegentiberstellt) (571t.). Das superiorische oder inklusivisti-
sche Modell sieht das Christentum und die Religionen gleichermassen als wahre Religionen
an, zieht aber das Christentum als den eigenen, unhintergehbaren Standpunkt vor - <upe-
riorisiert> diesen im Religionen-Dialog (621f.). Das dritte Modell ist das pluralistische: «Es
gibt mehr als nur eine wahre, heilshafte oder authentische Religion» (70) und folglich viele
gleichberechtigte Religionen, die aber alle in einem Transzendenten verwurzelt sind (z.B.
J. Hick, P.F. Knitter, P. Schmidt-Leukel; 70ff.). Noch weiter gehen G. Kaufmann und R.
Panikkar, indem sie «den Rekurs auf eine allen groflen Weltreligionen zugrundeliegende
transzendente Einheit bestreiten» (77). Hinzu kommt die v.a. im angloamerikanischen
Raum diskutierte komparative Theologie der Religionen mit ihrem iiber das Dreierschema
insofern hinausfithrenden Ansatz, als «sie keine allgemeine oder universale Religionstheo-
logie sein will, die dem konkreten interreligiosen Dialog vorausgeht. Durch den Verzicht
auf eine Bewertung anderer Religionen in ihrer Ganzheit und die Beschrinkung auf kon-
krete Fallbeispiele soll nicht nur im Gegensatz zu der bisherigen Religionstheologie die
reale Verschiedenheit der Religionen ernst genommen, sondern auch deren Grunddilem-
ma einer L3sung zugefiihrt werden, welches in der Verbindung der Geltung der eigenen
Religion mit der positiven Wiirdigung anderer Religionen besteht. Die komparative Theo-
logie richtet ihr Augenmerk auf die Differenzen zwischen den Religionen und auf die kon-
kreten religisen Formen» (105) — und steht damit in der Nihe der differenzhermeneuti-
schen Religionstheologie.

Es folgen einige Anfragen an diese Modelle und der Aufweis von Grenzen: So laufe der



Rezensionen 91

(neue mutuale) Inklusivismus (vgl. R. Bernhardt: Ende des Dialogs?, Ziirich 2005) Gefahr,
das «Verhiltnis zwischen Christentum und nichtchristlichen Religionen im unmittelbaren
Riickgriff auf binnentheologische Theologumena wie die Trinititslehre zu beschreiben»
(100). Dies bedeute, dass die anderen Religionen grundsitzlich mit einer christlich-theolo-
gischen Brille und nicht mehr geniigend in ihrer Fremdheit, Abstindigkeit und Einzigar-
tigkeit wahrgenommen werden (kdnnen). Aber an diese Kritik ist m.E. die Anfrage zu stel-
len, wie anders man denn Religionstheologie betreiben kann, ohne einem transzendenten
Fixpunkt einerseits oder einem Verallgemeinerungs- und gar Absolutheitsanspruch ande-
rerseits Tribut zu zollen? Es geht nicht um christliche Vereinnahmungen. Die pluralistische
Religionstheologie, etwa die von J. Hick, kann «die grofien Weltreligionen (nur) als Ant-
worten auf Erfahrungen eines diese Religionen {ibergreifenden transzendenten Absoluten»
verstehen (15), so dass Unterschiede lediglich kultur-historische Varianten einer dahinter
stehenden transzendent-absoluten Religion (im Sinne der Vernunft-Religion der Aufkli-
rung) sind. Diese Begrenzungen versucht R. Bernhardt zu 6ffnen durch ein erweitertes Mo-
dellschema: «(1) ein Modell dualistisch-exklusiver Alleingeltung, (2) ein Modell hierarchi-
scher Superioritit, (3) ein Modell inklusiver Dualitit und schliesslich (4) ein pluralistisches
Modell». R. Bernhardt mdchte sowohl einer hierarchischen Superioritit als auch einer in-
klusiven Dualitit entgehen, indem er dem Christentum «einen quantitativen oder qualita-
tiven Vorrang gegeniiber anderen Religionen» einrdumt, ohne den klassischen Absolut-
heitsanspruch vertreten zu miissen (63). Der Verfasser wiirdigt diese Suche als Ausdruck
der Unzufriedenheit mit dem Dreierschema und zugleich als einen Versuch, einen gemis-
sigten Pluralismus mit einem weichen Inklusivismus/Superiorismus verbinden zu kénnen.
Denn: «Die Begegnung von Religionen und religiosen Traditionen ist komplexer und dif-
ferenzierter als sie durch das religionstheologische Dreierschema abgebildet werden kann
... Die Aufgabe einer Religionstheologie kann deshalb nicht darin bestehen, Religionen auf
bestimmte religionstheologische Positionen festzulegen, sondern nur darin, interreligidse
Austauschprozesse und Begegnungen 1n ihrer Differenziertheit zu beschreiben» (95).
Dann stellt der Verfasser die bisherigen religionstheologischen Positionen dar. Er be-
ginnt mit E. Troeltschs «religionswissenschaftlich orientierter Einordnung des Christen-
tums in die Religionsgeschichte» unter Verzicht auf einen Absolutheitsanspruch, aber mit
einer ethisch-religionsphilosophischen Begriindung der relativen Hochstgeltung des Chri-
stentums (120ff.). P. Tillich hat mit seiner religionsgeschichtlichen Typologie zugleich eine
Kriteriologie mitgeliefert, die in der Begegnung des Christentums mit anderen Religionen
auf «eine dialektische Einheit von Annahme und Ablehnung» hinausliuft (128-141).
W. Pannenberg hat, v.a. Troeltsch und auch Tillich weiterfithrend, 1962 in seinen «Erwi-
gungen zu einer Theologie der Religionsgeschichte» eine religionsgeschichtlich orientierte
Theologie vorgeschlagen und diese bis zur dreibindigen Systematischen Theologie von
1988/1993 weiter prizisiert. Das Fazit lautet: «Die Momente der Exklusivitit des christli-
chen Wahrheitsanspruches, der Inklusivitit des Glaubens an die Offenbarung Gottes als
des einen Gottes aller Menschen und der Anerkennung eines faktischen Pluralismus unter-
schiedlicher Glaubensformen und Wahrheitsanspriiche gehdren im christlichen Selbstver-
stindnis zusammen» (153). Eine geschichtstheologische Argumentation tritt auch bei den
Vertretern pluralistischer Religionstheologie auf, z.B. bei ithrem bekanntesten Vertreter, J.
Hick, der eine «entwicklungsgeschichtliche Abfolge» vom dualistisch abgrenzenden Ex-
klusivismus tiber den diesen aufweichenden Inklusivismus hin zum Pluralismus rekonstru-
iert hat (156). Dabei grenzt sich Hick einerseits gegen den letztlich fundamentalistischen
Heilsimperialismus ab und andererseits gegen einen Relativismus und den Einwand des
Fiktionalismus. Man warf thm niamlich vor, dass seine Unterscheidung zwischen transzen-
denter (absoluter) Wirklichkeit an sich und deren Erfahrung durch die verschieden enkul-



92 Rezensionen

turierten Menschen Gefahr laufe, dass zwar alle Religionen als gleichwertig angesehen wer-
den konnen, jedoch um den Preis, dass alle zu Fiktionen werden (konnen) (164). J. Hick
hatte behauptet: «Aus der Perspektive des transzendenten Realen sind alle religiosen Tra-
ditionen gleichgiiltig, da es selbst jede besondere Tradition und die mit diesen verbundenen
Deutungen iiberschreitet» (159). Deswegen wurde auf der anderen Seite gefragt: Ist dies
nicht nur ein «Inklusivismus auf Meta-Systemebene»? (165) Und nun umgekehrt gefragt:
Akzeptiert man einmal, dass man in der nach-metaphysischen Spitmoderne kein traditio-
nell-metaphysisches Absolutes im Sinne von J. Hick mehr annehmen kann, dann koénnte
man die pluralistische Intention differenzhermeneutisch weiterfithren eben unter Verzicht
auf allgemeingiiltig-normative, nicht aber auf konsensuelle Kriterien> (vgl. R. Bernhardet,
P. Schmidt-Leukel [Hg.]: Kriterien interreligidser Urteilsbildung, Ziirich 2005). Diese
Méglichkeit wird auch nicht in der befreiungstheologisch-pluralistischen Variante von
P.F. Knitter genutzt, die aber als erstes Anliegen «Gesprich und Zusammenarbeit» nennt:
«Dialog ist, so konnte man sagen, das <héchste Guo, der <cnormative Wert> in der plurali-
stischen Theologie». Fiihrt dies aber nicht zur Preisgabe eigener Identitat? Knitter argu-
mentiert umgekehrt: Die Vielfalt der kulturell geprigten Religionen ist unhintergehbar
und impliziert «soteriozentrisch» entsprechend die Befreiung von Unheil und konsequen-
terweise den Befreiungsdialog der Religionen. Haben wir also letztlich ausser dem Exklu-
sivismus nur mehr oder weniger gedehnte Varianten des Inklusivismus?

Dann werden drei exemplarische Problemfelder der Religionstheologie behandelt: die
Wahrheitsfrage (176ff.), der Gottes-Begriff (1921f.) und die Frage nach einer konstitutiven
oder reprisentativen Christologie (202ff.). Am Beispiel der Christologie veranschaulicht:
«Impliziert die Anerkennung anderer Religionen die Depotenzierung der Christologie,
weil mit dieser theologischen Lehre der Absolutheitsanspruch des Christentums oder doch
wenigstens dessen Anspruch auf Superioritit verbunden ist? Dies ist jedenfalls die Meinung
einiger pluralistischer Religionstheologen. Man kann jedoch fragen, ob dieser Grundtenor
der Problemwahrnehmung durch die pluralistischen Religionstheologen angemessen ist
oder nicht» (175). Hier liegt sicher die fiir christliche Theologie entscheidende Frage nach
den inhaltlichen Vorgaben und den Méglichkeiten, die Religions(en)-Dialoge weiterzufiih-
ren.

Abschliessend folgt der Ansatz einer interreligisen Differenzhermeneutik: Dieser geht es
«weder um eine pauschale Begriindung der Geltung anderer Religionen noch um deren
pauschale Kritik, sondern um eine differenzierte Wahrnehmung von interreligiosen Begeg-
nungen, die in aller Regel mit Transformationsprozessen, materialen Inklusionen sowie
Exklusionen verbunden sind. Die Beurteilung solcher religitser Austauschprozesse hat
sich an der Leitfrage zu orientieren, ob die unterschiedlichen religiosen Deutungen des
menschlichen Lebens zu einem humanen Menschsein und einer Kultur der Anerkennung
von Unterschieden beizutragen vermégen. Ein anderer Mafistab zur Beurteilung fremder
Religionen steht der christlichen Theologie auch gar nicht zur Verfiigung. Auch er muss
immer erst gebildet werden, und zwar sowohl durch eine reflexive Aneignung der eigenen
religiosen und kulturellen Tradition als auch durch konkrete Begegnungen und Auseinan-
dersetzungen mit den Angehdrigen einer anderen Religion» (239).

Mit diesem Ausblick schliesst diese kompetent orientierende Einfithrung. Der qualifi-
zierte Informationsgehalt zu Modellen und Problemfeldern einer Theologie der Religio-
nen macht dieses «Lehr- und Studienbuch zur Theologie» empfehlenswert. Dass Ch. Danz
seinerseits eine «theologische Uberhohung des ethischen Postulats der <Anerkennung des
Anderen in seinem Andersseins» als Ausgangspunkt nehme, so der inklusivistische Ein-



Rezensionen 93

wand, kann die Lektiire noch interessanter machen (vgl. R. Bernhardt: Literaturbericht
«Theologie der Religionen» [I], ThR 72 [2007] 1-35; [II] 127-149).
Uwe Gerber, Schoptheim

Christoph Auffarth, Hans G. Kippenberg, Axel Michaels (Hg.): Worterbuch der Religio-
nen, Alfred Kroner: Stuttgart 2006. 589 S., EUR 49.80, CHF 85.-, ISBN 978-3-520-
14001-2.

Dieses einbindige, handliche und tibersichtlich gestaltete Begriffs-Lexikon tritt an die Stel-
le des Warterbuches der Religionen von A. Bertholet von 1952. Der konzeptionelle Paradig-
menwechsel der Religionswissenschaft von der Religionsphinomenologie (R. Otto, G. van
der Leeuw; 441) und der Religionsgeschichte (437; wie sie z.B. bei W. Pannenberg im Rah-
men einer Theologie der Religionen vertreten wird) hin zu einer sich kulturwissenschaft-
lich verstehenden Religionswissenschaft mit sozialwissenschaftlichem Einschlag ist deut-
lich sichtbar. Es wird nicht mehr von der Darstellung eines vorgingigen, nahezu neutralen
religidsen Erlebens ausgegangen, sondern von der kulturwissenschaftlich geprigten Auf-
schliisselung und Bearbeitung religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, deren Plausibili-
tit, Inhalte, methodische Erarbeitung und Geschichte gepriift und neu konzipiert werden
miissen. Die implizit christlich wertenden und/oder religionskritisch polemisierenden
Momente miissen offengelegt und unter neuen Akzenten erarbeitet werden. Begriffe haben
einen heuristischen, maieutischen Wert, sofern sie Abweichungen und Alternativen Raum
lassen, deskriptiv darstellbar und fiir Anschlussstellen und andere Konzeptionen offen
sind. Das finfbindige Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe (1988-2001) ist
nach einem solchen Konzept entworfen und durchgefithrt worden; das vorliegende
Worterbuch ist dessen Realisierung in handlicher Form und als Kurzfassung.

Moderne Religionswissenschaft befasst sich — wie die moderne Ethnologie - mit anderen
Kulturen und Religionen «auf Augenhdhe», d.h. nicht in distanzierter Haltung und nicht
nur historisch rekonstruierend, sondern im direkten Umgang mit «native speakers». Ent-
sprechend werden die Selbstbezeichnungen wichtiger Konzepte in der jeweiligen Sprache
(und nicht im europidischen, westlichen Begriffssystem) verwendet und im Anhang in ei-
nem Register der Schreibvarianten aufgefiihrt (585f£.).

In den rund 2600 Stichwortern werden verschiedene, auf das Konzept focussierte Dar-
stellungsinteressen sichtbar: Der gegenwirtige religionswissenschaftliche Diskussionsstand
ist leitend fiir die systematische Perspektivierung. Formen, Erscheinungen, Institutionen,
Organisationen des Religitsen und Personen werden in lexikalischer Prisentation infor-
mativ vorgestellt. Deren Verwurzelung in bestimmten Gesellschaften, Kulturen, dkono-
mischen Systemen, ithre Geschichte und Wandlungen werden beachtet. Phinomene, Er-
fahrungen und Erlebnisse wie Sterben und Tod, Heil und Verfehlung, Begegnungsweisen
mit dem Gottlichen werden ebenso vorgestellt wie religiése Gruppierungen, Kulte, Feste
und Feiern, Theologie(n), religiése Symbole und Mythen. So sind beispielsweise kurze Ar-
tikel zu Alteritit, Gabe, Medienreligiositit und zu den Theologen Barth und Bultmann
aufgenommen. Der historische Rahmen reicht von den Anfingen menschlicher Kultur
und Religion bis in unsere Zeit, geographisch ist die ganze Welt im Blick.

Zur Verdeutlichung sei nochmals gesagt, dass es sich hier nicht um ein Handbuch der
Religionen handelt, sondern um ein religionswissenschaftliches Begriffs-Lexikon. Es ist
stets ein wissenschaftlich hohes Niveau gehalten, das Werk gut lesbar. Die einzelnen Arti-
kel sind mit der Nennung des Autors bzw. der Autorin, Literaturangaben und, wenn mog-
lich und notwendig, Quellen- und Publikationsangaben versehen. Ein Verweissystem er-



94 Rezensionen

hsht die Benutzbarkeit des Buches. Fiinf Autoren haben zusammen mit weiteren fast 70
Experten dieses Basiswerk erarbeitet.

Dieses Waorterbuch der Religionen fiillt auf seine Art eine schmerzliche Liicke in der reli-
gionswissenschaftlichen Literatur und eignet sich ausgezeichnet fiir verschiedene Adressa-
ten(gruppen): fiir Studierende und Wissenschaftler, fiir Journalisten und religionswissen-
schaftlich Interessierte, fiir Lehrer, Schiiler und Pfarrer; es kann in der Erwachsenenbil-
dung und bei der Vorbereitung interreligitser Gespriche verwendet werden und gehért in
gute Gemeindebibliotheken.

Einige Korrektur-Anregungen (fiir weitere Auflagen): Bonhoeffers «Religionslosigkeit»
fehlt; beim Artikel «Dekonstruktion» hitten Ansitze und Literatur genannt werden kon-
nen (z.B. Nancy; Derrida/Vattimo: Die Religion); Versshnung fehlt, das Versshnungsfest
hingegen ist beriicksichtigt; Beamter kénnte weggelassen werden. Eine weitere Liicke: Im
Artikel «Religionstheologie» hitten der Inklusivismus von R. Bernhardt sowie Ansitze ei-
ner Differenzhermeneutik beriicksichtigt werden konnen. Aufs Ganze gesehen handelt es
sich bei diesem Lexikon trotz der vorgebrachten Detailkritik um ein fachlich und sachlich
profundes Worterbuch. Es ist handlich, gut lesbar und mit gutem Schriftbild ausgestattet;
tiberdies weist es eine strapazierfihige Aufmachung auf. Anschaffung und rege Benutzung
seien empfohlen.

Uwe Gerber, Schoptheim

Hansjorg Schmid, Andreas Renz, Jutta Sperber (Hg.): «/m Namen Gottes ...». Theologie
und Praxis des Gebets in Christentum und Islam (Theologisches Forum Christentum -

Islam), Pustet: Regensburg 2006. 246 S., EUR 19.90, ISBN 3-7917-1994-7.

Der Band dokumentiert die dritte Tagung des Theologischen Forums «Christentum - Is-
lam», in der die Akademie der Di6zese Rottenburg-Stuttgart den innerchristlichen Dialog
der ersten Tagungen fiir das Gesprich mit Muslimen gedffnet hat. Als Gliicksgriff erweist
sich, dass dafiir ein spezifisch theologisches Thema gewihlt wurde, das unter vier Gesichts-
punkten aus jeweils christlicher und muslimischer Perspektive beleuchtet wird. In seinem
Einfiilhrungstext beleuchtet Bischof Kenneth Cragg, einer der grossen Pioniere der christli-
chen Beschiftigung mit dem Islam, die theologischen Grundziige einer Rede zu Gott. Was
zeigt sich in den Gebetsformen, -haltungen oder Grundbezeichnungen (etwa Barmherzig-
keit, Angesicht Gottes, Grosse Gottes), die der Betende verwendet, iiber das Wesen Gottes
und iiber die gottlich-menschliche Wechselbeziehung, die sich in diesen Gebetsformen aus-
driickt? Michael Bongardt betrachtet die Art und Weise, wie Gott im Akt des betenden
Menschen Wirklichkeit in der Welt gewinnt, und verweist auf die christologische und tri-
nititstheologische Geprigtheit jedes christlichen Gebets und die damit gegebene Grenze
interreligidsen Gebets, die sich nur noch im Modus der Hoffnung iibersteigen lasse. Hami-
deh Mohagheghi beschreibt, ausgehend vom Begriff der Statthalterschaft des Menschen auf
Erden, Grundziige eines islamischen Gebetsverstindnisses und unterscheidet Gebet als ri-
tuell auferlegte Pflicht, Gebet als bittenden Ruf eines in Not geratenen Menschen, Gebet
als Lobpreis Gorttes fiir die Schonheit seiner Schopfung und Gebet als stindige Vergewis-
serung der Anwesenheit Gottes in der Welt und im Inneren des Menschen. Ausgehend von
der Uberzeugung, dass, wenn alle monotheistischen Religionen den einen Gott anbeten
und ihn mit dhnlichen Attributen belegen, dieser Gott auch tatsichlich der Eine sein miis-
se, formuliert Mohagheghi Anfragen an das christliche Gebetsverstindnis aus muslimi-
scher Sicht. Drei weitere Beitrige widmen sich dem Bittgebet. Andreas Obermann entwic-
kelt aus biblischer Perspektive Grundziige eines biblischen Verstindnisses von Bitt- und



Rezensionen 95

Fiirbittgebet als ein Kommunikationsgeschehen, das aus der Zuwendung Gottes zum Men-
schen erwichst, und entwirft daraus Aufgabenfelder fiir ein christlich-islamisches Ge-
sprich tiber das Gebet. Elbadi Essabah verweist darauf, dass Gott im Koran die Menschen
zum bittenden Gebet auffordert und die Erhérung der Bitten als Zeichen seiner Einzigkeit,
Allmacht und Giite verheisst. Im Bittgebet erfiille sich die dem Menschen von Gott zuge-
dachte Stellung in der Welt gerade auch, indem das Gebet kein einseitiges Geschehen vom
Menschen zu Gott sei, sondern Gott Teil der Kommunikation werde. Reinhold Bernhardt
versucht eine Zusammenfithrung der personalen Konzeptionen von Gebet (Zwiesprache
mit Gott) mit den kontemplativ-tiberpersénlichen Konzeptionen (verehrende Versenkung
in den Seinsgrund) in systematischer Hinsicht. Er betont den kommunikativen Aspekt,
warnt aber vor einem dialogischen Verstindnis, da Gebet Anrede, Wechselwirkung von
Wort und Vergewisserung, «<Handeln des Menschen im Wirkraum der Gottesgegenwart»
(107), aber nicht ein Dialog auf gleicher Ebene sei. So kann Bernhardt die problematischen
Fragen nach Ziel, Zweck und Wirkung des Bittgebets erliutern und auch das Fiirbittgebet
als eine Bitte um das Sich-Durchsetzen der Gegenwart des Geistes Gottes verstehen.
Schliesslich empfiehlt Bernhardt bei der Frage nach dem méglicherweise selben Ziel der
Gebete verschiedener Religionen eine Priifung des Geistes der sie begriindenden Offenba-
rung, der sich auch ausserhalb ihrer selbst finden lasse. Abdullah Takim, Ansgar Franz und
Assaad E. Kattan widmen sich der leiblichen Dimension des Betens. So erliutert Takim un-
terschiedliche Gebetshaltungen und ihre Interpretation in islamischer Theologie. Franz
beleuchtet aus liturgiewissenschaftlicher Perspektive die Praxis und Theorie unterschiedli-
cher Gebetsrichtungen und -haltungen im Gottesdienst. Kattan weist auf zwei Beispiele
der Beeinflussung von nahdstlichen Christen und Muslimen in liturgischen Elementen
hin. Drei weitere Beitrige fragen nach der Bedeutung des Gebets in der sikularen Gesell-
schaft. Klaus Hock geht von den Unterschieden zwischen Christentum und Islam im Ver-
hiltnis von Gebet und Offentlichkeit aus und fragt, inwiefern sich darin unterschiedliche
Gebetsverstindnisse und unterschiedliche sozio-kulturelle Kontexte mit unterschiedlichen
Verhiltnisbestimmungen der Religion zur Gesellschaft in ihrer 6ffentlichen Verfasstheit
spiegeln. Mobammed Heidari widmet sich der Bedeutung des Gebets in der Beziehung zwi-
schen Gott und Mensch aus islamischer Sicht und betont die Freiheit des Menschen, die
Freiwilligkeit der Gebete sowie die Hoffnung auf Barmherzigkeit anstelle der Aussicht auf
Lohn fiir abgeleistete Gebetsvolumen. Gerade diese auf Sinn und nicht primir auf die Re-
gel orientierte Gliubigkeit gewinne in sikularen Kontexten zunehmend an Bedeutung.
Martin Jiggle beschreibt aus religionspidagogischer Sicht die aktuelle Entwicklung der Ge-
betspraxis in der modernen westlichen Welt, verweist auf neue Orte und Formen des Be-
tens und beleuchtet besonders die Tradierungslinien des Gebetslebens im familiiren Rah-
men. Ein wichtiges und auf der Tagung kontrovers diskutiertes Thema riicken die letzten
drei Beitrige ins Blickfeld: die Frage nach den Moglichkeiten und Grenzen gemeinsamen
interreligiosen Betens. Martin Bauschke stellt zunichst die Formen gemeinsamen Betens
vor, plidiert fiir ein abrahamitisches Beten, welches sowohl von den jeweiligen Religionen
getrennt gesprochene Gebete wie auch von allen Gliubigen gemeinsam gesprochene Ge-
bete - die dann allerdings so ausgesucht werden, dass diejenigen Punkte der jeweiligen Re-
ligionen, die fiir die anderen Gliubigen nur schwer oder gar nicht mitzuvollziehen wiren,
ausgelassen werden - umschliesst und geht auf einige Gebetbiicher ein, die sich dieser The-
matik gedffnet haben. Theologisch sieht er die Méglichkeit gemeinsamen Betens im Glau-
ben an den einen Gott, in der Nachkommenschaft Abrahams und in Notwendigkeit eines
friedvollen Zusammenlebens der verschiedenen Religionen begriindet. Friedmann Eifsler
iibt scharfe Kritik an eben diesem Konzept. Ein Gebet auf kleinstem gemeinsamen Nen-
ner, das vorher durch einen vermeintlich toleranten Filter gepresst worden sei, der alles



96 Rezensionen

ausscheide, was der anderen Religion fremd vorkommen kénnte, und das Postulat einer
iibergeordneten Einheit der Religionen trotz offensichtlich konkurrierender Wahrheitsan-
spriiche mache aus dem verstandlichen Wunsch nach interreligioser Harmonie unzulissige
Einschnitte an zentralen theologischen Inhalten wie etwa dem Offenbarungsbegriff. Heik-
ki Rdisinen beleuchtet das Problem des theozentrischen Gebets aus neutestamentlicher
Sicht anhand des lukanischen Jesusbildes. Er betont die starke Theozentrik dieses Jesusbil-
des und sieht hier interessante Ansitze fiir einen Dialog mit dem Islam wie fir die Mog-
lichkeit gemeinsamen Betens, gerade auch weil Jesus im Lukasevangelium deutlich als Be-
tender dargestellt werde.

Drei Beobachterberichte lassen den Leser an den Diskussionen der zugrunde liegenden
Tagung teilhaben und zeugen davon, dass das Thema des Gebets sich besonders fiir den
Dialog mit dem Islam eignet, da es sich einerseits um ein Feld grosser und grundlegender
Gemeinsamkeiten handelt, bei dem aber andererseits die besonderen Charakteristika der
beiden Religionen je unterschiedlich hervortreten und sich so die Besonderheiten vor dem
Hintergrund grosser Gemeinsamkeiten gut auf ihre Bedeutung fiir das Verhiltnis der Re-
ligionen befragen lassen konnen.

Christian Heller, Lidinghausen



	Rezensionen

