
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Angelika Berlejung, Christian Frevel (Hg.): Handbuch theologischer Grundbegriffe zum Alten

und Neuen Testament, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt 2006. 480 S.

mit 48 Abb., EUR 119.-, ISBN 978-353415138-7.

Mit diesem Handbuch legen Berlejung und Frevel einen Band vor, der zum Ziel hat,
«hauptamtlich in der Seelsorge Tätigen, Religionslehrern, Studierenden der Theologie,
sowie allen theologisch Interessierten und auch Fachkollegen der Theologie und ihrer
Nachbardisziplinen den neuesten Stand der Exegese in ansprechender und verständlicher
sprachlicher Form zu erschließen.» (VII)

Das Erste, was an diesem Band auffällt, ist, wie gut er zugänglich ist: Neben einem
Inhaltsverzeichnis gibt es noch eine alphabetische Liste der Lemmata, ein Glossar, ein
Autorenverzeichnis, ein Abkürzungsverzeichnis, ein Namensregister und ein Sachregister
(allerdings keine Gesamtbibliographie, aber das ist bei diesem Genre auch nicht üblich).
Wichtiger als diese Fülle von Registern ist aber der Aufbau des Werkes. Es zerfällt in zwei
Teile: Der erste Teil (1-72) besteht aus zwölf sog. <Dachartikeln>, die sich mit verschiedenen

übergreifenden Themen beschäftigen (z.B. Anthropologie, Eschatologie, Ethik, usw.),
der zweite Teil (73-437) enthält die eigentlichen Begriffsartikel. Dank dieses Aufbaus können

Wiederholungen vermieden werden: Sobald ein Begriffsartikel mit einem übergreifenden

Thema zu tun hat, kann auf den entsprechenden Dachartikel verwiesen werden. Sehr
hilfreich und bereichernd ist auch der Einbezug von Abbildungen, die von einigen Autoren

und Autorinnen herangezogen werden. Der Einbezug antiker Bildtheologie bildet
sicher eine bereichernde Neuentwicklung der Exegese in den letzten Jahrzehnten.

Auch in der Praxis leistet das Werk gute Dienste. Bei der Vorbereitung einer Osterpre-
digt z.B. wird man von dem Begriffsartikel <Auferstehung> (103-106, Thomas Hieke)
zuerst (und zu Recht) zum Dachartikel Eschatologie geführt (7-12, auch von Hieke),
wodurch die Geschichte vom leeren Grab, die liturgisch im Zentrum steht, sofort theologisch
und historisch kontextualisiert wird - mit der Schlussfolgerung: «Diese Ostergeschichten
sind wichtige Zeugnisse frühchristl. Glaubenstraditionen, die in narrativer Theol. das

«unglaubliche Osterereignis> ihren Adressaten anschaulich vermitteln wollen.» (106) Diese

(richtige) Aussage wäre aber blass, wenn ihr nicht gut dokumentierte Begriffs- und
Dachartikel vorangegangen wären. Proben mit anderen Begriffen führen zu einem ähnlichen
Befund, wobei das Werk Fragen weder verkürzt darstellt noch die Leserschaft mit einem
Zuviel an Fachwissen bzw. -begriffen überschüttet. Allerdings setzt das Werk Kenntnisse
der griechischen Sprache oder wenigstens der Schrift voraus; hebräische Zitate werden
transkribiert.

Damit ist Berlejungs und Frevels Handbuch ein sehr brauchbares Hilfsmittel für das

intendierte Publikum, das man wohl als «nicht-hauptberufliche Exegetlnnen> zusammenfassen

dürfte. Es ist zu hoffen, dass das Werk tatsächlich zum Wissenstransfer aus der
theologischen Fakultät in die Praxis, aber fast noch wichtiger: in andere Disziplinen beitragen
wird.

Zuletzt noch eine kritische Anmerkung, die wohl eher mit dem Verlag als mit dem
Herausgeber und der Herausgeberin zu tun hat. Die Formulierung des <Blurbs> auf der
Rückseite des Buches ist etwas störend: Dass Zusammenarbeit zwischen in Deutschland
und in der Schweiz tätigen Wissenschaftlern tatsächlich international genannte werden
kann, wird niemand bestreiten; nur ist die Welt grösser, und der Einbezug von
Wissenschaftlern z.B. aus den USA hätte diese Internationalität noch erhöht. Die Bibliographien

ThZ 2/64 (2008) S. 65-96



66 Rezensionen

der jeweiligen Artikel bestätigen, dass sehr viele Forschungsbeiträge von ausserhalb von
Europa kommen. Zudem fragt man sich, was man unter dem Begriff <Fachleute beider
Konfessionen) verstehen soll: Gemeint ist vermutlich evangelisch(-lutherisch?) und
römisch-katholisch; nur ist die Formulierung sehr ausgrenzend (und wenig ökumenisch,
bzw. <überkonfessionell>, wie der Band es sein will), denn es gibt bekanntlich mehr <aner-
kannte> Konfessionen als nur zwei.

Peter-Ben Smit, New York

Andreas Wagner: Prophétie als Theologie. Die so spricht Jahwe-Formeln und das Grundverständnis

alttestamentlicher Prophétie (FRLANT 207), Göttingen 2004. 379 S., EUR 72.-
ISBN 3-525-53071-4.

Die Mainzer Habililitationsschrift hinterfragt die geläufige Auffassung der Wendung
(miT) "1QK HD als «Botenformel» und diskutiert die theologischen Konsequenzen für das

Selbstverständnis der alttestamentlichen Prophétie. Die Arbeit, die dem verstorbenen Lehrer

Diethelm Michel gewidmet ist, bringt nach einer ausführlich reflektierenden
Forschungsgeschichte (25-62) zunächst innovative methodisch-linguistische Überlegungen
zur Form- und Formelgeschichte (63-92). Anschliessend werden die bekannten Analogien
aus dem gesamten altorientalischen Raum neu bedacht (93-142). Die Untersuchung der

gegen 500 alttestamentlichen Belege von ~I0K HD geschieht in zwei Anläufen: Die erzählenden

Texte gehen voran, weil sie in ihrem Umfeld wesentlich mehr Informationen enthalten

(143-204); darauf folgen - Wagners bisherige Beobachtungen weitgehend bestätigend -
die sog. Schriftpropheten (205-296). Ein letztes Kapitel (297-334) bedenkt die theologischen

Konsequenzen dieser Untersuchung. Bibliographie, Stellen- und Sachregister be-
schliessen die Arbeit.

Die inhaltlich, methodisch und argumentativ weitgefächerte Studie lässt sich hier nicht
adäquat vorstellen. Ich konzentriere mich deshalb darauf, die hauptsächlichen Ergebnisse
an ihrer Fruchtbarkeit für ein neues «Grundverständnis prophetischer Texte» (siehe den
Titel der Arbeit) zu messen. Dies rechtfertigt sich durch das Schlusskapitel, das solche
Linien bewusst auszieht. Zudem stellt der Autor seine Arbeit in den theologiegeschichtlichen
Kontext und weist überzeugend nach, wie sich im 20. Jh. die dialektische Theologie und
das aus der hypothetischen «Botenformel» gewonnene Verständnis der Propheten als Boten

gegenseitig legitimierten. Die daraus resultierenden eindrücklichen Resultate in
Wissenschaft und Kirche sind unterdessen, im Gleichschritt mit dem schwindenden Einfluss
der dialektischen Theologie in der alttestamentlichen Wissenschaft, obsolet geworden.
Gelingt es Wagner, in seinen Thesen ebenso eindrückliche neue Resultate zu erzielen?

Anstelle «der» Botenformel findet Wagner mehrere Varianten von Redeeröffnungsformeln.

Ihre Funktion differiert, je nachdem ob die Kurzform (mir 1QN HD) oder eine erweiterte

Form vorliegt. Gerade in diesem differenzierenden Formel-Feld sieht er ein Proprium
alttestamentlicher Schriftprophetie.

Bei der mit vorangehendem 'D erweiterten Formel handelt es sich um einen zitierenden
Rückgriff auf ein früheres JHWH-Wort (oder eine nichtprophetische Tradition) im
Zusammenhang mit dessen erneuter Aktualisierung; Prophétie erweist sich dadurch als «tra-
ditionsaufnehmende Theologie». Dieser Vorgang, der vom 8. Jh. an zu beobachten ist, bildet

eine Keimzelle für die zunehmende Fixierung von Tradition und damit auch für die

spätere Kanonbildung. Ebenfalls ausschliesslich in prophetischem Kontext (und nie ausser-
biblisch) belegt ist die mit p1? («deshalb») erweiterte Formel; sie zeigt eine reflektierende
Theologie, die nicht auf Offenbarung hinzielt. Andrerseits rekurriert die mit («zu



Rezensionen 67

mir») erweiterte Formel auf einen Offenbarungsempfang - mit insgesamt nur 9 Belegen
(Jes, Jer) allerdings ein magerer Uberrest gegenüber dem Verständnis der dialektischen
Theologie, jedoch für Wagner ein genügend deutliches Signal, dass prophetische Äusserungen

nicht immer ableitbar sind.
Bei der nicht-erweiterten Formel unterscheidet er zwei Teilmengen. Die eine ist vom

Botenvorgang her ableitbar und findet sich insbesondere in späteren Texten. Die andere,
quantitativ bedeutendere, zeigt einen freieren Gebrauch, wo ohne wörtliche Beauftragung
im Namen des Auftraggebers gesprochen wird. Dabei erschliesst Wagner einen amtsähnlichen

«Grundauftrag», der allerdings wenig konkret erscheint. Sein Hauptanliegen liegt
jedoch in der Darstellung des Propheten als eines «aktiven Theologen», der in neuen
Situationen ermächtigt ist, auch «ohne Offenbarung in Vollmacht zu sprechen». Diesen sieht er
«herausgelöst aus seiner Rolle als passiver Offenbarungsempfänger, wie es das bisherige
Verständnis der Propheten als Boten nahe legen konnte». (311) Wagners Generation wird
sich noch messen lassen müssen an den konkreten Widerstandsaktivitäten früherer
dialektischer Theologen, die sich in der Tat als «passive Offenbarungsempfänger» verstanden
haben.

Das Hauptverdienst dieser Monographie liegt wohl weniger in ihren theologischen
Resultaten als im vielfältigen methodisch-linguistischen Instrumentarium. Hier ist vom
versierten Autor Wichtiges zu lernen (auch im Blick auf andere exegetische Arbeiten). Doch
dazu kann keine Rezension anleiten; dafür ist die Lektüre des Buches unerlässlich.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Thilo Alexander Rudnig: Davids Thron. Redaktionskritische Studien zur Geschichte von
der Thronnachfolge Davids (BZAW 358), de Gruyter: Berlin 2006. 444 S., EUR 91.-,
ISBN 978-3-11-018848-6.

Die umfangreiche Münsteraner Habilitationsschrift setzt sich zum Ziel, die Kontroversen
um die Entstehung der so genannten Thronfolge-Geschichte einer redaktionsgeschichtlichen

Klärung entgegenzuführen. Nach einer kritischen Skizze der Forschungsgeschichte
wendet sich der Autor zunächst dem Anfang (II Sam 10-12: Ammoniterkrieg, Bathseba
und Uria) sowie dem Ende (Thronfolge Salomos in I Kön 1-2) zu. Anschliessend untersucht

er den Komplex des Absalom-Aufstands (II Sam 15-19). Nur am Rande kommen die
restlichen Kapitel (13f. und 20) zur Sprache.

Die detaillierte Untersuchung kommt zum Ergebnis, dass der jetzt vorliegende Text
während acht Jahrhunderten gewachsen ist. Rudnig unterscheidet mindestens neun
Schichten (von Davids Lebzeiten bis ins 3. Jahrhundert), wobei eine Schicht aus bis zu drei
«redaktionellen Schüben» bestehen kann. Am Anfang stehen knappe annalenhafte
Fragmente, die der Selbstlegitimation der Dynastie dienen und die Ereignisse ohne moralische
Bedenken positiv darstellen. Bald darauf hat eine «frühe Redaktion» die Stücke enger
miteinander verbunden und vielleicht als Inschrift auf einer Stele veröffentlicht. Bei der
(bedeutend späteren) Aufnahme ins dtr Geschichtswerk wird DtrH lediglich in I Kön 2, lOf.

greifbar. Die vierte Schicht betrifft die Wegnotizen von Davids Flucht vor Absalom und
Rückkehr, welche Rudnig der golaorientierten Theologie in frühnachexilischer Zeit
zuweist. Etwas später findet eine Erweiterung durch eine «dynastiekritische Bearbeitung»
statt, welche sich gegen restaurative Hoffnungen auf ein erneutes davidisches Königtum
richtet, indem sie von moralisch verwerflichen Taten Davids und Salomos erzählt. Darauf
reagiert eine sechste Schicht («David-Biographie», um 400) mit moralischen Entlastungen;
sie beseitigt auch Doppeldeutigkeiten. Zwei weitere Schichten betreffen nur den Absalom-



68 Rezensionen

Aufstand («Ratgeber-Bearbeitung» und «Nachrichtendienst-Bearbeitung»). Bereits vor der
letzteren anzusetzen ist allerdings die gewichtige «Theodizee-Bearbeitung» (in drei
redaktionellen Schüben), welche JHWHs Gerechtigkeitswirken im ganzen Ablauf nachweisen
will. Das hochreflektierte vergeltungstheologische Interesse sowie das kultisch konturierte
David-Bild zeigen eine grosse Ähnlichkeit mit der Konzeption von I-II Chr. - Einige kürzere

Bemerkungen kann Rudnig nicht in sein Schichten-Modell einordnen; überraschenderweise

gehören dazu auch die theologisch gewichtigen Bewertungen in II Sam 11,27b
und 12,24b-25.

Die Untersuchung besticht durch die übersichtliche argumentative Darstellung und den
Reichtum an (alten und neuen) Beobachtungen am Text. Gleichwohl vermag das Resultat
den Rezensenten nicht zu überzeugen. Im Folgenden soll das kritische Gespräch zunächst
anhand eines ausgewählten Kapitels und dann mit grundsätzlichen Anfragen aufgenommen

werden.
In II Sam 11 findet Rudnig eine positiv berichtende Grundschicht in den Versen

2.4a.5.27a*. Dies sind insgesamt sechs BHS-Zeilen bzw. ein Siebtel des ganzen Kapitels.
Während hier die Frau noch namenlos und ihr Gatte gänzlich unerwähnt bleiben, redet
die umfangreichere «dynastiekritische Bearbeitung» (V. 3.4b.8*-10*.13f.l6-18.26) von
Bathseba und Uria. Erst diese Schicht schildert Davids moralisch verwerfliche
Machenschaften, und zwar u.a. mit direkten Reden der Beteiligten (V. 6-10; Rudnig findet hier
«bewegte, dialogreiche Szenen»). Haben wir uns diese als reine Erfindungen vorzustellen,
oder woher soll dieser nachexilische Bearbeiter sein Wissen haben? In einem Zirkelschluss
argumentiert Rudnig: «Gerade im Blick auf die Kürze und Sparsamkeit des Grundtextes ist
eine derartige ausführliche literarische Gestaltung in den ersten Jahrhunderten der
Königszeit nicht plausibel» (338). - Nach weiteren zwei Jahrhunderten rehabilitiert die

«Theodizee-Bearbeitung» mittels ihrer einschneidenden Ergänzungen David samt seinem
Gott: In V. 10b—12 bemüht sich David «ernstlich, die Sache zu regeln, ohne dass Uria sterben

muss» (67). Und nach Urias Tod soll Joabs Reminiszenz an Abimeleks Tod (V. 21a,

vgl. Ri 9,53), die in diesem Zusammenhang eher unpassend erscheint, auf eine analoge
vergeltende göttliche Gerechtigkeit bei beiden Todesfällen hinweisen. Ebenso soll Davids
Vernichtungsbefehl betr. der Ammoniterstadt (V. 25a.b*) eine vergeltungstheologische
Aussage sein, wonach alles nach JHWHs Willen verläuft. Demnach reden hier die Akteure
gemäss einer theologischen Ideologie - obwohl die anschaulichen Texte zu einer
psychologischen Deutung, etwa im Sinne von Ablenkungsmanövern Joabs und Davids, einladen.
Jedenfalls ist zu fragen, warum diese Reden viel lebensnaher und abgründiger wirken als

z.B. in der chronistischen Literatur, welche von Rudnig als geistesverwandt bezeichnet
wird.

Vorliegende Untersuchung geht streng redaktionsgeschichtlich vor; ihre Kriterien -
logische und ästhetische Geschlossenheit - kommen von heutigen Wertvorstellungen her.

Entsprachen diese auch denen des alten Israel? Eine Kontrollmöglichkeit wäre die
Erzählforschung, doch die geläufigen Klassiker (für das AT: Alter, Sternberg u.a.) fehlen in Rud-
nigs Bibliographie. Und seine gelegentlichen Vergleiche mit akkadischen Annalentexten
und ägyptischen Weisheitssprüchen werden der Textsorte in II Sam 10 - I Kön 2 kaum
gerecht. Im Weiteren fragt Rudnig stets, unter welchen Umständen eine bestimmte isolierte
Texteinheit entstanden sein könnte - jedoch nie, warum diese später, trotz unterdessen
verändertem Interesse, weiter überliefert wurde. Auffällig ist die zeitliche Lücke von
dreihundert Jahren, die zwischen der postulierten «frühen Redaktion» und dem (nur spärlich
nachgewiesenen) DtrH klafft, wogegen in nachexilischer Zeit mindestens sechs neue
Schichten hinzugekommen sein sollen.

Eine letzte Anfrage betrifft Rudnigs Praxis, ambivalente Aussagen aufzulösen, indem er



Rezensionen 69

den Text auf mehrere Schichten aufteilt. Wertungen des Königtums müssen dann entweder

positiv oder negativ sein. Wird eine solche Eindimensionalität den alttestamentlichen
Erzählern gerecht? Jedenfalls verlieren eindimensionale Texte an Faszination und werden
theologisch langweiliger.

Trotz dieser Kritik gebührt Rudnig Dank für diese Untersuchung, die durch ein ausführliches

Stellenregister sowie durch eine graphische Text-Darstellung sämtlicher Schichten
Klarheit über seine Beurteilung jedes Halbverses bietet. Zahlreiche Beobachtungen am
Text fordern zum Weiterdenken heraus. Der Rezensent nimmt z.B. als Frage mit, warum
David in diesen Kapiteln so häufig nicht als Befehlshaber erscheint, sondern sich im
Gegenteil von Untergebenen befehlen lässt.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Thomas Frydrych: Living under the Sun. Examination of Proverbs & Qohelet (VTS XC),
Brill: Leiden 2002. 255 S„ EUR 68.-, ISBN 90-04 12315-6.

In seiner an der Universität Edinburgh verfassten Dissertation untersucht Thomas
Frydrych die den Büchern Proverbia und Qohelet zugrunde liegenden Weltanschauungen
(«worldviews») und sucht deren Differenzen wie Gemeinsamkeiten herauszuarbeiten und
zu erklären. (XI) Die Notwendigkeit dieses Unternehmens besteht nach ihm nicht zuletzt
darin, dass die Weisheit bisher nicht recht in eine Theologie des Alten Testaments
integriert werden konnte. Zum einen würden angenommene theologische Mitten des Alten
Testaments die Weisheit eher ausschliessen, zum anderen seien die weisheitlichen Texte
des Alten Testaments bisher in der Regel isoliert voneinander behandelt, allenfalls ihr
Verhältnis zueinander diachron (Stichwort: «Krise der Weisheit») erklärt worden. (4)

Frydrych verfolgt einen synchronen Ansatz: Prov spreche mit einer Stimme, ebenso Qoh mit
Ausnahme des Epilogs, der deutlich in einer anderen Tradition stehe und daher gesondert
zu behandeln sei. Frydrych bestreitet jedoch keineswegs, dass diese Bücher geschichtliche
Wachstumsprozesse durchgemacht hätten. (5)

Das weisheitliche Unternehmen («quest») zielt auf die Gestaltung des Lebens auf dieser
Erde. (18) Mit ihren Schriften bieten die Weisen nicht eigentliche Anleitungen und
Lehrsätze, sondern Paradigmen, praktikable Maximen, die aus Erfahrung gewonnen und für
das konkrete Leben immer wieder neu anzuwenden sind. Unterschiedlich sind die
Adressatenkreise der beiden Bücher: Prov richtet sich in erster Linie an den Einfältigen (TIS), der
noch wenig praktisches Wissen hat und dem praktisch die ganze Welt zur Entdeckung
offen steht. Sein Entwicklungspotential ist scheinbar noch unbegrenzt. (32-37) Prov «should
be seen as an introduction to wisdom for this youth, as an elementary paradigm, not as an

attempt to deal exhaustively with the enigmas of life». (36) Qoh hingegen wendet sich an
den schon Gebildeten, der um die Grenzen der menschlichen Erkenntnisfähigkeit weiss.
Dieser menschlichen Begrenztheit ist sich auch Prov bewusst, gewichtet diese aber weniger
stark. Prov ist an den Möglichkeiten orientiert, Qoh an den Grenzen (80-82; vgl. 217).
Wenn sich auch die beiden Paradigmen von Prov und Qoh in vielem treffen und
übereinstimmen (52), verraten sie doch unterschiedliche soziale Hintergründe und Entstehungssituationen;

sie lassen sich daher nur bedingt miteinander vergleichen, und sicher ist nicht
die eine der anderen überlegen. (169)

Vom weisheitlichen Unternehmen von Prov und Qoh unterscheidet sich der Epilogist
des Qoheletbuchs grundsätzlich. Dieser ist nicht Weiser, sondern Theologe. Er wertet
nicht Beobachtungen aus, um die Weltzusammenhänge zu erklären, sondern erwartet
Einsichten in diese nur mittels Offenbarung. Jahwe-Furcht ist die Grundhaltung des Weisen,



70 Rezensionen

das weisheitliche Unternehmen dabei dem Kult untergeordnet. Frydrych sieht im Epilog
die ältesten Spuren einer Tradition, welche in Jesus Sirach und in der Weisheit Salomos
ihre Fortsetzung finde. Die moderne Theologie stehe eher in der Nachfolge des Epilogisten
als der Weisen hinter Prov und Qoh. (222)

Nach den beiden einleitenden Kapiteln untersucht Frydrych «the basic elements of the
sages' perception of the world» (169), nämlich in Kap. 3 die Epistemologie («How Does the
Sage Know?»; 53-82), in Kap. 4 die Kosmologie und Theologie («The Sages, God and the
World»; 84-125) sowie in Kap. 5 die Anthropologie und Soziologie («The Human World»;
127-168) der beiden Bücher. In Kap. 6 («Living Wisely»; 169-207) legt Frydrych dar, «what
constitutes wise living from the point of view of the two books» (169).

Frydrych erklärt die Unterschiede zwischen Prov und Qoh nicht - wie herkömmlich -
diachron, also damit, dass Prov eine ältere, noch naive Weisheit reflektiere, diese Weisheit
aber in eine Krise geraten sei angesichts der tatsächlich gemachten alltäglichen
Lebenserfahrungen, was sich in einer jüngeren Weisheit niedergeschlagen habe und in Qoh oder
Hiob zum Ausdruck komme. Prov und Qoh stünden im Kanon nebeneinander und seien
durch die Inklusion Prov 1 und Qoh 12 - der Aufforderung zur Gottesfrucht - zusammengehalten

und gewissermassen unter die gleiche Uberschrift gestellt. Beide, Prov und Qoh,
verfolgten grundsätzlich das gleiche weisheitliche Unternehmen («wisdom entreprise»). Die
Unterschiede zwischen diesen beiden Büchern seien in erster Linie durch die unterschiedlichen

sozialen Hintergründe und Entstehungssituationen, in denen und für welche diese

Schriften entstanden sind, zu erklären. (223)
Man mag Frydrych vielleicht nicht in allem folgen, etwa nicht in der Auffassung,

wonach Prov (ausschliesslich) an den Einfältigen gerichtet sei, wo doch das Proömium den

(bereits?) Weisen dazu auffordert, «Kenntnis zu mehren». Auch stehen Prov und Qoh nur
im griechischen, nicht aber im hebräischen Kanon nebeneinander; somit sind diese beiden
Bücher nur in der LXX, nicht aber im MT durch die Inklusion Prov 1 - Qoh 12

zusammengehalten. Dennoch überzeugt Frydrychs synchroner Zugang zu diesen beiden so
unterschiedlichen und doch auch wieder verwandten Ausprägungen alttestamentlicher Weisheit,

deren Verhältnis zueinander nicht (nur) diachron und antithetisch, sondern vielmehr
(auch) komplementär zu beschreiben ist.

Der Rezensent vermisst die Rezeption praktisch der gesamten deutschsprachigen Literatur

zum Thema. So wird etwa die Arbeit Christian Kleins nicht einmal im Literaturverzeichnis

aufgeführt (Kohelet und die Weisheit Israels. Eine formgeschichtliche Studie

[BWANT 132], Stuttgart 1994), obwohl Klein zur Paradigmatik der atl. Weisheit weitreichende

Überlegungen angestellt hat. Und in B. Gemsers Sprüchekommentar wäre schon

zu lesen gewesen, dass «Objekt des Unterrichts die <Unerfahrenen> (D'Xns)» (HAT 16,

Tübingen 21963, 19) gewesen seien.

Trotzdem, Frydrych hat ein gehaltvolles und anregendes Buch geschrieben und zur
Diskussion über den Ort der alttestamentlichen Weisheit in der Theologie des Alten
Testaments einen kreativen Beitrag geleistet.

Jürg Luchsinger, Walterswil

Bernd Kollmann: Einführung in die Neutestamentliche Zeitgeschichte, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft: Darmstadt 2006. 168 S„ EUR 14.90, ISBN 978-3534-17509-3.

Mit dieser Einführung legt Kollmann eine neue Gesamtdarstellung der ntl. Zeitgeschichte
vor, die sowohl für Fachleute als auch für einen breiteren Kreis von Lesern mit Interesse

an biblisch-theologischen und geschichtlichen Fragestellungen von Wert ist (7). Wie Koll-



Rezensionen 71

mann bemerkt, gehört das Werk damit nicht zur gleichen Kategorie wie Schürers Geschichte

des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi-, das geht z.B. aus dem Umfang und aus der

NichtVerwendung von Fremdsprachen hervor (wenigstens nicht in der Originalschrift).
Damit steht der Band eher in der Tradition der Einführungen von Lohse und Reicke und
bietet gegebenenfalls eine Alternative zu diesen älteren, aber immer wieder neu bearbeiteten

und aufgelegten Werken. Kollmanns Einführung ist unter diesen drei die schlankste.
Das vorliegende Werk ist überschaubar aufgebaut und in einem angenehmen Stil ver-

fasst. Mit Ausnahme eines methodologischen Kapitels (9-15) und von zwei thematischen
Kapiteln zu philosophischen Strömungen des ntl. Zeitalters und zu der nichtjüdischen
religiösen Umwelt des NTs (136-146.147-155) ist es, wie vom Genre her auch zu erwarten,
chronologisch aufgebaut und umfasst die übliche Zeitspanne von Alexander dem Grossen
bis zum Bar Kochba-Aufstand. Verschiedene thematische Exkurse vertiefen bestimmte
Themen - abgesehen von den Exkursen zu Augustus und dem Prinzipat sowie zum hero-
dianischen Tempel beschäftigen sich die Exkurse hauptsächlich mit bestimmten Gruppen:
Samaritanern, Essenern/Qumrangemeinschaft, Pharisäern, Nabatäern und Zeloten. Mit
Ausnahme der Einführung und des methodologischen Kapitels beginnt jedes Kapitel mit
einem chronologischen Überblick - leider fehlt dem Buch eine Gesamtchronologie, was
dem Überblick nicht zugute kommt -; zudem verhelfen Stichworte am Seitenrand dem Leser

zu einem schnellen Zugriff auf den Text (allerdings fehlt auch ein Register, weswegen
es nicht möglich ist, in diesem Werk rasch etwas nachzuschauen). Kollmann verarbeitet im
Text selber Quellen eher sparsam, gibt dafür aber am Ende des Buches pro Kapitel eine
weiterführende Bibliographie (inkl. Verweise auf Quellentexte). Dieser Aufbau ist
hilfreich, denn für die Leserschaft, für die diese Einführung verfasst worden ist, sind Fussnoten
usw. manchmal nur verwirrend. Interessant ist in diesem Zusammenhang der Verweis in
der Einführung auf Filme wie <Ben Hur> oder <Cleopatra> (7) als leichte,
historischpopulärwissenschaftliche Zugänge zur Zeitgeschichte des NTs. Im bibliographischen
Bereich hätte man durchaus auch eine Abteilung mit Internetseiten aufnehmen können, z.B.
mit Verweisen auf Quellensammlungen wie etwa die beiden englischsprachigen Standards

www.earlychristianwritings.com oder www.earyjewishwritings.com. (Die Ubersetzungen

sind zwar datiert und auch nicht ohne weiteres für wissenschaftliche Zwecke zu
gebrauchen, dafür sind sie aber kostenfrei und vermitteln einen guten schnellen Uberblick
über die Materie.) Auf die Bibliographie folgt ein Glossar mit einer Auswahl wichtiger
Begriffe. Dies ist hilfreich, aber die Auswahl ist sehr begrenzt (nur 25 Begriffe!). Vor der
Bibliographie befindet sich die einzige Karte des Buches, die <Palästina zur Zeit Jesu> wiedergibt;

da eine Zeitgeschichte jedoch Entwicklungen darstellt, wäre es wünschenswert, diese

mit Hilfe mehrerer Karten (besser) nachvollziehen zu können, als es jetzt möglich ist
(Qumran sucht man auf dieser Karte vergeblich!).

Inhaltlich ist das Werk eine ausgewogene Darstellung, die erfolgreich den Mittelweg
zwischen dem wissenschaftlichen Anspruch und dem gewählten Genre
(allgemeinverständliche Einführung) geht. Insgesamt vertritt Kollmann mittlere Positionen, wenn es

um Lehrmeinungen geht. Eine Einführung auf Details zu befragen, ist etwas zu weit
hergeholt (ist z.B. die Gnosis im gleichen Sinne eine <Bewegung> wie die Stoa, vgl. 144.153?).

Damit ist Kollmanns Einführung eine inhaltlich gelungene Einführung in die ntl.
Zeitgeschichte, geeignet sowohl für eine breite Leserschaft wie für Studierende unterer Semester

- falls sie zusammen mit Quellentexten oder als Begleitlektüre zu einer Vorlesung zum
Thema verwendet wird; zudem kann sie dem in der pastoralen Praxis Tätigen zur
Auffrischung seiner Kenntnisse dienen.

Peter-Ben Smit, New York



72 Rezensionen

W.J. op't Hof: Het Gereformeerd Piëtisme, Den Hertog: Houten 2005. 142 S., EUR 9.90,
ISBN 9033119552.

Diese Veröffentlichung hat einen besonderen «Sitz im Leben», der hier wenigstens kurz
angedeutet sei. Im Jahre 2004 haben die zwei grossen reformierten Kirchen in den Niederlanden

- die «Nederlandse Hervormde Kerk» (wichtige Theologen: K.H. Miskotte, A.A. van
Ruler, H. Berkhof) und die «Gereformeerde Kerken in Nederland» (wichtige Theologen:
G.C. Berkouwer, H. Ridderbos) offiziell auf nationaler Ebene fusioniert. Auch die kleinere

Evangelisch-Lutherische Kirche hat an den Bestrebungen zur Einheit teilgenommen und
gehört jetzt ebenfalls zu der vereinigten Kirche, die den Namen «Protestantse Kerk in
Nederland» (abgekürzt: PKN) trägt. Die «Nederlandse Hervormde Kerk» umfasste einen -
auch in organisatorischer Hinsicht - starken rechten Flügel, den sogenannten «Gereformeerde

Bond», der die klassischen Bekenntnisschriften uneingeschränkt geltend machen
will und dessen Spiritualität in starkem Masse durch die «Nädere Reformatie» («Nähere
Reformation») beeinflusst ist. Bezeichnend sind die grosse Aufmerksamkeit für die «innere
Seite» des Glaubens und der Gebrauch der «Statenvertaling», der Bibel aus dem 17.

Jahrhundert im Gottesdienst, in dem ausschliesslich oder vorwiegend die alttestamentlichen
Psalmen gesungen werden. Ein Teil dieses «Gereformeerde Bond» - eine Minderheit, aber
doch immerhin circa 70.000 Gemeindeglieder - war nicht bereit, sich an der Fusion der
Kirchen zu beteiligen und gründete eine eigene Kirche, die «Hersteld (Wiederhergestellte)
Hervormde Kerk». Für die Ausbildung ihrer Pfarrer fand sie einen Platz in der in jüngster
Vergangenheit völlig umgestalteten theologischen Fakultät der Freien Universität in
Amsterdam. Diese Fakultät, früher mit den «Gereformeerden Kerken» verbunden, ist jetzt
eine interkonfessionelle und interreligiöse Ausbildungsstätte für Leute aus ganz verschiedenen

Lagern, u.a. Mennoniten und Pfingstlern; auch Imams werden hier ausgebildet. Das
ist möglich, weil man im Curriculum einen allgemeinen Teil mit den speziellen Interessen
der jeweiligen Denominationen verbindet.

Op 't Hof, Pfarrer in der «Hersteld Hervormde Kerk», wurde zum Extraordinarius an
dieser Fakultät ernannt. Sein Lehrauftrag ist im Thema seiner Antrittsvorlesung vom 2.

Oktober 2005 umschrieben: Der Reformierte Pietismus. In stark erweiterter Form hat er
sie in dem hier rezensierten Buch veröffentlicht. Die Formulierung des Themas beinhaltet
eine konkrete Stellungnahme in Bezug auf den Ausgangspunkt der Forschung. In der
Literatur über die protestantischen Frömmigkeitsbewegungen im 16., 17. und 18. Jahrhundert
werden bis heute unterschiedliche Bezeichnungen benutzt. In den angelsächsischen
Ländern spricht man von «Puritanismus», in den Niederlanden, wie schon angedeutet, von
«Nähere Reformation» («Nadere Reformatie») und in den lutherischen Ländern von
«Pietismus». Es wird indessen immer deutlicher, dass diese drei Phänomene inhaltlich klar
miteinander übereinstimmen und dass es gegenseitige Verbindungen und Einflüsse gab. Eine

angemessene historische Analyse erfordert daher einen adäquaten Sammelbegriff. Der
Begriff «Pietismus» erweist sich als eine geeignete Kategorie. Es geht ja um Bewegungen und
Strömungen, denen bei aller Verschiedenheit in Konfession und Kontext die Praxis Pietatis
ein gemeinsames zentrales Anliegen war. Auch im Bereich des damaligen Katholizismus
nimmt der Verfasser «Pietismus» wahr! Der Verfasser bewegt sich, m.E. zu Recht, in den

Fusspuren u.a. von A. Ritsehl und H. Heppe und distanziert sich von J. Wallmann, dessen

Einschränkung des Begriffes «Pietismus» auf den lutherischen Pietismus er kritisiert. Dabei
betont er, dass der reformierte Pietismus für die Entstehung des lutherischen Pietismus
eine, oft verkannte, Bedeutung hatte. Der Anfang des reformierten Pietismus liegt im
englischen Puritanismus. Das puritanische Profil ist für den reformierten Pietismus in all seinen

Verzweigungen charakteristisch geblieben. Auch die niederländische «Nähere Reformati-



Rezensionen 73

on» ist mit dem Puritanismus verwachsen. Von England aus verbreitete der Puritanismus
sich in Europa und auch auf anderen Kontinenten, namentlich in Nordamerika. Op 't Hof
schildert diese internationale Wirkung in lebendiger Weise, indem er die Entwicklungen
in den einzelnen Ländern und Gebieten beleuchtet, vor allem auf der Basis von umfassenden

bibliographischen Untersuchungen. Puritanische Schriften wurden vielfach übersetzt,
und diese rege Ubersetzungsarbeit - in der Schweiz war Basel «das reformierte
Distributionszentrum von puritanistica» (62) - hat die Impulse in viele Windrichtungen weitergetragen.

Auch akademische und Handelsbeziehungen spielten bei dieser internationalen
Verbreitung eine Rolle, ebenso wie die Emigrationswellen von verfolgten reformierten
Flüchtlingen.

In der vorliegenden Veröffentlichung zieht der Verfasser die Bilanz aus seinen bisherigen
Untersuchungen auf diesem Gebiet und fasst deren Resultate in einem klaren Gesamtbild

zusammen, das übrigens für weitere Untersuchungen genügend Raum lässt. Der Verfasser
lebt als Christ und Theologe im spirituellen Klima des puritanischen reformierten Pietismus.

Darum kann er mit viel Kongenialität typische Merkmale dieses Pietismus beschreiben.

Es sind dies u.a. die Heiligung des Familienlebens, auch - wenn möglich - der Gesellschaft

und des Staates sowie neben den offiziellen Gottesdiensten die Konventikel, in
denen alle Gläubigen, auch die Frauen, sich äussern können. Bei der Beschreibung der «Theologie»

des Pietismus betont er, das sich in der Lehre der doppelten Prädestination
manifestierende «Ewigkeitsdenken» sei nie dem Fatalismus verfallen (89). Diese Bemerkung

ist allzu optimistisch. Hier spricht der Historiker nicht deskriptiv, sondern eher
normativ!

Eine Ergänzung scheint mir wichtig zu sein: Bei der grundsätzlichen Stellungnahme von
Op 't Hof sollte als «Kronzeuge» unbedingt der reformierte Göttinger Systematiker Otto
Weber erwähnt werden. Er wies schon vor Jahrzehnten darauf hin, dass der Pietismus seine

Wurzel im reformierten Wesen hat (vgl. O. Weber, Die Treue Gottes in der Geschichte
der Kirche. Gesammelte Aufsätze II, Neukirchen 1968, 160).

Für alle, die sich für den Puritanismus interessieren, ist diese Studie eine Fundgrube.
Wem die Lektüre der niederländischen Sprache Schwierigkeiten bereitet, wird in den

bibliographischen Informationen vieles finden, das ihm weiter hilft.
Jan Veenhof, Gunten

Daniel Ficker Stähelin: Karl Barth und Markus Feldmann im Berner Kirchenstreit 1949-
1951, Theologischer Verlag: Zürich 2006. 160 S., CHF 22.-, EUR 13.80, ISBN 3-290-
17394-1.

«Ein Mann vom Format Joseph Stalins» - diese am Kirchensonntag 1949 im Berner Münster

gebrauchte Wendung Barths bildete den Anlass zum sog. Berner Kirchenstreit. In ihm
agierten Barth und der Berner Kirchendirektor und spätere Bundesrat Markus Feldmann
(1897-1958), der fundamentalen Anstoss an Barths «auffallender Verbeugung vor Stalin»
nahm, als Antagonisten. Dass es sich bei diesem Streit keineswegs um eine zeitgeschichtliche

Marginalie handelt, die zu einer anekdotenhaften Darstellung einlädt, veranschaulicht
Daniel Ficker Stähelin in den 10 Kapiteln der vorliegenden Untersuchung.

Wie in einem Brennglas bündeln sich im Berner Kirchenstreit die verschiedenen
historisch-politischen und theologiegeschichtlichen Konstellationen, die das Themenfeld der
politischen Ethik in der Mitte des letzten Jahrhunderts in der Schweiz beherrschten: die
Stellung zum Kommunismus, das Verhältnis von dialektischer und liberaler Theologie,



74 Rezensionen

grundlegende bekenntnishermeneutische und kirchenrechtliche Überzeugungen von
«Bekenntnisfreiheit» und schliesslich die Verhältnisbestimmung von Kirche und Staat.

Ficker Stähelin stellt diese «hoch explosive» Gemengelage mit der notwendigen
Kontextsensibilität prägnant und übersichtlich dar: Nach einer kurzen Einleitung (1 Iff.) skizziert

er zunächst in einer Art Parallelhandlung den Werdegang Barths (15-25) und
Feldmanns (27-34), um dann die theologischen Lager in Bern knapp vorzustellen (35-46) und
die kirchenrechtlichen Rahmenbedingungen des Streits (47-50) zu entfalten. Anschliessend

erfolgt dessen Darstellung im breit angelegten Kapitel 7, welches das Zentrum der
Arbeit markiert (51-117). Danach geht er im Blick auf Barth und Feldmann kurz auf die
Wirkungsgeschichte des Streites ein (119-124), beschreibt dessen theologischen Hintergrund
(125-133) und ordnet die abschliessend prägnant dargestellte politische Ethik Barths in
ihren zeitgeschichtlichen Zusammenhang ein (135-147).

Mit seiner knappen Darstellung stösst Ficker Stähelin in eine echte Forschungslücke

vor, die er nach Konsultation der einschlägigen Briefwechsel, der Tagebücher Feldmanns
sowie umfangreicher Archivarbeit vor allem im Staatsarchiv des Kantons Berns, bei der
Berner Kirchendirektion und dem Karl-Barth-Archiv Basel zu schliessen vermag. Besonders

erwähnenswert ist die Berücksichtigung mehrerer hundert Zeitungsartikel zur damaligen

Auseinandersetzung (vgl. 101-111.149-153). Eine kleine Schwäche besteht darin, dass

man ein wenig die Transparenz hinsichtlich der chronologischen Abfolge der Ereignisse
vermisst. Eine Zeittafel hätte sicherlich Abhilfe geschaffen. Zu den Stärken der Darstellung
gehört fernerhin deren (Allgemein-)Verständlichkeit, die keineswegs zulasten ihrer
Wissenschaftlichkeit geht. Man spürt ihr an, dass hier ein Pfarrer mit grossem didaktischem
Geschick auch (aber nicht nur!) im Blick auf seine Gemeinde geschrieben hat. Durch seine

Beschränkung auf wesentliche Referenzgrössen, die er meist affirmativ zitiert, kommt er
ohne aufgeblähten Apparat aus.

Sein Geschick in der Zitatauswahl zeigt, dass er sich in der deutschsprachigen Barthforschung

gut auskennt, zumal er Einzelergebnisse unterschiedlicher Interpretationen rezipieren

und integrieren kann, ohne dabei allzu eklektisch oder einseitig revisionistisch zu werden.

So deckt er ein denkbar weites Spektrum ab, das von F.-W. Marquardts und P. Win-
zelers «sozialistischer» Barthdeutung über B. Klappens «kontextuelles» und R. Hütters
«kommunitaristisches» Barthverständnis bis hin zu H. Ruddies Interpretationsversuch zur
«unpolitischen Politik» Banhs reicht, der sich der sog. Münchener Barthinterpretation (F.-
W. Graf, F. Wagner, T. Rendtorff) annähert. Als ordnender Grundgedanke fungiert dabei
E. Jüngels Beobachtung, dass das Politische bei Barth nicht Konstitutionsprinzip der Theologie,

sondern dessen Implikat, das Politische mithin Prädikat des Theologischen, die

Theologie aber niemals Prädikat des Politischen ist (vgl. 127ff.).
Marco Hofheinz, Bern

Eberhard Busch: Reformiert. Profil einer Konfession, Theologischer Verlag: Zürich 2007.
224 S, CHF 36.-, EUR 24.-, ISBN 978-3-290-17441-5.

Was heisst eigentlich reformiert? Eberhard Busch, emeritierter Professor an der Universität

Göttingen und einer der wohl weltweit besten Kenner reformierter Theologie, geht dieser

Frage in seinem neuen, zehn Kapitel umfassenden Buch nach. Nach eigener Aussage
intendiert er, «ein Profil der reformierten Konfession zu zeigen» (9). Das «Zeigen» dieses Profils

vollzieht er freilich in spezifischer Weise: Busch beschreibt weder die «empirisch» vor-
findliche(n) reformierte^) Kirche(n) (im Sinne einer statistischen Erhebung der faktisch

von den Mitgliedern der reformierten Konfessionsfamilie vertretenen Glaubensauffassun-



Rezensionen 75

gen), noch entwirft er einfach einen normativen Idealtyp von Lehre, der nun weltweit zu
lehren bzw. via Praxis zu «verwirklichen» wäre. Büschs «Zeigen» vollzieht sich vielmehr
als genuin theologische Reflexion, die aus einer konfessionellen Binnenperspektive heraus
über reformiertes Profil explikativ, kritisch und normativ auf die gegenwärtige Wirklichkeit

reformierter Konfession hin reflektiert. Dabei bedient sich Busch des beharrlichen
theologiegeschichtlichen Rückblicks in die Vergangenheit (insbesondere die Reformationszeit),

ohne diese einfach repristinieren oder prolongieren zu wollen. Dieser Weg ist ihm
vielmehr verstellt, insofern seine theologische Reflexion die präzise im Sinne der ecclesia

reformata semper reformanda (vgl. 15ff.) immer schon theologisch qualifizierte Wirklichkeit

der reformierten Konfession zum Gegenstand hat.
Eine klärende theologische Reflexion der explizit methodologischen Besonderheiten

dieser Konfessionskunde sui generis vermisst man allerdings in den beiden einleitenden
Kapiteln, die danach fragen, was reformierte Konfession heute heisst (11-29) und worin
grundlegend reformiertes Profil heute besteht (31-48). Einen zweiten Block bilden dann
die Kapitel 3-10, die theologischen Einzelthemen gewidmet sind, «die auf dem Feld der
reformierten Theologie wichtig und typisch waren und sind» (9). Leider wird ihre Auswahl
nicht näher begründet.

Betrachtet man die einzelnen Kapitel im Lichte der gesamten Bibliographie Büschs (vgl.
dazu die Auswahl in: Ch. Dahling-Sander u.a. [Hg.], Herausgeforderte Kirche. Anstöße -
Wege - Perspektiven, FS E. Busch, Wuppertal 1997, 479-490, sowie ausführlich: http://
wwwuser.gwdg.de/~ebusch/bibliogr.htm), so kann man unschwer feststellen, dass die
meisten eine lange Genese hinter sich haben. Das Kapitel zum Erbe der Föderaltheologie
(71-97) etwa reicht entstehungsgeschichtlich zurück bis in Büschs Assistentenzeit bei Karl
Barth (1965-1968) und wird durch den Beitrag Büschs in «Oikonomia», der Festschrift zu
Oscar Cullmanns 65. Geburtstag (Hamburg-Bergstedt 1967, 171-190), präfiguriert.
Dementsprechend liegt mit «Reformiert. Profil einer Konfession» die reife Summe einer
lebenslangen, intensiven und imponierenden Beschäftigung mit dem Reformiertentum vor.
Interessierte Leser können an ihr trotz der genannten methodologischen Anfragen nur mit
reichem Gewinn partizipieren.

Der starke Einfluss Karl Barths auf Busch ist bis in die Diktion hinein mit Händen zu
greifen und manifestiert sich in jedem Kapitel neu, etwa in der Rede vom «einen Wort Gottes»

(49-69), der Interpretation der Israeltheologie Barths als Kulminationspunkt der
reformierten Föderaltheologie (9 Iff.), der Rezeption der Reihenfolge «Evangelium und Gesetz»

(99-119), die sich auch in Büschs Verhältnisbestimmung von «Beten und Arbeiten» (121-
130) widerspiegelt, der religions- und medienkritischen Pointierung des Bilderverbots
(131-150), der «gemeindekirchlichen» Zuspitzung des Zeugnisbegriffs als ekklesiologi-
schem Grundbegriff im Sinne von Barmen III (151-172), der Explikation reformierten
Amtsverständnisses von der dreifachen Gestalt des Amtes Christi her (173-190), und
schliesslich in der Applikation der «chalcedonensischen Logik» Barths auf dem Gebiet der

politischen Ethik, die sich inhaltlich als die Dialektik von Unterscheidung und Zuordnung
der Aufträge von Kirche und Staat in der prononcierten Doppelthese Büschs ausprägt: «1.

Der Auftrag der Kirche und der des Staates sind zu unterscheiden» (191; dort kursiv). «2.

Der Auftrag der Kirche und der des Staates stehen in Beziehung» (196; dort kursiv). Es zeigt
sich durchgehend, dass die Barthsche Theologie für Busch das Hilfsinstrumentarium der
theologischen Reflexion seiner «Konfessionskunde» ist.

Wer in diesem Band im Blick auf die leider nicht begründete Auswahl weitere
Einzelthemen vermisst, die für ein reformiertes Profil kennzeichnend sind, wie etwa die Lehre
von der (doppelten) Erwählung, die Vorordnung der Christologie vor die Rechtfertigungslehre

oder die Lehre vom Abendmahl, der greife ergänzend zu Büschs «Einsichten in die



76 Rezensionen

Theologie Johannes Calvins», die kürzlich unter dem Titel «Gotteserkenntnis und
Menschlichkeit» (Zürich 2005) erschienen sind. Auch dort wird man reich belohnt.

Marco Hofheinz, Bern

Wolfgang Schoberth: Einführung in die theologische Anthropologie (Einführung Theologie),
Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt 2006. 166 S. (kt.), EUR 14.90, CHF
25.90, ISBN 978-3-534-15169-1.

I. Die nur 150 Textseiten dieses Buches bieten, wie der Titel verspricht, eine «Einführung
in die theologische Anthropologie», die ihre Leser in die Denkbewegung dieser Disziplin
hineinnimmt. Ausgehend von Thesen benennt Kap. 1 als Wozu der Anthropologie nicht
irgendein «christliches Menschenbild» (26), sondern die «anthropologische Grundfrage»
(27) aus Ps 8,5: «Was ist der Mensch - dass du seiner gedenkst?» Kap. 2 präsentiert mit I.
Kant und den Entwürfen von M. Scheler, H. Plessner und A. Gehlen theoriegeschichtliche
Meilensteine. Kap. 3 erklärt deren «Programm» einer «Definition dessen, was das Menschsein

ausmacht und bestimmt», jedoch für «gescheitert» (72) und löst das Paradigma derDe-
finition durch die Selbstreflexivität ab. Kap. 4 stellt dann die Entwürfe von R. Bultmann,
E. Brunner, K. Barth, K. Rahner und W. Pannenberg der «Disputatio de homine» von M.
Luther gegenüber, während Kap. 5 mit den Dialektiken von Sünde und Ebenbild Gottes,
Leib und Seele, Autonomie und vita passiva sowie Zeit und Ewigkeit Elemente erörtert,
die entwurfsunabhängig exemplarisch für die theologische Anthropologie sind.

Vf. beginnt mit dem Satz, die Erwartung einer begrifflichen Definition von Anthropologie

müsse «enttäuscht werden» (9). Es ist daher überraschend, dass das Buch gleichwohl
zu drei Fünfteln der begrifflichen Konstituierung der Anthropologie gewidmet ist (Kap.
1-3). Vf. bezieht hier Front gegen jede Anthropologie, die von der Chimäre eines «objektivem

Standortes» (51) aus Natur oder Wesen des Menschen definiert und damit übersieht,
dass, wer immer Anthropologie treibt, selbst als Mensch im Strom des anthropologischen
Diskurses treibt: «Das Thema der Anthropologie ist nicht <der Mensch>, sondern der
Diskurs über den Menschen» (83). Das «Spezifikum der Anthropologie» (82) ist darum für Vf.
deren Selbstreflexivität (vgl. 11, These 1). Sie verschweigt die normativen Implikationen
ihrer deskriptiven Aussagen nicht (88), macht vielmehr die immer schon «lebensweltlich

vorausgesetzten Antworten» (14) auf die anthropologische Grundfrage bewusst.
II. Vf. steht mit dieser Charakterisierung der Anthropologie einer allgemeinen pragmatischen

Wende im geisteswissenschaftlichen Diskurs und besonders der für die theologische

Ethik bedeutsamen Lebenswelthermeneutik nahe. Jedoch soll die Front gegen den
steilen Definitionsanspruch die Anthropologie weder in eine hermeneutische Diskursanalyse

transformieren noch im Interesse einer Förderung von «Menschenkenntnis im durchaus

landläufigen Sinn» (48) in die Niederungen einer «Geschichte der <kleinen Leute>» (75)

führen. Vielmehr zeigt schon ein flüchtiger Blick auf Kap. 5, dass Vf. sich sehr bewusst den
klassischen «grossen» Fragen der theologischen Anthropologie zuwendet. Klarer als in der

theoriegeschichtlichen Absicherung wird das Interesse des Vf. am Spezifikum der
Selbstreflexivität daher im Rückgriff auf die zweigliedrige Feststellung des Psalmisten (Ps 8,5): Nur
der Mensch, der auf sich selbst reflektiert («Was ist der Mensch ...»), stellt fest (konstatiert),
dass er sich in dieser Selbstbezüglichkeit «in Gottes Handeln findet» (33 mit G. Sauter) und
so nicht definitorisch bei dieser Selbstbezüglichkeit festgestellt (arretiert) werden kann («...
dass du seiner gedenkst?»). Selbstreflexivität ist also für Vf. nicht einfach das Gegenteil des

Definitionsanspruchs, sondern bleibt dialektisch auf diesen bezogen. Diese argumentative
Pragmatik des Buches wird sehr klar in Kap. 4: Erst der Hintergrund der Definition des



Rezensionen 77

Menschen als Vernunftwesen zeigt, dass die berühmte 32. These aus Luthers «Disputatio
de homine» ihrerseits Menschsein nicht definiert, sondern im Lichte des Evangeliums sieht

(107). Das abschliessende Kap. 5 zeigt instruktiv, wie die «grossen» Themen der Anthropologie

im Geiste dieser argumentativen Pragmatik neu buchstabiert werden können. Die
Fähigkeit des Vf., seine Leser ins theologische Denken einzuführen, erweist sich hier als

besonders fruchtbar.
Die Kritik, dass Vf. die behandelten Entwürfe zur Anthropologie allzu geradlinig unter

ein definitorisches «Programm» und einen leibfeindlichen «Ansatz beim Subjektbewusstsein»
subsumiert (72 zur philosophischen bzw. 103 zur theologischen Anthropologie), wird man
nicht zu stark gewichten dürfen, da das vorliegende Buch selbst «kein Entwurf» (115),
sondern im besten Sinne eine Einführung ist, die den Leser zum eigenen theologischen Denken

führt. Dass dies dann auch Kritik einschliesst, erhöht m.E. den Wert dieses sehr
empfehlenswerten Buches noch.

Henning Theißen, Greifswald

Dietrich Ritsehl, Martin Hailer: Diesseits und jenseits der Worte. Grundkurs Christlicher
Theologie, Neukirchener: Neukirchen-Vluyn 2006. 395 S., EUR 24.90, CHF 44.50,
ISBN 3-7887-2176-6. 2. Aufl. 2008 mit verändertem Titel: Grundkurs Christlicher Theologie.

Diesseits und jenseits der Worte.

Die Zahl der Einführungen und Grundkurse ins Studium der christlichen Theologie ist in
den letzten Jahren deutlich gestiegen. Es werden damit - bewusst oder unbewusst - die
Bedürfnisse einerseits nach Basiswissen abgedeckt und anderseits auch die zunehmende Ver-
schulung der Bachelor-Studiengänge berücksichtigt. Dass diesem Trend nun auch der
schon einige Jahre emeritierte Heidelberger Systematiker D. Ritsehl nachgibt, mag auf den

ersten Blick verwunderlich erscheinen. Doch die Verwunderung löst sich, wenn man bei

genauerem Hinsehen merkt, wie dieser Grundkurs zustande gekommen, wie er aufgebaut
ist und vor allem: wie hier Theologie getrieben wird. Und um es gleich schon vorweg zu
sagen: Ritsehl und seinem gut eine Generation jüngeren Mitarbeiter M. Hailer ist ein
theologisches Buch gelungen, das hält und einlöst, was es verspricht: Freude am theologischen
Denken und Urteilen zu wecken - und zwar so, dass die Leser in eine intelligente
Selbstvergessenheit gebracht werden, «um sich in die Gedanken anderer (Theologen) einzufädeln,

sie vielleicht wie Gebirge mit prächtigen Gipfeln und dunklen Tälern anzusehen und
eigene Touren in ihnen zu riskieren» (393). Diesen Zielen entsprechend ist das Buch aufgebaut.

Um im Bilde zu bleiben: Vier Touren (Teile) sollen in jeweils drei Abschnitten erwandert

(erobert) werden. Bevor die erste Tour beginnt, werden gleichsam im Trainingslager
(Einleitung, 11-26) einige Grundregeln vermittelt: Es geht um perspektivisches Denken;
um Bündeln, Prüfen und Erklären von theologischen Aussagen, wobei «die Erträge
nichtbiblischen und nichttheologischen Denkens und Forschens in Philosophie und
Naturwissenschaften durchaus in die Arbeit miteinbezogen werden müssen, wohl wissend, dass es

sich dabei nicht um ihre (der Theologie) eigentlichen Themen, wohl aber um Einsichten
in die Erklärung der Welt und des Lebens handelt» (21). Die erste Tour, «Von der
biblischen Bildersprache zu theologischen Lehren» (Teil I, 27-61), zeigt dem Leser die Felder
der Theologie und vor allem, wie diese strukturiert sind: «Es geht um die Sprache, das <se-

miotische System>, das sich aus der Bibel entwickelnd in den Kirchen niedergeschlagen hat.
Die Kirchen in der Ökumene werden vorgestellt, ihr Verhältnis zu den Religionen
erwähnt» (11). Mit der zweiten Tour (62-231) geht es dann zu den Gipfeln (und Tälern) der



78 Rezensionen

christlichen Kirchen. Nach den «großen Themen der Kirche in geschlossenen Sprachsystemen»

wird eine Pause eingelegt (interessanterweise nach dem <Gipfel> der Rechtfertigungslehre),

bevor es dann zur dritten Tour: «Die großen Themen der Theologie in offenen
Sprachsystemen der Neuzeit» (232-362) hinauf (und teilweise auch hinab) geht.

Auf diesen Touren werden jeweils 10 Gipfel/Themenbereiche bestiegen. Die letzte
Tour (Teil IV, 363-393) ist nicht etwa ein Abstieg, sondern gleichsam der Gang durch die
<Mühen der Ebene>; es geht um «[d]ie Frage nach der Wahrheit in der Sprache der
Metaphern» (363-393); noch einmal wird darüber reflektiert, wie die Themen der Kirche und
Theologie <gestrickt> sind und wie sie sich bewähren können im Alltag der Welt. Hinzugefügt

werden muss noch - und dies macht die Gipfeltouren denn auch leichter Die
jeweils 10 Kapitel der Teile II und III sind strukturell nach dem Schema (drei Schritte)
aufgebaut: «A) Darstellung des theologischen Problems; B) Einige historische Beispiele, wie das

Problem in der Vergangenheit bearbeitet wurde, und C) kritischer Kommentar, der von
M. Hailer verfasst wurde» (64).

Das Buch schliesst mit einer Liste wichtiger theologischer Begriffe; dies ist im Sinne
einer Uberprüfung sicher sinnvoll - jedoch wundert man sich, warum ein so kluges Arbeitsbuch

kein Sachregister besitzt - ein Defizit, das in einer 2. Auflage behoben werden sollte.
Aufgegliedert und veranschaulicht wird die Fülle des Stoffes vielfach durch Skizzen und
unterschiedliche Schriftgrössen.

Uberblickt man die Gliederung und die Formulierungen der einzelnen Teile, so fällt
sofort das Wort auf, das eine der Pointen dieses Buches bezeichnet: das Wort <Sprache>. D.h.:
Endlich ist - und man durfte dies von D. Ritsehl auch erwarten - ein theologisches Arbeitsbuch

(oder besser: eine kleine Systematische Theologie) veröffentlicht, in dem ständig und
konsequent die sprachphilosophische Rechenschaft dessen vermittelt bzw. reflektiert
wird, was theologisches Denken und Urteilen ausmacht. In Teil IV wird denn auch - nicht
zu spät - der Titel des Buches «Diesseits und jenseits der Worte» erläutert: «Der Sinn dieser

Formulierung für den Titel des Buches ist während der Lektüre gewiss deutlich geworden:
Die Wahrheit ist nicht in den Worten, aber sie fließt durch sie hindurch, so aber, dass wir
sie nicht vernehmen könnten, hätten wir die Worte nicht.» (365) Mit diesem Sprachmodell,

dem auch eine Skizze beigefügt ist, wird die Sprache als Medium zwischen Sprecher
und Hörer verstanden. Das heisst im Blick auf die Wahrheit und Wirklichkeit theologischen

Redens: «Die Wahrheit ist viel breiter als die Worte und geht durch ihren Engpass
hindurch. Sie werden als Träger <gebraucht>. Worte müssen nach ihrem Gebrauch, nicht
nach ihrer Herkunft oder Etymologie verstanden werden» (367).

Man kann <Sprache> funktional so verstehen, um deutlich zu machen, dass die Wahrheit
und Wirklichkeit Gottes nicht mit ihrem sprachlichen Ausdruck identisch, sondern
(metaphorisch) zu verstehen ist. Aber - so kann hier kritisch zurückgefragt werden -: Ist bei

metaphorischem Sprachgebrauch die Sprache nicht <mehr> als nur <Träger>? Kann es die
Wahrheit Gottes <an und für sich> geben? An dieser Stelle und auch im Kapitel I (34-39),
wo es um die aus Metaphern gewobene jüdische und christliche Sprachwelt geht und von
der «virtuellen Wirklichkeit von Metaphern» (37) gesprochen wird, tun sich m.E. noch
dunkle - sprich: weiter zu durchforschende - Täler auf (Auf ein hilfreiches sprachphilosophisches

Buch sei in diesem Zusammenhang hingewiesen: G. Abel: Zeichen der Wirklichkeit,

Frankfurt a.M. 2004).
Das Befreiende und Ermutigende dieses Grundkurses von Ritschl/Hailer ist, dass die

Autoren solche kritischen Fragen durchaus begrüssen - wie überhaupt der ganze Sprachduktus

des Buches nicht einfach affirmativ eine bestimmte theologische Position behauptet,

sondern durchgängig zu kritischer Reflexion ermutigt. Gerade dies ist eine weitere
Pointe des Buches: Es wird deutlich gemacht, dass die christliche Theologie mit ihren Gip-



Rezensionen 79

fein und Tälern kein ödes Gebirge ist, sondern eine Kulturlandschaft, in der man leben und
arbeiten kann (und muss), weil immer noch viele Quellen entdeckt werden können. So

wird auch in authentischer Sprache - von beiden Autoren - durchgängig deutlich gemacht,
dass es nicht darum geht, an theologische Systeme zu glauben oder sie gar praktisch
anzuwenden, sondern vielmehr gilt: «dass Theologie eine Hypothesen-Maschinerie ist, ein bi-
bel-genährtes, durchaus gläubiges Probier-Denken, ein Suchen und Fragen, ein kritisches
Prüfen der Erinnerung des Glaubens von Menschen, die früher gelebt haben, auch ein
hoffendes Konstruieren von neuen Gedanken, nicht ein Abschöpfen aus einem Reservoir»
(15)'

D. Ritsehl und M. Hailer haben mit diesem <Grundkurs christlicher Theologie> ein
eigenständiges, kluges und hilfreiches Werk vorgelegt, das aus der Freude am theologischen
Denken und Urteilen lebt und sicher seinen Lesern diese Freude auch vermitteln kann.

Werner Brändle, Reichenau

Hans-Martin Rieger: Theologie als Funktion der Kirche. Eine systematisch-theologische
Untersuchung zum Verhältnis von Theologie und Kirche in der Moderne (TBT 139), de

Gruyter: Berlin/New York 2007. XI + 556 S. (geb.), EUR 128.-, CHF 205.-, ISBN 978-
3-11-019949-9.

I. Diese opulente Jenaer Habilitationsschrift bietet auf 500 Textseiten dreierlei: 1. eine
Problemgeschichte des Themas von Schleiermacher bis Herms, 2. eine Analyse der für das

Thema exemplarischen Konzeptionen von Grab und Dalferth, 3. einen eigenen Entwurf
zum Verhältnis von Theologie und Kirche.

«Wissenschaftlichkeit» und «Kirchlichkeit» der Theologie dienen als «heuristisches Mittel»

(70) der Problemgeschichte, die beim Vf. eine Kehre um ihr heimliches Zentrum
Troeltsch beschreibt. Zuvor ist die Wissenschaftlichkeit der Theologie der kritische Antipode

ihrer kirchlichen Funktion; bei Troeltsch kommt es zur «Trennung» der beiden (79),
während ab Barth und Bonhoeffer die Kirchlichkeit selbst schon einer «theologischen
Funktionsbestimmung» (120) folgt. Eine «Problemmatrix» (201) als Uberleitung zu den
exemplarischen Analysen leitet daraus das Dilemma von «Selbsterhaltung» und
«Fremdbestimmung» der Kirche ab (237).

In dieser Matrix leistet Gräb Selbsterhaltung durch Fremdbestimmung, wenn er mit
Troeltschs Offenbarungskritik nicht Gott als Gegenstand der Theologie bestimmt,
sondern die gelebte Religion. Sie dechiffriert die religiösen Symbole, die die Kirche, aber auch
andere kulturelle Institutionen zur Lebensdeutung anbieten. Theologie gliedert sich so in
die Ethik als hermeneutische Kulturtheorie (247) und die Glaubenslehre als kirchlich-praktische

Symbolkunde (258). Der «dogmatische Kirchenbegriff» wird dabei «aufgelöst» in
den Kulturbegriff (257) und die Wirklichkeit der christlichen Religion in die Sinnkategorie
(296). - Dalferths Konzeption erscheint demgegenüber als «Theologie der Offenbarung»
(240), die der Wirklichkeit Gottes Raum gibt, indem sie dieselbe von jedem Glauben an sie

unterscheidet (312). Daraus folgt eine wissenschaftstheoretische Zweiteilung (358), so dass

die Religionsphilosophie als Reflexion dieses Unterschieds die Festlegungen der Theologie für
Gottes Wirksamkeit offenhält. Dalferth öffnet so den Kirchenbegriff für eine «Kombinatorische

Theologie» (333), die ohne einen allgemeinen Kulturbegriff religionsphilosophische
Wahrheitsmomente aus nichtkirchlichen Lebenswelten integriert und so Scylla und

Charybdis der Problemmatrix umschifft (371).
Der «staurologische» Entwurf des Vf. folgt Dalferths hermeneutischer Grunddifferenz,

wenn er das Verhältnis von Kirche und Theologie von einer dritten Bezugsgrösse, der



80 Rezensionen

Wirklichkeit des Kreuzes, her (440) in «wechselseitiger Kritik» (442) für jede von beiden
als Selbstkritik bestimmt (437).

II. Bei dieser umfassenden Darstellung auf höchstem Theorieniveau kann es hier nur um
die Würdigung der konzeptionellen Leistung im Ganzen gehen, nicht um Kritik an
Einzelheiten. Gleichwohl ist der Begriff Kritik, dem die Einleitung gewidmet ist, der Leitfaden
der ganzen Untersuchung. Kap. 1 siedelt das kritische Moment grundsätzlich bei der
Wissenschaftlichkeit der Theologie und nur sekundär bei ihrer Kirchlichkeit an. Vf. verzichtet
damit auf eine negativitätstheologische Konstitutionstheorie, für die die Kritik der Kirche
(nicht bloss: an der Kirche) zugleich deren Grund ist. Mögliche Motive für diesen Verzicht
zeigt Kap. 2. Exemplarisch sind Gräb und Dalferth nicht nur wegen ihrer gegensätzlichen
Bestimmung des Verhältnisses von Wissenschaftlichkeit und Kirchlichkeit der Theologie
(dafür wären auch die - vom Vf. nicht berücksichtigten - Habilitationsschriften von R.
Anselm und H.-P. Großhans einschlägig), sondern auch, weil beide die Theologie herme-
neutisch als Interpretationskunst bestimmen, die lebensweltlich gegebene «religiöse[]
Symbole» (273; Gräb) und «metaphorische Prozesse» (388; Dalferth) deutet. Vf. dagegen will,
wie sein Eintreten für einen nicht-epistemischen, d.h. konstruktivismuskritischen
Wahrheitsbegriff zeigt (473f.), den Gegenstand der Theologie nicht symbolisch, sondern
realistisch (freilich kritisch-realistisch) verstehen. Gegen Gräb und Dalferth soll das Zentralsymbol

des Christentums, das Kreuz, nicht als Symbol oder Metapher verstanden werden,
sondern als «kontingente[s] Ereignis» (396). Das mit Dalferth als hermeneutische Kriterio-
logie, also als «Kunst des Unterscheidens» (425) angelegte Kap. 3 ist zugleich hermeneutikkritisch

konzipiert, wenn es Dalferths Abhebung der Religionsphilosophie von der Theologie

in eine Apologetik transponiert, die «auch für Nichtglaubende» (488) das Kreuz er-
schliessen und so die Kirche gegen den Vorwurf verteidigen kann, unkritisch zu sein. Diese
auf «Selbstkritik» (461) zielende Apologetik soll anscheinend der seit Bultmanns existentia-
ler Interpretation immer wieder diagnostizierten Auflösung kirchlicher Institutionen
durch die theologische Hermeneutik entgegentreten. Es gibt aber auch eine Hermeneutik
der Institution, derzufolge die Kirche im Wort vom Kreuz das ihr unaufhebbar gegenüberstehende

Kreuz und so in negativitätstheologischer Weise ihr eigenes Gegenteil als ihren
Grund bezeugt. Dass der kreuzestheologische Entwurf des Vf. der Unterscheidung von
Kreuz und Wort vom Kreuz nicht folgt, zeigt seine Skepsis gegenüber der Hermeneutik.
Die stattdessen favorisierte Selbstkritik der Kirche, noch «bevor sie Objekt einer Kritik
werden kann» (459), hat nicht denselben kriteriologischen Rang, weil sie Kritik an der Kirche

bleibt.
Im Ganzen hat dieser höchst gediegene Entwurf einer Theologie als «Ausdruck von

kritischem Bewusstsein» (459) durch die letztliche Verortung beim Locus der Apologetik
seinen systematischen Ort an bzw. in der Kirche. Bliebe er hingegen in den Bahnen der an
keinen bestimmten Locus gebundenen Hermeneutik, so wäre auch sein eigener Ort wie der
des Kreuzes selbst in der «Ortlosigkeit» «vor den Toren Jerusalems», wie Vf. leider eher

beiläufig bemerkt (448.491).

Henning Theißen, Greifswald

Christa Gäbler-Kaindl: Frauenmorgen. Aufbrüche in eine christliche Alterskultur,
Kohlhammer: Stuttgart 2005. 208 S„ EUR 20.-, CHF 35.10, ISBN 3170188763.

Dr. Christa Gäbler-Kaindl ist Pfarrerin und lebt in Basel. Sie leitete während drei Jahren
eine Gesprächsgruppe von älteren Frauen, die einmal monatlich am Morgen zusammenkamen,

um Lebenserfahrungen im Zusammenhang mit Religion, Glaube, Bibel und Kirche



Rezensionen 81

miteinander zu teilen. In diesem Buch werden die wesentlichen Elemente aus diesen
Gesprächen wiedergegeben und reflektiert. Teil A, in dem schon vorhandene Untersuchungen

zum Alter verarbeitet werden, liefert mit seinen treffsicheren Wahrnehmungen und
Erwägungen einen soliden «Vorbau» für die Teile B und C. Diese beiden Teile enthalten
eine übersichtliche Darstellung, sorgfältige Analyse und einfühlsame Wertung der

Begegnungen und Gespräche am «Frauenmorgen».
In den Gesprächsprotokollen und in den Kommentaren dazu kommen manche Elemente

vor, die bei älteren Lesern und bei allen, die mit Vertretern der älteren Generation
geistigen Austausch pflegen, «Aha-Erlebnisse» hervorrufen werden. Sie können in vielem
eigene Erfahrungen erkennen und häufig wie in einem Spiegel sich selbst sehen. Spannend
ist es etwa, über die Änderungen zu lesen, die sich nicht nur im Körper, sondern auch im
Gefühl und im Kopf vollziehen - Änderungen, die auch Religion und Glaube betreffen.
Wir denken z.B. an das, was Christa Gäbler über den Umgang mit der Bibel (144ff.)
erzählt. Auch auf allerlei allgemeine Aspekte des Älterwerdens findet man hier gute Hinweise,

etwa auf das Grossmutter- und Grossvatersein und über Gesundheit und Krankheit
(173ÉF.).

Was auffällt, ist die grosse Variation, die in dieser Gruppe spürbar geworden ist und die
das Entstehen einer wirklichen Gesprächs- und Erlebnisgemeinschaft nicht verhindert,
sondern vielmehr gefördert hat. Es war das unverkennbare Anliegen der
Gesprächsleiterin, dass alle sich offen und ehrlich aussprechen konnten. Man fühlte sich
offensichtlich in der geschützten Atmosphäre frei, sich ganz persönlich über existentielle
Fragen zu äussern.

Es war sicherlich hilfreich, dass eine feste Struktur der Zusammenkünfte vereinbart worden

war, wobei auch das Ritual eine Rolle spielte. Der Hinweis auf Rituale erinnert sofort
an das, was die Autorin in ihrer in Amsterdam verteidigten Dissertation «Kinder im
Gottesdienst. Theorie und Praxis generationenübergreifenden Feierns», Stuttgart 2000) über
Symbole und Rituale gesagt hat; überhaupt zeigen beide Bücher Ähnlichkeit in Aufbau
und Methode. Aber natürlich funktioniert das Ritual in dieser Altersphase anders als in der
Kindheit. Mit Recht wird über die ausgrenzende und übersättigende Wirkung von
unverändert gebliebenen Ritualen gesprochen (185).

Ermutigend ist die Feststellung, dass ein Mensch auch im Alter seine Ansichten ändern
und Neues lernen kann, und schön ist es festzustellen, dass diese Gruppe auch eine
Lerngemeinschaft geworden ist, in der jüngere Seniorinnen von der Weisheit und Erfahrung
der älteren Seniorinnen profitieren können und wollen.

Mit dieser Veröffentlichung ist Christa Gäbler ganz nahe am Puls der Zeit, denn die
Gestaltung des Alters und die Beziehungen zwischen den Generationen gehören zu den grossen

Herausforderungen, vor denen unsere heutige Gesellschaft und Kirche stehen. Es ist
ein klar geschriebenes, allgemein zugängliches, auch für Gesprächskreise und Kurse sehr
brauchbares Buch. Es leistet einen wertvollen Beitrag für die Besinnung über den Aufbau
einer christlichen Alterskultur.

Jan Veenhof, Gunten

Eve-Marie Becker, Doris Hiller (Hg): Handbuch Evangelische Theologie. Ein enzyklopädischer

Zugang (UTB Francke: Tübingen/Basel 2006. 370 S., EUR 29.90, CHF 52.20,
ISBN 3-8252-8326-7.

Das «Handbuch Evangelischer Theologie» zeichnet sich zunächst einmal dadurch aus, dass

es nicht - wie so oft und aus guten Gründen bei Kompendien - von Autoren und Autorin-



82 Rezensionen

nen verfasst ist, die auf eine längere Lehr- und Forschungserfahrung zurückblicken können.

Verfasst ist das Handbuch von Theologen und Theologinnen, die eher am Anfang
ihrer akademischen Karriere stehen, von Assistierenden und/oder Hochschullehrenden, die

gerade habilitiert worden sind: Markus Saur (Alttestamentliche Wissenschaft), Eve-Marie
Becker (Neutestamentliche Wissenschaft), Klaus Fitschen (Kirchengeschichte), Martin
Hailer (Theologische Ethik), Traugott Roser und Renate Zitt (Praktische Theologie,
Religions- und Gemeindepädagogik), Doris Hiller (Dogmatik). In gewisser Weise blickt man
also in die Zukunft der wissenschaftlichen Theologie im deutschsprachigen Raum, wenn
man das Handbuch liest.

Jüngere Kolleginnen und Kollegen, das ist unverkennbar, zeichnen sich durch eine
höhere didaktische Sensibilität aus. Dies ist auch am <Handbuch Evangelische Theologie> zu
erkennen. Es ist ungemein geschickt, anregend und originell aufgebaut. Jeder einzelne

Beitrag, der ein bestimmtes Fachgebiet der Theologie vorstellt, besteht aus drei Teilen - einer
Beschreibung der betreffenden Disziplin; der Darstellung der enzyklopädischen Aspekte
dieser Disziplin; und, anhand des Beispiels des Gebets, einer Konkretisierung aus der
Perspektive der betreffenden Disziplin heraus. Besonders dieser letzte Teil gibt dem Handbuch

neben seinem hohen theoretischen Niveau eine Konkretion, die besonders für
diejenigen nützlich ist, die (noch) nicht die Höhe des jeweiligen theoretischen Fachdiskurses
erklommen haben. Insofern kann man es durchaus auch Studierenden in den Anfangssemestern

empfehlen.
Sein besonderes Profil gewinnt das Handbuch dadurch, dass alle seine Beiträge auf die

Perspektive des enzyklopädischen Aspekts der Theologie konzentriert sind. So wird
vermieden, dass die Darstellung des Gesamtfaches Theologie in seinen einzelnen Disziplinen
lediglich additiv erfolgt. Alle Autoren und Autorinnen haben den Auftrag, ihr jeweiliges
Fach in seinem enzyklopädischen Gehalt zu erschliessen, sehr ernst genommen. Die
einzelnen Beiträge führen zum Teil sehr anregende Dialoge über ihre Disziplinengrenze hinaus,

und zudem schärfen sie dadurch ihr theologisches Profil. Offensichtlich lässt sich das

Fach «Theologie» in seinem enzyklopädischen Charakter nur in der Weise darstellen, dass

dessen Theologizität als ganzes und in den Teildisziplinen überzeugend erschlossen wird.
Was programmatisch am Anfang des Handbuches steht, wird im konkreten Vollzug der

Darstellung durchaus eingelöst: «Es kann nicht allein um eine Neugruppierung im Verhältnis

der Fächer, ausgehend von ihrer vorfindlichen Ausdifferenzierung, gehen. Vielmehr
geht es grundsätzlicher um die Frage nach den Bedingungen und den Kriterien, die dafür
stehen, dass eine Disziplin als theologische ausgewiesen werden kann. Was Theologie ist,
erschließt sich nicht in der Beschreibung der gegenwärtigen Bezugsebenen der Disziplinen
untereinander. Diese Bezüge selbst nötigen zur Rechenschaft über die Theologizität jeder
Disziplin.» (18)

Eine kritische Wahrnehmung meiner Lektüre möchte ich nicht verschweigen, wobei
diese Wahrnehmung durchaus auch auf die Stärke des Buches verweist. Die jungen
Kolleginnen und Kollegen argumentieren sehr differenziert und ausgewogen. Das ist gut so.
Aber manchmal hätte ich mir doch auch so etwas wie die Andeutung einer polemischen
Positionierung des eigenen Denkens gewünscht, was ja nicht das Niveau der Darstellung
schmälern muss - im Gegenteil. So ausgewogen und friedlich, wie sie mir in diesem Buch
begegnet, kann die Theologie einfach nicht sein. Aber vielleicht werden ja aus den sanften

Jungen dann irgendwann einmal richtig wilde Alte.
Albrecht Grözinger, Basel



Rezensionen 83

David Plüss: Gottesdienst als Textinszenierung. Perspektiven einer performativen Ästhetik
des Gottesdienstes, Theologischer Verlag: Zürich 2007. 358 S., CHF 48.50, ISBN 978-3-
290-17423-1.

«Es isch schön gsi (es war schön)» - dürfte nicht nur in der Deutschschweiz einer der
häufigsten Kommentare von Gemeindegliedern zu gottesdienstlichen Angeboten sein. Die
Reaktion der Pfarrerschaft auf ein solches Echo und die dabei verwendete ästhetische Kategorie

ist oft eher unbeholfen und mit der Frage verbunden, was «schön» in diesem
Zusammenhang genauer bedeuten soll. Diese Frage, ihre Entfaltung und Beantwortung sind
Gegenstand von David Plüss' Basler Habilitationsschrift.

Plüss stellt die Gottesdienstpraxis der reformierten Deutschweizer Kirchen ins Zentrum
seiner Arbeit. Oft als traditionsvergessen und konzeptlos verunglimpft, erhält diese in der

sorgfältigen Analyse des Autors ein eigenes Profil und eigene Plausibilität, gerade auch im
Vergleich mit den in gewissem Sinn stärker liturgisch geformten Traditionen der lutherischen

oder katholischen Kirche. Dass Plüss nicht deduktiv von solchen Vorgaben her
argumentiert, weitet ihm den Blick auf das Ganze des Gottesdienstes. Dieses versteht er als

Zusammenspiel unterschiedlicher Faktoren - Raum, Körper, Gestik, Atmosphäre, Klang,
Texte, Rollen -, deren Funktionen im Geschehen «Gottesdienst» er minutiös nachspürt,
und zwar sowohl auf der Seite derer, die die Liturgie gestalten, als auch bei den Rezipierenden,

also bei der Gemeinde. Zusammen bilden diese Faktoren ein Gewebe, das sich in actu
zu dem formt, was Plüss als Inszenierung versteht, nämlich eine «komplexe, Produktion
und Rezeption integrierende, körperlich-sinnliche Vollzugs- und Interaktionsgestalt» (28),
für die der biblische Text als zentrales Element gleichsam das Skript liefert.

Mit dieser Sicht auf den Gottesdienst als Interaktionsgeschehen in einem bestimmten,
von Traditionen, Handlungen, Wahrnehmungen und Deutungen geprägten Raum will
Plüss den semiotic turn der 70er und den performative turn der 90er Jahre fortsetzen; er
schliesst dabei an Erkenntnisse an, die er seit Schleiermacher in der Homiletik vorgebildet
sieht. Ziel seiner Analysen ist dementsprechend nicht die Entwicklung einer normativen
Liturgik, sondern «eine Sensibilisierung und Schärfung liturgischer Wahrnehmung in
Bezug auf das, was vorhanden ist, und ein daraus resultierender besserer, weil bewussterer

Umgang damit» (16).
Zur Erreichung dieses Ziels setzt Plüss eine Fülle humanwissenschaftlicher - insbesondere

auch theaterwissenschaftlicher - Theorieelemente ein, die er ebenso virtuos wie präzise

handhabt. Schlüsselkonzepte liefern dabei die Begriffe der Rolle (Sunden), des mimetischen

Handelns (Gebauer und Wulf), der Atmosphäre (Schmitz) und der Präsenz (Fischer-
Lichte). Mit ihrer Hilfe gelingt es dem Autor, das Mit- und Ineinander von hier und jetzt
gestaltetem Anlass («äussere Bühne»), biographischen Schlüsselszenen als hermeneutischen
Katalysatoren («innere Bühne») und biblischen Texten als Grundskripten plausibel zu
machen und es mit dem sich dabei ereignenden Göttlichen oder Heiligen in Verbindung zu
bringen.

Plüss bietet wissenschaftlich Interessierten eine hoch differenzierte Fülle analytischer
Einsichten in das komplexe Geschehen von Gottesdiensten qua liturgischer Inszenierungen.

Kirchlichen Praktikern wird allein die Fülle an instruktiven Beobachtungen - z.B. zur
Typologie religiöser Urszenen (144ff.), zur Bedeutung biblischer Texte im Gottesdienst
(225ff.), zur Funktion informeller liturgischer Elemente wie der Begrüssung (180ff.), zum
(vielleicht etwas zu optimistisch aufgefassten) Gemeindegesang (216ff.) oder zum
Präsenzcharakter liturgischer Vorgänge (318ff.) - anregendes Material für die Analyse eigener
gottesdienstlicher Wahrnehmungen und Absichten liefern.

Gelegentlich lässt die Dichte unterschiedlichster Theorieelemente bei der Darstellung



84 Rezensionen

des liturgischen Geschehens den Verdacht der Überdeterminierung aufkommen - eine
Gefahr, die der Autor durchaus selber sieht, wenn er etwa vom «Mut der Verzweiflung»
angesichts des Schwindens religiöser Sozialisation spricht (137), die doch Grundlage eines

funktionierenden «Rollenduals» (Sunden) im Gottesdienst sein sollte. Grundsätzlicher
stellt sich beim intensiven Beizug humanwissenschaftlicher Erkenntnisse die Frage nach
deren Verhältnis zur Theologie und zum theologischen bzw. religiösen Proprium gottes-
dienstlicher Vorgänge. Die Einführung «Gottes» in dieses Geschehen (z.B. 182, 245) wirkt
unvermittelt und thetisch, etwa in der Aussage, Gott sei «der Nichtspielbare und Nichtin-
szenierbare par excellence - er bleibt der ganz Andere» (241), die mehr Fragen aufwirft als

beantwortet. Auch die Differenzierung von sozialwissenschaftlichen und theologischen
Theorieansätzen (a.a.O.) wirkt eher vage und bedürfte der vertieften Darstellung und
Uberprüfung an empirischem Material. Einen Schritt in diese Richtung bietet die Aussicht
des Autors auf eine Fortsetzung des Erarbeiteten in Form einer «praktischen Dramaturgie
des Gottesdienstes» (274), auf die man gespannt sein darf.

Hansueli Hauenstein, Sempach

Meinfried Jetzschke: Supervision - Schule - Religion. Religionslehrerinnen und Religionslehrer

wirkungsvoll unterstützen, Neukirchener: Neukirchen-Vluyn 2006. 253 S.,

EUR 19.90, CHF 36.-, ISBN 978-3-7887-2125-1.

Diese (für den Druck gekürzte) Paderborner Dissertation lässt sich im Uberblick an Hand
von fünf Merkmalen vorstellen: (1) Sie stellt die faktisch in 15 Sitzungen und einer 16.

Anschlusssitzung von je 90 Minuten abgelaufene Supervision eines Religionslehrers aus einer
beruflichen Schule und des Verfassers als Supervisor dar, teilweise in protokollarischer
Wiedergabe und mit theologisch reflektierenden Anschlussstellen. Damit wird Supervision

für beide Seiten nachvollziehbar, nachprüfbar, anwendbar und kann Lehrern
Schwellenangst nehmen. - (2) Im konzeptionellen Rahmen der Kulturhermeneutik von C. Geertz
und der System-Theorie werden die Einzelsitzungen und der Gesamtablauf der

Supervisionssequenz mit dem Supervisanden, der wenige Wochen nach Dienstantritt um eine solche

Beratung bat, dokumentiert und kommentiert. - (3) So wird ein Einblick in die
Supervisionswerkstatt geboten, der in seiner Transparenz Religionslehrern einen solchen Schritt
zur beruflichen Beratung verständlich machen und erleichtern kann. (Auch Pfarrer,
Seelsorger, vor allem in Krankenhaus-, Gefängnis-, Telephonseelsorge u.a., können ihre
Selbstwahrnehmung schulen, ihr Arbeitsfeld analysieren, ihre Beziehungen zu den Arbeitskollegen

sondieren und die Inhalte reflektieren lernen.) - (4) Speziell geht es um eine
Einzelsupervision, wobei grundsätzlich auch Gruppen-Supervisionen möglich sind, und zwar
mit Religionslehrern, wozu es bis anhin wenig theoriebildende und nur wenige empirische
Beiträge gibt. - (5) Entsprechend geht es um die Dimensionen) des Religiösen im Supervi-
sionsprozess, um Religion als Bestandteil performativen Wissens und eines identitätsstif-
tenden Referenzrahmens und folgerichtig um den Erwerb von und um den Umgang mit
religiöser Kompetenz.

Die Supervisionssequenz beginnt mit dem Erstgespräch und führt in die Kontraktarbeit,
in der die beiden Akteure die Themen und Ziele formulieren, gewichten und festhalten.
Dies wird in einem Erlebnisprotokoll im Sinne einer Beschreibung der Erfahrungsanfangslage

festgehalten (III. Kap.). In Analogie zum idealtypischen Verlauf einer Supervisionssequenz

hat auch jede einzelne Sitzung entsprechende Phasen, normalerweise von der ratio-
nal-diskursiven Ebene durch eine «Tiefungsphase», die verstärkt «Affizierungsmuster»
einbezieht, wieder in den kognitiv-reflexiven Bereich (IV. Kap.). Mit der 4. Sitzung tritt die



Rezensionen 85

Reflexion der Gottes-Konstrukte in das Blickfeld, beginnend mit dem frühkindlich entstandenen

«individuellen Gotteskonstrukt», das durch innere Einflüsse wie Träume und durch
äussere Einflüsse wie Erziehung ständig modifiziert wird bis an das Ende der Pubertät,
wenn sich das «selbstverantwortete Gotteskonstrukt» herausbildet (85f.). Immer sind dabei

Eltern-, Mutter- und Vater-Bilder, Selbst- und überhaupt Menschen-Bilder als eine Art
Korrelate der Gottes-Bilder wirksam (V. Kap.). Im vorliegenden <Fall> betrachtete sich der
Lehrer als (bestialischer) Gegner der Schüler und als Beherrscher in Analogie zum allmächtigen

Gott - und zugleich fiel er in Ohnmachtsphantasien, dass (und weil) er die Schüler
eben nicht beherrschen konnte, was seinem «Sicherheitsgedanken» zuwiderlief. Deswegen
dienen in der Supervision Phantasien und Imaginationen dazu, die «inneren Bilder» als

auch religiös verschlüsselte Sehnsüchte zu «diagnostizieren», die im vorliegenden Fall z.B.
nach (depressivem, suizidärem) Einswerden mit dem allmächtigen (Oberlehrer-)Gott
tendierten und die sich auch im Wunsch nach erwachsenem (eigenverantwortlichem) Menschsein

manifestierten. Der allmächtige Gott-Lehrer, der sich aufopfert und keine Schuld auf
sich lädt - und der zugleich seinen Schülern gegenüber Gegenspieler, Gegner, Satan, Bestie
ist und sein muss: Solche «religiös geprägten Polaritäten», solche «Systemcodes» und
religiösen Symbolisierungen laufen stets mit - im individuellen wie familiären und
gesellschaftlichen Kontext - und sind zu <wecken>, zu thematisieren, damit nicht-gelebte Lebensanteile,

z.B. Selbst-Fürsorge und Zeit für sich nehmen, aktiv integriert, <ausgelebt> werden
können (127f.; VI. und VII. Kap.).

Bei allen diesen Prozessen wird vom Supervisor verlangt, dass er mit den christlichen
und allgemein religiösen Inhalten, Symbolen, Riten, Mythen und mit deren kirchlicher
wie wissenschaftlicher und zivilreligiöser Tradierung und Vermittlung kritisch umgehen
kann. Er muss sich zurücknehmen, in die 3. Beobachterposition versetzen, auf einen
ergebnisoffenen Prozess einlassen und dabei seine Intentionen und Kompetenzen hilfreich
einsetzen können (11 Iff.). Er ist in gewissem Sinne der auf Zeit vorauslaufende Stellvertreter
für seinen Klienten (wie D. Solle in «Stellvertretung», 1965, gegenüber dem «Ersatzmann»
formuliert hat). Hier liegen die Verantwortung für den Supervisanden und die Anerkennung

von dessen Eigenständigkeit, die dem Supervisor entzogen bleibt und für ihn selbst
die Gefahr des Allmachtswahns bedeuten kann, unauflösbar ineinander.

Eine starke Passage des Buches ist aus theologischer Sicht das VIII. Kap. «Gott begegnen».

Zwei Typen von Religion werden beschrieben: (1) Gehorsam, Pflichtausübung,
Perfektion, Schuldgefühle, asketische Züge usw., eine kleinbürgerlich-moralische Instrumentalisierung

von Religion; (2) Emanzipation, Verantwortung, eigene Sinngebung usw., also
eine Befreiungsreligion. Entsprechend wird Sünde verstanden: Scheitern an der eigenen
Unvollkommenheit (so auch bei Luther) - Sünde ist gerade das Vollkommensein-, das «wie
Gott Sein»-Wollen. Es geht um ambivalentes Leben, um Leben als Fragment. Diese Erfahrung

und Einsicht hilft auch dem Supervisor zu erkennen, dass er seine Arbeit nicht als

Vervollkommnung betreiben darf; Supervision wird sonst selbst zu Religion (140-144).
Wie generationen-familiäre Erwartungen, Festlegungen (z.B. Bestimmung zum

Priester), Wünsche (z.B. als erstes Kind einen Sohn), sogen. Familiencredos prägen, das wird
mittels eines Genogramms im Blick auf «Maria und Martha» in Lukas 10 gezeigt und (her-
meneutisch) in narrativer (dekonstruktiver) Verfahrensweise durchgeführt (IX. Kap.). Was
also bedeutet Systemische Supervision: «konstruktivistische Beratung» mit begrenzten
Einwirkungsmöglichkeiten, weil alle «lebenden Systeme grundsätzlich offen und ihre
zukünftigen Formen im Prozeß des evolutionären Feedbacks grundsätzlich nicht voraussagbar

sind» (171)? Dann lässt sich weiter fragen: War Jesus ein <Systemiker> (XI. Kap.)? War
er ein Machtmensch (Haley u.a.) oder ein (guter Jesus> (Stierlin u.a.) oder nicht eher ein
«Unterbrecher bestehender Systemfixierungen», z.B. durch seine irritierende Reich-Got-



86 Rezensionen

tes-Botschaft, durch sein «genial-überraschendes Handeln an der Ehebrecherin» (Joh 8)

(19 lf.)? Kann sich der Supervisor entsprechend als «Provokateur aus Liebe» verstehen,
«dessen <Kardinaltugenden> in der paulinischen Trias aus l.Kor 13,13 bestehen» (195)?

Nach der Evaluation in der 14. und 15. Sitzung folgt in der 16. der Abschluss des

Anschlusskontraktes (XII. Kap.), in dem z.B. der Schritt des Supervisanden vom Feind der
Schüler zum <Ersatzvater> eine Rolle spielen soll. Und zugleich wird diskutiert, inwiefern
Religionslehrer als <Uberzeugungstäter> ein besonderes Supervisionsangebot benötigen
(203ff.).

Der Verfasser hat die eingangs genannten fünf Aspekte fachlich wie didaktisch
variantenreich in gefälliger Sprache durchgearbeitet. Er bleibt stets am Supervisionsprozess
orientiert und bietet viele wissenschaftliche Anschlussstellen, z.B. den Disput über das

Verhältnis von Systemischer Theorie und Theologie, Supervision und Religion, über Stärken
und Grenzen Systemischer Supervision. Diese Vorzüge haben bisweilen den Nachteil, dass

der Eindruck eines Mosaiks den Gesamtbogen zurücktreten lässt. Umgekehrt fordert dies

Religionslehrer, Supervisoren und solche Experten sowie <Laien>, die Theologie und
Supervision treiben, zu entdeckendem, informierendem wie fragendem Lesen (z.B. ob der
Supervisor bisweilen zu stark lenkt, 179-183) heraus.

Uwe Gerber, Schopfheim

Bernhard Dressler, Andreas Feige, Albrecht Schöll (Hg.): Religion - Leben, Lernen, Lehren.
Ansichten zur «<Religion> bei Religionslehrerinnen» (Grundlegungen; Veröffentlichungen

des Religionspädagogischen Instituts Loccum 9), LIT: Münster 2004. 135 S.,

EUR 19.90, ISBN 3-8258-7199-1.

Ausgangspunkt der vorliegenden Aufsatzsammlung ist eine religionssoziologische Studie

aus Niedersachsen, die im Jahre 2000 Berufsverständnis und berufliche Praxis von evangelischen

Religionslehrern und -lehrerinnen an öffentlichen Schulen zum Gegenstand hatte.
Dabei wurden nicht nur quantitative Befunde erhoben, sondern - mittels 17 persönlicher
Interviews - auch verschiedene «Stimmungslagen» von Unterrichtenden eingefangen. Es

erstaunt nicht, dass es diese Fallanalysen sind, die, über die konkrete Auswertung der Studie

hinausgehend, zur fortgesetzten Beschäftigung mit der Thematik angeregt haben. Sie

liegen dem Buch auf einer CD-ROM bei. Es handelt sich bei «Religion - Leben, Lernen,
Lehren» also um sog. «zweite Gedanken», die in ihrer Tendenz weniger systematisch
ausfallen als die Studie selbst, deswegen jedoch nicht minder interessant und spannend zu lesen

sind.
Zunächst lässt sich anhand der Berufsbiografien ganz generell ein Generationenwechsel

in der Religionslehrerschaft aufzeigen. Wer die Wende der 68-er Generation noch aktiv
miterlebt hat, strukturiert seinen Religionsunterricht tendenziell vom eigenen Befreiungserlebnis

her und sieht in der Kritik an allen Formen von traditioneller und institutionalisierter

Religion einen wesentlichen Bestandteil seiner Arbeit. Diese Frontstellung teilen
jüngere Pädagogen so nicht mehr; sie widerspiegelt auch nicht mehr die Situation der
Schülerschaft. Neuere Formen der Darstellung, Inszenierung und Aufschlüsselung von
biblischen Texten dagegen vermögen durchwegs Zugänge zu den Sinnpotentialen des christlichen

Glaubens zu schaffen und können zu einer «eigenen Selbstdeutung» hilfreich sein.
Wesentlich ist in diesem Zusammenhang die Erkenntnis, dass der Anspruch auf konkret
bestimmbare Lernziele aufzugeben ist: Die Schüler nehmen aus dem Unterricht mit, was
sie mitnehmen wollen (D. Korsch: Wie bildet sich Religion? 17-28).

Die «eigene Selbstdeutung» spielt aber auch bei den Unterrichtenden selbst eine wichtige



Rezensionen 87

Rolle. Biografische Prägungen bestimmen in hohem Mass die methodischen Zugänge und
Ziele des Unterrichts mit. Hier entfaltet die Aufsatzsammlung denn auch ihre eigentliche
Stärke: Unter dem Raster einer feministischen, einer psychoanalytischen und einer
dekonstruktivistischen Fragestellung offenbaren einzelne Fallanalysen hintergründige Motive
und Motivationen der Befragten und regen zur eigenen Selbstreflexion an (D. Fischer:

Doing gender - under cover, 67-81; W. Winter: Der Kampf um das verlorene Heil, 82-91;
D. Zilleßen: Uber Religion sprechen. Einwurf mit Jacques Derrida, 92-105). Denn wenn
es auch unvermeidlich und mitunter fruchtbar ist, eigene lebensgeschichtliche Prägungen
in den Unterricht einzubeziehen (und dort allenfalls sogar aufzuarbeiten), stellt ein unre-
flektierter Einbezug der eigenen Person faktisch einen Missbrauch der Unterrichtssituation

dar. Spätestens hier wird die Problematik eines Religionsunterrichts deutlich, der sich
seit gut dreissig Jahren weitgehend von einer kirchlichen Einbindung verabschiedet und
aufs Individuelle des Schülers (und damit auch des Lehrers!) beschränkt hat. Es erstaunt
nicht, dass es unter den jüngeren Unterrichtenden durchaus Versuche gibt, den kirchlichen
Raum für den Unterricht zurückzugewinnen (T. Klie: Wohnkulturen, 47-66; M. Meyer-
Blanck: Bildungsreligion und Zeichenbildung, 106-116). Die Frage stellt sich, wie lange es

geht, bis auch kirchliche Gemeinschaft als Möglichkeit des religiösen Austauschs wieder
entdeckt wird.

Den Abschluss des Buchs bildet ein Aufsatz von katholischer Seite (A.A. Bucher:
Gemeinsamkeit, nicht Differenz, 117-134). Er stellt im Vergleich mit zwei katholischen
Untersuchungen weitgehende Ubereinstimmung seitens der Unterrichtenden beider Konfessionen

fest, was die ökumenische Ausrichtung ihrer Arbeit betrifft. Mehrheitlich
abgelehnt wird - hüben wie drüben - eine Instrumentalisierung des Religionsunterrichts für
kirchliche Missionszwecke. Dabei scheinen sich katholische Unterrichtende mehr mit
ihrer Amtskirche reiben zu müssen als ihre evangelischen Berufskollegen. Heisst das nun,
dass die katholische Kirche einfach eine stärkere Kontrolle über den Religionsunterricht
beansprucht, oder könnte sich hierin zeigen, dass sie das Wissen um eine letztlich kirchliche

Situierung allen christlichen Lehrens und Lernens noch nicht preisgegeben hat?
Alex Kurz, Rohrbach

Andreas Obenauer: Too much heaven?. Religiöse Popsongs - jugendliche Zugangsweisen -
Chancen für den Religionsunterricht (Heidelberger Studien zur Praktischen Theologie
5), LIT: Münster 2002. 254 S„ EUR 20.90, ISBN 3-8258-6416-2.

In einer engagierten Auseinandersetzung mit kulturtheoretischen und religionspädagogischen

Entwürfen tritt Obenauer in seiner Dissertation zunächst für die grundsätzliche
Berechtigung von Popmusik im Religionsunterricht ein. Populäre Kultur («popular culture»

[John FiskeJ) als Ausdrucksform der jungen Generation ist geeignet, Lehr- und Lernprozesse

zu evozieren und/oder zu begleiten. Freilich geht ein Grossteil der von ihm
diskutierten Untersuchungen von gar keiner oder nur von einer sehr schmalen empirischen Basis

aus: Unzulängliche Verallgemeinerungen sind die Folge.
Diesem Mangel will Obenauer nun abhelfen. Anhand einer Meinungsumfrage holt er

direkte Feedbacks von Jugendlichen zu vier Videoclips ein, die er nach unterschiedlichen
thematischen und stilmässigen Schwerpunkten aus den aktuellen Charts ausgewählt hat.
Die entsprechenden Musiktexte verbinden die Themen «Erlösung», «Tod», «Liebe» und
«neue Welt» mit einer religiösen Symbolik und decken die Stilrichtungen Pop, Rock Hip-
hop sowie Soul/Rhythm and Blues ab.

Aus der Auswertung der Umfrage gewinnt der Autor einerseits Erkenntnisse über die



88 Rezensionen

Art und Weise, wie Religion in den Musikstücken und den dazugehörigen Videoclips
codiert wird, anderseits aber auch Informationen über die konkreten Lesarten, mit denen
Jugendliche solche Codes wahrnehmen. Dabei zeigt sich grundsätzlich, dass den Songtexten
eine eher untergeordnete Bedeutung zukommt: Sie sind meist englisch und stehen bei jungen

Hörern nicht im Zentrum des Interesses. Eine traditionell auf Textlektüre ausgerichtete

(religions)pädagogische Zugangsweise stösst hier auf ihre Fundamentalkritik. Sehr
hoch dagegen ist bei den Befragten die Wahrnehmung von Bildern. Deren religiöse
Konnotation wirkt sich dort, wo sie von Jugendlichen erkannt wird, durchwegs positiv auf die
Beurteilung des Musikstücks aus, und zwar unabhängig davon, ob die befragten Personen
den schulischen Religionsunterricht gern besuchen oder nicht. Hier könnte sich tatsächlich

ein neuer Zugang zu den Fragen des Glaubens eröffnen, insbesondere deshalb, weil die
Mehrzahl der religiös gefärbten Musikstücke eine christliche Symbolik verwendet. Freilich

darf man nicht davon ausgehen, es handle sich schon deshalb um «christliche»
Musikstücke. Es sind vielmehr «offene Texte», die in einer gewissen Selbstverständlichkeit die
Symbole ihres kulturellen Kontextes verwenden. Die grosse Bandbreite ihrer möglichen
Interpretationen kommt denn auch in Umfragen deutlich zum Vorschein.

Immerhin motivieren die Musikstücke zum Einstieg in die vertiefte Auseinandersetzung
sowie zu einer fortgesetzten Beschäftigung mit den in ihnen angesprochenen religiösen
Themen. So bietet Obenauer im letzten Teil seines Buches den exemplarischen Entwurf
einer Unterrichtssequenz, die er nach dem Dreischritt «Studieren - Probieren - Kritisieren»

didaktisch gliedert. In seiner Konkretion wird nun freilich nicht nur etwas von den

Möglichkeiten erahnbar, die Popsongs im Religionsunterricht bieten, sondern auch von
den Schwierigkeiten, mit denen Unterrichtende dabei zu rechnen haben. So ist beispielsweise

absehbar, dass gerade die verhältnismässig ausführliche Auseinandersetzung (die zur
Freilegung und Verarbeitung religiöser Sinngehalte notwendig ist) mit dem kurzen und
kurzlebigen Medium «Videoclip» nicht optimal korrespondiert. Bald einsetzende
Ermüdungserscheinungen und ein relativ rasches Erlahmen des Interesses seitens der Jugendlichen

lassen sich leicht voraussagen. Ein weiteres Handicap könnte darin bestehen, dass

Menschen sich in der Adoleszenz in hohem Mass anhand von stilmässigen Präferenzen
definieren. Was nicht zum favorisierten Musikstil gehört, wird möglicherweise pauschal
abgelehnt. Finden sich in der gesellschaftlichen Realität tatsächlich noch derart homogene
Schulklassen, dass ein einzelnes Musikvideo ein Kollektiv zu Identifikation und
Auseinandersetzung mit dessen Inhalten einzuladen vermöchte? Erschwerend kommt hinzu, dass

auch die religiöse Symbolik laut Obenauers Schülerumfrage sehr unterschiedlich
wahrgenommen und interpretiert wird. Gerade diese Tatsache könnte dazu (ver)führen, dass die
Lehrkraft schliesslich mit ihrer Deutung die «angemessene Interpretation» des Clips geben
zu müssen meint.

Fazit: Populäre Musik kann viel über den kulturellen Kontext und das Denken Jugendlicher

aufzeigen. Darüber hinaus vermag sie in manchen Fällen aktuelle Rezeptionen des

Religiösen bewusst zu machen. Wer als Lehrkraft den Zugang zu solcher Musik hat, wird
auch Möglichkeiten finden, sie in den Religionsunterricht einzubeziehen. Die absehbaren

Schwierigkeiten sind hierbei freilich nicht zu unterschätzen und machen religiöse
Popsongs doch wohl vor allem bei Fans zur reellen «Chance für den Religionsunterricht».

Alex Kurz, Rohrbach



Rezensionen 89

Helmut Holzhey, Vilem Mudroch (Hg.): Grundriss der Geschichte der Philosophie, begründet

von Friedrich Ueberweg. Die Philosophie des 18. Jahrhunderts, Bd. 1: Grossbritannien

und Nordamerika, Niederlande, 2 Teilbände, Schwabe: Basel 2004. XIII + 1328 S.,

CHF 250.-, EUR 175.-, ISBN 978-3-7965-1987-1.

Was sich in der Tradition von Friedrich Ueberweg bescheiden Grundriss der Geschichte der
Philosophie nennt, ist in Wahrheit das international wohl ambitionierteste und umfassendste

Projekt einer Gesamtdarstellung der Philosophiegeschichte, das nach Abschluss mehr
als dreissig Bände umfassen wird, die sich wiederum in zahlreiche Teilbände aufgliedern.
Uber Idee und Anlage des Werkes wurde anlässlich der Publikation eines früheren Bandes
schon berichtet (ThZ 59 [2003] 178f.). Hier reicht es, vorauszuschicken, dass der neue
Band, mit dem die Beschreibung des 18. Jahrhunderts und damit der Aufklärungsphilosophie

eröffnet wird, die vom bisher Erschienenen geweckten hohen Erwartungen
voll erfüllt. 26 renommierte Autoren garantieren Qualität und Akkuratesse in der
möglichst unparteiischen Präsentation von Philosophen und Philosophien in ihren Lebensund

Wirkungszusammenhängen.
Damit ist - abgesehen vom staunenswerten Detaillierungsgrad - ein entscheidender Vorteil

der hier praktizierten Philosophiegeschichtsschreibung im Vergleich zu anderen
Philosophiegeschichten angedeutet: nämlich der Umstand, dass die einzelnen Philosophen
und Philosophien in ihren realgeschichtlichen Kontexten verortet werden, so dass nicht
der für Philosophiegeschichten typische Eindruck entsteht, Denken finde irgendwo im
luftleeren Raum statt. Philosophie steht, wie sich exemplarisch an dem jetzt veröffentlichten,

Grossbritannien, Nordamerika und den Niederlanden gewidmeten Band zum 18.

Jahrhundert zeigt (es werden weitere über die Aufklärungsphilosophie in Frankreich [Bd.
2], Italien, auf der Iberischen Halbinsel und in Lateinamerika [Bd. 3] sowie in Deutschland,
Österreich, in der Schweiz und in Nord- und Osteuropa [Bd. 4] folgen), in vielfältigen
Wechselbeziehungen zu philosophiefremden Sphären. Die vom Grundriss geleistete
realgeschichtliche Kontextualisierung kommt nicht nur in den Lebensbeschreibungen zur
Geltung, die nach einer möglichst vollständigen Auflistung der (philosophisch relevanten)
Primärliteratur die Darstellung der einzelnen Autoren einleiten - eine Darstellung, die sich
danach jeweils auf die einzelnen Werke, die «Lehre» und die Wirkungsgeschichte konzentriert.

Der Band gibt vielmehr auch einen wertvollen Überblick über die
bildungsgeschichtlichen Voraussetzungen, unter denen die Philosophien des 18. Jahrhunderts erst
entstehen konnten. So wird man eingehend über die britischen Universitäten und gelehrten

Gesellschaften unterrichtet (John Gascoigne) oder erfährt, unter welchen Bedingungen
sich Cartesianismus und Newtonianismus an den höheren Bildungsanstalten der Niederlande

etablierten (Henri A. Krop). Aber auch die unmittelbare politische Dimension
philosophischer Denkansätze namentlich in England, wo eine rege politische Publizistik
entstand, wird nicht ausgeklammert (Daniel Brühlmeier). Ein sehr instruktives Kapitel ist
dem sich intensivierenden Streit um Weltdeutungskompetenz zwischen christlicher Theologie

und deistischer Philosophie gewidmet (Henning Graf Reventlow); es zeigt auf, wie
Philosophie in der konkreten Auseinandersetzung mit der religiösen Tradition ein neues
Selbstverständnis entwickelte. Demgegenüber entstand eine eigenständige Philosophie in
Nordamerika aus den Wurzeln eines sich selber transformiernden Puritanismus (Andrew
J. Reck).

Das ungemein facettenreiche Bild von den Denkbewegungen im englischsprachigen und
im niederländischen Raum verdankt sich überdies dem Umstand, dass auch in diesem Band
wiederum darauf verzichtet wird, einseitig vor allem jene Autoren zu würdigen, die in der
gegenwärtigen philosophischen Diskussion noch eine wichtigere Rolle spielen (neben An-



90 Rezensionen

thony Ashley Cooper, Third Earl of Shaftesbury, und Bernard de Mandeville vor allem

George Berkeley, David Hume und Adam Smith). Oft erweisen sich bei genauerem
Hinsehen gerade die vermeintlich weniger bedeutenden Denkerpersönlichkeiten nicht nur als

in hohem Masse repräsentativ für ihre Zeit, sondern erscheinen als die eigentlichen
philosophischen Stichwortgeber. Wer den neuen «Ueberweg» als Wegweiser zu einer Reise ins

geistige 18. Jahrhundert nutzt, bewegt sich auf denkbar sicherem Grund und entdeckt
dennoch überall Unverhofftes und Überraschendes. Leicht wird man dabei verschmerzen,
dass gelegentlich - etwa bei Henry St. John, Viscount Bolingbroke oder bei Jonathan
Edwards - relevante Sekundärliteratur und aktuelle Forschungsdiskussionen unberücksichtigt

bleiben.
Andreas Urs Sommer, Freiburg i.Br.

Christian Danz: Einführung in die Theologie der Religionen (Lehr- und Studienbücher zur
Theologie 1), LIT: Münster u.a. 2005. 272 S., EUR 29.90, ISBN 3-8258-7058-8.

Diese Einführung stellt die bisherigen Diskussionsverläufe einer Theologie der Religionen
dar von der traditionellen christlichen Ausgrenzung anderer Religionen über den mehr
oder weniger offenen und das Christentum in die Welt der Religionen einbeziehenden Dialog

bis zur Differenzhermeneutik, die um der Achtung der anderen Religion(en) willen
Differenzen und nicht Gemeinsamkeiten in den Vordergrund stellt.

Der Reihe nach: Im einführenden Teil werden die beiden Stossrichtungen einer eher

religionstheoretischen «Theologie der Religion» und einer sich mit den Religionen befassenden

«Theologie der Religionen» dargestellt.
Dann folgen die drei inzwischen geläufigen Relationierungsmodelle. Das erste ist das der

exklusivistischen Position, die vom Standpunkt der Absolutheit des Christentums als der

einzig wahren Religion aus andere Religionen gar nicht als Religion(en) gelten lässt oder
diese als minderwertig betrachtet (oder im Sinne K. Barths das Christentum als die einzige
Nicht-Religion den Religionen gegenüberstellt) (57ff.). Das superiorische oder inklusivisti-
sche Modell sieht das Christentum und die Religionen gleichermassen als wahre Religionen
an, zieht aber das Christentum als den eigenen, unhintergehbaren Standpunkt vor - <supe-
riorisiert> diesen im Religionen-Dialog (62ff.). Das dritte Modell ist das pluralistische-. «Es

gibt mehr als nur eine wahre, heilshafte oder authentische Religion» (70) und folglich viele
gleichberechtigte Religionen, die aber alle in einem Transzendenten verwurzelt sind (z.B.
J. Hick, P.F. Knitter, P. Schmidt-Leukel; 70ff.). Noch weiter gehen G. Kaufmann und R.
Panikkar, indem sie «den Rekurs auf eine allen großen Weltreligionen zugrundeliegende
transzendente Einheit bestreiten» (77). Hinzu kommt die v.a. im angloamerikanischen
Raum diskutierte komparative Theologie der Religionen mit ihrem über das Dreierschema
insofern hinausführenden Ansatz, als «sie keine allgemeine oder universale Religionstheologie

sein will, die dem konkreten interreligiösen Dialog vorausgeht. Durch den Verzicht
auf eine Bewertung anderer Religionen in ihrer Ganzheit und die Beschränkung auf
konkrete Fallbeispiele soll nicht nur im Gegensatz zu der bisherigen Religionstheologie die
reale Verschiedenheit der Religionen ernst genommen, sondern auch deren Grunddilemma

einer Lösung zugeführt werden, welches in der Verbindung der Geltung der eigenen
Religion mit der positiven Würdigung anderer Religionen besteht. Die komparative Theologie

richtet ihr Augenmerk auf die Differenzen zwischen den Religionen und auf die
konkreten religiösen Formen» (105) - und steht damit in der Nähe der differenzhermeneuti-
schen Religionstheologie.

Es folgen einige Anfragen an diese Modelle und der Aufweis von Grenzen: So laufe der



Rezensionen 91

(neue mutuale) Inklusivismus (vgl. R. Bernhardt: Ende des Dialogs?, Zürich 2005) Gefahr,
das «Verhältnis zwischen Christentum und nichtchristlichen Religionen im unmittelbaren
Rückgriff auf binnentheologische Theologumena wie die Trinitätslehre zu beschreiben»

(100). Dies bedeute, dass die anderen Religionen grundsätzlich mit einer christlich-theologischen

Brille und nicht mehr genügend in ihrer Fremdheit, Abständigkeit und Einzigartigkeit

wahrgenommen werden (können). Aber an diese Kritik ist m.E. die Anfrage zu stellen,

wie anders man denn Religions théologie betreiben kann, ohne einem transzendenten

Fixpunkt einerseits oder einem Verallgemeinerungs- und gar Absolutheitsanspruch
andererseits Tribut zu zollen? Es geht nicht um christliche Vereinnahmungen. Die pluralistische
Religionstheologie, etwa die von J. Hick, kann «die großen Weltreligionen (nur) als

Antworten auf Erfahrungen eines diese Religionen übergreifenden transzendenten Absoluten»
verstehen (15), so dass Unterschiede lediglich kultur-historische Varianten einer dahinter
stehenden transzendent-absoluten Religion (im Sinne der Vernunft-Religion der Aufklärung)

sind. Diese Begrenzungen versucht R. Bernhardt zu öffnen durch ein erweitertes
Modellschema: «(1) ein Modell dualistisch-exklusiver Alleingeltung, (2) ein Modell hierarchischer

Superiorität, (3) ein Modell inklusiver Dualität und schliesslich (4) ein pluralistisches
Modell». R. Bernhardt möchte sowohl einer hierarchischen Superiorität als auch einer in-
klusiven Dualität entgehen, indem er dem Christentum «einen quantitativen oder qualitativen

Vorrang gegenüber anderen Religionen» einräumt, ohne den klassischen
Absolutheitsanspruch vertreten zu müssen (63). Der Verfasser würdigt diese Suche als Ausdruck
der Unzufriedenheit mit dem Dreierschema und zugleich als einen Versuch, einen gemässigten

Pluralismus mit einem weichen Inklusivismus/Superiorismus verbinden zu können.
Denn: «Die Begegnung von Religionen und religiösen Traditionen ist komplexer und
differenzierter als sie durch das religionstheologische Dreierschema abgebildet werden kann

Die Aufgabe einer Religionstheologie kann deshalb nicht darin bestehen, Religionen auf
bestimmte religionstheologische Positionen festzulegen, sondern nur darin, interreligiöse
Austauschprozesse und Begegnungen in ihrer Differenziertheit zu beschreiben» (95).

Dann stellt der Verfasser die bisherigen religionstheologischen Positionen dar. Er
beginnt mit E. Troeltschs «religionswissenschaftlich orientierter Einordnung des Christentums

in die Religionsgeschichte» unter Verzicht auf einen Absolutheitsanspruch, aber mit
einer ethisch-religionsphilosophischen Begründung der relativen Höchstgeltung des

Christentums (120ff.). P. Tillich hat mit seiner religionsgeschichtlichen Typologie zugleich eine

Kriteriologie mitgeliefert, die in der Begegnung des Christentums mit anderen Religionen
auf «eine dialektische Einheit von Annahme und Ablehnung» hinausläuft (128-141).
W. Pannenberg hat, v.a. Troeltsch und auch Tillich weiterführend, 1962 in seinen

«Erwägungen zu einer Theologie der Religionsgeschichte» eine religionsgeschichtlich orientierte
Theologie vorgeschlagen und diese bis zur dreibändigen Systematischen Theologie von
1988/1993 weiter präzisiert. Das Fazit lautet: «Die Momente der Exklusivität des christlichen

Wahrheitsanspruches, der Inklusivität des Glaubens an die Offenbarung Gottes als

des einen Gottes aller Menschen und der Anerkennung eines faktischen Pluralismus
unterschiedlicher Glaubensformen und Wahrheitsansprüche gehören im christlichen Selbstverständnis

zusammen» (153). Eine geschichtstheologische Argumentation tritt auch bei den

Vertretern pluralistischer Religionstheologie auf, z.B. bei ihrem bekanntesten Vertreter, J.

Hick, der eine «entwicklungsgeschichtliche Abfolge» vom dualistisch abgrenzenden
Exklusivismus über den diesen aufweichenden Inklusivismus hin zum Pluralismus rekonstruiert

hat (156). Dabei grenzt sich Hick einerseits gegen den letztlich fundamentalistischen
Heilsimperialismus ab und andererseits gegen einen Relativismus und den Einwand des

Fiktionalismus. Man warf ihm nämlich vor, dass seine Unterscheidung zwischen transzendenter

(absoluter) Wirklichkeit an sich und deren Erfahrung durch die verschieden enkul-



92 Rezensionen

turierten Menschen Gefahr laufe, dass zwar alle Religionen als gleichwertig angesehen werden

können, jedoch um den Preis, dass alle zu Fiktionen werden (können) (164). J. Hick
hatte behauptet: «Aus der Perspektive des transzendenten Realen sind alle religiösen
Traditionen gleichgültig, da es selbst jede besondere Tradition und die mit diesen verbundenen

Deutungen überschreitet» (159). Deswegen wurde auf der anderen Seite gefragt: Ist dies

nicht nur ein «Inklusivismus auf Meta-Systemebene»? (165) Und nun umgekehrt gefragt:
Akzeptiert man einmal, dass man in der nach-metaphysischen Spätmoderne kein
traditionell-metaphysisches Absolutes im Sinne von J. Hick mehr annehmen kann, dann könnte
man die pluralistische Intention differenzhermeneutisch weiterführen eben unter Verzicht
auf allgemeingültig-normative, nicht aber auf konsensuelle <Kriterien> (vgl. R. Bernhardt,
P. Schmidt-Leukel [Hg.]: Kriterien interreligiöser Urteilsbildung, Zürich 2005). Diese

Möglichkeit wird auch nicht in der befreiungstheologisch-pluralistischen Variante von
P.F. Knitter genutzt, die aber als erstes Anliegen «Gespräch und Zusammenarbeit» nennt:
«Dialog ist, so könnte man sagen, das <höchste Gut>, der <normative Wert> in der
pluralistischen Theologie». Führt dies aber nicht zur Preisgabe eigener Identität? Knitter
argumentiert umgekehrt: Die Vielfalt der kulturell geprägten Religionen ist unhintergehbar
und impliziert «soteriozentrisch» entsprechend die Befreiung von Unheil und konsequenterweise

den Befreiungsdialog der Religionen. Haben wir also letztlich ausser dem
Exklusivismus nur mehr oder weniger gedehnte Varianten des Inklusivismus?

Dann werden drei exemplarische Problemfelder der Religionstheologie behandelt: die

Wahrheitsfrage (176ff.), der Gottes-Begriff (192ff.) und die Frage nach einer konstitutiven
oder repräsentativen Christologie (202ff.). Am Beispiel der Christologie veranschaulicht:

«Impliziert die Anerkennung anderer Religionen die Depotenzierung der Christologie,
weil mit dieser theologischen Lehre der Absolutheitsanspruch des Christentums oder doch
wenigstens dessen Anspruch auf Superiorität verbunden ist? Dies ist jedenfalls die Meinung
einiger pluralistischer Religionstheologen. Man kann jedoch fragen, ob dieser Grundtenor
der Problemwahrnehmung durch die pluralistischen Religionstheologen angemessen ist
oder nicht» (175). Hier liegt sicher die für christliche Theologie entscheidende Frage nach
den inhaltlichen Vorgaben und den Möglichkeiten, die Religions(en)-Dialoge weiterzuführen.

Abschliessend folgt der Ansatz einer interreligiösen Differenzhermeneutik-. Dieser geht es

«weder um eine pauschale Begründung der Geltung anderer Religionen noch um deren

pauschale Kritik, sondern um eine differenzierte Wahrnehmung von interreligiösen
Begegnungen, die in aller Regel mit Transformationsprozessen, materialen Inklusionen sowie
Exklusionen verbunden sind. Die Beurteilung solcher religiöser Austauschprozesse hat
sich an der Leitfrage zu orientieren, ob die unterschiedlichen religiösen Deutungen des

menschlichen Lebens zu einem humanen Menschsein und einer Kultur der Anerkennung
von Unterschieden beizutragen vermögen. Ein anderer Maßstab zur Beurteilung fremder
Religionen steht der christlichen Theologie auch gar nicht zur Verfügung. Auch er muss
immer erst gebildet werden, und zwar sowohl durch eine reflexive Aneignung der eigenen
religiösen und kulturellen Tradition als auch durch konkrete Begegnungen und
Auseinandersetzungen mit den Angehörigen einer anderen Religion» (239).

Mit diesem Ausblick schliesst diese kompetent orientierende Einführung. Der qualifizierte

Informationsgehalt zu Modellen und Problemfeldern einer Theologie der Religionen

macht dieses «Lehr- und Studienbuch zur Theologie» empfehlenswert. Dass Ch. Danz
seinerseits eine «theologische Überhöhung des ethischen Postulats der «Anerkennung des

Anderen in seinem Anderssein>» als Ausgangspunkt nehme, so der inklusivistische Ein-



Rezensionen 93

wand, kann die Lektüre noch interessanter machen (vgl. R. Bernhardt: Literaturbericht
«Theologie der Religionen» [I], ThR 72 [2007] 1-35; [II] 127-149).

Uwe Gerber, Schopfheim

Christoph Auffarth, Hans G. Kippenberg, Axel Michaels (Hg.): Wörterbuch der Religionen,

Alfred Kröner: Stuttgart 2006. 589 S., EUR 49.80, CHF 85.-, ISBN 978-3-520-
14001-2.

Dieses einbändige, handliche und übersichtlich gestaltete Begriffs-Lexikon tritt an die Stelle

des Wörterbuches der Religionen von A. Bertholet von 1952. Der konzeptionelle
Paradigmenwechsel der Religionswissenschaft von der Religionsphänomenologie (R. Otto, G. van
der Leeuw; 441) und der Religionsgeschichte (437; wie sie z.B. bei W. Pannenberg im Rahmen

einer Theologie der Religionen vertreten wird) hin zu einer sich kulturwissenschaftlich

verstehenden Religionswissenschaft mit sozialwissenschaftlichem Einschlag ist deutlich

sichtbar. Es wird nicht mehr von der Darstellung eines vorgängigen, nahezu neutralen
religiösen Erlebens ausgegangen, sondern von der kulturwissenschaftlich geprägten
Aufschlüsselung und Bearbeitung religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, deren Plausibili-
tät, Inhalte, methodische Erarbeitung und Geschichte geprüft und neu konzipiert werden
müssen. Die implizit christlich wertenden und/oder religionskritisch polemisierenden
Momente müssen offengelegt und unter neuen Akzenten erarbeitet werden. Begriffe haben
einen heuristischen, maieutischen Wert, sofern sie Abweichungen und Alternativen Raum
lassen, deskriptiv darstellbar und für Anschlussstellen und andere Konzeptionen offen
sind. Das fünfbändige Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe (1988-2001) ist
nach einem solchen Konzept entworfen und durchgeführt worden; das vorliegende
Wörterbuch ist dessen Realisierung in handlicher Form und als Kurzfassung.

Moderne Religionswissenschaft befasst sich - wie die moderne Ethnologie - mit anderen
Kulturen und Religionen «auf Augenhöhe», d.h. nicht in distanzierter Haltung und nicht
nur historisch rekonstruierend, sondern im direkten Umgang mit «native speakers».
Entsprechend werden die Selbstbezeichnungen wichtiger Konzepte in der jeweiligen Sprache
(und nicht im europäischen, westlichen Begriffssystem) verwendet und im Anhang in
einem Register der Schreibvarianten aufgeführt (585ff.).

In den rund 2600 Stichwörtern werden verschiedene, auf das Konzept focussierte
Darstellungsinteressen sichtbar: Der gegenwärtige religionswissenschaftliche Diskussionsstand
ist leitend für die systematische Perspektivierung. Formen, Erscheinungen, Institutionen,
Organisationen des Religiösen und Personen werden in lexikalischer Präsentation
informativ vorgestellt. Deren Verwurzelung in bestimmten Gesellschaften, Kulturen,
ökonomischen Systemen, ihre Geschichte und Wandlungen werden beachtet. Phänomene,
Erfahrungen und Erlebnisse wie Sterben und Tod, Heil und Verfehlung, Begegnungsweisen
mit dem Göttlichen werden ebenso vorgestellt wie religiöse Gruppierungen, Kulte, Feste

und Feiern, Theologie(n), religiöse Symbole und Mythen. So sind beispielsweise kurze
Artikel zu Alterität, Gabe, Medienreligiosität und zu den Theologen Barth und Bultmann
aufgenommen. Der historische Rahmen reicht von den Anfängen menschlicher Kultur
und Religion bis in unsere Zeit, geographisch ist die ganze Welt im Blick.

Zur Verdeutlichung sei nochmals gesagt, dass es sich hier nicht um ein Handbuch der

Religionen handelt, sondern um ein religionswissenschaftliches Begriffs-Lexikon. Es ist
stets ein wissenschaftlich hohes Niveau gehalten, das Werk gut lesbar. Die einzelnen Artikel

sind mit der Nennung des Autors bzw. der Autorin, Literaturangaben und, wenn möglich

und notwendig, Quellen- und Publikationsangaben versehen. Ein Verweissystem er-



94 Rezensionen

höht die Benutzbarkeit des Buches. Fünf Autoren haben zusammen mit weiteren fast 70

Experten dieses Basiswerk erarbeitet.
Dieses Wörterbuch der Religionen füllt auf seine Art eine schmerzliche Lücke in der

religionswissenschaftlichen Literatur und eignet sich ausgezeichnet für verschiedene Adressa-

ten(gruppen): für Studierende und Wissenschaftler, für Journalisten und religionswissenschaftlich

Interessierte, für Lehrer, Schüler und Pfarrer; es kann in der Erwachsenenbildung

und bei der Vorbereitung interreligiöser Gespräche verwendet werden und gehört in
gute Gemeindebibliotheken.

Einige Korrektur-Anregungen (für weitere Auflagen): Bonhoeffers «Religionslosigkeit»
fehlt; beim Artikel «Dekonstruktion» hätten Ansätze und Literatur genannt werden können

(z.B. Nancy; Derrida/Vattimo: Die Religion); Versöhnung fehlt, das Versöhnungsfest
hingegen ist berücksichtigt; Beamter könnte weggelassen werden. Eine weitere Lücke: Im
Artikel «Religionstheologie» hätten der Inklusivismus von R. Bernhardt sowie Ansätze
einer Differenzhermeneutik berücksichtigt werden können. Aufs Ganze gesehen handelt es

sich bei diesem Lexikon trotz der vorgebrachten Detailkritik um ein fachlich und sachlich
profundes Wörterbuch. Es ist handlich, gut lesbar und mit gutem Schriftbild ausgestattet;
überdies weist es eine strapazierfähige Aufmachung auf. Anschaffung und rege Benutzung
seien empfohlen.

Uwe Gerber, Schopfheim

Hansjörg Schmid, Andreas Renz, Jutta Sperber (Hg.): «Im Namen Gottes ...». Theologie
und Praxis des Gebets in Christentum und Islam (Theologisches Forum Christentum -
Islam), Pustet: Regensburg 2006. 246 S., EUR 19.90, ISBN 3-7917-1994-7.

Der Band dokumentiert die dritte Tagung des Theologischen Forums «Christentum -
Islam», in der die Akademie der Diözese Rottenburg-Stuttgart den innerchristlichen Dialog
der ersten Tagungen für das Gespräch mit Muslimen geöffnet hat. Als Glücksgriff erweist
sich, dass dafür ein spezifisch theologisches Thema gewählt wurde, das unter vier Gesichtspunkten

aus jeweils christlicher und muslimischer Perspektive beleuchtet wird. In seinem

Einführungstext beleuchtet Bischof Kenneth Cragg, einer der grossen Pioniere der christlichen

Beschäftigung mit dem Islam, die theologischen Grundzüge einer Rede zu Gott. Was

zeigt sich in den Gebetsformen, -haltungen oder Grundbezeichnungen (etwa Barmherzigkeit,

Angesicht Gottes, Grösse Gottes), die der Betende verwendet, über das Wesen Gottes
und über die göttlich-menschliche Wechselbeziehung, die sich in diesen Gebetsformen
ausdrückt? Michael Bongardt betrachtet die Art und Weise, wie Gott im Akt des betenden
Menschen Wirklichkeit in der Welt gewinnt, und verweist auf die christologische und tri-
nitätstheologische Geprägtheit jedes christlichen Gebets und die damit gegebene Grenze
interreligiösen Gebets, die sich nur noch im Modus der Hoffnung übersteigen lasse. Hami-
deh Mohagheghi beschreibt, ausgehend vom Begriff der Statthalterschaft des Menschen auf
Erden, Grundzüge eines islamischen Gebetsverständnisses und unterscheidet Gebet als

rituell auferlegte Pflicht, Gebet als bittenden Ruf eines in Not geratenen Menschen, Gebet
als Lobpreis Gottes für die Schönheit seiner Schöpfung und Gebet als ständige Vergewisserung

der Anwesenheit Gottes in der Welt und im Inneren des Menschen. Ausgehend von
der Uberzeugung, dass, wenn alle monotheistischen Religionen den einen Gott anbeten
und ihn mit ähnlichen Attributen belegen, dieser Gott auch tatsächlich der Eine sein müsse,

formuliert Mohagheghi Anfragen an das christliche Gebetsverständnis aus muslimischer

Sicht. Drei weitere Beiträge widmen sich dem Bittgebet. Andreas Obermann entwickelt

aus biblischer Perspektive Grundzüge eines biblischen Verständnisses von Bitt- und



Rezensionen 95

Fürbittgebet als ein Kommunikationsgeschehen, das aus der Zuwendung Gottes zum
Menschen erwächst, und entwirft daraus Aufgabenfelder für ein christlich-islamisches
Gespräch über das Gebet. Elhadi Essabah verweist darauf, dass Gott im Koran die Menschen

zum bittenden Gebet auffordert und die Erhörung der Bitten als Zeichen seiner Einzigkeit,
Allmacht und Güte verheisst. Im Bittgebet erfülle sich die dem Menschen von Gott
zugedachte Stellung in der Welt gerade auch, indem das Gebet kein einseitiges Geschehen vom
Menschen zu Gott sei, sondern Gott Teil der Kommunikation werde. Reinhold Bernhardt
versucht eine Zusammenführung der personalen Konzeptionen von Gebet (Zwiesprache
mit Gott) mit den kontemplativ-überpersönlichen Konzeptionen (verehrende Versenkung
in den Seinsgrund) in systematischer Hinsicht. Er betont den kommunikativen Aspekt,
warnt aber vor einem dialogischen Verständnis, da Gebet Anrede, Wechselwirkung von
Wort und Vergewisserung, «Handeln des Menschen im Wirkraum der Gottesgegenwart»
(107), aber nicht ein Dialog auf gleicher Ebene sei. So kann Bernhardt die problematischen
Fragen nach Ziel, Zweck und Wirkung des Bittgebets erläutern und auch das Fürbittgebet
als eine Bitte um das Sich-Durchsetzen der Gegenwart des Geistes Gottes verstehen.
Schliesslich empfiehlt Bernhardt bei der Frage nach dem möglicherweise selben Ziel der
Gebete verschiedener Religionen eine Prüfung des Geistes der sie begründenden Offenbarung,

der sich auch ausserhalb ihrer selbst finden lasse. Abdullah Takim, Ansgar Franz und
AssaadE. Kattan widmen sich der leiblichen Dimension des Betens. So erläutert Takim
unterschiedliche Gebetshaltungen und ihre Interpretation in islamischer Theologie. Franz
beleuchtet aus liturgiewissenschaftlicher Perspektive die Praxis und Theorie unterschiedlicher

Gebetsrichtungen und -haltungen im Gottesdienst. Kattan weist auf zwei Beispiele
der Beeinflussung von nahöstlichen Christen und Muslimen in liturgischen Elementen
hin. Drei weitere Beiträge fragen nach der Bedeutung des Gebets in der säkularen Gesellschaft.

Klaus Hock geht von den Unterschieden zwischen Christentum und Islam im
Verhältnis von Gebet und Öffentlichkeit aus und fragt, inwiefern sich darin unterschiedliche
Gebetsverständnisse und unterschiedliche sozio-kulturelle Kontexte mit unterschiedlichen
Verhältnisbestimmungen der Religion zur Gesellschaft in ihrer öffentlichen Verfasstheit
spiegeln. Mohammed Heidari widmet sich der Bedeutung des Gebets in der Beziehung
zwischen Gott und Mensch aus islamischer Sicht und betont die Freiheit des Menschen, die

Freiwilligkeit der Gebete sowie die Hoffnung auf Barmherzigkeit anstelle der Aussicht auf
Lohn für abgeleistete Gebetsvolumen. Gerade diese auf Sinn und nicht primär auf die Regel

orientierte Gläubigkeit gewänne in säkularen Kontexten zunehmend an Bedeutung.
Martin Jäggle beschreibt aus religionspädagogischer Sicht die aktuelle Entwicklung der
Gebetspraxis in der modernen westlichen Welt, verweist auf neue Orte und Formen des

Betens und beleuchtet besonders die Tradierungslinien des Gebetslebens im familiären
Rahmen. Ein wichtiges und auf der Tagung kontrovers diskutiertes Thema rücken die letzten
drei Beiträge ins Blickfeld: die Frage nach den Möglichkeiten und Grenzen gemeinsamen
interreligiösen Betens. Martin Bauschke stellt zunächst die Formen gemeinsamen Betens

vor, plädiert für ein abrahamitisches Beten, welches sowohl von den jeweiligen Religionen
getrennt gesprochene Gebete wie auch von allen Gläubigen gemeinsam gesprochene
Gebete - die dann allerdings so ausgesucht werden, dass diejenigen Punkte der jeweiligen
Religionen, die für die anderen Gläubigen nur schwer oder gar nicht mitzuvollziehen wären,
ausgelassen werden - umschliesst und geht auf einige Gebetbücher ein, die sich dieser
Thematik geöffnet haben. Theologisch sieht er die Möglichkeit gemeinsamen Betens im Glauben

an den einen Gott, in der Nachkommenschaft Abrahams und in Notwendigkeit eines
friedvollen Zusammenlebens der verschiedenen Religionen begründet. Friedmann Eißler
übt scharfe Kritik an eben diesem Konzept. Ein Gebet auf kleinstem gemeinsamen Nenner,

das vorher durch einen vermeintlich toleranten Filter gepresst worden sei, der alles



96 Rezensionen

ausscheide, was der anderen Religion fremd vorkommen könnte, und das Postulat einer
übergeordneten Einheit der Religionen trotz offensichtlich konkurrierender Wahrheitsansprüche

mache aus dem verständlichen Wunsch nach interreligiöser Harmonie unzulässige
Einschnitte an zentralen theologischen Inhalten wie etwa dem Offenbarungsbegriff. Heik-
ki Räisänen beleuchtet das Problem des theozentrischen Gebets aus neutestamentlicher
Sicht anhand des lukanischen Jesusbildes. Er betont die starke Theozentrik dieses Jesusbildes

und sieht hier interessante Ansätze für einen Dialog mit dem Islam wie für die
Möglichkeit gemeinsamen Betens, gerade auch weil Jesus im Lukasevangelium deutlich als

Betender dargestellt werde.
Drei Beobachterberichte lassen den Leser an den Diskussionen der zugrunde liegenden

Tagung teilhaben und zeugen davon, dass das Thema des Gebets sich besonders für den

Dialog mit dem Islam eignet, da es sich einerseits um ein Feld grosser und grundlegender
Gemeinsamkeiten handelt, bei dem aber andererseits die besonderen Charakteristika der
beiden Religionen je unterschiedlich hervortreten und sich so die Besonderheiten vor dem

Hintergrund grosser Gemeinsamkeiten gut auf ihre Bedeutung für das Verhältnis der
Religionen befragen lassen können.

Christian Heller, Lüdinghausen


	Rezensionen

