
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 1

Artikel: Verstehen statt Erklären? : Zur Logik der Interpretation in den
Geisteswissenschaften

Autor: Rüegger, Hans-Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verstehen statt Erklären?

Zur Logik der Interpretation in den Geisteswissenschaften '

1. Vorbemerkungen

Als man im 19. Jahrhundert unter dem neuen Namen der Geisteswissenschaften

über die Gemeinsamkeit akademischer Beschäftigungen wie der Theologie,

der Jurisprudenz, der Staatswissenschaften, der Geschichtswissenschaft,
der Kunstwissenschaft, der Sprach- und Literaturwissenschaften nachzudenken

begann, geschah dies in selbstbewusst werdender Abgrenzung gegenüber
den Naturwissenschaften, für welche Grundlage und Methode eingehend
erörtert schienen. Massgeblich formiert wurde der Prozess dieser Selbstbe-

wusstwerdung durch Wilhelm Dilthey, der seine Einleitung in die
Geisteswissenschaften (1883) der anderen «Hälfte des globus intellectualis» widmete.1 Die
systematische Entgegensetzung naturwissenschaftlicher und geisteswissenschaftlicher

Methode verdichtete er in dem berühmten Satz: «Die Natur
erklären wir, das Seelenleben verstehen wir.»2 Da die Systeme der Kultur aus
dem Zusammenhang des Seelenlebens hervorgegangen sind, können sie nach

Dilthey nicht wie Systeme der Natur von aussen durch Erschliessung eines

Kausalzusammenhangs begreiflich gemacht, sondern nur aus dem erlebten
Zusammenhang der inneren Erfahrung beschrieben und verstanden werden.3

Was mich beschäftigt, ist die Frage, wie die Methoden geisteswissenschaftlicher

und naturwissenschaftlicher Forschung zueinander in Beziehung zu
setzen sind.4 Wenn beide Wissenschaften sind, dann ist nicht undenkbar, dass

es ein gemeinsames Moment gibt, das sie verbindet und aufgrund dessen ihre
jeweilige Eigenart verstehbar wird.5

Kritische Anregungen verdanke ich Alexander Borbély, Constanze Dressler, Annelies
Hämmig, Stefanie Kähmen, Peter Schulthess, Christian Weiss und Jean Zumstein
sowie dem Herausgeberkreis der ThLZ. Konrad Haldimann danke ich für die
unermüdliche Ermutigung in freundschaftlichen Gesprächen.

1 W. Dilthey: Gesammelte Schriften GS) 1, Stuttgart/Göttingen 91990, 5.
2 W. Dilthey: Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), in:

ders.: GS 5 (Anm. 1), Stuttgart 1924, 139-240 (144).
3 Ebd., 143-148. Da für Dilthey psychische Tatsachen den wichtigsten Bestandteil der

kulturellen Systeme bilden, sah er die Ausbildung der Psychologie als Grundlegung
für die Entwicklung der einzelnen Geisteswissenschaften und für das Verständnis
ihres Zusammenhangs.

4 Ausser Betracht lassen muss ich bei diesem Versuch die Sozialwissenschaften, die -
soweit sie empirisch und hermeneutisch arbeiten - zwischen den Natur- und den
Geisteswissenschaften stehen.

ThZ 1/64 (2008) S. 49-64



50 Hans-Ulrich Rüegger

2. Forschung als Interpretation

Das gemeinsame Moment naturwissenschaftlicher und geisteswissenschaftlicher

Methode, so lautet meine Grundannahme, ist die Interpretation: Jede

wissenschaftliche Erkenntnis ist das Ergebnis einer Deutung. Und jedes Ergebnis
wissenschaftlicher Forschung trägt dazu bei, ein Stück der Welt zu verstehen.

Wie hier Verstehen als Ergebnis einer Interpretation aufgefasst wird,
übersteigt das den Bereich der Geisteswissenschaften: Als Interpretation begreife
ich jeden intellektuellen Prozess, bei dem etwas als Zeichen verstanden wird,
bei dem also etwas vermittels eines Konzeptes zu etwas anderem in Beziehung
gesetzt wird.6 Wenn das versuchsweise annehmbar ist, wird es schwierig,
Erklären und Verstehen namentlich einander entgegenzustellen. Nicht nur
indem etwas erklärt wird, aber auch indem etwas erklärt wird, kann ich es
verstehen. Wenn Wasser gefriert und ich erklären kann, warum es gefriert, dann
verstehe ich dank der Erklärung, dass das Wasser gefriert. Das ist zugegebe-
nermassen eine unpathetische Auffassung von Verstehen. Aber bei aller
Uberzeugung, dass mein Verständnis in seiner tiefsten Dimension mein
Leben betrifft, können wir den Begriff nicht auf eine existenziale Bedeutung
beschränken. Ebenso scheint es mir unpassend, ihn allein für die Geisteswissenschaften

zu reservieren.7 Gewiss wird ein Naturwissenschaftler, was er er-

5 Eine vermittelnde Sicht just aus der Zwischenposition des Sozialwissenschaftlers

gewinnt Kurt Eberhard, der in seiner kritischen Auseinandersetzung mit dem
Methodendualismus nach dem berühmten Satz Diltheys zum Schluss kommt: «Zwischen
Natur- und Geisteswissenschaften gibt es mehr Gemeinsamkeiten als Unterschiede.
[...] Der Naturwissenschaftler kommt ohne das deutende Verstehen, der
Geisteswissenschaftler ohne das analytische Erklären nicht aus, und beide Formen des Begreifens
sind nicht so verschieden, wie es zunächst scheint» (K. Eberhard: Einführung in die
Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie. Geschichte und Praxis der konkurrierenden
Erkenntniswege, Stuttgart u.a. [1987] 21999, 85-91 [91]).

6 In Anlehnung an Ch.S. Peirce: What is a Sign? (MS 404, 1894): «all reasoning is an

interpretation of signs of some kind». Etwas wird zu einem Zeichen, «in so far as it
conveys to a mind an idea about a thing». Es lässt sich nicht nur vermittels einer
konventionellen Bedeutung als symbol begreifen, sondern auch vermittels einer Ähnlichkeit

als likeness {icon) oder vermittels einer physischen Abhängigkeit als indication
{index). Das Manuskript wurde entworfen als erstes Kapitel eines Buchs «The Art of
Reasoning», dann aber vorgesehen als zweites Kapitel seines grossen Projekts über die

Logik (How to Reason. A Critic of Arguments), postum publiziert in: The Essential
Peirce. Selected Philosophical Writings 2 (1893-1913), ed. by the Peirce Edition Project,

Bloomington IN 1998, 4-10.
7 Vgl. H. Seiffert: Einführung in die Wissenschaftstheorie 1, München (1969) 132003,

141: «Ohne Verstehen ist keine Wissenschaft möglich. [...] Man kann also den Begriff
des Verstehens nicht auf die geschichtlichen Wissenschaften und etwa noch die
sogenannte <verstehende> Psychologie abdrängen, indem man sagt: einen Text, ein Kunstwerk,

historische Zeugnisse aller Art, eine geschichtliche Figur oder die Handlungs-



Verstehen statt Erklären? 51

forscht, zu erklären suchen. Aber sollte ihm dabei nicht auch daran gelegen
sein, immer gründlicher zu verstehen?8

Was hier als Interpretation begriffen wird, ist weder selbstverständlich
noch unumstritten. Ich versuche andeutungsweise, meine Auffassung des

Begriffs in drei Hinsichten zu orientieren, (a) Dem sprachlichen Interesse der
Hermeneutik verdankt sie die semiotische Grundlegung: dass Interpretation
wesentlich auf zeichenhaften Vorgängen beruht.9 Von der Hermeneutik
unterscheidet sie die Weite der Bedeutung: dass Interpretation nicht auf den

Umgang mit Sinngebilden, also nicht auf die kulturelle Welt beschränkt ist.10

(b) Mit der interpretationistischen Philosophie teilt sie die Weite der Bedeutung:

dass Interpretation jeden sprachlichen Umgang mit der Welt in ihren
kulturellen und natürlichen Dimensionen betrifft.11 Von der Interpretations¬

weise eines Mitmenschen <verstehe> ich; dagegen nicht mathematische und logische
Ableitungen. Denn: angesichts eines deduktiven Systems ist <Verstehen> nichts anderes

als das Wissen, warum ein abgeleiteter Satz aus dem zugrundeliegenden Satz folgen
muss.»

8 Vgl. C.G. Hempel: Philosophy of Natural Science, Englewood Cliffs NJ 1966, 2 (kur¬
siv H.R.): «But apart from aiding man in his search for control over his environment,
science answers another, disinterested, but no less deep and persistent, urge: namely,
his desire to gain ever wider knowledge and ever deeper understanding of the world in
which he finds himself. [...] we will consider how science explains empirical facts, and
what kind ofunderstanding its explanations can give us [...].» - Vgl. G. Schurz, K. Lambert:

Outline of a Theory of Scientific Understanding, Synthese 101 (1994) 65-120
(109): «explanations are the means of understanding».

9 Vgl. G.G. Spet: Die Hermeneutik und ihre Probleme (Moskau 1918), hg.v. A. Haardt,
R. Daube-Schackat, aus dem Russischen übers.v. E. Freiberger, A. Haardt (Orbis
Phaenomenologicus V 1), Freiburg/München 1993.

10 Die Überschreitung des geisteswissenschaftlichen Interpretationsbegriffs hat mir von
Peter Schulthess die Diagnose des morbus hermeneuticus eingetragen (mündlich). Die
Symptomatik der hermeneutischen Krankheit statuierte Herbert Schnädelbach vor
einem Vierteljahrhundert hierin, dass «viele Philosophen heute vor dem Riskanten
und Gefährdeten eigenen philosophischen Denkens in die Philologie als Wissenschaft
flüchten» (H. Schnädelbach: Morbus hermeneuticus - Thesen über eine philosophische

Krankheit, Zeitschrift für Didaktik der Philosophie 3 [1981] 3-6). Nun kann ich
erstens als Philologe in die Philologie nicht flüchten, da sie meine akademische Heimat

ist. Zweitens riskiere ich in meinem Beitrag eigenes Denken. Drittens scheint mir
- das dürfte die Spitze von Schulthess' Sorge sein - die Überschreitung der
geisteswissenschaftlichen Interpretation mit Rekurs auf die Zeichentheorie von Peirce (s. Anm.
6) gut begründet. Dabei ist es nicht meine Absicht, die Naturwissenschaften zu <her-

meneutisieren>, sondern im Gegenteil, sensibilisiert durch naturwissenschaftliches
Denken, die elementare Logik der Interpretation in den Geisteswissenschaften zu
klären.

11 Vgl. H. Lenk: Interpretationskonstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Ver¬

nunft, Frankfurt a.M. 1993; G. Abel: Interpretationswelten. Gegenwartsphilosophie
jenseits von Essentialismus und Relativismus, Frankfurt a.M. (1993) 1995; ansprechen-



52 Hans-Ulrich Riiegger

philosophie unterscheidet sie die Bescheidenheit des Anspruchs und die
Konkretion des Anliegens: dass wir verstehen lernen, was wir tun, wenn wir eine
natürliche Gegebenheit physikalisch oder eine sprachliche Gegebenheit
philologisch zu verstehen suchen, (c) Entgegen einer Auffassung, welche in
verschiedenen Wissenschaften keine Gemeinsamkeit erwartet, sondern allenfalls
Ähnlichkeiten annimmt,12 sucht sie in der Interpretation ein Grundmoment,
das verschiedenen Wissenschaften gemeinsam ist.

Wenn wir nun probeweise einmal annehmen, dass es in jeder Wissenschaft
auf je eigene Weise um ein Interpretieren geht, dann stellt sich die Frage: Wie
lassen sich die jeweiligen Eigenarten des Verstehens ihrerseits verstehen? In
den Naturwissenschaften gilt als der primäre Modus der Interpretation offenbar

die Erklärung. In den Geisteswissenschaften ist der primäre Modus der
Interpretation möglicherweise ein anderer. Eine Vergleichung muss zwangsläufig

von der Komplexität des jeweiligen Verstehens abstrahieren und auf seine
elementaren Vorgänge fokussieren.

3. Erklärung und Prognose

Was sollen wir unter Erklären verstehen? Das Wort hat viele Bedeutungen.
Ich möchte einem Vorschlag folgen, der den Begriff des Erklärens auf der Basis

einer logischen Schlussfolgerung bestimmt und in der Philosophie der
Naturwissenschaften weithin Resonanz gefunden hat.13 Das wohl berühmteste
Beispiel für eine Schlussfolgerung lautet:

der ders.: Sprache, Zeichen, Interpretation, Frankfurt a.M. 1999, bes. 123-144
(Interpretationistische Wissenschaftsphilosophie).

12 Ein fundamentaler Kritikpunkt, der mir im Namen des Herausgeberkreises der ThLZ
von Ingolf U. Dalferth mitgeteilt wurde, referiert auf Ludwig Wittgensteins Konzept
der Familienähnlichkeiten: «Die Ausgangsprämisse erscheint nicht plausibel: Warum
sollten beide (Familien von) Wissenschaften eine gemeinsame Grundlage haben und
nicht eher nach Familienähnlichkeiten organisiert sein, die kein einheitliches Gemeinsames

voraussetzen?» Vgl. I.U. Dalferth, Ph. Stoellger: Interpretation in den
Wissenschaften, in: dies. (Hg.): Interpretation in den Wissenschaften (Interpretation Interdisziplinär

3), Würzburg 2005, Vf. Worin indessen die Ähnlichkeiten der Interpretation
in verschiedenen Wissenschaften und worin sie besonders im Verhältnis von Natur-
und Geisteswissenschaften bestehen könnten, wird von den Herausgebern nicht
thematisiert.

13 C.G. Hempel, P. Oppenheim: Studies in the Logic of Explanation, Philosophy of Sci¬

ence 15 (1948) 135-175; wiederabgedruckt in: C.G. Hempel: Aspects of Scientific
Explanation and Other Essays in the Philosophy of Science, New York/London
1965, 245-290. Zu den Leistungen und Grenzen des Hempel-Oppenheim-Schemas
vgl. Hans Poser, der das Modell «geradezu als Leitgedanken der neuzeitlichen
Wissenschaften» versteht (H. Poser: Wissenschaftstheorie. Eine philosophische Einführung,
Stuttgart 2001, 42-60 [47]).



Verstehen statt Erklären? 53

1. Alle Menschen sind sterblich.
2. Sokrates ist ein Mensch.

3. Also ist Sokrates sterblich.

Der Schlusssatz folgt aus zwei Vorbedingungen: aus einem allgemeinen Satz

- einem Gesetz oder einer theoretischen Voraussetzung {Alle Menschen sind
sterblich) - und aus einem singulären Satz - einem konkreten Umstand oder
einer Anfangsbedingung {Sokrates ist ein Mensch). Die Argumentation einer
wissenschaftlichen Erklärung besteht nun darin, das, was erklärt werden soll,
als Schlussfolgerung auf die Vorbedingungen zurückzuführen: Die Erklärung
setzt den interessierenden Sachverhalt in Verbindung zu einem bekannten
Sachverhalt, indem sie beide durch eine Theorie oder Gesetzmässigkeit
vermittelt.14 Eine einfache Anweisung könnte lauten:15

1. Stelle zunächst fest, wovon du ausgehst - was du
erklären möchtest.
(Konklusion Explanandum)

Sokrates ist sterblich.

2. Suche nach einer Theorie mit der Struktur «Wenn
dann ...», in deren Dann-Satz dieser Sachverhalt

thematisiert wird.
(Erste Prämisse Theorie)

Wenn jemand ein Mensch ist,
dann ist er sterblich.

3. Entnimm dem Wenn-Satz die erforderlichen Hin¬
weise darauf, was sich in diesem Fall als Grund
ansehen lässt.

(Zweite Prämisse Anfangsbedingung)

Sokrates ist ein Mensch.

Die Erklärung lautet kurz und bündig: Sokrates ist sterblich, weil er ein Mensch

ist. Das Beispiel ist inhaltlich trivial, aber formal aufschlussreich. Was wir im
Alltag unter Erklärung verstehen, ist eine Verkürzung der Argumentation,
insofern als ihre theoretische Voraussetzung nicht zur Sprache kommt. Eine
wissenschaftliche Erklärung, so könnten wir dagegen sagen, ist eine Interpretation,

welche eineAussage über eine Gegebenheit vermittels einer Theorie aufeinen
Grund hin deutet. Die logische Form erlaubt es - und das ist für die
wissenschaftliche Arbeit entscheidend -, die Bedingungen zu thematisieren, unter

14 Hempel: Aspects (Anm. 13), 488: «We noted that scientific explanation is not aimed at

creating a sense of familiarity with the explanandum [...]. The understandig it conveys
lies rather in the insight that the explanandum fits into, or can be subsumed under, a

system of uniformities represented by empirical laws or theoretical principles.»
15 In der pragmatischen Form von Erklärung und Prognose folge ich K. Beck, A. Krapp:

Wissenschaftstheoretische Grundfragen der Pädagogischen Psychologie, in: A. Krapp,
B. Weidenmann (Hg.): Pädagogische Psychologie. Ein Lehrbuch, Weinheim 42001,

31-73 (41 f.).



54 Hans-Ulrich Riiegger

denen eine Schlussfolgerung als Erklärung akzeptiert werden kann. Der
Sachverhalt, dass Sokrates sterblich ist, ist dann erklärt, wenn die Theorie gilt, dass

alle Menschen sterblich sind, und wenn der Umstand zutrifft, dass Sokrates
ein Mensch ist. Die Erklärung ist kritisierbar, indem man die Theorie in Frage
stellt, dass alle Menschen sterblich sind, oder indem man den Umstand in Frage

stellt, dass Sokrates ein Mensch ist. Wäre Sokrates ein Gott, dann passte die

Erklärung nicht.
Eine besondere Möglichkeit experimenteller Wissenschaften besteht darin,

einen fraglichen Umstand zu überprüfen, indem sie die Schlussfolgerung
als Prognose formulieren und diese empirisch zu widerlegen suchen. Für ein

Experiment ist unser Beispiel nicht geeignet. Aber unter der Hypothese, dass

Sokrates ein Gott wäre, liesse sich folgende Prognose formulieren:

1. Stelle zunächst fest, wovon du ausgehst - wor¬
auf du eine Prognose stellen möchtest.
(Erste Prämisse Anfangsbedingung)

Sokrates ist ein Gott.

2. Suche nach einer Theorie, in deren Wenn-Satz
dieser Sachverhalt thematisiert wird.
(Zweite Prämisse Theorie)

Wenn jemand ein Gott ist, dann
ist er unsterblich.

3. Entnimm dem Dann-Teilsatz die erforderli¬
chen Hinweise darauf, was sich in diesem Fall
als Folge erwarten lässt.

(Konklusion Exspectandum)

Sokrates ist unsterblich.

Die Prognose lautet kurz und bündig: Sokrates ist ein Gott, also ist er unsterblich.

Wiederum ist das eine Verkürzung der Argumentation, da ihre theoretische

Voraussetzung nicht zur Sprache kommt. Eine wissenschaftliche Prognose,
so könnten wir demgegenüber sagen, ist eine Interpretation, welche eine Aussage

über eine Gegebenheit vermittels einer Theorie aufeine zu erwartende Folge hin
deutet. Falls sich empirisch nicht einstellt, was als Folge erwartet war, dann ist
mindestens eine der beiden Prämissen falsch. Wenn wir für einmal die Theorie

nicht in Frage stellen, da Götter per definitionem unsterblich sind, erweist
das Scheitern der Prognose die angenommene Anfangsbedingung als falsch.
Die Tatsache, dass Sokrates von der Obrigkeit zum Selbstmord gezwungen
werden konnte, falsifiziert die Hypothese, dass er ein Gott ist. Das Argument
für ihre Rückweisung lautet:

1. Wenn Sokrates ein Gott ist, dann ist er unsterblich.
2. Sokrates ist (wie die Geschichte zeigt) nicht unsterblich.
3. Also ist er kein Gott.16

16 Vgl. Hempel: Philosophy (Anm. 8), 7.



Verstehen statt Erklären? 55

Das Beispiel ermöglicht, die Unterscheidung zweier Begriffe zu verdeutlichen,

für die in verschiedenen Rückmeldungen dieselbe Bedeutung reklamiert
wurde. Eine Prognose ist nicht eine Hypothese, sondern sie basiert auf
mindestens einer Hypothese: sei es auf der Annahme einer einzelnen Gegebenheit
- in unserem Fall auf der Annahme, Sokrates sei ein Gott - oder auf der
Annahme einer Theorie - wie sie als Gesetz in naturwissenschaftlichen
Experimenten angenommen wird.17

4. Verstehen einer natürlichen Gegebenheit

Erklärung und Prognose sind zwei fundamentale Argumentationen der
naturwissenschaftlichen Arbeit. Im einen Fall versuchen wir, eine Gegebenheit
als Ergebnis eines Prozesses rückblickend zu verstehen, im anderen Fall
versuchen wir, die aufgrund einer Gegebenheit zu erwartende Folge
vorausschauend zu erschliessen. Nehmen wir zum Beispiel an, wir wüssten nichts
über das Gefrieren von Wasser und wollten es verstehen lernen. Da wir eine
Theorie noch nicht haben, können wir vorläufig weder erklären noch vorhersagen.

Was wir zunächst brauchen, ist eine Idee - zum Beispiel die Idee, dass

ein Zusammenhang bestehen könnte zwischen dem Gefrieren von Wasser
und seiner Temperatur. Wir könnten demnach ausprobieren, bei welchen
Temperaturen das Wasser gefriert. Nach immer neuen Versuchen gelangen
wir zum Ergebnis: Es gibt eine messbare Konstante T0, die den Gefrierpunkt
von Wasser markiert. Die Beobachtung führt uns induktiv zu einer theoretischen

Annahme:

1. Das Wasser hat eine Temperatur T < T0.
2. Das Wasser gefriert.
3. Wenn das Wasser eine Temperatur von T < T0 hat, dann gefriert es.

Wir können die Konstante als Ausgangspunkt unserer Temperaturskala
nehmen und den Gefrierpunkt von Wasser bei null Grad und den Siedepunkt bei
hundert Grad festsetzen.18 Nun erst kommen die deduktiven Verfahren -
Erklärung und Prognose - zum Zug. Unsere Argumentation wird auf einer
Theorie beruhen, die lautet: Wenn das Wasser eine Temperatur von höchstens

null Grad hat, dann gefriert es. Die zugehörige Erklärung lautet kurz und bündig:

Das Wasser gefriert, weil es eine Temperatur von höchstens null Grad hat. Sie

17 Vgl. ebd., 19: «we will use the word <hypothesis> to refer to whatever statement is

under test, no matter whether it purports to describe some particular fact or event or
to express a general law or some other, more complex, proposition».

18 Anders Celsius hatte 1742 den Gefrierpunkt von Wasser bei 100° und den Siedepunkt
bei 0° festgesetzt. Die Skala wurde drei Jahre später von seinem Schüler Carl von
Linné umgedreht.



56 Hans-Ulrich Rüegger

beruht wie gesagt auf einer Hypothese. Wir werden in Experimenten prüfen,
ob eine entsprechende Prognose eintrifft: Immer dann, wenn wir als

Anfangsbedingung eine Temperatur von höchstens null Grad einführen, müsste das Wasser

gefrieren.
Obwohl wir formal gleich verfahren wie bei der Erklärung der Sterblichkeit

des Sokrates, werden wir zwischen den beiden Fällen unterscheiden: Es

geht je um eine andere Art der Erklärung. Im ersten Fall können wir nur
sagen, wir haben eine Erklärung für die Gegebenheit, dass Sokrates sterblich ist.
Im zweiten Fall können wir hingegen sagen, wir haben eine Erklärung gefunden

für die Gegebenheit, dass Wasser gefriert.19 Im ersten Fall ist es eine Was-

Erklärung, welche die Gegebenheit auf ein sprachliches Konzept zurückführt,

nämlich darauf, dass die Bedeutung von <Mensch> den Aspekt der
Sterblichkeit impliziert. Im zweiten Fall ist es eine IFhrawz-Erklärung, welche die
Gegebenheit, dass Wasser gefriert, auf eine physikalische Ursache zurückführt.20

Mit dem skizzierten Gedankenexperiment lassen sich - bei aller Vereinfachung

- einige theoretische Probleme naturwissenschaftlicher Arbeit andeuten.

(a) Wenn wir in unzähligen Versuchen immer wieder zum Ergebnis
kommen, dass das Wasser bei einer Temperatur von höchstens null Grad
gefriert - dann können wir gleichwohl nicht sagen, unsere Theorie sei wahr.
Wir haben keine Gewähr dafür, dass nicht eines Tages das Wasser bei einer
Temperatur von null Grad nicht gefriert. Immerhin wächst mit jeder neuen
Bestätigung die Zuversicht, dass unsere Hypothese nicht widerlegt wird: Wir
können sagen, die Theorie habe sich bewährt.21 (b) Wenn wir allerdings bei
einer korrekten Versuchsanordnung fänden, dass das Wasser bei einer Temperatur

von höchstens null Grad nicht gefriert - dann wäre unsere Hypothese
empirisch widerlegt. Wir wären genötigt, nach einem anderen Verständnis zu
suchen, d.h. unsere Theorie zu modifizieren oder, falls das nicht gelingt, sie

zu verwerfen. So könnten wir zum Beispiel entdecken, dass die Bedingungen,
unter denen das Wasser gefriert, nicht nur von der Temperatur, sondern auch

vom Druck abhängen. Entsprechend müssten wir unsere Theorie dahingehend

modifizieren, dass das Wasser bei Normaldruck (760 Millimeter auf der
Quecksilbersäule) bei einer Temperatur von höchstens null Grad gefriert.

19 G. Schurz: Erklären und Verstehen. Tradition, Transformation und Aktualität einer
klassischen Kontroverse (Handbuch der Kulturwissenschaften 2), Stuttgart 2004, 156—

174 (169), unterscheidet zwischen dem statischen Haben einer Erklärung im Sinn
eines Arguments und dem dynamischen Finden einer Erklärung im Sinne eines

abduktiven Prozesses.
20 Schurz: ebd., 169, unterscheidet fünf Haupttypen des Erklärens und Verstehens: 1.

Was (Bedeutung), 2. Wie, 3. Warum, 4. Wozu (Zweck) und 5. normativ.
21 Vgl. K. Popper: Logik der Forschung, (Wien 1935) Tübingen 101994, 198: «Theorien

sind nicht verifizierbar; aber sie können sich bewähren.»



Verstehen statt Erklären? 57

(c) Wenn wir nun eine begründete und bewährte Meinung haben, dass Wasser
bei Normaldruck bei einer Temperatur von höchstens null Grad gefriert,
würden wir gleichwohl nicht sagen wollen, dass wir abschliessend verstanden
haben, warum Wasser gefriert. Es ist konstitutiv für die Forschung, dass jede
gefundene Antwort zu neuen Fragen führt.22 Warum gefriert das Wasser bei
Normaldruck bei einer Temperatur von null Grad? Und wenn wir das

herausgefunden haben, folgt die nächste Frage: Warum ändert sich die Anordnung

der Wassermoleküle unter diesen Bedingungen? Und so fort.

5. Verstehen einer sprachlichen Gegebenheit

Ein Paradigma geisteswissenschaftlicher Interpretation ist die philologische
Auslegung. Sie ist nicht nur in den Sprach- und Literaturwissenschaften
zentral, sondern auch für die Geschichtswissenschaft, die Philosophie oder die
Theologie fundamental, insofern geisteswissenschaftliche Arbeit immer wieder

bei der Deutung sprachlicher Gegebenheiten einsetzt.23 Ich wähle ein
Beispiel aus dem Fachbereich der Neutestamentlichen Wissenschaft. Die fünfte
Bitte des Herrengebets übersetze ich probeweise wie folgt:

«Und erlass uns unsere Schulden, wie auch wir unseren Schuldnern Erlass gewährt
haben» (Mt 6,12).

Was im Moment exemplarisch interessiert, ist das zeitliche Verhältnis des
Nebensatzes zum vorausgehenden Hauptsatz: Die Bitte um Vergebung wird mit
einer korrespondierenden Handlung der Betenden verbunden, die - nach
dem Ergebnis einer vorläufigen Interpretation - bereits stattgefunden hat.

Die Deutung stützt sich auf die theoretische Annahme, die augmentierte
Verbalform des Aorist (aphékamen) bezeichne die Vergangenheit einer Handlung.

Es ist hier nicht am Platz und auch nicht nötig, die Grammatik des

griechischen Verbs zu diskutieren. Es geht einfach darum, die Form der
Argumentation vor Augen zu führen. Ich schaue mir beim Interpretieren quasi
selbst zu und suche in einer nachträglichen Anweisung mir klar zu machen,

22 Vgl. ebd., 225: «Niemals setzt sich die Wissenschaft das Phantom zum Ziel, endgültige
Antworten zu geben oder auch nur wahrscheinlich zu machen; sondern ihr Weg wird
bestimmt durch ihre unendliche, aber keineswegs unlösbare Aufgabe, immer wieder

neue, vertiefte und verallgemeinerte Fragen aufzufinden und die immer nur vorläufigen

Antworten immer von neuem und immer strenger zu prüfen.»
23 Für Dilthey «ist die Grundwissenschaft der Geschichte Philologie in ihrem formalen

Verstände als wissenschaftliches Studium der Sprachen, in denen die Uberlieferung
niedergelegt ist [...]. Philologie [...] ist nicht ein Hilfsmittel des Historikers, sondern
bezeichnet einen ersten Umkreis seiner Verfahrungsweisen» (Fragment aus dem Plan
der Fortsetzung zum Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften,
GS 7 [Anm. 1], 1927, 191-291 [261]).



58 Hans-Ulrich Rüegger

nach welcher Art der Schlussfolgerung ich gearbeitet habe:

1. In der griechischen Periode ist das Prädi¬

kat des Hauptsatzes imperativisch und
das Prädikat des Nebensatzes augmentiert.

Stelle zunächst fest, wovon du ausgehst.
(Erste Prämisse Anfangsbedingung)

2. Wenn in einer griechischen Periode das

Prädikat des Hauptsatzes imperativisch
und das Prädikat des Nebensatzes

augmentiert ist, dann ist das Verhältnis der

Handlung des Nebensatzes zu der des

Hauptsatzes vorzeitig.

Suche nach einer Theorie, in deren Wenn-
Satz dieser Sachverhalt thematisiert wird.
(Zweite Prämisse Theorie)

3. Das Verhältnis der Handlung des Ne¬

bensatzes zu der des Hauptsatzes ist
vorzeitig.

Entnimm dem Dann-Teilsatz die
erforderlichen Hinweise darauf, was sich in
diesem Fall als Folge erwarten lässt.

(Konklusion Exspectandum)

Frappierend an dieser Selbstbeobachtung ist die gefundene Form der
Argumentation: Eine philologische Auslegung führt nicht zu einer Erklärung der
sprachlichen Gegebenheit, sondern zu einer Vorhersage aufgrund der sprachlichen

Gegebenheit. Obwohl ich mich seit Jahrzehnten mit geisteswissenschaftlichen

Studien beschäftige, war ich überrascht zu entdecken, dass ich als

Philologe eine Prognose stelle. Im vorliegenden Fall lautet sie kurz und bündig:

In der griechischen Periode ist das Prädikat des Hauptsatzes imperativisch
und das Prädikat des Nebensatzes augmentiert, also ist das Verhältnis der Handlung

des Nebensatzes zu der des Hauptsatzes vorzeitig. Wiederum fehlt die
theoretische Voraussetzung, die als notwendige Bedingung zu einer wissenschaftlichen

Interpretation gehört. Eine philologische Auslegung, so könnten wir
demnach sagen, ist eine wissenschaftliche Prognose, welche eine Aussage über eine
sprachliche Gegebenheit vermittels einer Theorie aufeine zu erwartende Folge hin
deutet. Was erwartet wird, ist das Verständnis eines idealen Lesers, zu dessen

sprachlicher Kompetenz die besagte grammatische Theorie gehört. Was

hingegen erklärt würde, wenn man die Argumentation umkehrte, ist nicht die

sprachliche Gegebenheit, sondern das Verständnis eines idealen Lesers, das

vermittels der grammatischen Theorie auf die sprachliche Gegebenheit
zurückgeführt wird.

Gegenüber einer naturwissenschaftlichen Prognose entdeckt eine philologische

Prognose nun allerdings einen entscheidenden Unterschied - der die
wissenschaftliche Not jeder Auslegung charakterisiert: Es lässt sich nicht
empirisch feststellen, ob das, was erwartet wird, auch eintrifft. Wir haben in den
meisten Fällen - exemplarisch bei antiken Texten - nicht die Möglichkeit zu
beobachten, ob das erwartete Verständnis sich tatsächlich einstellt. Wir haben



Verstehen statt Erklären? 59

zwar gelegentlich die Möglichkeit, am Beispiel von zeitgenössischen antiken
Deutungen ein konkretes historisches Verständnis zu beobachten, und das ist
allemal aufschlussreich. Aber es ist eben das Verständnis nicht eines idealen,
sondern eines historischen Lesers, der seine individuelle Sprachkompetenz,
seine persönliche Weltsicht und seine eigenen Interessen in die Lektüre
einbringt - und dessen Verständnis sich demnach von dem unseres idealen Lesers
unterscheiden kann.

Obwohl also eine philologische Prognose in ihrem Ergebnis nicht empirisch

überprüfbar ist, gibt es gleichwohl Möglichkeiten, sie intellektuell zu
kritisieren oder zu stützen.

(a) Das gilt zunächst für die Anfangsbedingung, die als Ausgangspunkt der

Interpretation dient. Bekanntlich hat Martin Luther den Nebensatz der Bitte
um Vergebung im Präsens übersetzt, das bis heute die liturgische Form des

Gebets prägt: «wie wir vnsern Schueldigern vergeben» (1545). Diese Verdeutschung

steht nicht im Widerspruch zu der von mir veranschlagten Ubersetzung,

sie setzt aber eine andere handschriftliche Grundlage voraus: Luther
basierte auf dem Standard der mittelalterlichen Textüberlieferung, welche die
Verbalform im Präsens liest {aphiemen). Mit der kritischen Sichtung der
Handschriften blicken wir heute auf andere Voraussetzungen: Die Lesart mit
der augmentierten Verbalform des Aorist wird gemeinhin als der ursprüngliche

Text angesehen. Es steht eben oft nicht einfach fest, wovon eine
philologische Auslegung ausgeht: Ihre Anfangsbedingung ist nicht selten selbst
schon das Ergebnis einer Interpretation.

(b) Interessanter als die Befragung der Anfangsbedingung - und wohl auch
kontroverser als diese - ist die Befragung der vorausgesetzten Theorie. Die
Regel, dass die augmentierte Verbalform des Nebensatzes gegenüber der
Imperativischen Verbalform des Hauptsatzes eine vorzeitige Handlung bezeichnet,
ist kein Naturgesetz, dessen universelle Gültigkeit wir aufgrund empirischer
Daten annehmen könnten. Sie ist eine philologische Hypothese, gewonnen
aus Deutungen vergleichbarer syntaktischer Gebrauchsweisen: Wir müssen
annehmen, dass sie normalerweise (also nicht ausnahmslos) und geschichtlich
bedingt (in diesem Fall in einer historischen Sprache oder Sprachregion) gültig
ist.24 Die grammatische Theorie ist also ihrerseits das Ergebnis von Interpretationen

und als solche überprüfbar und kritisierbar. Da wir immer wieder
bei der Deutung einzelner Textstellen auf die Theorie und bei der Prüfung der
Theorie auf die Deutung einzelner Stellen zurückgehen, gibt es keinen festen

Grund, von dem aus die Theorie oder eine einzelne Deutung als wahr zu
erweisen wäre. Immerhin können wir mit fortschreitender Untersuchung
vergleichbarer Stellen sagen, die Regel habe sich bewährt - so dass ihre Anwen-

24 Schurz (Erklären und Verstehen [Anm. 19], 170) spricht im Unterschied zu nomolo-
gischen Hypothesen in den exakten Wissenschaften von normischen Gesetzeshypothesen

in den Wissenschaften des <Lebenden>.



60 Hans-Ulrich Rüegger

dung akzeptabel wird.
(c) Noch interessanter als die Befragung der Theorie - und gewiss auch

kontroverser als diese - ist die Befragung des Zusammenhangs. Wir werden ja
nicht behaupten wollen, aufgrund unserer einfachen Argumentation den
Sinn des Nebensatzes für die Bitte um Vergebung abschliessend verstanden zu
haben. Wenn wir einmal annehmen, dass die Anfangsbedingung zutrifft und
die grammatische Regel akzeptabel ist, dann steht die Arbeit der Interpretation

vor weiteren, komplexeren Herausforderungen: Was bedeutete es, wenn
wir die Bitte um Vergebung mit der Erinnerung daran verbinden, dass wir
unsererseits vergeben haben? Antworten auf diese Frage suchen wir im
Textzusammenhang - des Herrengebets, der Bergpredigt, des Matthäusevangeliums.
Anhaltspunkte für mögliche Antworten finden wir etwa in der Anweisung
Jesu, dass man, bevor man eine Opfergabe zum Altar bringt, um mit Gott
versöhnt zu werden, zuerst, wenn der Bruder etwas gegen einen hat, sich mit
diesem versöhnt (Mt 5,23). Oder im Kommentar, den Matthäus an das Herrengebet

anschliesst, dass nämlich dann, wenn wir den Menschen nicht vergeben,
auch unser Vater unsere Verfehlungen nicht vergeben wird (Mt 6,14f.). Oder
ähnlich im Gleichnis von der Abrechnung mit den Knechten, dessen Schluss
lautet: «So wird es auch mein himmlischer Vater mit euch machen, wenn ihr
nicht Nachlass gewährt - jeder seinem Bruder von Herzen» (Mt 18,35).

Die wenigen Andeutungen mögen etwas erahnen lassen von der Komplexität

einer philologischen Auslegung. Es gibt, auch wenn man einzelne
Argumente prüfen und widerlegen kann, nicht einfach eine einzige Prognose. Je
nachdem, welche Textbezüge als relevant für das Verständnis angesehen werden,

und je nachdem, wie man diese Texte ihrerseits versteht, wird sich ein
anderes Verständnis ergeben. Hinzu kommt, dass wir selbst mit einem
Vorverständnis an die Arbeit gehen. Wir würden mit unserer Auffassung wohl die

erste Deutung in Einklang bringen: dass das, was wir von Gott erbitten, wir
unserem Bruder bereits gewährt haben sollten. Aber uns will der Gedanke
nicht gefallen, dass Gott seine Vergebung davon abhängig macht, ob wir
unsererseits vergeben haben. Das wäre, meinte schon Hieronymus, «ein schrecklicher

Gedanke - wenn sich die Meinung Gottes je nach unserer Gesinnung
anpasst und ändert».25

6. Auslegung als Prognose

Beruht das Verstehen in den Geisteswissenschaften auf Prognosen, dann hat
das beträchtliche Konsequenzen für das Verständnis der geisteswissenschaftli-

25 So kommentiert Hieronymus, In Matth. 18,35 (SC 259, 64), den Schluss des Gleich¬
nisses: formidulosa sententia, si iuxta nostrum mentem sententia Deiflectitur atque muta-
tur.



Verstehen statt Erklären? 61

chen Arbeit. Vor allem sind die lebensweltlichen Umstände in Rechnung zu
stellen, unter denen der Versuch einer geisteswissenschaftlichen Interpretation

durchgeführt wird. Im Labor bei einem naturwissenschaftlichen Experiment

wird man sich bemühen, alle nicht relevanten Umstände auszuschalten,
welche die für die Beobachtung interessierenden Daten beeinflussen. Anders
sieht es aus bei einer Prognose unter natürlichen Bedingungen, exemplarisch
bei einer Wettervorhersage. Auch wenn man sich auf noch so viele meteorologisch

relevante Daten stützt, kann es anders kommen, als man denkt. Es

bleibt eine Frage der Wahrscheinlichkeit: Zu viele Elemente und Relationen
sind im Spiel, zu viele Kombinationen sind möglich, als dass das Ergebnis der

Interpretation die tatsächlichen Verhältnisse mit Sicherheit vorwegzunehmen

vermöchte. In diesem Sinn ist eine philologische Auslegung einer
Wetterprognose durchaus verwandt.

(a) Das gilt zunächst für den Gegenstand der philologischen Interpretation.
Bei einem naturwissenschaftlichen Experiment im Labor wird man danach
streben, die Untersuchung auf ein System zu beschränken, das es erlaubt,
möglichst alle Bedingungen zu definieren. Bei einer philologischen Auslegung
bleibt selbst dann, wenn man sich auf einen Ausschnitt beschränkt, das
Mitbedenken des sprachlichen, textlichen und geschichtlichen Zusammenhangs
relevant. Es ist, um ein anderes Beispiel zu nehmen, nicht möglich, einen Satz

aus dem Markusevangelium isoliert zu interpretieren: Die letzten Worte, die
Jesus nach Markus am Kreuz mit lauter Stimme ruft (Mk 15,34), erinnern an
ein Psalmgebet (Ps 22,2). Sie werden vom Erzähler des Evangeliums aus dem
Aramäischen ins Griechische übersetzt, was dann (über die Vermittlung der
lateinischen Uberlieferung) die Erste deutsche Bibel mit den Worten wiedergibt:

«Mein gott • mein gott: varzuo hastu mich gelassen?»26 Ein Versuch, die

Frage zu verstehen, zwingt zur Untersuchung der sprachlichen Voraussetzungen,

des Zusammenhangs der Erzählung und des literarischen Hintergrunds.
Gegenüber einer meteorologischen Prognose wird die philologische Interpretation

durch ihre historische Dimension kompliziert. Das gilt nicht allein für
unsere Vorstellungen von der Lage im Römischen Reich des ersten Jahrhunderts.

Darüber hinaus wirken jahrhundertealte Traditionen der hebräischen
und der hellenistischen Kultur in die Entstehung der Erzählung hinein.

(b) Als prognostisches Verfahren konstruiert die philologische Auslegung
einen idealen Leser, der über das sprachliche und lebensweltliche Wissen
verfügt, das wir aufgrund unserer Kenntnisse der Antike zu erschliessen vermögen.

Nur können, wie viel wir auch zu wissen meinen, unsere Kenntnisse mit
denjenigen einer antiken Leserschaft nie identisch sein. Was wir - gleichsam
experimentell - in ihren Erfahrungshorizont eintragen, bleibt immer hinter

26 Die erste gedruckte deutsche Bibel ging ca. 1466 aus der Offizin von Joh. Mentel zu
Strassburg hervor. Ich zitiere nach der Ausgabe von W. Kurrelmeyer: Die Erste deutsche

Bibel. Evangelien (BLVS 234), Tübingen 1904, 186.



62 Hans-Ulrich Rüegger

dem zurück und geht immer über das hinaus, was wir als historisch gegeben

voraussetzen können. Vor allem ist es immer auch durch unseren eigenen
Erfahrungshorizont bestimmt, etwa durch das, was wir unter den Fragen nach
dem Warum oder dem Wozu verstehen. Wir können bei der Interpretation
selbst eines antiken Textes nicht von unseren Lebensumständen abstrahieren.
Sie sind die Voraussetzung, dass wir überhaupt etwas zu verstehen im Stande

sind, und in diesem Sinn ist die Lage des 21. Jahrhunderts in unsere prognostischen

Überlegungen einzubeziehen.
(c) Nun gibt es den idealen Leser nicht, sondern nur einzelne Leser mit

ihren je eigenen Erfahrungen. Das gilt sowohl für die antike Leserschaft wie für
die modernen Interpreten. Das Lesen einer Erzählung und das Deuten einer
Geschichte sind wesentlich eine individuelle Angelegenheit.27 Das bedeutet,
noch einmal: Es gibt mehr als eine Prognose. Es gibt viele Arten, eine Erzählung

zu lesen, und viele Weisen, eine Geschichte zu deuten. Diese Vielheit ist
nicht zu verwechseln mit Beliebigkeit. Es gibt durchaus Prognosen, die
aufgrund ihrer Voraussetzungen als mutmasslich falsch zu beurteilen sind. Etwa
dort, wo sich zeigen lässt, dass die Bedeutung eines Wortes, die Funktion
einer grammatischen Konstruktion oder die Zuordnung eines Stils unzutreffend

eingeschätzt ist. Ich meine etwa zeigen zu können, dass es nicht der
Bedeutung der griechischen Frage entspricht, die letzten Worte Jesu nach Markus

als Frage nach der Ursache zu verstehen.28 Es gibt gelegentlich auch

Prognosen, die sich tatsächlich als falsch erweisen. Das war etwa der Fall, als sehr
alte Handschriften gefunden wurden, welche die Vermutung widerlegen,
Charitons Erzählung von Kallirhoe stehe ganz am Ende der Literaturgeschichte

des antiken Romans.29 Dass eine philologische Auslegung grundsätzlich

kritisierbar ist, schuldet sie ihrer Anlage als wissenschaftlicher Interpretation.

Dass sie nie endgültig, sondern wesentlich für andere Deutungen offen
ist, verdankt sie ihrer Eigenart als geisteswissenschaftlicher Interpretation.

27 Vgl. R. Barthes: L'analyse structurale du récit. A propos d'Actes 10-11, in: ders. et al.:

Exégèse et herméneutique, Paris 1971, 181-204 (182f.): «D'abord cette recherche reste
individuelle, non par individualisme, mais parce qu'il s'agit d'un travail en finesse:
travailler le sens ou les sens du texte [...] ne peut pas se couper d'un départ phénoménologique:

il n'y a pas de machine à lire le sens; il y a certes des machines à traduire, qui
comportent déjà et comporteront fatalement des machines à lire; mais ces machines à

traduire, si elles peuvent transformer des sens dénotés, des sens littéraux, n'ont
évidemment aucune prise sur les sens seconds, sur le niveau connoté, associatif d'un
texte; il faut toujours au départ une opération individuelle de lecture [...]. D'autre
part, cette recherche individuelle est, au niveau de chaque chercheur, en devenir: chaque

chercheur a son histoire à lui; il peut varier [...].»
28 In Vorbereitung: «Mein gott: varzuo hastu mich gelassen?» Philologische Annäherung

an eine theologische Frage (Mk 15,34).
29 Vgl. K. Plepelits: Chariton von Aphrodisias, Kallirhoe (BGrL 6), Stuttgart 1976, 4f.



Verstehen statt Erklären? 63

7. Fragen zum geisteswissenschaftlichen Ethos

Ausgehend von einer elementaren Formalisierung der Interpretation hat die
exemplarische Vergleichung von naturwissenschaftlicher und geisteswissenschaftlicher

Methode erhebliche Unterschiede herausgestellt. Dürfen wir
nach einem spezifischen Ethos fragen, das der Eigenart geisteswissenschaftlicher

Forschung entspricht?
(a) Wie wäre es, wenn wir, statt auf dem richtigen Verständnis zu beharren,

nach dem jeweils angemessenen Verständnis fragten?30 Wo mehr als eine

Prognose möglich ist, ergibt die Frage nach der richtigen Auslegung keinen
Sinn. Es bleibt aber möglich, nach der im Zusammenhang und im jeweiligen
Kontext angemessenen Prognose zu fragen. Wir können zum Bespiel
anerkennen, dass die Konsequenzen, die Matthäus für die Auslegung der Bitte um
Vergebung zieht, eine mögliche Deutung im Zusammenhang seiner Erzählung

und im Kontext seiner Gemeinde ist. Wir könnten aber für unser
Verständnis zum Schluss kommen, dass uns diejenige Deutung adäquater
erscheint, welche die zwischenmenschliche Vergebung zwar voraussetzt, aber
nicht als Bedingung für die göttliche Vergebung ansetzt. Oder wir können
anerkennen, dass es nicht falsch ist, nach Markus die letzten Worte Jesu wie
üblich zu übersetzen: «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?»

Aber wir könnten zum Schluss kommen, dass diese Ubersetzung nicht
angemessen ist, insofern sie eine Frage nach der Ursache assoziiert.

(b) Wie wäre es, wenn wir, statt im Wettbewerb der Schnelligkeit zu
konkurrieren, die Kunst der Langsamkeit wieder entdeckten? «Philologie nämlich
ist jene ehrwürdige Kunst, welche von ihrem Verehrer vor Allem Eins
heischt, bei Seite gehn, sich Zeit lassen, still werden, langsam werden -, als

eine Goldschmiedekunst und -kennerschaft des Wortes, die lauter feine
vorsichtige Arbeit abzuthun hat und Nichts erreicht, wenn sie es nicht lento
erreicht».31

(c) Wie wäre es, wenn wir, statt möglichst viel zu schreiben, uns mit wenig,
aber wohl Bedachtem beschieden? Ich kannte einen Theologen, der sich als

Grenze gesetzt hatte, Zeit seines Lebens nicht mehr als tausend Seiten zu
veröffentlichen. Die Verlässlichkeit des Denkens, die in seinen Arbeiten und in
Gesprächen mit ihm zum Ausdruck kam, war akademischen Weggefährten

30 Zur Grundlegung einer Hermeneutik der Angemessenheit s. H.-U. Rüegger: Verste¬

hen, was Markus erzählt. Philologisch-hermeneutische Reflexionen zum Ubersetzen

von Markus 3,1-6 (WUNT II 155), Tübingen 2002, 8-12.
31 Fr. Nietzsche: Morgenröthe. Gedanken über die moralischen Vorurtheile (1881),

Vorrede 5, in: ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA) 3, hg.v. G.

Colli, M. Montinari, München u.a. (1980) 1999, 9-331 (17).



64 Hans-Ulrich Rüegger

ein hohes Gut.32 Entgegen der zeitgemässen Annahme, eine Forschungsleistung

sei proportional zur Menge der Aufsätze und Rezensionen, ist an eine

Haltung zu erinnern, die vor einer Vielzahl von Publikationen der
Gründlichkeit des Nachdenkens den Vorzug gibt.

Abstract

The study conceives academic research as a process of interpretation. In contrast to an
explanation typical for science, the logical form of a philological exegesis is found to be
prediction. Understandig a text does not mean to give an explanation, but to make a prognosis,

i.e. to predict, what an ideal reader with an assumed knowledge will understand. This
finding has considerable consequences for the comprehension of philological studies.

Die Untersuchung fokussiert wissenschaftliche Forschung als einen Prozess der Interpretation.

Im Unterschied zu einer naturwissenschaftlichen Erklärung wird die logische Form
einer philologischen Auslegung als Vorhersage entdeckt. Einen Text zu verstehen bedeutet
nicht, eine Erklärung zu geben, sondern eine Prognose zu stellen, d.h. vorherzusagen, was
ein idealer Leser mit einem angenommenen Wissen verstehen wird. Diese Einsicht hat
beträchtliche Konsequenzen für das Verständnis philologischer Arbeit.

Hans-Ulrich Rüegger, Zürich

32 Vgl. die Widmung für Walter Mostert von Hans Weder: Neutestamentliche Herme¬
neutik (ZGB), Zürich 1986, 6.


	Verstehen statt Erklären? : Zur Logik der Interpretation in den Geisteswissenschaften

