Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 1

Artikel: Verstehen statt Erklaren? : Zur Logik der Interpretation in den
Geisteswissenschaften

Autor: Ruegger, Hans-Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877826

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verstehen statt Erklaren?

Zur Logik der Interpretation in den Geisteswissenschaften”

1. Vorbemerkungen

Als man im 19. Jahrhundert unter dem neuen Namen der Geisteswissenschaf-
ten liber die Gemeinsamkeit akademischer Beschiftigungen wie der Theolo-
gie, der Jurisprudenz, der Staatswissenschaften, der Geschichtswissenschaft,
der Kunstwissenschaft, der Sprach- und Literaturwissenschaften nachzuden-
ken begann, geschah dies in selbstbewusst werdender Abgrenzung gegeniiber
den Naturwissenschaften, fiir welche Grundlage und Methode eingehend er-
ortert schienen. Massgeblich formiert wurde der Prozess dieser Selbstbe-
wusstwerdung durch Wilhelm Dilthey, der seine Einleitung in die Geisteswis-
senschaften (1883) der anderen «Hilfte des globus intellectualis» widmete.! Die
systematische Entgegensetzung naturwissenschaftlicher und geisteswissen-
schaftlicher Methode verdichtete er in dem beriihmten Satz: «Die Natur er-
kliren wir, das Seelenleben verstehen wir.»?> Da die Systeme der Kultur aus
dem Zusammenhang des Seelenlebens hervorgegangen sind, kénnen sie nach
Dilthey nicht wie Systeme der Natur von aussen durch Erschliessung eines
Kausalzusammenhangs begreiflich gemacht, sondern nur aus dem erlebten
Zusammenhang der inneren Erfahrung beschrieben und verstanden werden.’

Was mich beschiftigt, ist die Frage, wie die Methoden geisteswissenschaft-
licher und naturwissenschaftlicher Forschung zueinander in Beziehung zu
setzen sind.* Wenn beide Wissenschaften sind, dann ist nicht undenkbar, dass
es ein gemeinsames Moment gibt, das sie verbindet und aufgrund dessen ihre
jeweilige Eigenart verstehbar wird.?

Kritische Anregungen verdanke ich Alexander Borbély, Constanze Dressler, Annelies

Himmig, Stefanie Kahmen, Peter Schulthess, Christian Weiss und Jean Zumstein

sowie dem Herausgeberkreis der ThLZ. Konrad Haldimann danke ich fiir die

unermiidliche Ermutigung in freundschaftlichen Gesprichen.

! W. Dilthey: Gesammelte Schriften (= GS) 1, Stuttgart/Géttingen 1990, 5.

2 W. Dilthey: Ideen tiber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), in:
ders.: GS 5 (Anm. 1), Stuttgart 1924, 139-240 (144).

3 Ebd., 143-148. Da fiir Dilthey psychische Tatsachen den wichtigsten Bestandteil der
kulturellen Systeme bilden, sah er die Ausbildung der Psychologie als Grundlegung
fir die Entwicklung der einzelnen Geisteswissenschaften und fiir das Verstindnis
ithres Zusammenhangs.

4 Ausser Betracht lassen muss ich bei diesem Versuch die Sozialwissenschaften, die -

soweit sie empirisch #7nd hermeneutisch arbeiten - zwischen den Natur- und den Gei-

steswissenschaften stehen.

ThZ 1/64 (2008) S. 49-64



50 Hans-Ulrich Riiegger

2. Forschung als Interpretation

Das gemeinsame Moment naturwissenschaftlicher und geisteswissenschaftli-
cher Methode, so lautet meine Grundannahme, ist die Interpretation: Jede wis-
senschaftliche Erkenntnis ist das Ergebnis einer Deutung. Und jedes Ergebnis
wissenschaftlicher Forschung trigt dazu bei, ein Stiick der Welt zu verstehen.

Wie hier Verstehen als Ergebnis einer Interpretation aufgefasst wird, iiber-
steigt das den Bereich der Geisteswissenschaften: Als Interpretation begreife
ich jeden intellektuellen Prozess, bei dem etwas als Zeichen verstanden wird,
bei dem also etwas vermittels eines Konzeptes zu etwas anderem in Beziehung
gesetzt wird.® Wenn das versuchsweise annehmbar ist, wird es schwierig, Er-
kliren und Verstehen namentlich einander entgegenzustellen. Nicht nur in-
dem etwas erklirt wird, aber auch indem etwas erklirt wird, kann ich es ver-
stehen. Wenn Wasser gefriert und ich erkliren kann, warum es gefriert, dann
verstehe ich dank der Erklirung, dass das Wasser gefriert. Das ist zugegebe-
nermassen eine unpathetische Auffassung von Verstehen. Aber bei aller
Uberzeugung, dass mein Verstindnis in seiner tiefsten Dimension mein Le-
ben betrifft, kénnen wir den Begriff nicht auf eine existenziale Bedeutung be-
schrinken. Ebenso scheint es mir unpassend, ihn allein fiir die Geisteswissen-
schaften zu reservieren.” Gewiss wird ein Naturwissenschaftler, was er er-

5> Eine vermittelnde Sicht just aus der Zwischenposition des Sozialwissenschaftlers

gewinnt Kurt Eberhard, der in seiner kritischen Auseinandersetzung mit dem Metho-
dendualismus nach dem beriihmten Satz Diltheys zum Schluss kommt: «Zwischen
Natur- und Geisteswissenschaften gibt es mehr Gemeinsamkeiten als Unterschiede.
[...] Der Naturwissenschaftler kommt ohne das deutende Verstehen, der Geisteswis-
senschaftler ohne das analytische Erkliren nicht aus, und beide Formen des Begreifens
sind nicht so verschieden, wie es zunichst scheint» (K. Eberhard: Einfithrung in die
Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie. Geschichte und Praxis der konkurrierenden
Erkenntniswege, Stuttgart u.a. [1987] 21999, 85-91 [91]).

¢ In Anlehnung an Ch.S. Peirce: What 1s a Sign? (MS 404, 1894): «all reasoning is an
interpretation of signs of some kind». Etwas wird zu einem Zeichen, «in so far as it
conveys to a mind an idea about a thing». Es lisst sich nicht nur vermittels einer kon-
ventionellen Bedeutung als symbol begreifen, sondern auch vermittels einer Ahnlich-
keit als likeness (icon) oder vermittels einer physischen Abhingigkeit als indication
(index). Das Manuskript wurde entworfen als erstes Kapitel eines Buchs «The Art of
Reasoning», dann aber vorgesehen als zweites Kapitel seines grossen Projekts tiber die
Logik (How to Reason. A Ciritic of Arguments), postum publiziert in: The Essential
Peirce. Selected Philosophical Writings 2 (1893-1913), ed. by the Peirce Edition Pro-
ject, Bloomington IN 1998, 4-10.

7 Vgl. H. Seiffert: Einfithrung in die Wissenschaftstheorie 1, Minchen (1969) 132003,
141: «Ohne Verstehen ist keine Wissenschaft méglich. [...] Man kann also den Begriff
des Verstehens nicht auf die geschichtlichen Wissenschaften und etwa noch die soge-
nannte «verstehende> Psychologie abdringen, indem man sagt: einen Text, ein Kunst-
werk, historische Zeugnisse aller Art, eine geschichtliche Figur oder die Handlungs-



Verstehen statt Erkliren? 51

forscht, zu erkliren suchen. Aber sollte ihm dabei nicht auch daran gelegen
sein, immer griindlicher zu verstehen?®

Was hier als Interpretation begriffen wird, ist weder selbstverstindlich
noch unumstritten. Ich versuche andeutungsweise, meine Auffassung des Be-
griffs in drei Hinsichten zu orientieren. (a) Dem sprachlichen Interesse der
Hermeneutik verdankt sie die semiotische Grundlegung: dass Interpretation
wesentlich auf zeichenhaften Vorgingen beruht.” Von der Hermeneutik un-
terscheidet sie die Weite der Bedeutung: dass Interpretation nicht auf den Um-
gang mit Sinngebilden, also nicht auf die kulturelle Welt beschrinkt ist.!°
(b) Mit der interpretationistischen Philosophie teilt sie die Weite der Bedeu-
tung: dass Interpretation jeden sprachlichen Umgang mit der Welt in ihren
kulturellen und natiirlichen Dimensionen betrifft.!! Von der Interpretations-

weise eines Mitmenschen «verstehe> ich; dagegen nicht mathematische und logische
Ableitungen. Denn: angesichts eines deduktiven Systems ist <Verstehen> nichts ande-
res als das Wissen, warum ein abgeleiteter Satz aus dem zugrundeliegenden Satz folgen
muss.»

® Vgl C.G. Hempel: Philosophy of Natural Science, Englewood Cliffs NJ 1966, 2 (kur-
siv H.R.): «But apart from aiding man in his search for control over his environment,
science answers another, disinterested, but no less deep and persistent, urge: namely,
his desire to gain ever wider knowledge and ever deeper understanding of the world in
which he finds himself. [...] we will consider how science explains empirical facts, and
what kind of understanding its explanations can give us [...]» — Vgl. G. Schurz, K. Lam-
bert: Outline of a Theory of Scientific Understanding, Synthese 101 (1994) 65-120
(109): «explanations are the means of understanding».

?  Vgl. G.G. Spet: Die Hermeneutik und ihre Probleme (Moskau 1918), hg.v. A. Haardt,
R. Daube-Schackat, aus dem Russischen iibers.v. E. Freiberger, A. Haardt (Orbis
Phaenomenologicus V 1), Freiburg/Miinchen 1993.

10 Die Uberschreitung des geisteswissenschaftlichen Interpretationsbegriffs hat mir von
Peter Schulthess die Diagnose des morbus hermeneuticus eingetragen (miindlich). Die
Symptomatik der hermeneutischen Krankheit statuierte Herbert Schnidelbach vor
einem Vierteljahrhundert hierin, dass «viele Philosophen heute vor dem Riskanten
und Gefihrdeten eigenen philosophischen Denkens in die Philologie als Wissenschaft
flichten» (H. Schnidelbach: Morbus hermeneuticus - Thesen tiber eine philosophi-
sche Krankheit, Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie 3 [1981] 3-6). Nun kann ich
erstens als Philologe in die Philologie nicht fliichten, da sie meine akademische Hei-
mat ist. Zweitens riskiere ich in meinem Beitrag eigenes Denken. Drittens scheint mir
— das diirfte die Spitze von Schulthess’ Sorge sein - die Uberschreitung der geisteswis-
senschaftlichen Interpretation mit Rekurs auf die Zeichentheorie von Peirce (s. Anm.
6) gut begrundet Dabei ist es nicht meine Absicht, die Naturwissenschaften zu <her-
meneutisieren>, sondern im Gegentelil, sensibilisiert durch naturwissenschaftliches
Denken, die elementare Logik der Interpretation in den Geisteswissenschaften zu kli-
ren.

1 Vgl. H. Lenk: Interpretationskonstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Ver-
nunft, Frankfurt a.M. 1993; G. Abel: Interpretationswelten. Gegenwartsphilosophie
jenseits von Essentialismus und Relativismus, Frankfurt a.M. (1993) 1995; ansprechen-



52 Hans-Ulrich Riiegger

philosophie unterscheidet sie die Bescheidenheit des Anspruchs und die Kon-
kretion des Anliegens: dass wir verstehen lernen, was wir tun, wenn wir eine
natiirliche Gegebenheit physikalisch oder eine sprachliche Gegebenheit phi-
lologisch zu verstehen suchen. (c) Entgegen einer Auffassung, welche in ver-
s_ghiedenen Wissenschaften keine Gemeinsamkeit erwartet, sondern allenfalls
Ahnlichkeiten annimmt,'? sucht sie in der Interpretation ein Grundmoment,
das verschiedenen Wissenschaften gemeinsam ist.

Wenn wir nun probeweise einmal annehmen, dass es in jeder Wissenschaft
auf je eigene Weise um ein Interpretieren geht, dann stellt sich die Frage: Wie
lassen sich die jeweiligen Eigenarten des Verstehens ihrerseits verstehen? In
den Naturwissenschaften gilt als der primire Modus der Interpretation offen-
bar die Erkldrung. In den Geisteswissenschaften ist der primire Modus der In-
terpretation moglicherweise ein anderer. Eine Vergleichung muss zwangslau-
fig von der Komplexitit des jeweiligen Verstehens abstrahieren und auf seine
elementaren Vorginge fokussieren.

3. Erklarung und Prognose

Was sollen wir unter Erklaren verstehen? Das Wort hat viele Bedeutungen.
Ich méchte einem Vorschlag folgen, der den Begriff des Erklirens auf der Ba-
sis einer logischen Schlussfolgerung bestimmt und in der Philosophie der Na-
turwissenschaften weithin Resonanz gefunden hat.!> Das wohl beriihmteste
Beispiel fiir eine Schlussfolgerung lautet:

der ders.: Sprache, Zeichen, Interpretation, Frankfurt a.M. 1999, bes. 123-144 (Inter-
pretationistische Wissenschaftsphilosophie).

2 Ein fundamentaler Kritikpunkt, der mir im Namen des Herausgeberkreises der ThLZ
von Ingolf U. Dalferth mitgeteilt wurde, referiert auf Ludwig Wittgensteins Konzept
der Familiendhnlichkeiten: «Die Ausgangspriamisse erscheint nicht plausibel: Warum
sollten beide (Familien von) Wissenschaften eine gemeinsame Grundlage haben und
nicht eher nach Familienihnlichkeiten organisiert sein, die kein einheitliches Gemein-
sames voraussetzen?» Vgl. LU, Dalferth, Ph. Stoellger: Interpretation in den Wissen-
schaften, in: dies. (Hg.): Interpretation in den Wissenschaften (Interpretation Interdis-
ziplinir 3), Wiirzburg 2005, Vf. Worin indessen die Ahnlichkeiten der Interpretation
in verschiedenen Wissenschaften und worin sie besonders im Verhiltnis von Natur-
und Geisteswissenschaften bestehen kénnten, wird von den Herausgebern nicht the-
matisiert.

B C.G. Hempel, P. Oppenheim: Studies in the Logic of Explanation, Philosophy of Sci-
ence 15 (1948) 135-175; wiederabgedruckt in: C.G. Hempel: Aspects of Scientific
Explanation and Other Essays in the Philosophy of Science, New York/London
1965, 245-290. Zu den Leistungen und Grenzen des Hempel-Oppenheim-Schemas
vgl. Hans Poser, der das Modell «geradezu als Leitgedanken der neuzeitlichen Wissen-
schaften» versteht (H. Poser: Wissenschaftstheorie. Eine philosophische Einfiithrung,
Stuttgart 2001, 42-60 [47]).



Verstehen statt Erkliren? 53

1. Alle Menschen sind sterblich.
2. Sokrates ist ein Mensch.
3. Also ist Sokrates sterblich.

Der Schlusssatz folgt aus zwei Vorbedingungen: aus einem allgemeinen Satz
-~ einem Gesetz oder einer theoretischen Voraussetzung (Alle Menschen sind
sterblich) — und aus einem singuliren Satz - einem konkreten Umstand oder
einer Anfangsbedingung (Sokrates ist ein Mensch). Die Argumentation einer
wissenschaftlichen Erklirung besteht nun darin, das, was erklirt werden soll,
als Schlussfolgerung auf die Vorbedingungen zuriickzufiihren: Die Erklirung
setzt den interessierenden Sachverhalt in Verbindung zu einem bekannten
Sachverhalt, indem sie beide durch eine Theorie oder Gesetzmissigkeit ver-
mittelt.!* Eine einfache Anweisung kénnte lauten:!®

1. Stelle zunichst fest, wovon du ausgehst — was du | Sokrates ist sterblich.
erkliren mochtest.
(Konklusion = Explanandum)

2. Suche nach einer Theorie mit der Struktur «Wenn | Wenn jemand ein Mensch ist,
...,dann ...», in deren Dann-Satz dieser Sachverhalt | dann ist er sterblich.
thematisiert wird.

(Erste Pramisse = Theorie)

3. Entnimm dem Wenn-Satz die erforderlichen Hin- | Sokrates ist ein Mensch.
weise darauf, was sich in diesem Fall als Grund an-
sehen lisst.

(Zweite Primisse = Anfangsbedingung)

Die Erklirung lautet kurz und biindig: Sokrates ist sterblich, weil er ein Mensch
ist. Das Beispiel ist inhaltlich trivial, aber formal aufschlussreich. Was wir im
Alltag unter Erklirung verstehen, ist eine Verkiirzung der Argumentation,
insofern als ihre theoretische Voraussetzung nicht zur Sprache kommt. Eine
wissenschaftliche Erkldrung, so konnten wir dagegen sagen, ist eine Interpreta-
tion, welche eine Aussage iiber eine Gegebenbeit vermittels einer Theorie auf einen
Grund hin deutet. Die logische Form erlaubt es - und das ist fiir die wissen-
schaftliche Arbeit entscheidend -, die Bedingungen zu thematisieren, unter

4 Hempel: Aspects (Anm. 13), 488: «We noted that scientific explanation is not aimed at
creating a sense of familiarity with the explanandum [...]. The understandig it conveys
lies rather in the insight that the explanandum fits into, or can be subsumed under, a
system of uniformities represented by empirical laws or theoretical principles.»

15 In der pragmatischen Form von Erklirung und Prognose folge ich K. Beck, A. Krapp:
Wissenschaftstheoretische Grundfragen der Pidagogischen Psychologie, in: A. Krapp,
B. Weidenmann (Hg.): Pidagogische Psychologie. Ein Lehrbuch, Weinheim 2001,
31-73 (41t.).



54 Hans-Ulrich Rilegger

denen eine Schlussfolgerung als Erklirung akzeptiert werden kann. Der Sach-
verhalt, dass Sokrates sterblich ist, ist dann erklart, wenn die Theorie gilt, dass
alle Menschen sterblich sind, und wenn der Umstand zutrifft, dass Sokrates
ein Mensch ist. Die Erklarung ist kritisierbar, indem man die Theorie in Frage
stellt, dass alle Menschen sterblich sind, oder indem man den Umstand in Fra-
ge stellt, dass Sokrates ein Mensch ist. Wire Sokrates ein Gott, dann passte die
Erklirung nicht.

Eine besondere Moglichkeit experimenteller Wissenschaften besteht dar-
in, einen fraglichen Umstand zu iiberpriifen, indem sie die Schlussfolgerung
als Prognose formulieren und diese empirisch zu widerlegen suchen. Fiir ein
Experiment ist unser Beispiel nicht geeignet. Aber unter der Hypothese, dass
Sokrates ein Gott wire, liesse sich folgende Prognose formulieren:

1. Stelle zunichst fest, wovon du ausgehst - wor- | Sokrates ist ein Gott.
auf du eine Prognose stellen mochrest.
(Erste Pramisse = Anfangsbedingung)

2. Suche nach einer Theorie, in deren Wenn-Satz | Wenn jemand ein Gott ist, dann
dieser Sachverhalt thematisiert wird. ist er unsterblich.
(Zweite Pramisse = Theorie)

3. Entnimm dem Dann-Teilsatz die erforderli- | Sokrates ist unsterblich.
chen Hinweise darauf, was sich in diesem Fall
als Folge erwarten lisst.

(Konklusion = Exspectandum)

Die Prognose lautet kurz und biindig: Sokrates ist ein Gott, also ist er unsterb-
lich. Wiederum ist das eine Verkiirzung der Argumentation, da ihre theoreti-
sche Voraussetzung nicht zur Sprache kommt. Eine wissenschaftliche Prognose,
so konnten wir demgegeniiber sagen, ist eine Interpretation, welche eine Aussa-
ge tiber eine Gegebenbeit vermittels einer Theorie auf eine zu erwartende Folge hin
deutet. Falls sich empirisch nicht einstellt, was als Folge erwartet war, dann ist
mindestens eine der beiden Primissen falsch. Wenn wir fiir einmal die Theo-
rie nicht in Frage stellen, da Gotter per definitionem unsterblich sind, erweist
das Scheitern der Prognose die angenommene Anfangsbedingung als falsch.
Die Tatsache, dass Sokrates von der Obrigkeit zum Selbstmord gezwungen
werden konnte, falsifiziert die Hypothese, dass er ein Gott ist. Das Argument
fir ihre Rickweisung lautet:

1. Wenn Sokrates ein Gott ist, dann ist er unsterblich.
2. Sokrates ist (wie die Geschichte zeigt) nicht unsterblich.
3. Also ist er kein Gott.'

16 Vgl. Hempel: Philosophy (Anm. 8), 7.



Verstehen statt Erkliren? 55

Das Beispiel ermoglicht, die Unterscheidung zweier Begriffe zu verdeutli-
chen, fiir die in verschiedenen Riickmeldungen dieselbe Bedeutung reklamiert
wurde. Eine Prognose ist nicht eine Hypothese, sondern sie basiert auf min-
destens einer Hypothese: sei es auf der Annahme einer einzelnen Gegebenheit
- in unserem Fall auf der Annahme, Sokrates sei ein Gott - oder auf der An-
nahme einer Theorie - wie sie als Gesetz in naturwissenschaftlichen Experi-
menten angenommen wird."”

4. Verstehen einer natiirlichen Gegebenbeit

Erklirung und Prognose sind zwei fundamentale Argumentationen der na-
turwissenschaftlichen Arbeit. Im einen Fall versuchen wir, eine Gegebenheit
als Ergebnis eines Prozesses riickblickend zu verstehen, im anderen Fall ver-
suchen wir, die aufgrund einer Gegebenheit zu erwartende Folge voraus-
schauend zu erschliessen. Nehmen wir zum Beispiel an, wir wiissten nichts
tiber das Gefrieren von Wasser und wollten es verstehen lernen. Da wir eine
Theorie noch nicht haben, kénnen wir vorldufig weder erkliren noch vorher-
sagen. Was wir zunichst brauchen, ist eine Idee - zum Beispiel die Idee, dass
ein Zusammenhang bestehen konnte zwischen dem Gefrieren von Wasser
und seiner Temperatur. Wir kénnten demnach ausprobieren, bei welchen
Temperaturen das Wasser gefriert. Nach immer neuen Versuchen gelangen
wir zum Ergebnis: Es gibt eine messbare Konstante Ty, die den Gefrierpunkt
von Wasser markiert. Die Beobachtung fiihrt uns induktiv zu einer theoreti-
schen Annahme:

1. Das Wasser bat eine Temperatur T< T,.
2. Das Wasser gefriert.
3. Wenn das Wasser eine Temperatur von T < T, hat, dann gefriert es.

Wir konnen die Konstante als Ausgangspunkt unserer Temperaturskala neh-
men und den Gefrierpunkt von Wasser bei null Grad und den Siedepunkt bei
hundert Grad festsetzen.!® Nun erst kommen die deduktiven Verfahren - Er-
klirung und Prognose - zum Zug. Unsere Argumentation wird auf einer
Theorie beruhen, die lautet: Wenn das Wasser eine Temperatur von hichstens
null Grad hat, dann gefriert es. Die zugehorige Erklirung lautet kurz und biin-
dig: Das Wasser gefriert, weil es eine Temperatur von hochstens null Grad bat. Sie

17° Vgl. ebd., 19: «we will use the word <hypothesis> to refer to whatever statement is
under test, no matter whether it purports to describe some particular fact or event or
to express a general law or some other, more complex, proposition».

18 Anders Celsius hatte 1742 den Gefrierpunkt von Wasser bei 100° und den Siedepunkt
bei 0° festgesetzt. Die Skala wurde drei Jahre spiter von seinem Schiiler Carl von
Linné umgedreht.



56 Hans-Ulrich Rilegger

beruht wie gesagt auf einer Hypothese. Wir werden in Experimenten priifen,
ob eine entsprechende Prognose eintrifft: Immer dann, wenn wir als Anfangs-
bedingung eine Temperatur von hichstens null Grad einfiibren, miisste das Was-
ser gefrieren.

Obwohl wir formal gleich verfahren wie bei der Erklirung der Sterblich-
keit des Sokrates, werden wir zwischen den beiden Fillen unterscheiden: Es
geht je um eine andere Art der Erklirung. Im ersten Fall konnen wir nur sa-
gen, wir haben eine Erklirung fiir die Gegebenheit, dass Sokrates sterblich ist.
Im zweiten Fall konnen wir hingegen sagen, wir haben eine Erklirung gefun-
den fiir die Gegebenheit, dass Wasser gefriert.”” Im ersten Fall ist es eine Was-
Erklirung, welche die Gegebenheit auf ein sprachliches Konzept zuriick-
fihrt, nimlich darauf, dass die Bedeutung von <Mensch> den Aspekt der Sterb-
lichkeit impliziert. Im zweiten Fall ist es eine Warum-Erklirung, welche die
Gegebenheit, dass Wasser gefriert, auf eine physikalische Ursache zurtick-
fuhrt.2

Mit dem skizzierten Gedankenexperiment lassen sich - bei aller Vereinfa-
chung - einige theoretische Probleme naturwissenschaftlicher Arbeit andeu-
ten. (a) Wenn wir in unzihligen Versuchen immer wieder zum Ergebnis
kommen, dass das Wasser bei einer Temperatur von hochstens null Grad ge-
friert - dann kénnen wir gleichwohl nicht sagen, unsere Theorie sei wahr.
Wir haben keine Gewihr dafiir, dass nicht eines Tages das Wasser bei einer
Temperatur von null Grad nicht gefriert. Immerhin wichst mit jeder neuen
Bestitigung die Zuversicht, dass unsere Hypothese nicht widerlegt wird: Wir
kénnen sagen, die Theorie habe sich bewdihrt.?! (b) Wenn wir allerdings bei ei-
ner korrekten Versuchsanordnung finden, dass das Wasser bei einer Tempe-
ratur von hochstens null Grad nicht gefriert - dann wire unsere Hypothese
empirisch widerlegt. Wir wiren gendtigt, nach einem anderen Verstindnis zu
suchen, d.h. unsere Theorie zu modifizieren oder, falls das nicht gelingt, sie
zu verwerfen. So kénnten wir zum Beispiel entdecken, dass die Bedingungen,
unter denen das Wasser gefriert, nicht nur von der Temperatur, sondern auch
vom Druck abhingen. Entsprechend missten wir unsere Theorie dahinge-
hend modifizieren, dass das Wasser bei Normaldruck (760 Millimeter auf der
Quecksilbersiule) bei einer Temperatur von hochstens null Grad gefriert.

9 G. Schurz: Erkliren und Verstehen. Tradition, Transformation und Aktualitit einer
klassischen Kontroverse (Handbuch der Kulturwissenschaften 2), Stuttgart 2004, 156-
174 (169), unterscheidet zwischen dem statischen Haben einer Erklirung im Sinn
eines Arguments und dem dynamischen Finden einer Erklirung im Sinne eines
abduktiven Prozesses.

2 Schurz: ebd., 169, unterscheidet fiinf Haupttypen des Erklirens und Verstehens: 1.
Was (Bedeutung), 2. Wie, 3. Warum, 4. Wozu (Zweck) und 5. normativ.

2l Vgl. K. Popper: Logik der Forschung, (Wien 1935) Tiibingen °1994, 198: «Theorien

sind nicht verifizierbar; aber sie kénnen sich bewihren.»



Verstehen statt Erkliren? 57

(c) Wenn wir nun eine begriindete und bewihrte Meinung haben, dass Wasser
bei Normaldruck bei einer Temperatur von hochstens null Grad gefriert,
wiirden wir gleichwohl nicht sagen wollen, dass wir abschliessend verstanden
haben, warum Wasser gefriert. Es ist konstitutiv fiir die Forschung, dass jede
gefundene Antwort zu neuen Fragen fiibrt.?> Warum gefriert das Wasser bei
Normaldruck bei einer Temperatur von null Grad? Und wenn wir das her-
ausgefunden haben, folgt die nichste Frage: Warum indert sich die Anord-
nung der Wassermolekiile unter diesen Bedingungen? Und so fort.

5. Veersteben einer sprachlichen Gegebenbeit

Ein Paradigma geisteswissenschaftlicher Interpretation ist die philologische
Auslegung. Sie ist nicht nur in den Sprach- und Literaturwissenschaften zen-
tral, sondern auch fiir die Geschichtswissenschaft, die Philosophie oder die
Theologie fundamental, insofern geisteswissenschaftliche Arbeit immer wie-
der bei der Deutung sprachlicher Gegebenheiten einsetzt.? Ich wihle ein Bei-
spiel aus dem Fachbereich der Neutestamentlichen Wissenschaft. Die fiinfte
Bitte des Herrengebets tibersetze ich probeweise wie folgt:

«Und erlass uns unsere Schulden, wie auch wir unseren Schuldnern Erlass gewihrt ba-

ben» (Mt 6,12).

Was im Moment exemplarisch interessiert, ist das zeitliche Verhiltnis des Ne-
bensatzes zum vorausgehenden Hauptsatz: Die Bitte um Vergebung wird mit
einer korrespondierenden Handlung der Betenden verbunden, die - nach
dem Ergebnis einer vorliufigen Interpretation - bereits stattgefunden hat.
Die Deutung stiitzt sich auf die theoretische Annahme, die augmentierte
Verbalform des Aorist (aphékamen) bezeichne die Vergangenheit einer Hand-
lung. Es ist hier nicht am Platz und auch nicht nétig, die Grammatik des grie-
chischen Verbs zu diskutieren. Es geht einfach darum, die Form der Argu-
mentation vor Augen zu fithren. Ich schaue mir beim Interpretieren quasi
selbst zu und suche in einer nachtriglichen Anweisung mir klar zu machen,

22 Vgl. ebd., 225: «Niemals setzt sich die Wissenschaft das Phantom zum Ziel, endgiiltige
Antworten zu geben oder auch nur wahrscheinlich zu machen; sondern ithr Weg wird
bestimmt durch ihre unendliche, aber keineswegs unlosbare Aufgabe, immer wieder
neue, vertiefte und verallgemeinerte Fragen aufzufinden und die immer nur vorliufi-
gen Antworten immer von neuem und immer strenger zu priifen.»

B Fiir Dilthey «st die Grundwissenschaft der Geschichte Philologie in threm formalen
Verstande als wissenschaftliches Studium der Sprachen, in denen die Uberlieferung
niedergelegt ist [...]. Philologie [...] ist nicht ein Hilfsmittel des Historikers, sondern
bezeichnet einen ersten Umbkreis seiner Verfahrungsweisen» (Fragment aus dem Plan
der Fortsetzung zum Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften,
GS 7 [Anm. 1], 1927, 191-291 [261)).



58 Hans-Ulrich Riegger

nach welcher Art der Schlussfolgerung ich gearbeitet habe:

1. Inder griechischen Periode ist das Pradi- | Stelle zunichst fest, wovon du ausgehst.
kat des Hauptsatzes imperativisch und | (Erste Praimisse = Anfangsbedingung)
das Pradikat des Nebensatzes angmen-
tiert.

2. Wenn in einer griechischen Periode das | Suche nach einer Theorie, in deren Wenn-
Pridikat des Hauptsatzes imperativisch | Satz dieser Sachverhalt thematisiert wird.
und das Pridikat des Nebensatzes aug- | (Zweite Primisse = Theorie)
menttert ist, dann ist das Verbdltnis der
Handlung des Nebensatzes zu der des
Hauptsatzes vorzeitig.

3. Das Verbaltnis der Handlung des Ne- | Entnimm dem Dann-Teilsatz die erfor-
bensatzes zu der des Hauptsatzes ist vor- | derlichen Hinweise darauf, was sich in
zeitig. diesem Fall als Folge erwarten ldsst.

(Konklusion = Exspectandum)

Frappierend an dieser Selbstbeobachtung ist die gefundene Form der Argu-
mentation: Eine philologische Auslegung fiihrt nicht zu einer Erklirung der
sprachlichen Gegebenheit, sondern zu einer Vorbersage aufgrund der sprach-
lichen Gegebenheit. Obwohl ich mich seit Jahrzehnten mit geisteswissen-
schaftlichen Studien beschiftige, war ich {iberrascht zu entdecken, dass ich als
Philologe eine Prognose stelle. Im vorliegenden Fall lautet sie kurz und biin-
dig: In der griechischen Periode ist das Pridikar des Hauptsatzes imperativisch
und das Pridikat des Nebensatzes augmentiert, also ist das Verhdltnis der Hand-
lung des Nebensatzes zu der des Hauptsatzes vorzeitig. Wiederum fehlt die theo-
retische Voraussetzung, die als notwendige Bedingung zu einer wissenschaft-
lichen Interpretation gehért. Eine philologische Auslegung, so kdnnten wir
demnach sagen, st eine wissenschaftliche Prognose, welche eine Aussage iiber eine
sprachliche Gegebenbeit vermittels einer Theorie auf eine zu erwartende Folge hin
deutet. Was erwartet wird, ist das Verstindnis eines idealen Lesers, zu dessen
sprachlicher Kompetenz die besagte grammatische Theorie geh6rt. Was hin-
gegen erkldrt wiirde, wenn man die Argumentation umkehrte, ist nicht die
sprachliche Gegebenheit, sondern das Verstindnis eines idealen Lesers, das
vermittels der grammatischen Theorie auf die sprachliche Gegebenheit
zurtckgefiihrt wird.

Gegentiber einer naturwissenschaftlichen Prognose entdeckt eine philolo-
gische Prognose nun allerdings einen entscheidenden Unterschied - der die
wissenschaftliche Not jeder Auslegung charakterisiert: Es ldsst sich nicht em-
pirisch feststellen, ob das, was erwartet wird, auch eintrifft. Wir haben in den
meisten Fillen - exemplarisch bei antiken Texten - nicht die Méglichkeit zu
beobachten, ob das erwartete Verstindnis sich tatsichlich einstellt. Wir haben



Verstehen statt Erkliren? 59

zwar gelegentlich die Moglichkeit, am Beispiel von zeitgenossischen antiken
Deutungen ein konkretes historisches Verstandnis zu beobachten, und das ist
allemal aufschlussreich. Aber es ist eben das Verstindnis nicht eines idealen,
sondern eines historischen Lesers, der seine individuelle Sprachkompetenz,
seine personliche Weltsicht und seine eigenen Interessen in die Lektiire ein-
bringt — und dessen Verstindnis sich demnach von dem unseres idealen Lesers
unterscheiden kann.

Obwohl also eine philologische Prognose in ihrem Ergebnis nicht empi-
risch iiberpriifbar ist, gibt es gleichwohl Méglichkeiten, sie intellektuell zu
kritisieren oder zu stiitzen.

(a) Das gilt zunichst fiir die Anfangsbedingung, die als Ausgangspunkt der
Interpretation dient. Bekanntlich hat Martin Luther den Nebensatz der Bitte
um Vergebung im Prisens tibersetzt, das bis heute die liturgische Form des
Gebets prigt: «wie wir vasern Schueldigern vergeben» (1545). Diese Verdeut-
schung steht nicht im Widerspruch zu der von mir veranschlagten Uberset-
zung, sie setzt aber eine andere handschriftliche Grundlage voraus: Luther ba-
sierte auf dem Standard der mittelalterlichen Textiiberlieferung, welche die
Verbalform im Prisens liest (aphiemen). Mit der kritischen Sichtung der
Handschriften blicken wir heute auf andere Voraussetzungen: Die Lesart mit
der augmentierten Verbalform des Aorist wird gemeinhin als der urspriing-
liche Text angesehen. Es steht eben oft nicht einfach fest, wovon eine philo-
logische Auslegung ausgeht: Thre Anfangsbedingung ist nicht selten selbst
schon das Ergebnis einer Interpretation.

(b) Interessanter als die Befragung der Anfangsbedingung - und wohl auch
kontroverser als diese - ist die Befragung der vorausgesetzten Theorie. Die Re-
gel, dass die augmentierte Verbalform des Nebensatzes gegentiber der impera-
tivischen Verbalform des Hauptsatzes eine vorzeitige Handlung bezeichnet,
ist kein Naturgesetz, dessen universelle Giiltigkeit wir aufgrund empirischer
Daten annehmen konnten. Sie ist eine philologische Hypothese, gewonnen
aus Deutungen vergleichbarer syntaktischer Gebrauchsweisen: Wir miissen
annehmen, dass sie normalerweise (also nicht ausnahmslos) und geschichtlich
bedingt (in diesem Fall in einer historischen Sprache oder Sprachregion) giiltig
ist.?* Die grammatische Theorie ist also ihrerseits das Ergebnis von Interpre-
tationen und als solche tiberpriifbar und kritisierbar. Da wir immer wieder
bei der Deutung einzelner Textstellen auf die Theorie und bei der Priifung der
Theorie auf die Deutung einzelner Stellen zuriickgehen, gibt es keinen festen
Grund, von dem aus die Theorie oder eine einzelne Deutung als wahr zu er-
weisen wire. Immerhin kénnen wir mit fortschreitender Untersuchung ver-
gleichbarer Stellen sagen, die Regel habe sich bewihrt - so dass ihre Anwen-

2+ Schurz (Erkliren und Verstehen [Anm. 19], 170) spricht im Unterschied zu nomolo-
gischen Hypothesen in den exakten Wissenschaften von normischen Gesetzeshypothe-
sen in den Wissenschaften des <Lebenden.



60 Hans-Ulrich Riegger

dung akzeptabel wird.

(c) Noch interessanter als die Befragung der Theorie - und gewiss auch
kontroverser als diese - ist die Befragung des Zusammenhangs. Wir werden ja
nicht behaupten wollen, aufgrund unserer einfachen Argumentation den
Sinn des Nebensatzes fiir die Bitte um Vergebung abschliessend verstanden zu
haben. Wenn wir einmal annehmen, dass die Anfangsbedingung zutrifft und
die grammatische Regel akzeptabel ist, dann steht die Arbeit der Interpretati-
on vor weiteren, komplexeren Herausforderungen: Was bedeutete es, wenn
wir die Bitte um Vergebung mit der Erinnerung daran verbinden, dass wir un-
sererseits vergeben haben? Antworten auf diese Frage suchen wir im Textzu-
sammenhang - des Herrengebets, der Bergpredigt, des Matthdusevangeliums.
Anhaltspunkte fiir mogliche Antworten finden wir etwa in der Anweisung
Jesu, dass man, bevor man eine Opfergabe zum Altar bringt, um mit Gott ver-
sohnt zu werden, zuerst, wenn der Bruder etwas gegen einen hat, sich mit die-
sem versohnt (Mt 5,23). Oder im Kommentar, den Matthidus an das Herren-
gebet anschliesst, dass nimlich dann, wenn wir den Menschen nicht vergeben,
auch unser Vater unsere Verfehlungen nicht vergeben wird (Mt 6,14£.). Oder
dhnlich im Gleichnis von der Abrechnung mit den Knechten, dessen Schluss
lautet: «So wird es auch mein himmlischer Vater mit euch machen, wenn ihr
nicht Nachlass gewihrt - jeder seinem Bruder von Herzen» (Mt 18,35).

Die wenigen Andeutungen mogen etwas erahnen lassen von der Komple-
xitit einer philologischen Auslegung. Es gibt, auch wenn man einzelne Argu-
mente priifen und widerlegen kann, nicht einfach eine einzige Prognose. Je
nachdem, welche Textbeziige als relevant fiir das Verstindnis angesehen wer-
den, und je nachdem, wie man diese Texte ihrerseits versteht, wird sich ein
anderes Verstindnis ergeben. Hinzu kommt, dass wir selbst mit einem Vor-
verstandnis an die Arbeit gehen. Wir wiirden mit unserer Auffassung wohl die
erste Deutung in Einklang bringen: dass das, was wir von Gott erbitten, wir
unserem Bruder bereits gewihrt haben sollten. Aber uns will der Gedanke
nicht gefallen, dass Gott seine Vergebung davon abhingig macht, ob wir un-
sererseits vergeben haben. Das wire, meinte schon Hieronymus, «ein schreck-
licher Gedanke - wenn sich die Meinung Gottes je nach unserer Gesinnung
anpasst und andert».?

6. Auslegung als Prognose

Beruht das Verstehen in den Geisteswissenschaften auf Prognosen, dann hat
das betrichtliche Konsequenzen fiir das Verstindnis der geisteswissenschaftli-

% So kommentiert Hieronymus, In Matth. 18,35 (SC 259, 64), den Schluss des Gleich-
nisses: formidulosa sententia, st iuxta nostram mentem sententia Dei flectitur atque muta-
tur.



Verstehen statt Erkliren? 61

chen Arbeit. Vor allem sind die lebensweltlichen Umstinde in Rechnung zu
stellen, unter denen der Versuch einer geisteswissenschaftlichen Interpretati-
on durchgefithrt wird. Im Labor bei einem naturwissenschaftlichen Experi-
ment wird man sich bemiihen, alle nicht relevanten Umstinde auszuschalten,
welche die fiir die Beobachtung interessierenden Daten beeinflussen. Anders
sieht es aus bei einer Prognose unter natiirlichen Bedingungen, exemplarisch
bei einer Wettervorhersage. Auch wenn man sich auf noch so viele meteoro-
logisch relevante Daten stiitzt, kann es anders kommen, als man denkt. Es
bleibt eine Frage der Wahrscheinlichkeit: Zu viele Elemente und Relationen
sind im Spiel, zu viele Kombinationen sind moglich, als dass das Ergebnis der
Interpretation die tatsichlichen Verhiltnisse mit Sicherheit vorwegzuneh-
men vermdchte. In diesem Sinn ist eine philologische Auslegung einer Wet-
terprognose durchaus verwandt.

(a) Das gilt zunichst fiir den Gegenstand der philologischen Interpretation.
Bei einem naturwissenschaftlichen Experiment im Labor wird man danach
streben, die Untersuchung auf ein System zu beschrinken, das es erlaubt,
moglichst alle Bedingungen zu definieren. Bei einer philologischen Auslegung
bleibt selbst dann, wenn man sich auf einen Ausschnitt beschrinkt, das Mit-
bedenken des sprachlichen, textlichen und geschichtlichen Zusammenhangs
relevant. Es ist, um ein anderes Beispiel zu nehmen, nicht méglich, einen Satz
aus dem Markusevangelium isoliert zu interpretieren: Die letzten Worte, die
Jesus nach Markus am Kreuz mit lauter Stimme ruft (Mk 15,34), erinnern an
ein Psalmgebet (Ps 22,2). Sie werden vom Erzihler des Evangeliums aus dem
Aramiischen ins Griechische {ibersetzt, was dann (iiber die Vermittlung der
lateinischen Uberlieferung) die Erste deutsche Bibel mit den Worten wieder-
gibt: «Mein gott - mein gott: varzuo hastu mich gelassen?»% Ein Versuch, die
Frage zu verstehen, zwingt zur Untersuchung der sprachlichen Voraussetzun-
gen, des Zusammenhangs der Erzihlung und des literarischen Hintergrunds.
Gegentiber einer meteorologischen Prognose wird die philologische Interpre-
tation durch ihre historische Dimension kompliziert. Das gilt nicht allein fiir
unsere Vorstellungen von der Lage im Rémischen Reich des ersten Jahrhun-
derts. Dariiber hinaus wirken jahrhundertealte Traditionen der hebriischen
und der hellenistischen Kultur in die Entstehung der Erzahlung hinein.

(b) Als prognostisches Verfahren konstruiert die philologische Auslegung
einen idealen Leser, der liber das sprachliche und lebensweltliche Wissen ver-
fiigt, das wir aufgrund unserer Kenntnisse der Antike zu erschliessen verma-
gen. Nur kénnen, wie viel wir auch zu wissen meinen, unsere Kenntnisse mit
denjenigen einer antiken Leserschaft nie identisch sein. Was wir - gleichsam
experimentell - in thren Erfahrungshorizont eintragen, bleibt immer hinter

% Die erste gedruckte deutsche Bibel ging ca. 1466 aus der Offizin von Joh. Mentel zu
Strassburg hervor. Ich zitiere nach der Ausgabe von W. Kurrelmeyer: Die Erste deut-
sche Bibel. Evangelien (BLVS 234), Tiibingen 1904, 186.



62 Hans-Ulrich Riiegger

dem zurilick und geht immer {iber das hinaus, was wir als historisch gegeben
voraussetzen kénnen. Vor allem ist es immer auch durch unseren eigenen Er-
fahrungshorizont bestimmt, etwa durch das, was wir unter den Fragen nach
dem Warum oder dem Wozu verstehen. Wir konnen bei der Interpretation
selbst eines antiken Textes nicht von unseren Lebensumstinden abstrahieren.
Sie sind die Voraussetzung, dass wir tiberhaupt etwas zu verstehen im Stande
sind, und in diesem Sinn ist die Lage des 21. Jahrhunderts in unsere progno-
stischen Uberlegungen einzubeziehen.

(c) Nun gibt es den idealen Leser nicht, sondern nur einzelne Leser mit ih-
ren je eigenen Erfahrungen. Das gilt sowohl fiir die antike Leserschaft wie fiir
die modernen Interpreten. Das Lesen einer Erzihlung und das Deuten einer
Geschichte sind wesentlich eine individuelle Angelegenheit.?” Das bedeutet,
noch einmal: Es gibt mehr als eine Prognose. Es gibt viele Arten, eine Erzih-
lung zu lesen, und viele Weisen, eine Geschichte zu deuten. Diese Vielheit ist
nicht zu verwechseln mit Beliebigkeit. Es gibt durchaus Prognosen, die auf-
grund ihrer Voraussetzungen als mutmasslich falsch zu beurteilen sind. Etwa
dort, wo sich zeigen lisst, dass die Bedeutung eines Wortes, die Funktion ei-
ner grammatischen Konstruktion oder die Zuordnung eines Stils unzutref-
fend eingeschitzt ist. Ich meine etwa zeigen zu kdnnen, dass es nicht der Be-
deutung der griechischen Frage entspricht, die letzten Worte Jesu nach Mar-
kus als Frage nach der Ursache zu verstehen.?® Es gibt gelegentlich auch Pro-
gnosen, die sich tatsdchlich als falsch erweisen. Das war etwa der Fall, als sehr
alte Handschriften gefunden wurden, welche die Vermutung widerlegen,
Charitons Erzihlung von Kallirhoe stehe ganz am Ende der Literaturge-
schichte des antiken Romans.?” Dass eine philologische Auslegung grundsitz-
lich kritisierbar ist, schuldet sie ithrer Anlage als wissenschaftlicher Interpre-
tation. Dass sie nie endgiiltig, sondern wesentlich fiir andere Deutungen offen
ist, verdankt sie ihrer Eigenart als geisteswissenschaftlicher Interpretation.

7 Vgl. R. Barthes: L’analyse structurale du récit. A propos d’Actes 10-11, in: ders. et al.:
Exégése et herméneutique, Paris 1971, 181-204 (182f.): «D’abord cette recherche reste
individuelle, non par individualisme, mais parce qu’il s’agit d’un travail en finesse: tra-
vailler le sens ou les sens du texte [...] ne peut pas se couper d’un départ phénoménolo-
gique: il n’y a pas de machine a lire le sens; il y a certes des machines a traduire, qui
comportent déja et comporteront fatalement des machines a lire; mais ces machines a
traduire, si elles peuvent transformer des sens dénotés, des sens littéraux, n’ont évi-
demment aucune prise sur les sens seconds, sur le niveau connoté, associatif d’un
texte; il faut toujours au départ une opération individuelle de lecture [...]. D’autre
part, cette recherche individuelle est, au niveau de chaque chercheur, en devenir: cha-
que chercheur a son histoire a lui; il peut varier [...].»

In Vorbereitung: «Mein gott: varzuo hastu mich gelassen?» Philologische Anniherung
an eine theologische Frage (Mk 15,34).

»  Vgl. K. Plepelits: Chariton von Aphrodisias, Kallirhoe (BGrL 6), Stuttgart 1976, 4£.

28



Verstehen statt Erkliren? 63

7. Fragen zum geisteswissenschaftlichen Ethos

Ausgehend von einer elementaren Formalisierung der Interpretation hat die
exemplarische Vergleichung von naturwissenschaftlicher und geisteswissen-
schaftlicher Methode erhebliche Unterschiede herausgestellt. Diirfen wir
nach einem spezifischen Ethos fragen, das der Eigenart geisteswissenschaftli-
cher Forschung entspricht?

(a) Wie wiire es, wenn wir, statt auf dem richtigen Verstindnis zu behar-
ren, nach dem jeweils angemessenen Verstindnis fragten?®® Wo mehr als eine
Prognose moglich ist, ergibt die Frage nach der richtigen Auslegung keinen
Sinn. Es bleibt aber moglich, nach der im Zusammenhang und im jeweiligen
Kontext angemessenen Prognose zu fragen. Wir kdnnen zum Bespiel aner-
kennen, dass die Konsequenzen, die Matthius fiir die Auslegung der Bitte um
Vergebung zieht, eine moégliche Deutung im Zusammenhang seiner Erzih-
lung und im Kontext seiner Gemeinde ist. Wir konnten aber fiir unser Ver-
stindnis zum Schluss kommen, dass uns diejenige Deutung addquater er-
scheint, welche die zwischenmenschliche Vergebung zwar voraussetzt, aber
nicht als Bedingung fiir die gottliche Vergebung ansetzt. Oder wir kénnen an-
erkennen, dass es nicht falsch ist, nach Markus die letzten Worte Jesu wie iib-
lich zu tibersetzen: «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?»
Aber wir konnten zum Schluss kommen, dass diese Ubersetzung nicht ange-
messen ist, insofern sie eine Frage nach der Ursache assoziiert.

(b) Wie wire es, wenn wir, statt im Wettbewerb der Schnelligkeit zu kon-
kurrieren, die Kunst der Langsamkeit wieder entdeckten? «Philologie nimlich
ist jene ehrwiirdige Kunst, welche von ihrem Verehrer vor Allem Eins
heischt, bei Seite gehn, sich Zeit lassen, still werden, langsam werden -, als
eine Goldschmiedekunst und -kennerschaft des Wortes, die lauter feine vor-
sichtige Arbeit abzuthun hat und Nichts erreicht, wenn sie es nicht lento er-
reicht».’!

(c) Wie wire es, wenn wir, statt moglichst viel zu schreiben, uns mit wenig,
aber wobl Bedachtem beschieden? Ich kannte einen Theologen, der sich als
Grenze gesetzt hatte, Zeit seines Lebens nicht mehr als tausend Seiten zu ver-
offentlichen. Die Verlisslichkeit des Denkens, die in seinen Arbeiten und in
Gesprichen mit ihm zum Ausdruck kam, war akademischen Weggefihrten

3 Zur Grundlegung einer Hermeneutik der Angemessenheit s. H.-U. Riiegger: Verste-
hen, was Markus erzihlt. Philologisch-hermeneutische Reflexionen zum Ubersetzen
von Markus 3,1-6 (WUNT II 155), Tiibingen 2002, 8-12.

31 Fr. Nietzsche: Morgenrothe. Gedanken iiber die moralischen Vorurtheile (1881),
Vorrede 5, in: ders.: Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA) 3, hg.v. G.
Colli, M. Montinari, Miinchen u.a. (1980) 1999, 9-331 (17).



64 Hans-Ulrich Rilegger

ein hohes Gut.’> Entgegen der zeitgemissen Annahme, eine Forschungslei-
stung sei proporuonal zur Menge der Aufsitze und Rezensionen, ist an eine
Haltung zu erinnern, die vor einer Vielzahl von Publikationen der Griind-
lichkeit des Nachdenkens den Vorzug gibt.

Abstract

The study conceives academic research as a process of interpretation. In contrast to an ex-
planation typical for science, the logical form of a philological exegesis is found to be pre-
diction. Understandig a text does not mean to give an explanation, but to make a progno-
sis, 1.e. to predict, what an ideal reader with an assumed knowledge will understand. This
finding has considerable consequences for the comprehension of philological studies.

Die Untersuchung fokussiert wissenschaftliche Forschung als einen Prozess der Interpre-
tation. Im Unterschied zu einer naturwissenschaftlichen Erklirung wird die logische Form
einer philologischen Auslegung als Vorhersage entdeckt. Einen Text zu verstehen bedeutet
nicht, eine Erklirung zu geben, sondern eine Prognose zu stellen, d.h. vorherzusagen, was
ein idealer Leser mit einem angenommenen Wissen verstehen wird. Diese Einsicht hat be-
trichtliche Konsequenzen fiir das Verstindnis philologischer Arbeit.

Hans-Ulrich Riiegger, Ziirich

32 Vgl. die Widmung fiir Walter Mostert von Hans Weder: Neutestamentliche Herme-
neutik (ZGB), Ziirich 1986, 6.



	Verstehen statt Erklären? : Zur Logik der Interpretation in den Geisteswissenschaften

