
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 1

Artikel: "Deine Augen sind Tauben" : zu einem Bild der Beschreibungslieder
des Hoheliedes und ihrer Auffassung von Schönheit

Autor: Gerhards, Meik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Deine Augen sind Tauben»

Zu einem Bild der Beschreibungslieder des Hoheliedes und ihrer
Auffassung von Schönheit

1. Das Taubenbild als Paradigma eines Schönheitsideals

Das Hohelied enthält drei sog. «Beschreibungslieder» (4,1-7; 5,10-16; 7,1-6),
die einen «spezielle[n] Typ des Liebesliedes» repräsentieren, der «in den
einzelnen Kulturräumen der altorientalischen Welt nachgewiesen werden»
kann1 und auch noch im neuzeitlichen arabischen wasflebendig ist2. Kennzeichen

der Gattung ist die sukzessive Aufzählung von Körperteilen, denen
«durch ein Vergleichsbild uneingeschränkte Bewunderung gezollt» wird.3
Syntaktisch prägend ist der Nominalsatz.

Die Lieder sind nicht als Schilderung individueller Menschen gedacht,
sondern beziehen ein Ideal auf den Beschriebenen.4 Sie sind also Zeugnisse eines
«hebräischen Schönheitsideals» (E. Würthwein)5 - allerdings ist strittig, welche

Auffassung von Schönheit ihnen zugrundeliegt.
Nach Würthwein ist es bezeichnend, «daß die Beschreibung bei den äußeren

Körpermerkmalen stehenbleibt und keine charakterlichen Wesenszüge
erwähnt»6. Es geht demnach allein um volles schwarzes Haar (4,1) oder
schmale rote Lippen (4,3), schwellende Rundungen der Hüften (7,2) oder
einen weizenfarbigen Leib (7,3)7

Von anderen ist die Beschränkung auf das Äussere massiv bestritten worden,

zunächst wohl von T. Boman8, dessen Kritik im Grundsatz von O. Keel

1 W. Herrmann: Gedanken zur Geschichte des altorientalischen Beschreibungsliedes,
ZAW 75 (1963) 176-197 (189).

2 wasf (pl. 'ausäß ist eine Nominalbildung zu wasafa («beschreiben»),
3 Vgl. F. Horst: Die Formen des althebräischen Liebesliedes, in: ders.: Gottes Recht

(TB 12), München 1961, 176-187 (181).
4 Greifbar wird das im Vergleich der Haare mit einer Ziegenherde, die vom Gebirge

Gilead «wogt» (Ct 4,1b). Der Vergleich zielt auf ungebundenes Haar. Unmittelbar
zuvor war aber die Rede von einem Schleier, durch den die Augen der Frau sichtbar
sind. Da ungebundenes Haar bei einer verschleierten Frau nicht sichtbar ist, kann die
Beschreibung nur ideal gemeint sein.

5 E. Würthwein: Das Hohelied, in: ders., K. Galling, O. Plöger: Die Fünf Megilloth
(HAT 1/18), Tübingen 21969, 25-71 (63); vgl. auch J.Ch. Exum: Song of Songs (OTL),
Louisville KY 2005, 21.

6 Würthwein: Hohelied (Anm. 5), 63.
7 Vgl. Würthwein: Hohelied (Anm. 5), 51.63.
8 T. Boman: Das hebräische Denken im Vergleich mit dem griechischen, Göttingen

ThZ 1/64 (2008) S. 13-32



14 Meik Gerhards

geteilt, von diesem aber eigenständig ausgeführt wird.9 Nach Keel ist die Deutung

der Beschreibungselemente auf eine (ideale) äussere Gestalt zu sehr von
europäischen Vorstellungen bestimmt und verkennt schon eine Grundeigentümlichkeit

der hebräischen Sprache: «Bei den Sätzen im Hohenlied, die Auge,

Nase, Hals usw. der Geliebten durch Vergleiche und Metaphern ins Licht
rücken, denken die Kommentatoren (ganz von modernem westlichem Denken

geleitet) fast immer zuerst an deren Form. Dabei denkt der Hebräer, wie
in jedem Wörterbuch zu sehen ist, bei 2ap <Nase> nicht an eine Form, sondern
an <Schnauben>, <Unwille>, <Ärger>, bei cajin <Auge> nicht an etwas Rundes
oder Mandelförmiges, sondern an <Blinken>, <Glänzen>, bei sawwä'r <Hals> an
<Stolz> usw. Von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen werden Körperteile im
biblischen Hebräisch nie unter dem Aspekt der Form wahrgenommen,
sondern unter dem ihrer Funktion und Dynamis. Die meisten Kommentatoren
operieren da viel zu unreflektiert mit unseren Konnotationen und richten so
ihr Augenmerk schon beim Bedeutungsempfänger, bevor sie noch zum
Vergleich oder zur Metapher als Bedeutungsspender gekommen sind, auf den
falschen Punkt»10. Keel betont konkret den Unterschied zum deutschen
Sprachdenken: «Die deutsche Sprache verbindet mit Bezeichnungen für Körperteile
gerne Formvorstellungen Die hebräische Sprache aber verbindet mit
Arm <Kraft»> usw.11

Als Paradigma für eine «dynamische» Interpretation der Vergleiche und
Metaphern der Beschreibungslieder dient Keel das dreimal verwendete
Taubenbild für die Augen (Ct 1,15; 4,1; 5,12). Der Titel seiner grundlegenden Studie

«Deine Blicke sind Tauben» soll eine sinngemässe Wiedergabe der Aussage

«Deine Augen sind Tauben» (1,15; 4,1) sein, vorausgesetzt, dass die Augen

nicht - wie in den deutschen Metaphern «Stierenauge» (für ein Spiegelei)
oder «Fettauge (in der Suppe)»12 - unter dem Aspekt der Form, sondern
hebräischem Sprachdenken entsprechend unter dem ihrer Dynamis
wahrgenommen werden: «Mit <Augen> sind in unserem Text wie in anderen Texten,
wo von bezaubernden (Ct 4,9; 6,5) oder, wenn ein Prophet oder Weisheitslehrer

redet, von verführerischen Augen (Jes 3,16, Sir 26,9) die Rede ist,
eigentlich <Blicke> gemeint».13 Verständlich wird die Taubenmetapher aber erst,
wenn geklärt ist, wofür die «Tauben» stehen. Da die Taube im Alten Orient

71983, 62ff.
9 Vgl. O. Keel: Deine Blicke sind Tauben (SBS 114/115), Stuttgart 1984; zu Boman

a.a.O. 33. Auf der Studie aufbauend: O. Keel: Das Hohelied (ZBK.AT 18), Zürich
21992.

10 Keel: Blicke (Anm. 9), 27.
11 Keel: Hohelied (Anm. 9), 36.
12 Vgl. dazu Keel: Blicke (Anm. 9), 55, Anm. 126.
13 Keel: Hohelied (Anm. 9), 74; vgl. auch ders.: Blicke (Anm. 9), 55f.



«Deine Augen sind Tauben» 15

als Begleit- und Botentier der Liebesgöttin galt14, schliesst Keel: «Und der Satz

[deine Augen sind Tauben] wäre dann zu verstehen: <Deine Blicke sind
Liebesboten!) Der Freund sagt also: Du bist schön, und deine Blicke künden von
Liebe und Bereitschaft zur Liebe»15. Uber das Aussehen der Augen, ihre Form
oder Farbe, besagt die Metapher danach nichts. Gleiches nahm schon Boman
an, der das Taubenbild aber doch ganz anders umschrieb: «Die Unschuld
leuchtet der Braut aus den Augen».16

Dagegen bezieht Würthwein auch dieses Bild auf das Aussehen, wenn
auch mit einer dynamischen Komponente: In 4,1 seien die Augen der Braut
«mit den lebhaften Perlaugen der Tauben» verglichen17; der ausführlichere
Vergleich in 5,12 ziele auf «große lebhafte Augen»18.

So steht eine Interpretation, die das Taubenbild als äussere Beschreibung
der Augen deutet, neben einer anderen, für die es eine, wenn auch verschieden
bestimmte Qualität der Blicke beschreibt. Der Gegensatz erinnert an die von
S. Schroer/T. Staubli aufgerissene Alternative von «ausdrucksvoller statt
formvollendeter Schönheit». Dabei gehört das Ideal «ausdrucksvoller» Schönheit

zum biblisch-orientalischen Bereich; Paradigma ist das im Sinne Keels
verstandene Taubenbild.19 Das «formvollendete» Ideal ist griechisch, als

Beispiel wird das Paris-Urteil genannt, in dem die schönste Göttin «gemäß der
Form und Erscheinung ihres Körpers»20 gekürt wird. Demgegenüber haben
«die ägyptischen, akkadischen und hebräischen Beschreibungslieder nicht
den Körper, nicht die Formen des Leibes vor Augen, sondern den Ausdruck
und die Dynamik der beschriebenen Person»21. Jedoch - auch wenn nach
Schroer/Staubli in den orientalischen Beschreibungsliedern die äussere

Erscheinung ohne Eigenwert sein soll, müssen sie doch zugestehen, dass Ct 4,2f.
die Vollständigkeit der Zähne und ihren farblichen Kontrast zu den Lippen
als etwas Schönes nennt.22 Die äussere Erscheinung ist also nicht völlig
bedeutungslos.23 Dann stellt sich aber die Frage, ob das Taubenbild tatsächlich so

14 Belege für die Verbindung von Tauben und Liebesgöttin nennt Keel: Blicke (Anm. 9),
58-62; ders.: Hohelied (Anm. 9), 72-74.

15 Keel: Hohelied (Anm. 9), 74; ebenso ders.: Blicke (Anm. 9), 62.
16 Boman: Denken (Anm. 8), 65.
17 Würthwein: Hohelied (Anm. 5), 51.
18 Würthwein: Hohelied (Anm. 5), 58.
19 Vgl. die Uberschrift in: S. Schroer, T. Staubli: Die Körpersymbolik der Bibel, Darmstadt

22005, 21: «<Deine Blicke sind Taubem. Ausdrucksvolle statt formvollendete
Schönheit». Ebd. heisst es: «Die Augen sind schön, weil sie Liebesbotschaften
senden».

20 Schroer, Staubli: Körpersymbolik (Anm. 19), 21.
21 Schroer, Staubli: Körpersymbolik (Anm. 19), 21.
22 Vgl. Schroer, Staubli: Körpersymbolik (Anm. 19), 22.
23 Nach Schroer, Staubli: Körpersymbolik (Anm. 19), 22, ist das Schönheitsideal der

Bibel «kein Körper-, sondern ein Verhältnisideal», wonach «letztlich nicht der ein-



16 Meik Gerhards

klar vom Äusseren der Augen absieht, wie Boman, Keel und Schroer/Staubli
glauben.

Das gilt umso mehr, als der von Keel benannte Gegensatz zwischen
deutschem und hebräischem Sprachdenken hinsichtlich der Körperteile allenfalls
eine Tendenz beschreibt. Zum einen verbindet die deutsche Sprache mit den
Bezeichnungen der Körperteile nicht durchgehend Formvorstellungen. Neben

den Metaphern «Stierenauge» oder «Fettauge» existieren ja auch die
Redensarten «ein Auge auf etwas werfen» oder «ein Auge zudrücken», die von
der Dynamis des Auges ausgehen. Umgekehrt nennt Keel selbst Fälle, bei
denen das Hebräische mit Körperteilen Formvorstellungen verbindet. Auch
wenn es sich dabei um «ganz wenige Ausnahmen» handeln sollte24, bleibt es

dabei, dass Körperteile in beiden Sprachen unter verschiedenen Aspekten zu
Bedeutungsspendern werden können.25

Vor diesem Hintergrund scheint es aber äusserst fraglich, ob die von Keel

genannten Parallelen dafür, dass in Ct 1,15; 4,1 statt der Augen eigentlich
Blicke gemeint seien, überhaupt für die Auslegung der Beschreibungslieder
relevant sind. In den tendenziell auf Zustände bezogenen Nominalsätzen der
Beschreibungslieder26 müssen sicher nicht dieselben dynamischen Assoziationen

mit dem Auge verbunden sein wie da, wo die Augen Subjekt eines
Verbalsatzes sind (Ct 6,5), oder wo sie als Mittel des Herzensbrechens (Ct 4,9)27

zelne Mensch, sondern die Beziehung unter zwei oder mehr Menschen» schön ist; das

ergibt sich jedoch nur gezwungen aus ihrer vorhergehenden Darstellung.
24 So Keel: Blicke (Anm. 9), 27. Nach Anm. 70 gehören dazu Jitöb in Jos 7,21.24 (Gold¬

zunge); Jes 5,24 (Feuerzunge); Jos 15,2.5 (Meerzunge) sowie |0 in I Sam 14,4; Hi 39,28
(Felszahn); zu ergänzen wäre die Gabel mit drei «Zähnen» Zinken) in I Sam 2,13.

25 Diese Variabilität ist auch in anderen Sprachen üblich. Aus dem semitischen Bereich
steht dafür die metaphorische Verwendung des «Flügels» (kappu) im Akkadischen:
Wird das Augenlid kappi ïni(m) («Flügel des Auges») genannt, liegt die Assoziation der
Beweglichkeit nahe (vgl. dazu E.[P.] Dhorme: L'emploi métaphorique des noms de

parties du corps en hébreu et en akkadien, Paris 1923 [ND Paris 1963], 80), beim
«Lungenflügel» {kappi hasî) muss dagegen der Vergleichspunkt in der Form liegen.

26 Nach H.-P. Müller: Die lyrische Reproduktion des Mythischen im Hohenlied, ZThK
73 (1976) 23-41 (30), rücken die Nominalsätze «den Menschen, selbst in seiner tanzenden

Bewegtheit (Ct 7,1-6), in die Zuständlichkeit».
27 Keel übersetzt in 4,9 70X3 «mit einem von deinen Augen einem [einzigen]

deiner Blicke)» (Blicke [Anm. 9], 55; Hohelied [Anm. 9], 148). Wegen ins ist dabei für
]"1I maskulines Genus anzunehmen wie sonst nur in Sach 3,9; 4,10. Die
ungewöhnliche Annahme erübrigt sich, wenn man die Ellipse eines maskulinen Substantivs,

etwa "TiXO («Blick»), unterstellt; vgl. dazu H.-P. Müller: Das Hohelied, in: ders.,
O. Kaiser, J.Â. Loader: Das Hohelied/Klagelieder/Das Buch Ester (ATD 16/2),
Göttingen 1992, 1-90 (46, Anm. 134). Dann wird aber zwischen Augen und Blicken
gedanklich getrennt, und es liegt kein klarer Beleg für ein dynamisches Verständnis

von "1! vor.



«Deine Augen sind Tauben» 17

oder der Koketterie genannt sind (Jes 3,16)28. Auch ist Keels Verweis auf den

übertragenen Gebrauch von jlJ? als «Funkeln» oder «Glänzen» in Verbindung
mit Wein oder Erz29 für das Verständnis der Beschreibungslieder nicht unmittelbar

relevant, da in ihnen im ursprünglichen und nicht im übertragenen Sinne

vom Auge die Rede ist.
Bei den im Nominalsatz formulierten Elementen der Beschreibungslieder

scheint eine dynamische Auffassung nur dann zwingend, wenn sie vom
Bedeutungsspender oder vom Zusammenhang gefordert ist. Für das Taubenbild
besteht aber genau hier ein Problem: Keine der drei Belegstellen enthält einen
Hinweis darauf, welches tertium comparationis die Augen und den
Bedeutungsspender «Tauben» verbindet. In den übrigen Belegen des Hoheliedes ist
die Taube (HIT) zwar mit konkreten Assoziationen verbunden, aber mit sehr
unterschiedlichen: in 2,14 mit Verborgenheit am unzugänglichen Ort30, in
5,2; 6,9 mit Makellosigkeit. Eine klare Vorgabe für die Interpretation des Bildes

von 1,15; 4,1; 5,12 ergibt sich daraus nicht. Wenn man sich nicht von
vornherein auf dynamische Assoziationen festlegt, ist ein Bezug des Bildes auf
das Aussehen der Augen keineswegs abwegig. Dabei wird man jedoch kaum
Würthwein folgen, der in 4,1 nicht wirklich Tauben, sondern deren «Perlaugen»

als Bedeutungsspender annimmt; auch scheint ein Bezug auf den Umriss
der Augen nicht plausibel, wie ihn Gerleman unter Berufung auf ägyptische
Darstellungen vertritt.31 Mehr verspricht es, das tertium comparationis in der
Farbe zu sehen, zumal der Zusammenhang von 4,1; 5,12 diese Deutung
nahelegt.32 Identifiziert man H3T mit der graublauen Felsentaube (columba livia),
was Keel für eindeutig hält33, wäre das Taubenbild auf graublaue Augen zu
beziehen.

28 Die übliche Auffassung von DTJ? ÏThptÇÛ in Jes 3,16 ist «Augen «Blicke») werfen».

Allerdings wird für "IpB pi. auch die Bedeutung «schminken» erwogen; vgl. dazu O.
Kaiser: Das Buch des Propheten Jesaja. Kap. 1-12 (ATD 17), Göttingen 51981, 86,
Anm. 3.

29 Vgl. dazu Keel: Blicke (Anm. 9), 55; Hohelied (Anm. 9), 72, mit Hinweis auf Prov
23,31; Ez 1,7; Dan 10,6.

30 Liest man 2,14 im vorliegenden Zusammenhang, ist die Situation von 2,9f. vorausge¬
setzt: Der Liebhaber spricht von aussen die im Haus befindliche Frau an. Die in V. 14

genannten Felsengegenden stehen dann für das dem Mann verschlossene Haus. Das
Bild zielt also auf die Unerreichbarkeit der Frau; auf Furchtsamkeit oder Schüchternheit

spielt es allenfalls sekundär an; vgl. auch Müller: Hohelied (Anm. 27), 31.
31 G. Gerleman: Ruth, Hohelied (BK XVIII), Neukirchen-Vluyn 1965, 114. Auch nach

Y. Zakovitch: Das Hohelied (HThK.AT), Freiburg u.a. 2004, 133.182 beschreibt die

Taubenmetapher in 1,15; 4,1 die Augen als «taubenförmig».
32 Vgl. dazu K. Budde: Das Hohelied, in: ders., A. Bertholet, G. Wildeboer: Die fünf

Megillot (KHC XVII), Freiburg u.a. 1898, 29 (zu 5,12); auch W. Staerk: Lyrik (SAT
III/1), Göttingen 1911, 269; von den Neueren M.H. Pope: Song of Songs (AncB 7C),
Garden City NY 1977, 356.



18 Meik Gerhards

2. Das Taubenbild im Zusammenhang

In 1,15 bildet der Satz «Siehe, du bist schön, meine Freundin; siehe, du bist
schön, deine Augen sind Tauben» ein abgeschlossenes Kompliment, in dem
die Augen entsprechend ihrer zentralen Bedeutung bei der Personwahrnehmung34

als pars pro toto der Schönheit stehen.

In 4,1a wird das Kompliment von 1,15 wiederholt, nun aber als Eröffnung
eines Beschreibungsliedes. Dieses wird in V. 7 mit einem allgemeinen
Kompliment abgerundet, das mit T'lH HS' "^3 überbietend an V. la anklingt. Das
Taubenbild ist in V. 7 aber durch das Kompliment «ein Makel ist nicht an dir»
ersetzt. Diese Ersetzung lässt eine inhaltliche Ubereinstimmung zwischen
dem Taubenbild und dem Kompliment der Makellosigkeit vermuten. Die
Taube stünde dann in V. la wie in 5,2; 6,9 für Vollkommenheit.35 Stellt man
wiederum die zentrale Bedeutung der Augen bei der Personwahrnehmung in
Rechnung36, könnte das Taubenbild an der Spitze des Liedes als pars pro toto
vollkommener Schönheit gelten. Allerdings schliesst das einen konkreten
Bezug auf das Aussehen der Augen nicht aus, während die in den V. lb-5 folgenden

Beschreibungselemente einen solchen Bezug sogar nahe legen.37

Der Vergleich des Haares mit einer Ziegenherde, die «vom Gebirge Gilead
(herab)wogt» (4,1b), zielt auf die Bewegung von langem, ungebundenem
Haar, ausgedrückt im Prädikat übu («aufwallen»; «Wellen schlagen»38). Da
Ziegen in Palästina schwarz sind, ist die Beschreibung zugleich auf schwarzes
Haar zu beziehen39, was Ct 5,11b als Parallele bekräftigt: «Seine Locken sind
Hügel40, dunkel wie ein Rabe». Die Hügelmetapher illustriert als statische

33 Vgl. Keel: Hohelied (Anm. 9), 72, wo er freilich auch die «weiße Spielart der Felsen-
taube» erwähnt, die offenbar mit der «weißen Zuchtform» der Felsentaube (ders.:
Blicke [Anm. 9], 56) identisch ist.

34 Dazu vergleiche man die Gegenüberstellung von Rahel und Lea in Gen 29,17, die nur
sinnvoll ist, wenn die Augen Leas als - negatives - Äquivalent zu Raheis Gestalt ("IXCT)

und Aussehen (~N7Ç) gelten.
35 So ansatzweise H.-P. Müller: Vergleich und Metapher im Hohenlied (OBO 56), Frei¬

burg CH u.a. 1984, 27; ders.: Hohelied (Anm. 27), 44.
36 Was insofern geboten ist, als die Augen aus der zu erwartenden Reihenfolge der

Beschreibungselemente herausfallen. Die Beschreibung richtet sich von den Augen
zunächst aufwärts zum Haar, dann wieder abwärts zu den Teilen des Gesichts.

37 So schon Staerk: Lyrik (Anm. 32), 273.
38 So im nachbiblischen Hebräisch nach G. Dalman: Aramäisch-neuhebräisches Hand¬

wörterbuch zu Targum, Talmud und Midrasch, Göttingen 31938, 81, wo auch für
aram. KÖb? «freifliegendes Haar» angegeben ist. Vgl. auch Zakovitch: Hohelied (Anm.
31), 18 3 f.

39 Vgl. dazu G. Dalman: Arbeit und Sitte in Palästina (ASP), 7 Bde., Gütersloh 1928—

1942; Bd. 8 (Fragment), Berlin 2001, Bd. VI, 186f.l97; P. Riede: Art. «Ziege», NBL III,
Zürich u.a. 2001, 1211-1213 (1212).

40 Das schwierige Hap.leg. D'brbFi wird oft mit «Dattelrispen» übersetzt; so W. Ru-



cDeine Augen sind Tauben» 19

Parallele zu dem «Wogen» von 4,1b die Intensität der Locken. Dass aber nicht
nur diese Metapher, sondern auch der Vergleich mit dem Raben eine Parallele
in 4,1b besitzt, ist vor allem deshalb plausibel, weil auch dort schwarze Tiere
als Bedeutungsspender bereitstehen. Es geht also hier wie dort um schwarzes

Haar, damit aber nicht um eine reine Ausserlichkeit, denn mit schwarzem
Haar sind Assoziationen an Jugendlichkeit verbunden - während das graue
Haar (rQ,CD) das Alter symbolisiert (Gen 15,15; 25,8).41

Zwischen 4,1b und 4,2a besteht eine antithetische Verknüpfung, indem
den schwarzen Ziegen weisse Schafe als Vergleichsspender folgen:

Deine Zähne sind wie die Herde der zur Schur Bereiten42,
die von der Schwemme heraufsteigen.

Es wird ein Bild beschworen, das jedem geläufig ist, der sich mit Wollgewinnung

auskennt: «Die Schafe werden vor der Schur gewaschen, damit man bei
der Schur die sprichwörtliche <weiße Wolle> (Jes 1,18; Ps 147,16; Dan 7,9)
bekommt»43. Dass die Tiere «von der Schwemme heraufsteigen», unterstreicht,
dass ihre Wolle rein und damit besonders weiss ist.

Wie aber die Haare nicht nur der Farbe nach beschrieben werden, sondern
auch als lockig und ungebunden, so werden auch die Zähne nicht nur als weiss
charakterisiert. Das Bild der Schur wird in V. 2b mit dem Bild von Zwillingsgeburten

und der Bemerkung, dass keine (Mutter) der Kinder beraubt ist,

dolph: Das Hohe Lied, in: ders.: Das Buch Ruth/Das Hohe Lied/Die Klagelieder
(KAT XVII 1-3), Gütersloh 1962, 156; auch Keel: Hohelied (Anm. 9), 184. Die
Übersetzung «Hügel» folgt F. Delitzsch: Hoheslied und Kohelet (Biblischer Commentar
über die poetischen Bücher des Alten Testaments IV), Leipzig 1875, 90f., der das Wort
von einer Wurzel bbn I ableitet, zu der bp («Hügel») gehört.

41 Nach S. Krauss: Talmudische Archäologie, 3 Bde., Leipzig 1910-1912, Bd. 1, 249, ist
im talmudischen Hebräisch die Gleichung «nbnön d. i. «Schwärze des Haares>

Jugend klar niedergelegt».
42 Das Partizip rfDöpn bedeutet eigentlich «die Geschorenen». Das perfektisch-passive

Verständnis passt aber im vorliegenden Zusammenhang nicht, da die Schafe ja vor der
Schur gebadet werden. Nach W. Gesenius, Hebräische Grammatik, völlig umgearbeitet

von E. Kautzsch (G/K), Leipzig 281909 [Neudruck: Hildesheim 1991] § 116.2.b);
R. Meyer: Hebräische Grammatik, Berlin u.a. 1992 § 104.2.a), kann das passive Partizip

der erweiterten Stämme gerundivische Funktion übernehmen; an der vorliegenden

Stelle mag man dasselbe dem Partizip Passiv qal unterstellen, so auch A.B.
Ehrlich: Randglossen zur Hebräischen Bibel, 7 Bde., Leipzig 1908-1914, Bd. 7, 9: «die

zu Scherenden»; «die zur Schur Fertigen»; Keel: Hohelied (Anm. 9), 133, Anm. 74.
Denkbar ist auch die Erklärung als elliptische Aussage, wonach das Bad und die Schur
der Schafe gedanklich so eng verbunden waren, dass schon die aus der Schwemme
Heraufsteigenden «Geschorene» genannt werden konnten, so E. Cassin: Le bain des

brebis, Or. NS 28 (1959) 225-229 (229).
43 Keel: Hohelied (Anm. 9), 133; alt- und neuorientalische Belege bei Cassin: Bain (Anm.

42), 227f.; J.C. Greenfield: Le bain des brebis, Or. NS 29 (1960) 98-102 (98-100).



20 Meik Gerhards

weitergeführt.
Die Zwillingsgeburten zielen als Bild offenbar auf die genaue Entsprechung

der beiden Zahnreihen. Zwillingshaftigkeit ist mehr als Zweiheit: So

kann man auch zwei Bretter «Zwillinge» nennen (Ex 26,24; 36,29), wohl um
ihre spiegelbildliche Entsprechung auszudrücken.44 Dementsprechend
bezieht sich das Bild, dass keine der Kinder beraubt ist, auf die Vollständigkeit
der Zahnreihen. Mit Entsprechung und Vollständigkeit gehören zur Schönheit

der Zähne also Elemente der äusseren Form. Dem kann nicht widersprochen

werden, wenn man mit Staubli das wichtigste formale Element des

altorientalischen Schönheitsideals in der Symmetrie sieht.45 Auch wenn es
verfehlt sein mag, «von diesen unbewegten Formen in der Kunst auf das Wesen
des altorientalischen Schönheitsideals ganz allgemein zu schließen»46, setzt die
Hochschätzung der Symmetrie immerhin ein Empfinden für ebenmässige
Formen voraus. Gleichwohl ist die Vollständigkeit der Zahnreihen mehr als

eine schöne Ausserlichkeit. Sie wird wie das Schwarz der Haare für Jugendlichkeit

stehen.47

Im Übrigen bemerkt Keel zu Recht, dass die Bedeutungsspender -
schurbereite Schafe, Muttertiere, die Zwillinge geboren und kein Kind verloren
haben - noch weitere Assoziationen wecken: «Dank dem breit ausgeführten
Vergleich evozieren die weiß-leuchtenden, wohlgeformten lückenlosen
Zahnreihen der Geliebten den ganzen Segen und die freundlich-heitere
Festlichkeit einer Schafschur»48. Aber diese Assoziationen beruhen auf dem
Empfinden für die Schönheit von Farbe und Gleichmässigkeit der Zahnreihen.

Das Interesse am Aussehen verlässt den Dichter auch in 4,3aa nicht, wo
die Lippen mit einer karmesinroten Schnur verglichen werden, so dass «nach
Schwarz und Weiß eine dritte Farbe ins Spiel» kommt49 (V. 3a). Der Vergleich
muss auf das Aussehen zielen. Zwar kann die Vokabel nach Gen 11,1-9
oder Jes 19,18 auch «Sprache» oder «Rede» bezeichnen; an der vorliegenden
Stelle ist das aber kaum gemeint, da wohl nur geschlossene Lippen mit einer

44 Ex 26; 36 bieten die einzigen weiteren Belege für ein auf Gegenstände bezogenes Zwil¬
lingsbild; zum Verständnis vgl. C. Houtman: Exodus (Historical Commentary on the
Old Testament), 4 Bde., Löwen 1993-2002, Bd. 3, 427.433f.

45 Vgl. T. Staubli: Das biblische Schönheitsideal, WuA (M) 40 (1999) 42-45 (42).
46 Staubli: Schönheitsideal (Anm. 45), 43.
47 Dafür sprechen griechische Analogien: Anakreon nennt neben grauen Schläfen und

Kahlköpfigkeit «alte Zähne» als Zeichen des Alters (Nr. 395, in: D.L. Page: Poetae
Melici Graeci, Oxford 1962, 198); in einem Epigramm des Makedonios Consul (6. Jh.
n.Chr.) heisst es an eine ältere Frau gerichtet, sie könne zwar mit Schminke Jugend
vortäuschen - «wer aber wird den Garten der Zähne pflanzen mit giftiger List?»

(Anth. Pal. XI 374).
48 Keel: Hohelied (Anm. 9), 133. Zur Festlichkeit der Schafschur vgl. I Sam 25,4ff.; II

Sam 13,23ff.
49 Keel: Hohelied (Anm. 9), 133f.



«Deine Augen sind Tauben» 21

Schnur verglichen werden können.50 Darüber hinaus mag der Schnurvergleich

auf die Schmalheit der Lippen abheben, was einem im Talmud greifbaren

Schönheitsideal entspräche.51
Erst danach wird die Dynamis des Mundes angesprochen. Der Satz «dein

Mund ist lieblich» (V. 3 aß) verwendet für den Mund das Hapaxlegomenon
das als Nominalbildung von der Wurzel "Q"! unmittelbar die

Sprechfunktion zum Ausdruck bringt. Die Lieblichkeit des Mundes ist danach die
der Rede. Die zuvor genannten roten Lippen besitzen jedoch einen ästhetischen

Eigenwert; sie sind durch ihre Farbe anziehend.52

In 4,3b wird der obere Teil des Gesichts (ilp~l)53 mit dem Spalt (nb?)
verglichen, der am reifen Granatapfel entsteht, wenn die Schale aufplatzt und das

rote Fruchtfleisch hervorleuchtet.54 Wahrscheinlich zielt der Vergleich auf
rote Wangen, die sich von der helleren Schläfe abheben. Erneut ist die
Anziehungskraft der roten Farbe vorausgesetzt, wobei hinzukommt, dass der
Granatapfel als Aphrodisiakum und damit als Zeichen der Liebe und als Lebenssymbol

galt.55

Die Beschreibung des Halses in 4,4 und die der Brüste in 4,5 berücksichtigen

nicht mehr die Farbe, wohl aber Form und Ebenmass.
Der Vergleich des Halses mit dem Davidsturm, der in Lagen56 gebaut und

mit Schilden57 behängt ist, scheint auf einen langen, mit Reihen von Ketten

50 Anders Keel: Hohelied (Anm. 9), 134.
51 Nach Krauss: Talmudische Archäologie (Anm. 41), Bd. 1, 249, nennt der Talmud

«schön geschnittene Lippen und keine schwulstigen» als Anforderung an vollkommene

Schönheit.
52 Das findet eine Bekräftigung, wenn die von Keel: Hohelied (Anm. 9), 134, angenom¬

mene Verbindung der roten Schnur (BKH Bin) der Lippen mit der in Jos 2,18 [nicht:
2,10!] genannten Scharlachkordel (ptSn Bin rnpn) der Rahab plausibel ist.

53 Die Vokabel steht ausser in Ct 4,3; 6,7 nur in Ri 4,2lf.; 5,26 für den Teil von Siseras

Kopf, durch den Jael den Pflock schlägt. Dort denkt man gewöhnlich an die Schläfe,
während im Hohelied eher die Wangen gemeint sind. Wahrscheinlich deckt sich nj5"l
nicht mit einer der deutschen Bezeichnungen, sondern meint die Schläfen einschliesslich

der oberen Wangen; so auch Rudolph: Hohe Lied (Anm. 40), 146. Weniger nahe

liegt eine Verbindung mit pp~l II («ausspeien»)/p~l («Speichel»), wonach np7 zum
Mundbereich gehörte; anders Keel: Hohelied (Anm. 9), 136.

54 Das schwierige jiB"TI nbSB ist von nba (q.: «furchen»; «aufwühlen»; pi.: «spalten»)
abzuleiten. Da sich der Granatapfel aber nicht mit einem Messer spalten oder zerlegen
lässt, wie Keel: Hohelied (Anm. 9), 136, zu Recht festhält, ist der Erklärung von J.G.
Wetzstein in: Delitzsch: Hoheslied (Anm. 40), 437 zu folgen.

55 Vgl. dazu Keel: Hohelied (Anm. 9), 134.
56 Das schwierige ni'sbn wird hier mit A.M. Honeyman: Two contributions to Canaa-

nite toponymy, JThS 50 (1949) 5 lf., als ta^tl/at-Bildung von der aramäisch belegten
Wurzel SBb («in Lagen anordnen») erklärt.

57 Für die Schilde stehen in V. 4b die beiden Vokabeln ]JQ und Bbo. Das unsichere BbtÖ

könnte wegen syr. saltä3 und akkad. saltu III «Köcher» bedeuten, was in V. 4b aber



22 Meik Gerhards

geschmückten Hals zu zielen. Die Lagen sind ein Bild für die Reihen, die
Schilde für die Perlen der Ketten.58

Die Schwierigkeiten, die nach Keel einer Deutung des Turmbildes auf die

Länge des Halses entgegenstehen, scheinen lösbar.59 Wenn er den «Hals» mit
«Stolz» gleichsetzt, sind die Parallelen, auf die er sich beruft (Ps 75,6; Hi
15,25f.)60, zwar kaum für die Auslegung der Beschreibungslieder einschlägig;
gleichwohl hat er etwas Richtiges gesehen, wenn er beim Vergleich des Halses
mit dem Davidsturm Unnahbarkeit assoziiert. Wie die schurbereiten Schafe
als Bedeutungsspender nicht nur an die Farbe denken lassen, sondern Assoziationen

an Segen und Festlichkeit wecken, lässt auch der Turm nicht nur an

Länge denken, sondern weckt Assoziationen an Abwehr und Unnahbarkeit,
zumal seine Abwehrfunktion durch die Schilde unterstrichen wird. Aber diese

Assoziationen gehen von der Vorstellung des langen kettengeschmückten
Halses aus. Schmuck ist im Übrigen wie die Kleidung keine äussere Zutat,
sondern von der Wahrnehmung des Halses und damit der Person überhaupt
unablösbar.61

nicht passt. Der Parallelismus zu jJQ weist auf die Bedeutung «Schilde».
58 Vgl. dazu auch Keel: Blicke (Anm. 9), 36f.; ders.: Hohelied (Anm. 9), 138.
59 Nach Keel: Blicke (Anm. 9), 32, Anm. 5, sind altorientalische Türme zum einen nicht

zwingend lang und schlank, sondern können auch massig wirken. Zu ergänzen ist,
dass die Vokabel bllQ auch andere grosse Bauwerke von der Akropolis einer Stadt (Ri
9,46f.49) bis zum hölzernen Gerüst (Neh 8,4) bezeichnet. Allerdings kann sich das

Wort unstrittig auf einen hohen schlanken Turm beziehen, wie Keel der Ikonographie

entnimmt, und wie aus Gen 11,4 hervorgeht, wo mit einem Turm, wahrscheinlich

mit der Ziqqurrat Etemenanki, die Vorstellung verbunden ist, bis an den Himmel
zu ragen. - Weiter verweist Keel darauf, dass der Turmvergleich zwar für den Hals
tatsächlich die Länge anvisieren könnte, was aber für Nase und Brüste (Ct 7,5b; 8,10)

unmöglich sei. Da jedoch mit demselben Bedeutungsspender verschiedene Assoziationen

verbunden sein können, mögen bei einer Beschreibung des Halses andere

Vergleichspunkte angesprochen sein als bei der Beschreibung anderer Körperteile. - Dass
der Vergleich des Halses mit einem Turm auf die Länge zielt, lässt sich schliesslich
damit untermauern, dass sowohl nach rabbinischen Quellen als auch nach
palästinischer Volkspoesie ein langer Hals als schön gilt. Das bleibt zu beachten, auch wenn
Keel zu Recht darauf verweist, dass die arabischen Lieder die Länge des Halses nicht
mit einem Turmbild illustrieren.

60 Keel: Hohelied (Anm. 9), 136.138.
61 Dass Kleidung und Schmuck als Teil der Persönlichkeit wahrgenommen werden, geht

auch aus Ct 4,9 hervor, wo ein Blick aus den Augen und eine Kette des Halsschmucks

gleichwertig nebeneinander stehen. Gleiches gilt für 4,11, wo der Süssigkeit, die vom
Mund der Geliebten ausgeht, der erhabene Geruch ihrer Kleider an die Seite gestellt
wird, sowie für 7,2, wo die Frau durch ihre lieblichen Schritte in Schuhen als

Fürstentochter (Tirra) charakterisiert wird. Zum atl. Befund vgl. R. v. Ungern-Stern-
berg: Gedanken zur symbolischen Bedeutung der Kleidung im AT, in: ders.: Redeweisen

der Bibel (BSt 54), Neukirchen-Vluyn 1968, 83-95 (88-92). Die Kehrseite dieser

Wahrnehmung von Kleidung besteht darin, dass Nacktheit «zuerst Statuslosigkeit»



«Deine Augen sind Tauben» 23

Die auf die Brüste bezogene Zwillingsmetapher in 4,5 zielt wie das

Zwillingsbild in 4,2b auf genaue Entsprechung. Da Zwillingshaftigkeit mehr als

Zweiheit ist, steigert der Bedeutungsspender «Zwillinge einer Gazelle» das

doppelte "OS. Zugleich enthält das Bild erotische Assoziationen, da Gazellen
wie andere Capriden zur Sphäre der Liebesgöttin gehören.62 Die
Näherbestimmung «die in den Lilien weiden» erklärt Keel, vor dem Hintergrund
einer ikonographisch häufig belegten Kombination von Capriden bzw.
Gazellen und Lotusblumen, als Ausdruck «einer - wenig anschaulichen -
Superlativ-Lebenskraft».63 Sollte diese Interpretation zutreffen, was wohl sicher ist,
wenn CDtÖitö eindeutig mit Lotusblumen identifiziert werden können64, wird
schliesslich auf die Leben spendende Kraft der Erotik hingewiesen. Die
Beschreibung weckt also Assoziationen, die über das Sichtbare weit hinausgehen,

doch lässt sie immer noch erkennen, dass die erotische Anziehungskraft
nicht zuletzt auf der spiegelbildlichen Entsprechung der Brüste beruht.

So bleibt festzuhalten, dass alle Beschreibungselemente, die dem Taubenbild

in 4,lb—5 folgen, unbenommen weiterer Assoziationen, zunächst auf das

Äussere des betreffenden Körperteils zielen. Das Taubenbild von 4,1a fiele
also aus dem Zusammenhang heraus, wenn es sich nur auf die Qualität der
Blicke und nicht auch auf das Äussere der Augen bezöge. Die Bedeutung der
Farben in den Vergleichen aus 4,lb—3 legt es darüber hinaus nahe, auch das

Taubenbild auf die Farbe zu beziehen.
Derselbe Bezug liegt auch in 5,12 nahe, wo es über den Geliebten heisst:

Seine Augen sind wie Tauben an Wasserbächen,
sie baden in Milch, sitzen über der Fülle65.

Dazu kommentiert K. Budde: «Nur hier ist der stehend gewordene Vergleich
durchgeführt, und zwar gewiss richtig. Denn die Iris mit der Pupille ist die

bedeutet (U. Winter: Art. «Nacktheit, nackt», NBL II, Zürich u.a. 1995, 886-888
[886]).

62 Nach H. Madl: Art. «,PK», ThWAT VI, Stuttgart u.a. 1989, 893-898 (895), ist die
Gazelle im Alten Orient «gerade Attributtier von Sonnen/Mond- und Regenerationsgottheiten».

Von daher werden Gazellen und Hinden als Zeugen genannt, wenn die
Töchter Jerusalems beschworen werden, die Liebe nicht zu stören (Ct 2,7; 3,5) - d.h.
wohl, die Liebende (abstractum pro concreto wie in 7,7) nicht aus ihren Träumen
aufzustören. Zu Gazellen und Hinden als mit der Liebesgottheit verbundenen Tieren
vgl. auch Keel: Blicke (Anm. 9), 93ff.; ders.: Hohelied (Anm. 9), 92-94.

63 Keel: Blicke (Anm. 9), 88.
64 Vgl. dazu Keel: Blicke (Anm. 9), 63-69; ders.: Hohelied (Anm. 9), 79f. Diese Identifi¬

zierung ist jedoch anfechtbar.
65 Das Hap.leg. nxbp gehört zur Wurzel Sbo - «voll sein». Die Verdoppelung des mittle¬

ren Radikals steigert den Stammbegriff, vgl. dazu G/K § 84b; es ist «große Fülle» oder
«Uberfluß» (Müller: Hohelied [Anm. 27], 58) gemeint. Konkret mag man mit Keel:
Blicke (Anm. 9), 57f.; ders.: Hohelied (Anm. 9), 187f., an Darstellungen von Tauben
auf dem Rand eines Gefässes oder eines Wasserbeckens denken.



24 Meik Gerhards

Taube, nach Bewegung und Farbe - die Felsentaube ist grau oder blau mit
schwarzen Binden - das Weisse des Auges die Wasserbäche, die Milch»66.

Diese Interpretation wird im Kern zutreffen. Nach Keel ist mit Milch «die

Konnotation <weiß> sehr eng verbunden»67, demnach schafft in 5,12 die

Erwähnung der Milch eine antithetische Verknüpfung zum Schwarz der Haare

von V. IIb. Dann liegt es aber auf der Hand, das «in Milch baden» auf die

Lage der Iris im weissen Umfeld zu beziehen.68 Der Bedeutungsempfänger des

Taubenbildes ist dabei streng genommen nicht das ganze Auge, sondern sein

Zentrum, die Iris. Wenn aber die Milch so eindeutig für das Weisse des Auges
steht, werden auch die Tauben in erster Linie für eine Farbe stehen wie
parallel dazu in V. IIb die Raben für die Farbe Schwarz.69 Die von Budde
angesprochene Assoziation der Bewegung steht sicher dahinter zurück. Dass man
die verschiedenen Färbungen der Iris wahrnahm und damit auch poetisch
beschreiben konnte, liegt ganz allgemein nahe und wird im altorientalischen
Bereich durch das Akkadische gestützt, wo die Iris burmi ini («das Bunte des

Auges») genannt werden kann.70

Gegen Budde sind aber die Wasserbäche, an denen die Tauben nach V.
12aß sitzen, nicht auf das Weisse des Auges zu beziehen, sondern setzen
vielmehr als ein «atmosphärehaltiges Requisit»71 Assoziationen an Wohlergehen
frei72, ganz wie das «Sitzen über der Fülle» im parallelen Viertelvers 12bß. Das
ausführliche Taubenbild aus 5,12 zielt also insgesamt nicht nur auf die Farbe,

66 Budde: Hohelied (Anm. 32), 29.
67 Keel: Blicke (Anm. 9), 56 (mit Verweis auf Gen 49,12; Thr 4,7); vgl. auch A. Caquot:

Art. «nbn», ThWAT II, Stuttgart u.a. 1977, 945-951 (948): Die Milch sei «zunächst ein
Bild für das Weiße».

68 Vgl. dazu auch H.W. Wolff: Anthropologie des Alten Testaments, Gütersloh 72002,
113; Zakovitch: Hohelied (Anm. 31), 223f.; Exum: Song (Anm. 5), 204f. Zur
abweichenden Interpretation von Caquot vgl. Anm. 69.

69 Auch Caquot, nbn (Anm. 67), 948f., versteht das Bild von einem Farbgegensatz her;
er denkt aber nicht an die Iris in ihrem weissen Umfeld, sondern an «die schwarzen

Augen», die sich «vom Weiß der Gesichtsfarbe» abheben. Diese Interpretation stösst
sich allerdings mit V. IIa, wonach der Kopf des Geliebten «Gold, gediegenes Gold»
ist, was sicher auf die leicht gebräunte Gesichtsfarbe anspielt. Das Lied bringt nämlich
auch die der Sonne ausgesetzten Füsse mit Gold in Verbindung («Goldbasen»; V. 15),
während die von Kleidung bedeckten und daher ungebräunten Teile wie der Leib (V.
14) und die Beine (V. 15) mit Elfenbein bzw. mit weissem Marmor verglichen werden.
In diesem Rahmen wäre es unpassend, wenn in V. 12 die Milch für die Gesichtsfarbe
stünde.

70 Vgl. dazu Dhorme: Emploi (Anm. 25), 79f.; W. v. Soden: Akkadisches Handwörter¬
buch (AHw), Bd. 1, Wiesbaden 21985, 140.

71 Müller: Hohelied (Anm. 27), 60.
72 Am Wasser gedeiht Leben und herrscht Wohlbefinden, vgl. Ps 1,3; 42,2 und die

Umkehrung im Gerichtsbild Jo 1,20; auch Keel: Blicke (Anm. 9), 56; Müller: Hohelied

(Anm. 27), 60.



«Deine Augen sind Tauben» 25

sondern illustriert auch, dass sich in den Augen das Wohlergehen des

Beschriebenen spiegelt, so wie nach anderen Stellen Lebenskraft bzw. Schwäche
an den Augen ablesbar ist.73

Keel hält jedoch auch für 5,12 an der Deutung der Tauben als Liebesboten
fest. Er bezieht die Farbe der Milch auf die Tauben selbst74, denkt also an weisse

Tauben, wie sie vom 18.-1. Jh. v.Chr. als heilige Tiere belegt sind.75 Da aber
in 5,12 die Tauben nicht selbst mit Milch verglichen, sondern als in Milch
badend beschrieben werden, scheint diese Interpretation weniger plausibel.

3. niV als Bezeichnung der Felsentaube (Columba livia)

Die Identifizierung von HIT mit der Felsentaube wurde schon angesprochen,
aber noch nicht begründet.

Dafür dass sich die Vokabel auf die Felsentaube, nach F. Bodenheimer «a

very common resident» in Palästina76, bezieht, sprechen Ct 2,14 («meine Taube

in den Felsenschluchten») oder Ez 7,16, wo von Tauben in schwer zugänglichen

Gebirgstälern die Rede ist. Ein ähnliches Bild enthält Jer 48,28.
Auch verdient Ps 68,14 Berücksichtigung, wo mit Silber bedeckte Taubenflügel

und mit Grüngold bedeckte Schwungfedern genannt sind.77 Die Tauben

sind an dieser Stelle wohl Botenvögel, die eine Siegesnachricht verbreiten.78

Beim Silber und Grüngold der Flügel ist aber kaum an Schmuck
gedacht79, sondern an die natürliche Flügelfärbung der Felsentaube.80 Der
Silberüberzug beschreibt die Partien der Flügeldecken, die sich hell vom Rumpf
oder den dunkleren Partien der Flügel abheben, die grüngoldene Bedeckung

73 Vgl. etwa I Sam 14,27 (Qerë; Versiones).29; Ps 38,11.
74 Vgl. Keel: Blicke (Anm. 9), 56.58, weniger vorsichtig: ders.: Hohelied (Anm. 9), 187.
75 Keel: Blicke (Anm. 9), 56f., erwähnt ein Gemälde aus Mari (18. Jh. v.Chr.) sowie

Tibulls Aussage, dass die weisse Taube dem palästinischen Syrer heilig sei (Tib. I
7,17f.; 1. Jh. v.Chr.).

76 F. Bodenheimer: Animal Life in Palestine, Jerusalem 1935, 171; vgl. auch a.a.O. 151.
77 Das singularische Partizip nsn] bezieht sich auf die Plurale nJT 'Sjp und ni~QX; F.

Delitzsch: Die Psalmen (BC), Leipzig, 51894 [ND Gießen u.a. 1984], 451, weist auf
ähnliche Inkongruenzen in I Sam 4,15; Mi 1,9; 4,11 hin.

78 Vgl. dazu O. Keel: Vögel als Boten (OBO 14), Freiburg CH 1977, 34f. Weniger plausi¬
bel H.-J. Kraus: Psalmen, 2 Bde. (BK XV/1.2), Neukirchen-Vluyn 51977/78, Bd. 2,

634, und K. Seybold: Die Psalmen (HAT 1/15), Tübingen 1996, 264, wonach Tauben
aus Silber und Gold als Kriegsbeute gemeint seien, oder Delitzsch, Psalmen (Anm.
77), 451, wonach die Tauben ein Bild für Israel seien.

79 So Keel: Vögel (Anm. 78), 34f., mit Bezug auf einen ägyptischen Brauch; auch F.-L.
Hossfeld in: ders., E. Zenger: Psalmen 51-100 (HThK.AIJ, Freiburg 2000, 253.

80 So wohl auch R. Gradwohl: Die Farben im Alten Testament (BZAW 83), Berlin 1963,
30.



26 Meik Gerhards

der Schwungfedern steht für den farbigen Schimmer der Handschwingen.
Wenn diese Deutung von Ps 68,14 zutrifft, hat der Psalmist die Färbung

der Felsentaube wahrgenommen und als so schön empfunden, dass er sie mit
einer traditionellen Wortverbindung beschrieb, die sich sonst auf kostbare
Schätze bezieht.81 Wenn aber biblische Autoren die Färbung der Taube
wahrnahmen und poetisch verarbeiteten, stützt das eine Interpretation, die das

Taubenbild im Hohelied auf die Augenfarbe bezieht, und zwar unabhängig
davon, ob der Vergleichspunkt im Silbergrau der Flügel oder im dunkleren
Blaugrau des Rumpfes liegt.

4. Orientalische und griechische "Zeugnisse zum Zauber blauer Augen

Nach Keel scheitert die Deutung des Satzes «Deine Augen sind Tauben» auf
die Augenfarbe schon daran, «daß es im alten Orient kaum graublaue Augen
gegeben haben dürfte»82: «Die Augen der Orientalinnen sind dunkel».83 Dieser

Einwand ist aber nur plausibel, wenn man mit realistischen Schilderungen
rechnet. Wenn dagegen die Beschreibungslieder ein Ideal ausdrücken, ist auch
die Zuschreibung blauer Augen einleuchtend, sofern diese als Schönheitsideal
galten.84 Diese Voraussetzung scheint in der Tat begründbar.

Im Orient sind blaue Augen nicht unbekannt, aber selten. Gerade das hat
ihnen aber einen Nimbus verschafft, der sich offenbar über Jahrtausende
erhalten konnte.

So wird im ugaritischen Keret-Epos die Schönheit der von Keret umworbenen

hry folgendermassen beschrieben:

d k ncm cnt n'mh
km tsm Htrt tsmh

dcqh xb xqn*
cp[cp]hsp trml.K

Die Zeilen, die an die Aufforderung «Gib mir das Mädchen hry» angeschlossen

sind86, lassen sich folgendermassen übersetzen:

81 Zur Verbindung «Silber» (f]D3) und «Grün (Gelb) des Goldes» (pin p7pT) vgl. KTU
1.14 III 34; 1.14 VI 17f. (ksp wyrqhrs).

82 Keel: Blicke (Anm. 9), 54.
83 Keel: Hohelied (Anm. 9), 72.
84 Was Staerk: Lyrik (Anm. 32), 269, auf Grund von Ct 1,15 vermutet.
85 KTU 1.14 III 41-44; 1.14 V 26-30. Das Zitat nach: M. Dietrich, O. Loretz (Hg.): The

cuneiform alphabetic texts from Ugarit, Ras Ibn Hani and other places (KTU2), Münster

21995 (mit abweichender Zeilengliederung).
86 Uber d als indeklinabler Variante des Determinativpronomens vgl. J. Tropper: Ugari-

tische Grammatik (AOAT 273), Münster 2000, 236.



«Deine Augen sind Tauben» 27

deren Anmut wie die Anmut Anats ist,
wie die Schönheit Astartes ist ihre Schönheit;
deren Augapfel87 ist Lapislazulistein88,
ihre Lider89 sind eine Schale von Alabaster90.

«Deren Augapfel ist Lapislazulistein» zielt sicher auf eine blaue Augenfarbe,
wie sie wohl Göttinnen zugeschrieben wurde, mit deren Schönheit die der hry
verglichen wird. Der äusserst kostbare Lapislazuli wurde auf Grund seiner
Farbe mit dem Himmel assoziiert und an Statuen und Kultgegenständen
verarbeitet.91

87
cq wird auf Grund des Parallelismus zu cp[cp] ein Teil des Auges sein. So ist anstatt der
bei J. Aistleitner: Wörterbuch der ugaritischen Sprache, Berlin 41974, 240, angegebenen

Ubersetzung «Haar» viel eher an den Augapfel zu denken; vgl. dazu H.-P. Müller:
Die Wurzeln °yq, ycq und cwq, VT 21 (1971) 556-564 (562f.); ders.: Lyrische
Reproduktion (Anm. 26), 30; vorsichtiger Tropper: Grammatik (Anm. 86), 842.

88 In der Status-constructus-Verbindung xb xqn* bedeutet das nomen rectum *qn*' auf
Grund von akk. uqnû und indogermanischen Parallelen eindeutig «Lapislazuli». Vgl.
dazu W. Röllig: Art: «Lapislazuli. A. Philologisch», RLA 6, Berlin u.a. 1983, 488f., wo
griechisch KÛavoç («dunkelblauer Stahl»; «Lapislazuli») und hethitisch ku{wd)nna-
(«Lapislazuli»; «dunkle Perle»; «Kupferblau») als verwandt genannt sind. Die
Verwandtschaft der Wörter steht fest, obwohl die lautgesetzliche Erklärung des

Zusammenhangs schwerfällt; vgl. dazu A. Goetze: Contributions to Hittite Lexicography,
JCS 1 (1947) 307-320 (310, Anm. 23). Das nomen regent xb wird mit akk. ebbu - «rein»
zusammenhängen (vgl. dazu Aistleitner: Wörterbuch [Anm. 87], 3; Tropper: Grammatik

[Anm. 86], 842) und bedeutet von daher «Glanz» (so Aistleitner, a.a.O. 2) oder
als concretum «Edelstein» (so G. Del Olmo Lete, J. Sanmartin: Diccionario de la len-

gua ugaritica [DLU], 2 Bde., Barcelona 1996-2000, Bd. 1, 2 s.v. ib [II]). *b *qnx bedeutet

also «Lapislazulistein».
89 Dass cp[cp] einen Teil des Auges bezeichnet, belegen viele verwandte Wörter, vgl. dazu

A. Militarev, L. Kogan: Semitic Etymologie Dictionary (SED) I: Anatomy of Man
and Animals (AOAT 278/1), Münster 2000, 19. Das hebräische das in Ps 11,4;
132,4; Prov 4,25; 6,4; 30,13; Jer 9,17 im synonymen Parallelismus zu "ï steht, wird
häufig mit «Wimpern» übersetzt, obwohl es nach Hi 3,9; Prov 6,25 angemessener
scheint, an die Lider zu denken, ohne dass eine klare Trennung zu den Wimpern
anzunehmen ist. Legt man die Bedeutung «Lider» auch im Ugaritischen zu Grunde,
dann werden diese an der vorliegenden Stelle mit einer Alabasterschale verglichen,
wohl weil sie den Augapfel wie eine Schale umschliessen können. Weniger überzeugend:

Tropper (Grammatik [Anm. 86], 275.29lf.), der bei 'p\pp\ an die Augäpfel denkt.
90

sp trml ist wie 'b xqn* als Status-constructus-Verbindung aufzufassen. Das nomen
regens sp bedeutet mit Sicherheit wie hebr. und akk. sappu «Schale». Es lässt sich -
allerdings mit weniger Sicherheit - auch vertreten, das nomen rectum trml auf Alabaster

zu beziehen. Nach DLU II, 506 bezeichnet es ein «material noble», das u.a. mit
Alabaster identifiziert wird. W.G.E. Watson: Rez. zu G. Del Olmo Lete: Mitos y
legendas, Or. NS 55 (1986) 194-197 (196), nennt Parallelen zur Identifizierung von
trml mit Alabaster. Im vorliegenden Zusammenhang ist v.a. interessant, dass das

Wortpaar «Lapislazuli»/«Alabaster» auch im Akkadischen belegt ist {uqnû/gisnugal-
lu).



28 Meik Gerhards

Der ugaritische Beleg bildet aber allein noch keinen zureichenden Hintergrund

für die Interpretation des Taubenbildes, da er wahrscheinlich ein gutes
Jahrtausend älter ist als das Hohelied, dessen Endfassung in die hellenistische
Zeit gehört.92 Einen zeitlich weitgespannten Hintergrund, der die
Entstehungszeit des Hoheliedes umschliesst, gewinnt man aber, wenn man
Beobachtungen von T. Canaan aus dem frühen 20. Jh. hinzunimmt, nach dem sich
die Araber Palästinas vor blauen Augen hüteten, weil diese als Organe des

bösen Blicks galten.93 Vor dem bösen Blick sollten wiederum blaue Perlen schützen,

was Canaan homöopathisch auf der Grundlage der besonderen Gefährlichkeit

blauer Augen erklärt.94
So führt die Beschreibung der hry darauf, dass blaue Augen in den Bereich

des Heiligen gehörten, in dem fascinosum und tremendum eng verbunden
sind. In denselben Traditionshintergrund gehören Canaans Beobachtungen
zum bösen Blick, nach denen blauen Augen immer noch eine Aura der
Mächtigkeit eignet, wenn auch rein negativ qualifiziert. Zu dieser einseitigen Wertung

wird ein monotheistisch bedingter Wandlungsprozess beigetragen
haben: Der bildlose Monotheismus, der das neuzeitliche Palästina prägt, kann
keine Augenfarbe mit dem Göttlichen verbinden; dennoch verging das
Empfinden für die Machtgeladenheit blauer Augen nicht; es erscheint nun depra-
viert in Verbindung mit dem bösen Blick.95

Der orientalische Befund lässt sich durch griechische Belege ergänzen.
In Hesiods «Schild des Herakles» heisst es im Zusammenhang einer

Beschreibung Alkmenes (Z. 7f.):

91 Vgl. dazu O. Keel: Jahwe-Visionen und Siegelkunst (SBS 84/85), Stuttgart 1977, 256-
259; weiter G. Herrmann, P.R.S. Moorey: Art. «Lapislazuli. B. Archäologisch», RLA
6, Berlin u.a. 1983, 489-492 (491).

92 Dazu sei nur angedeutet, dass die Sänfte in 3,9f. mit dem griech. Lehnwort |7~3X
bezeichnet wird und ihre Beschreibung hellenistisches Gepräge aufweist. Auch
entspricht das in Ct 2,8ff.; 5,2f. verwendete Paraklausithyron-Motiv einer literarischen
Mode des Hellenismus.

93 Vgl. T. Canaan: Aberglaube und Volksmedizin im Lande der Bibel, Hamburg 1914,
28.

94 Vgl. Canaan: Aberglaube (Anm. 93), 58. Er referiert die damalige Vorstellung der Ara¬

ber, nicht den tatsächlichen Ursprung der magischen Verwendung blauer Perlen.
Nach Röllig: Lapislazuli (Anm. 88), 489, fanden blaue Perlen und Steine schon in
altorientalischen Ritualen Verwendung.

95 Der Annahme dieses religionsgeschichtlich bedingten Wandels steht nicht entgegen,
dass synchron betrachtet vielerorts eine auffallende Irisfarbe als Kennzeichen des

bösen Blicks gilt; vgl. dazu S. Seligmann: Die Zauberkraft des Auges und das Berufen,
Hamburg 1922, 247. Die Augenfarbe kann dabei variieren: «Bei den Türken, Arabern,
Kirgisen und Turkmenen [sind es] die blauen Augen». Interessant ist auch der
Hinweis, dass der Teufel im Orient als blauäugig dargestellt wird, was sich als weitere,
heftigere Depravierung der ursprünglichen Göttlichkeit blauer Augen erklären lässt.



«Deine Augen sind Tauben» 29

«Auch von ihrem Kopf und von den dunkelblauen Augen
(kam) ein solches Wehen wie von der vielgoldenen Aphrodite»96.

Die schöne Frau wird mit Aphrodite verglichen. Die Ubersetzung, dass ein
«Wehen» vom Kopf und den «dunkelblauen Augen» (ßLe^apoov x' äno Kua-
vedcov) ausgeht, beruht zum einen darauf, dass die Vokabel ß/.epapov97 nicht
die Lider, sondern die Augen bezeichnet, allerdings im dynamischen Sinn von
«Blicken»98; zum anderen wird die Farbbezeichnung Knàveoç, die ein tiefes
Blau, aber auch ein dunkles Grau oder ein glänzendes Schwarz beschreiben
kann99, im Zusammenhang mit den Augen auf eine blaue Farbe bezogen.
Danach haben also auch die Griechen blaue Augen mit Göttern und mit besonders

eindringlichen Blicken in Verbindung gebracht. Die Parallele zur
Beschreibung der hry liegt auf der Hand und wird noch enger, wenn man
bedenkt, dass das Substantiv Knavoç/Knavoç, zu dem Kuàveoç gehört, unter
anderem «Lapislazuli» bedeutet.100

Auch verdient ein Gedicht des Ibykos Beachtung, dessen erster Satz lautet:

«Wiederum schaut mich Eros schmelzend an mit dunkelblauen Augen (îcuavéoiaiv
öppaai) unter den Lidern her»101.

Die «Augen» oder wiederum «Blicke» des Eros stehen hier wohl für die Augen

der Geliebten (oder des geliebten Knaben?), vor denen der Sprecher
schwach wird.102 Wiederum findet sich das Attribut Kuàveoç, das erneut mit
«blau» übersetzt ist.

Ergänzend sei erwähnt, dass blaue Augen in Griechenland nicht nur in an-

96 Ubersetzt nach: Hesiodi Theogonia, Opera et dies, Scutum, ed. F. Solmsen, Oxford
1970.

97 Üblich ist das Neutrum, an der zitierten Stelle weist das Attribut Kuaveacov aber auf
ein Femininum: h ß/e<|>apoi;/ß^e<j)dpTi.

98 Parallelen in: Sophokles: Aias 85; Trachinierinnen 106f.
99 So etwa für die Farbe des Meeres (Euripides: Iphigenie 7), für das glänzende Blau im

Gefieder des Eisvogels (Aristoteles: Hist. anim. IX 14 [616a,15]), für dunkle Wolken
(Homer: II. V 345; XXIII 188), für jugendlich schwarzes Haar (Homer: Od. XVI 176)
oder für die Farbe der Afrikaner (Hes: op. 527).

100 Auf die Verwandtschaft mit akk. uqnû wurde schon in Anm. 88 hingewiesen. Neu¬

griechisch bezeichnet kuovoç die intensiv blaue Kornblume (Centaurea cyanusV).
101 Übersetzt nach: D.L. Page, M. Davies: Poetarum Melicorum Graecorum Fragmenta I,

Oxford 1991, 285; (Ibykos 287 P/D). Vorausgesetzt ist Pages Konjektur utto ß/s-
pdpeov. Dann ist Kuavéotatv eindeutig mit öpiiaai zu verbinden, was bei der Lesart ütiö
ßAecßdtpotq immerhin möglich ist, vgl. die Ubersetzung in: A. Lesky: Vom Eros der
Hellenen, Göttingen 1976, 51; anders D.E. Gerber: A Companion to the Greek Lyric
Poets, Leiden u.a. 1997, 195f., der Kuavéoioiv zu ûno ß/e(|)dpoiq stellt («under dark
eyelids»).

102 Vgl. dazu M. Davies: The Eyes of Love and the Hunting-Net in Ibycus 287P., Maia 32

(1980), 255-257 (255.256f.); ders.: Symbolism and Imagery in the Poetry of Ibycus,
Hermes 114 (1986) 399-405 (403).



30 Meik Gerhards

tiken Zeugnissen mit besonders eindringlichen Blicken und mit Göttern
verbunden werden, sondern dass sie in der Neuzeit auch mit dem bösen Blick in
Verbindung gebracht werden.103 Die griechisch-orientalischen Parallelen
reichen also bis in die Moderne.

5. Schluss

Anlass für den Ausblick in ausserbiblische Quellen bot die Notwendigkeit zu
begründen, dass blaue Augen als Schönheitsideal galten, so dass ihre Erwähnung

in einem Beschreibungslied plausibel ist. Diese Voraussetzung kann nun
als bestätigt gelten, doch ist die Rede von einem «Schönheitsideal» zu nüchtern:

Blaue Augen galten im Alten Orient und im antiken Griechenland nicht
nur als ideal-schön, sondern sogar als göttlich. Das bedeutet aber insofern eine
Stütze für die Deutung auf blaugraue Augen, als das Bild damit zu den im
Hohelied auch sonst vorhandenen Elementen «theomorpher Steigerung des

Menschen» gezählt werden kann.104 Besonders plausibel ist das für 5,12, weil
der Taubenvergleich hier in einer Beschreibung steht, die sich zum Teil an
Götterbildern orientiert.105

Es dürfte also eine hinreichende Grundlage dafür bestehen, das Taubenbild

auf die graublaue Augenfarbe zu beziehen. Allerdings weckt das Bild wie
andere Beschreibungselemente aus 4,1-5 weitergehende Assoziationen: Wie
das Schwarz der Haare und die Vollständigkeit der Zähne für Jugendlichkeit
stehen, und wie das Weiss der Zähne an gebadete Schafe und darin an Segen

103 So Seligmann: Zauberkraft (Anm. 95), 247. Die Erklärung, das geschehe aus Argwohn
gegenüber eingewanderten Albanern, überzeugt nicht. Das Misstrauen gegenüber
Fremden wird eine Tendenz aufgenommen haben, deren Wurzeln in die antike
Religionsgeschichte zurückreichen. - Dass der Glaube an den bösen Blick im heutigen
Griechenland noch sehr lebendig ist und sich v. a. an Menschen mit hellblauen oder
hellgrünen Augen knüpft, wurde mir am 22. Dez. 2007 durch eine persönliche E-Mail
von Frau Dr. Stella Papadi aus Athen bestätigt.

104 Den Begriff der «theomorphen Steigerung» hat H.-P. Müller in die Hohelied-Exegese
eingeführt; vgl. ders.: Lyrische Reproduktion (Anm. 26), 24; Vergleich (Anm. 35), 31-
33. Keel schlägt neben «Theomorphie» die Begriffe «Göttertravestie» und «divine
fiction» vor (ders.: Blicke [Anm. 9], 25; Hohelied [Anm. 9], 39). Die göttlichen
Elemente, die auf das Gegenüber bezogen werden, sind dabei selbstverständlich positiv
gewertet, auch wenn der polytheistische Zusammenhang, aus dem sie stammen, nicht
mehr religiös verbindlich ist. Der Gebrauch theomorpher Elemente in der
Liebesdichtung steht neben der Depravierung als alternative Weise des Umgangs mit mythischen

Relikten, die ihre Verbindlichkeit verloren haben.
105 So im Vergleich des Kopfes mit Gold (5,11a), des Leibes mit einem Kunstwerk aus

Elfenbein (5,14b) sowie der Schenkel mit Säulen von Elfenbein auf goldenen Basen

(5,15a); vgl. Müller: Lyrische Reproduktion (Anm. 26), 24; ders.: Vergleich (Anm.
35), 23.



«Deine Augen sind Tauben» 31

und Festlichkeit der Schur erinnert, so wird von den göttlich-blauen Augen
ein tiefer Eindruck des fascinosum und tremendum ausgehen.

Wenn man nun die Frage wieder aufnimmt, welche Vorstellung von
Schönheit sich in den Beschreibungsliedern spiegelt, so kann man gewiss mit
Schroer/Staubli von «ausdrucksvoller» Schönheit sprechen. Allerdings hegt
ihr ein als ideal empfundenes Aussehen zugrunde, so dass sie nicht
schlagwortartig einer «formvollendeten» Schönheit gegenübergestellt werden kann.
Vor allem bei der Zwillingshaftigkeit der Zahnreihen und der Brüste, bei der
«Schnur» der Lippen und dem Vergleich des Halses mit einem Turm geht es

ja auch um die schöne Form. Dass dies nur Einzelelemente betrifft, gehört zur
Besonderheit der Beschreibungslieder, die die Schönheit eines Menschen im
Nacheinander der einzelnen Körperteile darstellen. Das wiederum entspricht
der aspektivischen Apperzeptionsweise des Alten Orients.106 Indem aber der

Körper «als ein Nebeneinander seiner vergleichsweise selbständigen Teile»
wahrgenommen wird und damit «nicht als Organismus, sondern als ein
Kompositum seiner Glieder»107, kann sich kein Gesamteindruck formvollendeter
Schönheit ergeben, der freilich in einem Gedicht auch kaum besonders
eindrucksvoll darzustellen wäre. Die aspektivische Erfassung des Körpers
erlaubt aber, jedes Element genau in den Blick zu nehmen, so dass die Einzelheiten

ihre über das Aussehen zum Teil weit hinausgehenden Assoziationen
entfalten können.

Dabei gerät das Ganze aber nicht aus dem Blick, wenigstens einige
Beschreibungselemente zielen über den jeweiligen Körperteil hinaus auf die Person

überhaupt.108 Der Vergleich des geschmückten Halses mit dem schildbewehrten

Davidsturm und die sich daran anschliessende Assoziation des Stolzen

oder Unnahbaren charakterisiert nicht nur den Hals, sondern die
Persönlichkeit der Geliebten. Es wird also weder zwischen Einzelnem und Ganzem
noch zwischen Körper und «innerem Wesen» klar getrennt. Da das aspektivische

Denken dem konkret Sichtbaren verpflichtet ist109, kennt es keine ab-

106 Vgl. dazu E. Brunner-Traut: Frühformen des Erkennens, Darmstadt 31996, 1—6.7—

14.76-78; auch Schroer, Staubli: Körpersymbolik (Anm. 19), 19-21.
107 Brunner-Traut: Frühformen (Anm. 106), 71; vgl. auch B. Snell: Die Auffassung des

Menschen bei Homer, in: ders.: Die Entdeckung des Geistes, Göttingen 51980, 13-29
(TB)-

108 Darin wirkt sich ein weiteres Spezifikum des aspektivischen Denkens aus, dem man
schon dort begegnet, wo die Augen als pars pro toto der Person stehen; vgl. im Übrigen

die bei Wolff: Anthropologie (Anm. 68), 22, genannten Beispiele dafür, dass

«Organe oder Glieder des Menschen bruchlos von Pronomina abgelöst werden» können

(Prov 2,10f.; Ps 6,3-5), und Schroer, Staubli: Körpersymbolik (Anm. 19), 19,
wonach in Gen 29,14 «Bein und Fleisch» aspektivisch für die Ganzheit steht.

109 Brunner-Traut: Frühformen (Anm. 106), 158, rechnet eine hohe visuelle Begabung zu
den Vorzügen der aspektivischen Kulturen.



32 Meik Gerhards

strakte, vom Körper abgelöste Persönlichkeit.110 So hat Keel also Recht
damit, dass es in den Beschreibungsliedern «nicht einfach um den Körper in
unserem dichotomistischen Sinne»111 geht.

Was aber für den Turmvergleich gilt, muss angesichts der Bedeutung der
Augen bei der Personwahrnehmung auch für das Taubenbild gelten: Wenn
die Augen in Ct 1,15; 4,1a als pars pro toto der Schönheit stehen, gibt das

Taubenbild über die Zuschreibung einer idealen, ja einer göttlichen Augenfarbe
hinaus den Gesamteindruck wieder, der in fascinosum und tremendum von
der Geliebten als Person ausgeht.

Abstract

Der Aufsatz leistet anhand des in Ct 1,15; 4,1; 5,12 verwendeten Vergleichs der Augen mit
Tauben einen Beitrag zur Frage nach dem Schönheitsideal der Beschreibungslieder des Ho-
heliedes. Es wird herausgearbeitet, dass der Vergleichspunkt in der blaugrauen Farbe der

Augen liegt, womit das Bild zu den Elementen poetischer Theomorphie gehört. Das
Schönheitsideal der Beschreibungslieder geht demnach von einem als ideal empfundenen
Ausseren aus, an das sich weitergehende Assoziationen anschliessen.

Meik Gerhards, Rostock

110 Im AT liegt jedoch in der bekannten Sentenz I Sam 16,7b («denn nicht was der
Mensch sieht [sieht Gott], denn der Mensch sieht auf die Augen, aber Jahwe sieht auf
das Herz») ein Ansatz zur Trennung von äusserer Erscheinung und Persönlichkeit
vor. Das «Sehen auf die Augen» steht gemäss der Bedeutung der Augen als pars pro
toto für die äussere Wahrnehmung. Die Septuaginta hat daher sinngemäss richtig eiç
Ttpöaomov. Dagegen steht das nur Gott mögliche «Sehen auf das Herz» für das Erkennen

der Persönlichkeit; vgl. dazu Wolff: Anthropologie (Anm. 68), 73.
111 Keel: Blicke (Anm. 9), 27. Zur Entstehung der Dichotomie von Körper und Seele/

Geist bei den nachhomerischen Griechen vgl. Snell: Auffassung (Anm. 107), 25ff.


	"Deine Augen sind Tauben" : zu einem Bild der Beschreibungslieder des Hoheliedes und ihrer Auffassung von Schönheit

