
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 64 (2008)

Heft: 1

Artikel: Schöpfung und Chaos : Bemerkungen zu Num 16, 30 und weiteren
alttestamentlichen Stellen

Autor: Kellenberger, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 64 2008 Heft 1

Schöpfung und Chaos

Bemerkungen zu Num 16,30 und weiteren
alttestamentlichen Stellen1

1895 veröffentlichte Hermann Gunkel seine berühmt gewordene Monographie

mit dem Titel «Schöpfung und Chaos». Sein Schüler Walter Baumgartner

fragte ihn eines Tages, ob nicht die umgekehrte Reihenfolge richtiger wäre:

«Chaos und Schöpfung».2 Schliesslich gehe ja das Chaos der Schöpfung
voraus. Darauf soll Gunkel geantwortet haben: «Gewiss, aber ich wollte
nicht, dass man zitiere: <Gunkel, Chaos>.» Ein charmantes Bekenntnis zur
eigenen Eitelkeit! Anhand von Num 16,30 sowie einiger weiterer Textbelege
soll jedoch gezeigt werden, dass bereits das Alte Testament selber diese

Reihenfolge «Schöpfung und Chaos» kennt.

I. Num 16,30 im Kontext

Num 16 ist ein komplexer Text: Gleich zu Beginn der Erzählung irritiert die

Summierung verschiedenster Personen, die gegen Mose (und Aaron) revoltieren:

Zuerst genannt wird Korach aus dem Stamm Levi, gleich darauf erscheinen

Datan und Abiram aus dem Stamm Ruben. Dazu werden die Revoltierenden

unterstützt von 250 angesehenen Männern aus Israel, die als Vorsteher
der Gemeinde bezeichnet werden. Im weiteren Verlauf der Erzählung werden
unter den Revoltierenden auch noch die Söhne Levis genannt. Üblicherweise
bemüht man sich daher, den Text auf mehrere Schichten zu verteilen. In
besonderer Gründlichkeit hat dies Reinhard Achenbach getan, der 2003 eine re-

1 Frühere Fassungen wurden 2007 vorgetragen am Colloquium Biblicum in Prag, in der
alttestamentlichen Sozietät in Basel sowie am IOSOT-Kongress in Ljubliana. Ich
danke den Teilnehmern für ihre anregenden Bemerkungen.

2 W. Baumgartner: Zum 100. Geburtstag von Hermann Gunkel, in: G.W. Anderson
u.a. (Hg.): Congress Volume Bonn 1962 (SVT 9), Leiden 1963, 3.

ThZ 1/64 (2008) S. 1-12



2 Edgar Kellenberger

daktionsgeschichtliche Analyse von Num 16f. auf rund hundert Seiten
vorlegte.3

In den uns hier interessierenden Versen 28-30, die übrigens in sehr vielen
Analysen der jeweils ältesten Schicht zugewiesen werden,4 kündigt Mose eine
besondere und sichtbare Bestrafung der Revoltierenden an:

28 Und Mose sprach: «Daran sollt ihr erkennen, dass JHWH mich gesandt hat, um alle
diese Taten zu tun, dass [ich also] nicht aus meinem Herzen [gehandelt habe]:
29 Wenn diese da sterben, wie alle Menschen sterben, und mit der Heimsuchung aller
Menschen heimgesucht werden, dann hat JHWH mich nicht gesandt;
30 doch wenn JHWH eine Schöpfung schafft (rttr~Q KIT) und der Erdboden seinen
Mund öffnet und sie verschlingt mit allem, was ihnen angehört, und sie lebendig in die
Scheol hinabfahren, dann werdet ihr erkennen, dass diese MännerJHWH verachtet
haben.»

Im Folgenden geschieht genau dies: Der Erdboden öffnet seinen Mund und
verschlingt die Revoltierenden samt ihren Familien und ihrem Besitz.

Die Legitimation Moses als eines Beauftragten JHWHs geschieht also
durch ein massives Strafgericht an denen, die diese Legitimation infrage stellen.

Die hier begegnenden sprachlichen Formulierungen erinnern vor allem
an prophetische Traditionen: Die polemische Auseinandersetzung, ob
jemand «von JHWH gesandt» oder «nicht gesandt» ist, findet sich gehäuft im
Jeremia-Buch.5 Hier erfahren wir auch von JHWHs Gericht an Propheten
wie z.B. Hananja, welche nicht von JHWH gesandt sind. Der polemische
Charakter von Num 16 zeigt sich zudem daran, dass die Mose-Rede durch
zwei so genannte «Erkenntnisformeln» gerahmt wird.6 Am Anfang hören
wir: «Ihr sollt erkennen, dass JHWH mich gesandt hat». Und die Rede endet
mit: «und ihr werdet erkennen, dass diese Männer JHWH verachtet haben

(fiC pi, wie in Num 14,11.23).» Diese Formulierungen weisen darauf hin, dass

die Legitimation Moses sowie das illegitime Verhalten von Moses Gegnern
sichtbar werden sollen.7 Gerade das angekündigte Strafgericht wird
demonstrieren, dass Mose tatsächlich von JHWH gesandt ist, aber die Revoltierenden

gegen JHWH Verstössen haben.

3 R. Achenbach: Die Vollendung der Tora. Studien zur Redaktionsgeschichte des

Numeribuchs im Kontext von Hexateuch und Pentateuch (BZAR 3), Wiesbaden
2003, 37ff.

4 Achenbach: Vollendung (Anm. 3), 51 («Hexateuchredaktor»); H. Seebass: Numeri/2
(BK IV/2), Neukirchen-Vluyn 2003, 184 («Grunderzählung J»); L. Schmidt:
Studien zur Priesterschrift (BZAW 214), Berlin 1993, 178 («P»); J. de Vaulx: Les Nombres
(SB), Paris 1972, 190 («J»),

5 «Nicht gesandt»: Jer 14,14f.; 23,21.32; 27,15; 28,15; 29,9.31; 43,2 (hier gegen Jeremia);
auch Ez 13,6. Positive Legitimation: Jer 19,14; 26,12.15 und weitere Stellen in Bezug
auf die Propheten generell.

6 Zu dieser Kombination vgl. noch Sach 2,13.15; 4,9; 6,15.
7 So auch z.B. Seebass: Numeri (Anm. 4), 198.



Schöpfung und Chaos 3

Neben die doppelte (und hier logisch miteinander verbundene) Thematik
«Legitimation» und «Strafgericht» kommt unerwartet noch ein drittes
Element hinzu, nämlich die auffällige Formulierung nx,-,ü N~Q «eine Schöpfung
schaffen» in V. 30. Innerhalb der gesamten hebräischen Literatur ist diese

Wendung singulär; auch in den rabbinischen Quellen begegnet sie ausschliesslich

als Zitat von Num 16,30. Dass hier der hebräische Wortstamm X~Q im
Kontext eines Strafwunders verwendet wird, soll uns im Folgenden beschäftigen.

Welchen Beitrag zur alttestamentlichen Schöpfungsauffassung leistet
Num 16?

II. «Schöpfung» oder «Ritze/Spalt»?

Die Wurzel N"Q begegnet in V. 30 zweifach: sowohl als Verbum als auch als

Substantiv nX,-D. Dieses Substantiv ist innerhalb des Alten Testaments ein
Hapaxlegomenon, doch ist es in Qumran mehrfach belegt im Sinne von
«Schöpfung» und «Geschöpf».8 Gemäss Auskunft der Grammatik von Bauer-
Leander findet sich die Nominalform qatîl - im Masculinum und auch, wie
hier, im Femininum - häufig als Ableitung eines Verbs.9 Die Bedeutung der
substantivierten Form kann gegenüber dem zugrunde liegenden Verbum zu-
ständlich, aktiv oder passiv sein. nx,-0 darf also hier in passivem Sinn als
«Geschaffenes» verstanden werden.

Allerdings hat Howard Hanson dies 1972 vehement verneint. Stattdessen

plädiert er mit diversen Argumenten für eine Ubersetzung mit «Ritze» oder
«Spalt».10 Seine Argumente seien hier zusammengefasst und gleich kommentiert:

Hanson weist darauf hin, dass X~Q im Pi'el an wenigen Stellen mit
«abhauen, roden» zu übersetzen ist. Ob es sich hier um dieselbe Wurzel X~Q handelt,

ist allerdings umstritten. Weitere Argumente sind: die Bedeutung
«schneiden» in anderen semitischen Sprachen, sowie die in mesopotamischen
Epen zu findende Konzeption, wonach Marduk den Körper der Tiamat in
zwei Hälften reisst und so den Kosmos neu erschafft. Hanson möchte auch
den hebräischen Schöpfungs-Terminus R~D übersetzen mit «to form by
cutting».11 Jedoch sind «schneiden» und «reissen» zwei verschiedenartige
Tätigkeiten, weswegen Hansons Verbindung mit Num 16 als wenig überzeugend

erscheint.

8 In der Bedeutung «Schöpfung» z.B. in CD IV,21 und 4Q216 V,l. In der Bedeutung
«Geschöpf» (auch im Plural belegt) z.B. in 4Q216 V,9 und 4Q287 fr 3,2.

9 BL 470f. Die Feminin-Form begegnet sehr häufig im Mittelhebräischen.
10 H.E. Hanson: Num XVI 30 and the Meaning of BARA', VT 22 (1972) 353-359.
11 Dies ist übrigens auch schon von anderen Alttestamentlern so vermutet worden.

Dabei wird u.a. auf Gen 1 verwiesen, wo das Erschaffen durch Trennungen (bl3 hi)
geschieht.



4 Edgar Kellenberger

Doch das interessanteste Argument Hansons wurde bisher noch nicht
genannt. Er vergleicht in Num 16 die Ankündigung mit der Ausführung des

Strafgerichts und findet je vier Aussagen. Dabei sind die Aussagen Nr. 2-4
unbestritten parallel, weswegen Hanson auch für die erste eine Parallelität
annimmt:

Ankündigung in V 30 Ausführung in V. 31-33

1) Wenn JHWH eine schafft Und der Erdboden unter ihnen spaltete
sich (upn ni)

2) und die Erde ihren Mund öffnet und die Erde öffnete ihren Mund
3) und sie mit allen Ihrigen verschlingt und verschlang sie mit allen...
4) und sie lebend in die Scheol fahren und sie fuhren lebendig in die Scheol

Es hat etwas Verlockendes, mit Hilfe des in V. 31 begegnenden Verbums
das im Nif'al «sich spalten» bedeutet, n*C"Q als «Spalt» zu verstehen.12 Allerdings

handelt es sich eher um ein pragmatisches als um ein sprachliches Argument.

Und es stellt sich die Frage, ob bereits frühe Quellen IWQ auf diese

Weise verstanden. Die Befragung der ältesten Auslegungs-Zeugen, d.h. der
alten Ubersetzungen sowie der Midraschim, zeigen unterschiedliche
Verständnisweisen.

III. Num 16,30 in den antiken Übersetzungen und in den Midraschim

a) Grossmehrheitlich wird I7ÎT~D verstanden als Schöpfung: Eindeutig ist die

Ubersetzung Ktiopa ktIÇeiv,13 die sich bei Symmachus, Theodotion und
Aquila findet. Entsprechend verwenden Samaritanus, Targum Onkelos
und Peschitta den Wortstamm ,-0. Laut Auskunft der neusten Wörterbücher

bedeutet ,-0 in diesen Zielsprachen stets «schaffen», und das Nomen
bedeutet «Schöpfung, Geschöpf», aber nie «Spalt» o.ä.14

b) Ausdrücklich von einer «neuen» Schöpfung reden der Targum Neophyti

12 Siegfried Kreuzer (mündlich im August 2007) äusserte darum den Verdacht, dass hier
iliC73 einen Lesefehler für ursprüngliches ilD'pa darstelle. In der Tat können gelegentlich

die Buchstaben Qoph und Resch miteinander verwechselt werden (vgl. F.
Delitzsch: Die Lese- und Schreibfehler im AT, Berlin 1920, 119), und für den Wechsel

von Aleph/Ajin gibt es bekanntlich noch mehr Beispiele. Doch spricht gegen Kreuzers

Vermutung, dass ein Nomen nirpa nicht nur im AT fehlt, sondern - im Unterschied

zu nX'-Q - auch in Qumran und in der rabbinischen Literatur nicht belegt ist.
13 Der griechische Wortstamm ktiÇ- wird nie im Sinne von «spalten, schneiden o.a.» ver¬

wendet, siehe H.G. Liddell, R. Scott: A Greek-English Lexicon, Revised Edition,
Oxford 1968.

14 Siehe das neue Internet-Lexikon für die aramäischen Sprachen (www.call.cn.huc.
edu). Ebenso A. Tal: A Dictionary of Samaritan Aramaic (HO 1/50), Leiden 2000,
z.St. (im Blick auf den hier identischen Samaritanischen Targum).



Schöpfung und Chaos 5

(nrnn iT,-n) sowie die Vulgata («si autem novam rem fecerit Dominus»).
Übrigens teilen auch mittelalterliche jüdische Exegeten wie Raschi dieses

Verständnis.

Andere rabbinische Texte widersprechen: Die Mischna zählt den «Mund
der Erde» zu den zehn Dingen, die am Ende des sechsten Schöpfungstages
geschaffen worden sind.15

Gleichwohl verstehen die rabbinischen Quellen Num 16,30 meistens als

Schöpfungstat. Sie tun dies mittels eines Kompromisses, wie wir ihn
klassisch im Targum Pseudo-Jonatan finden: «Wenn für sie der Tod nicht seit

Anbeginn der Welt geschaffen wurde, so soll er jetzt für sie geschaffen werden;

und wenn nicht ein Mund für die Erde von Anbeginn an geschaffen
wurde, soll er jetzt geschaffen werden und die Erde sich öffnen usw.».16

Eine ähnliche Auffassung, welche jedoch den Tod durch die Gehenna
ersetzt, wird im Midrasch Rabba und im Talmud zitiert.17

Doch es findet sich in der rabbinischen Literatur auch ein kompromissloser
Widerspruch, der sich der Lösung des Kanadiers Hanson annähert: Der

tannaitische Midrasch Tanchuma18 führt gegen die Vorstellung einer Neu-
Schöpfung die Schriftstelle Qoh 1,9 ins Feld: «Es gibt nichts Neues unter
der Sonne». Darum sei nicht eine wirkliche Schöpfung gemeint, sondern
es gehe um das Ziel, «eine Pforte» - sozusagen einen Ausweg - zu öffnen
(nnrrs ^CHpb). Bei dieser Argumentation wird allerdings das in Num
16,30 begegnende Verbum X~Q nicht mehr wahrgenommen. Die Deutung
wirkt eher zu pragmatisch, als dass sie sich auf die Schrift abstützen könnte.

Bezeichnenderweise verzichten der jüngere Midrasch Rabba sowie der
Talmud auf diese Deutung; stattdessen kombinieren sie den Einwand von
Qoh 1,9 mit der soeben genannten Lösung d).

Noch nicht erwähnt wurde bisher die Septuaginta. Deren Überlieferung
weicht deutlich vom MT ab. Anstelle des konditionalen DK des MT bringt
LXX eine unbedingte Gerichtsankündigung (bei einer Rückübersetzung
ins Hebräische entspräche dies einem CK "Ç). Zudem bringen die
Handschriften für die Wiedergabe von nK"""IC vier verschiedene Lesarten, was
auf eine merkliche Unsicherheit im Verständnis hindeutet. Die Mehrheitslesung

lautet: àXX' r\ èv ^aapatt Setzet KÛptoç «Sondern der Herr wird
(es) in einem <|)äa|ta zeigen und indem die Erde sich öffnet ...».19 c|)àapa be-

mAv 5,6; ferner TPsJon zu Num 22,28.

Analog auch in einer Rand-Notiz des Targum Neophyti.
BerR z.St.; siehe auch die Diskussionen in bSan 110a und bNed 39b.

TanB XVI,27.
In der «Bible d'Alexandrie», Les Nombres, Paris 1994 übersetzt Gilles Dorival: «Seulement

Seigneur fera montre d'un prodige ...».



6 Edgar Kellenberger

deutet «Erscheinung, Wunderzeichen»;20 die LXX hat möglicherweise
etwa itXT ilKDQD gelesen, oder sie übersetzt frei. Anstatt (|)dopa bringen
wenige LXX-Handschriften das negativer konnotierte Lexem (txxvxaapa
oder opakpa «Zu-Fall-Kommen».

g) Für unsere Fragestellung besonders interessant ist eine vierte Variante:
ydapa «Spalt, Schlund» begegnet in Handschriften, die auf die Rezension
des Origenes zurückgehen.21 Da jedoch die gesamte LXX-Überlieferung
das Verbum K~U hier mit dem Verbum ôetKvupt «zeigen» wiedergibt, wird
die Variante des Origenes keinen Anspruch auf Ursprünglichkeit erheben
dürfen,22 sondern es ist mit einer Auslegungs-Alternative des kenntnisreichen

Gelehrten zu rechnen, die entweder aus einer jüdischen Quelle
(entsprechend dem oben zitierten Midrasch Tanchuma) stammt oder eine

eigene Konstruktion des Origenes ist.23

Bei aller Vielfalt des Textverständnisses überwiegt deutlich das Bemühen, auf
der Basis einer Schöpfungsaussage zu argumentieren und so zu einer Auslegung

zu finden. Die wenigen Äusserungen, die von einem Spalt reden, kommen

einseitig durch inhaltliche Überlegungen dazu.24 Es fehlt eine sprachliche
Argumentation zum Nomen HK'DD, und das Verbum KID verschwindet dabei

gänzlich aus dem Blickfeld.
Die eingangs erwähnte Hypothese von Hanson findet also keine echte

Stütze bei den ältesten Zeugen der Auslegungsgeschichte. Es bleibt dabei, dass

das Strafgericht von Num 16 betont als Schöpfungs-Tat JHWHs verstanden
werden will.25

Umso auffälliger ist die konkrete Durchführung des Strafgerichts: Dass
auf den festen Erdboden kein Verlass mehr ist und stattdessen der
Erdenschlund sich öffnet und die fehlbaren Menschen verschlingt, erinnert an ein
Wiederaufbrechen des Chaos. Dass dies als Schöpfungstat angekündigt wird,
muss aufs Höchste erstaunen.

20 Vgl. <|>aa|ra als Wiedergabe von |Ttn (Hi 20,9) bzw. von «Vision» 0es 28,7), und
siehe grundsätzlich Liddell & Scott, Lexicon (Anm. 13).

21 Doch vgl. ähnlich bereits Philo Mos. 11,281: ei Sè kcuvöv xtva xàapaxa yfiç ôprô
22 So auch das Urteil von J.W. Wevers: Notes on the Greek Text of Numbers (SCSt 46),

Atlanta 1998, 274.
23 Leider äussert sich Origines in seinen exegetischen und homiletischen Schriften nir¬

gends zu Num 16,30. Weder ein Blick in seine Homilien zu Num noch das Konsultieren

des grossen Nachschlagewerks der «Biblia Patristica» Hessen mich fündig werden.
24 Erst Ibn Ezra z.St. bringt ein sprachliches Argument mit seinem Hinweis auf Ez 23,47

(JTD III pi zerhauen [?]).
25 Auch falls nx,-D midraschartig auf den Namen des revoltierenden DTDS zu beziehen

wäre (so M. Garsiel: Biblical Names. A Literary Study of Midrashic Derivations and

Puns, Ramat Gan 1991, 225), besitzt das Nomen gleichfalls einen semantischen Wert,
der zu ergründen ist.



Schöpfung und Chaos 7

IV. Suche nach ähnlichen Verbindungen von Schöpfungs- und Chaos-Aussagen

Im Folgenden sollen Belegstellen untersucht werden, welche X~Q im Kontext
von zerstörerischen Aktivitäten JHWHs verwenden.

a) Ex 34,10:

Es handelt sich hier - einmal von Num 16 abgesehen - um den einzigen Pen-
tateuch-Beleg von X"Q, der nicht priesterschriftlich ist, sondern eher in den
deuteronomistischen Bereich einzuorden ist. Innerhalb der komplexen
Darstellung des erneuten Bundesschlusses nach der Katastrophe des goldenen
Kalbs findet sich eine Bundesverheissung:

Und [JHWH] sprach: «Siehe, ich schliesse einen Bund: Vor deinem ganzen Volk will
ich Wunder (niXbS]) tun, wie sie [bisher] nicht erschaffen worden sind (K73 ni) auf der

ganzen Erde und unter allen Nationen. Und das ganze Volk, in dessen Mitte du bist,
soll das Tun JHWHs sehen; denn furchtbar ist, was ich mit dir tun werde. ...»

Nur an dieser Stelle verbindet sich X~Q mit «Wunder». Umso erstaunlicher ist
die Fortsetzung: Was hier JHWH erstmalig mit Israel tut, ist etwas Furchtbares

(XTl]). JHWHs Wundertaten werden offenbar mit seinem Gerichtshandeln

verbunden. Insofern darf von einer entfernten Analogie zum erschreckenden

Strafwunder in Num 16 gesprochen werden. Allerdings geschieht das

Gerichtshandeln JHWHs in Num 16 «nur» vor den Augen des Volkes, hingegen

an der universalistischeren Ex-Stelle vor den Augen aller Nationen.

b) Jes 4,5:

Dieser - gewiss nicht protojesajanische - Vers bringt X~Q mit Vorstellungen
einer Gerichtstheophanie zusammen. Er scheint ein Läuterungsgericht an
Israel vorauszusetzen:

Dann wird JHWH über der ganzen Stätte des Berges Zion und über seinen Versammlungen

eine Wolke schaffen (K~n) bei Tag und Rauch sowie Glanz eines flammenden
Feuers bei Nacht; denn über der ganzen Herrlichkeit wird ein Schutzdach sein.

Hier fallen kaum Analogien zu Num 16 auf. - Anders verhält es sich mit dem
nächsten Beleg:

c) Gen 1,21:

X~Q wird in Gen 1,1-2,4 verwendet für die Erschaffung von Himmel und
Erde sowie von Mann und Frau. Eher überraschend begegnet X~Q in V. 21
ebenfalls bei der Erschaffung der «grossen Meeres-Ungeheuer (DTin)». Es ist
auffällig, dass gerade diese chaotischen Monster26 in nächster Verbindung mit

26 Jes 27,1 bringt den pn in Zusammenhang mit Leviatan. Am 9,3 erwähnt eine mytho-



8 Edgar Kellenberger

KID genannt werden, gefolgt von den übrigen Wassertieren und Vögeln.
Hingegen mit HtöD verbunden erscheinen sämtliche Objekte und Tiere des 2.-4.
bzw. des 6. Schöpfungstages. Der Schöpfungs-Terminus K"1D gerät dadurch in
eine erstaunliche Nähe zum chaotischsten der von JHWH geschaffenen Tiere.

d) Ps 104:

Eine vergleichbare Sicht ist in Ps 104 zu entdecken, wo ab V. 17 die Erschaffung

verschiedener Tiere gerühmt wird. Dabei ergibt eine genauere Betrachtung

dieser Verse, dass die Aufzählung der Tiere in einer eigentümlichen
Steigerung erfolgt, und zwar betr. ihrer Unzugänglichkeit und Unheimlichkeit
gegenüber dem Menschen: Die Aufzählung beginnt in V. 17 - noch recht
harmlos - mit den in den Zedern nistenden Vögeln und den Störchen in den

Zypressen; in V. 18 folgen die Steinböcke und Klippdachse im Felsengebirge.
V. 20 nennt die Wildtiere, die sich während der von JHWH veranlassten
nächtlichen Finsternis im Wald regen. Es folgen in V. 21f. die nach Raub
brüllenden Junglöwen, die sich untertags in ihre Höhlen zurückziehen. V. 25
schildert das Gewimmel an Meerestieren, und am Ende der Aufzählung steht
als eigentlicher Höhepunkt der Leviatan (V. 26). Sie alle werden von JHWH
ernährt (V. 27f.). Wenn JHWH ihren Lebensodem (m~l) wegnimmt, kehren
sie zum Staub zurück (V. 29). Doch wenn JHWH seine m~l sendet, so werden
sie erschaffen (KID V. 30).

Auch in Ps 104 erscheint also JHWH als souverän über die teilweise
chaotischen Geschöpfe. Ahnlich wie es für die Tiere in Hi 39 gilt, die der ordnenden

Hand des Menschen entzogen sind, rühmt Ps 104: JHWH erschafft und
nährt diese Tiere, solange er will. Ja, er «spielt» sogar mit dem Leviatan (vgl.
Hi 40,29). Dass JHWH mit dieser Chaosmacht «spielt» (pTTO pi), ist der
deutlichste Beweis für JHWHs Souveränität. Allerdings formuliert Ps 104 die
Erschaffung des Leviatan nicht mit KID, sondern der Psalmdichter wählt hier
das allgemeinere Verbum "DT (V. 26). Er bringt das Verbum K~)D erst für seine
zusammenfassende Bemerkung in V. 30.

e) Deuterojesaja

Deuterojesaja verwendet K~1D insgesamt 16mal. Davon interessieren zwei Stellen:

Jes 54,16f. nennt JHWH, der den Waffenschmied «erschafft»; die von ihm
geschmiedeten Waffen können Israel jedoch nicht schaden. Ja, JHWH
«erschafft» den «Verderber» (nTltÖQ) zum Zweck des Vernichtens.27 Interessant

logische Schlangengestalt auf dem Meeresgrund.
27 Ein rrntöD kann eine menschliche oder eine mythologische Gestalt sein. Siehe insbe-



Schöpfung und Chaos 9

ist, dass dieser Verderber laut Jes 54 zwar von JHWH «erschaffen» ist, aber
nichts ausrichten kann gegen das von JHWH beschlossene Heil für Israel. In
paradoxer und polemischer Diktion, wie sie Deuterojesaja eigen ist, betont
hier JHWH zweimal: «ICH erschuf» (\7K~D 'DDK).

Die zweite interessante deuterojesajanische Stelle ist der bekannte Vers Jes

45,7. Hier bezeichnet sich JHWH als derjenige,

der ich Licht bilde (~l2f) und Finsternis erschaffe (X~n),
der ich Heil tue (n£)U) und Unheil erschaffe (X~n).
ICH bin JHWH, der dies alles tut.

Auffälligerweise sind es gerade «Finsternis» und «Unheil» - also chaotische
bzw. zerstörerische Mächte -, welche mit KID in Verbindung gebracht werden.

Hingegen wird «Licht» mit "12T verbunden und «Heil» mit "DD. Diese
eigenartige Verwendung von KID ist kein Zufall, sondern bewusste Polemik:
Laut der Theologie Deuterojesajas ist JHWHs Schöpfermacht besonders
deutlich wirksam in diesen - als gottfeindlich geltenden - Mächten: Auch
«Finsternis» und «Unheil» müssen nach JHWHs Pfeife tanzen! Sie können
nicht unabhängig von JHWH wirken, sondern dienen zwangsläufig seinen
Plänen.

Als Zusammenfassung dieser Enquete lässt sich sagen: So unterschiedlich der
geschichtliche und theologische Ort der aufgeführten Belege ist, so fällt doch
auf, wie K~ID mehrfach auch zerstörerische oder Chaos-nahe Aktivitäten
JHWHs bezeichnen kann. Num 16,30 steht also innerhalb des Alten Testaments

nicht völlig isoliert da. Gerade die Tatsache, dass alle diese Stellen
theologisch nicht in derselben Linie liegen, erhöht das Gewicht der Beobachtung.

Was ist der theologische Beweggrund für solche kühnen Schöpfungsaussagen?

Am deutlichsten beantworten lässt sich dies im Deuterojesaja-Buch mit
dessen häufiger Betonung von JHWHs Souveränität und Alleinwirksamkeit.
Ahnliches darf man wohl auch für das Erschaffen der DDDH in Gen 1 annehmen.

In Num 16 hingegen liess sich für die pointierte Formulierung
nKOD KID kein deutlicher theologischer Hintergrund nachweisen. Dass

JHWH hier eine Art begrenztes Chaos zur Vernichtung der Revoltierenden
erschafft, bleibt ohne präzise Parallele und somit etwas Singuläres. Somit
zeigt an diesem Punkt die Erzählung, die sich sonst - zumindest in der
Verbindung von Sendungs-Legitimation und Erkenntnisformel - vom geistigen
Erbe des Jeremia- und Ezechiel-Buchs zu nähren scheint,28 eine eigenwillige

sondere Ex 12,23; II Sam 24,16 (auch I Chr 21,12.15); Jer 22,7; 51,1.
28 Auch das in V. 29 gewichtige Nomen rnjPB ist in der Bedeutung «Ahndung, Heimsu¬

chung» vorwiegend in Jer belegt: Jer 8,12; 10,15; 11,23; 23,12; 46,21; 48,44; 50,27;
51,18; ferner Jes 10,3; Hos 9,7; Mi 7,4; im Plural Ez 9,1. - Vgl. zudem in V. 28 die
Formulierung nbxn D'ÜJJOn 5o rix rnBD, welche sonst nur noch in Jer 7,13 belegt ist.



10 Edgar Kellenberger

Kontur. Ebenfalls eigenwillig und singular ist in V. 29 die Verbindung von
"IpS mit rnpS «Heimsuchung» zu einer ähnlichen figura etymologica,29 wie
sie im folgenden Vers PINTD X~Q darstellt. Doch mit solchen formalen
Beobachtungen lässt sich das theologische Milieu nicht erfassen. Nun werden zwar
häufig die heftigen Auseinandersetzungen zwischen Priestern und Leviten als

Hintergrund von Num 16 betont, weswegen dieser Text aus der Position der
Priesterschaft zu verstehen sei. Doch bleibt auffällig, dass Mose hier vor allem
mit prophetischen Formulierungen argumentiert. Geht es hier wirklich um
die Wahrung priesterlicher Interessen?

V. Zwei «Kontrast-Texte» zu Num 16: Ps 148 undProv 8,22-30

Häufig ist es für die genauere Bestimmung einer theologischen Aussage
hilfreich, wenn wir sie durch den Vergleich mit einem Kontrasttext schärfer zu
erfassen versuchen. Dies soll geschehen mithilfe von zwei Texten, die eine
besondere Beziehung zwischen Schöpfung und Chaos zeigen, jedoch NID nicht
verwenden.

Zunächst zum Hymnus Ps 148: In dessen erstem Teil werden die
Schöpfungswerke «vom Himmel her» zum Gotteslob aufgerufen, im zweiten Teil
dann diejenigen «von der Erde her». Hier fällt auf, dass ausgerechnet die DTin
und moinn den Reigen der Lobenden «von der Erde her» eröffnen sollen.
Durch ihr Gotteslob verlieren diese Unwesen sozusagen ihre chaotische Qualität.

Eine ähnliche Perspektive ist noch ausgeprägter zu beobachten in Prov
8,22-30 (übrigens ebenfalls mit der Pluralform moinn): Als «Erstling» (rfüND)
ist die Weisheit (nQOn) JHWHs früheste Schöpfung (V. 22). Falls man Gen 1

heranziehen darf, so kommt die Erwähnung der Chokma gleich nach dem
Tohuwabohu. Gibt es auch in Prov 8 Hinweise auf das Chaos? Zwei solchen
Fährten soll im Folgenden nachgegangen werden:

a) Die Chokma wurde geboren, als es noch keine moinn und keine wasser¬
reichen Quellen gab (V. 24). Das Wort Dliin begegnet im AT insgesamt 14-

mal im Plural und bezieht sich mehrheitlich auf chaotische Aspekte, vor
allem in den Psalmen (als JHWHs Begrenzung des Chaos) oder im
Zusammenhang mit der Errettung am Schilfmeer. Andrerseits begegnet eine
eindeutig positive Konnotation von mOHID in Dt 8,7: Hier verheisst JHWH
ein «gutes Land, ein Land von Wasserbächen, Quellen und moinn, die in
der Ebene und im Gebirge entspringen». Es fällt auf, dass die hier begegnende

Verbindung von «Quellen» (m"D) und mOHTD ebenfalls im Paralle-

29 Nur hier findet sich diese figura etymologica.



Schöpfung und Chaos 11

lismus membrorum unseres Chokma-Hymnus in Prov 8,24 erscheint.30
Beide Nomina können offenbar positiv konnotiert sein.

b) In V. 29 setzt JHWH dem Meer eine Grenze, damit die Wasser seinen Be¬

fehl nicht übertreten. Während dieses Aktes von JHWHs Chaos-Eindämmung

entfaltet die Chokma gleichzeitig eine überraschende Aktivität: Sie

«spielt (oder tanzt)» (V. 30f.). Das hier begegnende Verbum pntü (pi) «spielen»

begegnet ebenfalls an den erwähnten Stellen in Ps 104 und Hi 40 im
Zusammenhang mit dem Leviatan. Doch hier im Proverbien-Buch spielt
nicht mehr JHWH selbst, sondern die Chokma «spielt vor JHWH» (V.
30) sowie auf JHWHs «Erdkreis» (V. 31). Die zweimalige Nennung dieses

Verbums in chiastischer Anordnung am Ende des Hymnus weist hin auf
ein besonderes Gewicht dieser Aussage.

Somit lassen sich mit den Begriffen niOVin und pITO zwar Anklänge an Chaos-

Vorstellungen finden. Jedoch wirken sie nur schwach. Sie erscheinen sozusagen

«aufgesogen» durch die Macht JHWHs sowie durch das Spiel der Chokma.

Hier ist kein Kampf und kein Chaos, sondern stattdessen eitel «Wonne»
("jJItÖJJtÖ). Die doppelte Nennung von «Wonne» am Ende des Hymnus -
ebenfalls in chiastischer Anordnung - weist wiederum auf das besondere
Gewicht der Aussage hin. Dank der Chokma gibt es eigentlich kein Chaos mehr.

Diese pointierte theologische Aussage steht in deutlichem Kontrast zu
Num 16, wo ebenso pointiert das Gericht an den Revoltierenden als Erschaffung

des Chaos erzählt wird.

VI. Schluss

Die untersuchten Stellen zeigen bei aller theologischen Unterschiedlichkeit in
den Beziehungen zwischen Schöpfung und Chaos (bzw. zerstörerischen Kräften)

zumindest eine minimale Gemeinsamkeit: Die Reihenfolge «zuerst Chaos,

dann Schöpfung» trifft bei diesen Belegen nicht zu. Stattdessen zeigt sich

JHWHs Souveränität zuweilen gerade darin, dass er Zerstörerisches schafft
und für seine Ziele instrumentalisiert. Wo den «Erstlingen» der jeweils
beschriebenen Schöpfung Chaotisches anhaftet, werden numinose31 Züge deutlich:

Das gilt für die Meeresungeheuer (Gen 1,21 und Ps 104,26), aber auch für

30 Hier JTUTD. - Möglicherweise sind auch die Schöpfungs-Aussagen in einem weiteren
Chokma-Hymnus analog zu verstehen: In Prov 3,20 begegnet ein Parallelismus
membrorum zwischen den mDliin, die durch JHWHs Pin gespalten wurden (Up3 ni, vgl.
Num 16,31) und «Wolken, die von Tau triefen».

31 Zum Begriff des Numinosen vgl. O. Keel, S. Schroer: Schöpfung. Biblische Theolo¬

gien im Kontext altorientalischer Religionen, Göttingen/Freiburg CH 2002.



12 Edgar Kellenberger

die Chokma in Prov 8 und wohl auch für den sich öffnenden Erdenschlund
in Num 16.

Abstract

Ausgangspunkt ist die Revolte gegen Mose (Num 16), wo ein angekündigtes Strafgericht
überraschenderweise als das «Schaffen einer Schöpfung (ns,-0 N"D)» bezeichnet wird. Dass
der Erdenschlund sich öffnet und die Übeltäter verschlingt, macht allerdings eher den
Eindruck eines einbrechenden Chaos als den einer Schöpfungsaussage. Entgegen Versuchen,
das alttestamentliche Hapaxlegomenon "*C~ü anders zu verstehen, bestätigt eine Untersuchung

der antiken Übersetzungen und der Midraschim die Bedeutung «Schöpfung». In der
zweiten Hälfte des Aufsatzes werden weitere alttestamentliche Belege diskutiert, in denen
der Schöpfungsterminus N03 mit zerstörerischen und chaotischen Aktivitäten JHWHs
verbunden erscheint (Gen 1,21; Ps 104; Deuterojesaja; als Kontrasttexte Ps 148 und Prov
8,22-30). Allen diesen Texten eigen ist die theologische Reihenfolge «Schöpfung und Chaos».

Edgar Kellenberger, Oberwil


	Schöpfung und Chaos : Bemerkungen zu Num 16, 30 und weiteren alttestamentlichen Stellen

