Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 4

Artikel: Aufklarung und Christentum in Lessings "Nathan der Weise" :
Autonomie der Literatur seit der Aufklarung

Autor: Kaiser, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877822

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aufklirung und Christentum in Lessings
«Nathan der Weise»

Autonomie der Literatur seit der Aufklirung

Mit der Aufklirung wird die Literatur zur kulturellen Instanz, die dem Chri-
stentum und seinen Institutionen, den Kirchen, kritisch eigenstindig gegen-
tibertritt. Diese Eigenstindigkeit konnte nicht deutlicher werden als durch
das, was Lessing in seinem letzten, 1779 im Druck erschienenen, 1783 in Ber-
lin uraufgefithrten Drama «Nathan der Weise» unternimmt.! Er thematisiert
hier das Verhiltnis der drei monotheistischen, auf schriftliche Offenbarungen
gegriindeten Weltreligionen zueinander von einem vierten Ort aus, dem in
Deutschland seit Gottsched literarisch gewordenen Theater. Zwar war der
Anstoss dafiir dusserlich - die Weisung an den herzoglich braunschweigischen
Bibliothekar in Wolfenbiittel, seine in Streitschriften ausgetragene theologi-
sche Kontroverse mit dem hamburgischen Hauptpastor Johann Melchior
Goeze abzubrechen -, aber Lessing machte diesen Schritt durch das Motto sei-
nes Dramas programmatisch: «Introite, nam et hic dii sunt!» Mit diesen Wor-
ten soll der Philosoph Heraklit Besucher aufgefordert haben, in einen grossen
Backofen einzutreten, in dem er sich seine kalten Glieder wirmte. Will sagen:
auch an einem profanen Ort wie dem unter Frommen damals noch leicht an-
riichigen Theater? und somit auch in der sikularen Dichtung kann der Dis-
kurs tiber Gott gefuhrt werden. In diesem Sinn schreibt Lessing mit Bezug auf
«Nathan den Weisen» an seine Freundin Elise Reimarus am 6. September
1778:

«Ich mufl versuchen, ob man mich auf meiner alten Kanzel, auf dem Theater, wenig-
stens noch ungest6rt will predigen lassen.»

! Leicht iiberarbeiteter Text eines Vortrags, der am Schluss des Symposions «Literatur
in den Prozessen religidser Transformation der Moderne», veranstaltet von Alfred
Bodenheimer, Georg Pfleiderer und Bettina von Jagow vom 1. bis 3. Mirz 2005 im
Landgut Castelen, Kaiseraugst bei Basel, gehalten wurde. Er greift in einigen Teilen
auf eine dltere Veroffentlichung in der Zeitschrift «Pastoraltheologie» zuriick, geht
aber iiber sie hinaus; s. G. Kaiser: «Nathan der Weise». Glaube, Liebe, Hoffnung. Der
Grund des Toleranzdramas, PTh 80 (1991/92) 568-584.

2 So hat Lessings Spezialgegner, der Hauptpastor Goeze in Hamburg, einen gewissen
Johann Ludwig Schlosser verklagt, weil er als Kandidat der Theologie Schauspiele ver-
fasst hatte; s. J. Geftcken: Der Streit iiber die Sittlichkeit des Schauspiels im Jahr 1769,
ZVHaG 3 (1851) 56-77.

ThZ 4/63 (2007) S. 358-380



Aufklirung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 359

Durchdringung von Aufklirung und Christentum in Deutschland

Nun greift Lessing in «Nathan der Weise» bekanntlich die Ringparabel aus
der dritten Novelle des ersten Buchs von Boccaccios etwa 420 Jahre ilterem
«Decamerone» auf. Doch die elegant skeptische Destruktion der religitsen
Wahrheitsanspriiche durch den Renaissance-Dichter ist nur ein kleinformati-
ges Vorspiel zu dem, was im deutschen Kulturraum nach den schweren
Erschiitterungen durch die Reformation mit den folgenden blutigen Religi-
onskriegen und nach dem grossen, von Westeuropa ausgehenden Aufbruch
der Aufklirung an Programmatik moglich wird. Bei uns, wo die christliche
Prigung besonders tief und nachhaltig ist, fasst die Aufklirung zunichst
schwer Fuss, wird dann aber auch zur besonders aufwiihlenden und fruchtba-
ren Herausforderung. Aus der eindringlichen Begegnung zwischen Christen-
tum und Aufklirung entspringen nicht nur radikale gegenseitige Infragestel-
lungen, sondern auch mannigfaltige wechselseitige Bestrahlungen, Verwand-
lungen, Vermittlungen und Synthetisierungen. So entsteht der geistige Nihr-
boden fur die deutsche Klassik in Philosophie und Literatur. Fir einen
historischen Augenblick werden deutsche Literatur und Philosophie, die aus
dieser Reibung und Osmose hervorgehen, europiisch massgeblich, und sie
werden pointiert - vage und abgekiirzt gesagt - Weltanschauungsdichtung.
Die gegenseitige Bestreitung und Durchdringung der Elemente zeigt sich frith
und exemplarisch in Lessings Religionsdrama als Fortbildung der bei Boccac-
cio herrschenden bloss skeptischen Destruktion zur Dekonstruktion. Sie er-
greift Elemente der Monotheismen und baut sie in den Zusammenhang einer
Humanititsreligion ein, die in einem Glauben verankert ist. Lessing spricht
nicht obenhin vom Theater als seiner Kanzel.

Die Wechselwirkung von religiosem Denken und gelebtem Glauben im Drama

Die bei Lessing stattfindende Diskussion der Religionen spielt sich nicht nur
am Ort der Literatur, sondern auch in einer eigentiimlich literarischen Weise
ab. Es werden nimlich nicht einfach theologische oder philosophische Lehr-
inhalte literarisch eingekleidet. Vielmehr tritt im Drama und durch das Dra-
ma als einem dargestellten Lebens- und Handlungszusammenhang hervor,
dass religiése Argumentation und gelebter Glaube zweierlei sind und das ge-
lebte Leben das religiose Denken sowohl griindet wie tibersteigen kann. Das
geschieht in «Nathan» auf zwei Ebenen: erstens indem eine religionsphiloso-
phische Aussage aus einer dramatisch vermittelten erzihlten Handlung her-
vortritt und zweitens, indem die Aussage dieser Fabel durch das dramatische
Geschehen noch einmal kommentiert und tiberboten wird. Auf diese Weise
wird dieses Drama auch - und das ist literarisch sehr modern - poetologisch



360 Gerhard Kaiser

selbstreflexiv. Es fithrt vor, dass Literatur eine autonome Erkenntnisweise ist,
weil sie im mimetischen Entwurf gelebten Lebens zu Einsichten und Aussa-
gen fahig ist, die logisch-begrifflich nicht gemacht werden, sondern allenfalls
im Nachhinein interpretierend eingeholt werden kénnen. Weil sich aber in
Lessings «Nathan» die religitse Botschaft nicht einfach an der Oberfliche der
Begrifflichkeit vorfinden ldsst und sich erst im Durchgriff auf die dramatische
Struktur voll aufschliesst, hat die Theologie, die vorwiegend auf die theologi-
sche Explikation geachtet hat, wenig anderes in «Nathan der Weise» gefunden
als die Ringparabel und noch ein bisschen Theater drum herum. Es sagt viel,
dass Emanuel Hirsch in seiner bahnbrechenden fiinfbindigen Geschichte der
neuern evangelischen Theologie bei insgesamt 45 Seiten tiber Lessing knapp
eineinhalb Seiten auf die Ringparabel verwendet, ohne auch nur einen Blick
auf das Drama als Ganzes zu werfen.?

Anndhberungspunkte der Aufklirung an Judentum und Islam

Die Hauptreibungsflichen der Aufklirung am Christentum waren: Trinitdts-
theologie, Erbsiindenlehre, Erlosungslehre. Weil die beiden verwandten mo-
notheistischen Schriftreligionen Judentum und Islam diese Argernisse fiir die
diskursive Vernunft nicht boten, konnten sie in der Epoche der Aufklirung
eine Aufwertung erfahren, die eine viele Jahrhunderte wihrende Diskriminie-
rung der Juden und Perhorreszierung der Muslime abzuschwichen oder auf-
zuheben half. 1657 bringt der schlesische Barockdichter Andreas Gryphius
das Schicksal der christlichen georgischen Konigin Katharina als Mirtyrer-
drama auf die Bithne, die 1624 zum Entsetzen Europas von dem muslimi-
schen Perserschah Abas wegen ihrer Glaubenstreue gefangen genommen und
zu Tode gefoltert worden war - ein zeitcharakteristischer Theatervorwurf.
1683 standen die muslimischen Tiirken, iiber Jahrhunderte der Schrecken Eu-
ropas, noch einmal vor Wien; neunundneunzig Jahre spiter lebt in Mozarts
«Entfithrung aus dem Serail» der turkische Edle Bassa Selim dem Wiener Pu-
blikum die Botschaft der Aufklirung und der Humanitit vor. Noch waren
die Juden zu Lessings Zeit in Gettos gepfercht, aber die pantheistische «Ethik»
des von seinen Glaubensgenossen exkommunizierten hollindischen Juden
Benedikt Spinoza von 1677 gelangte gerade im spiten 18. Jahrhundert in der
deutschen Philosophie zu umfassender Wirkung, und wenig vorher wurde
Moses Mendelssohn im preussischen Toleranzklima ein bekannter Philosoph
und Freund der anderen Berliner Aufklirer, allen voran Lessings. Selbstbe-
wusst konnte er offentlich einen albernen Bekehrungsversuch des grossen

3 E. Hirsch, Geschichte der neuern evangelischen Theologie im Zusammenhang mit
den allgemeinen Bewegungen des europiischen Denkens, Bd. 4, Giitersloh 1951,
51975/4, 1641



Aufklirung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 361

Ziircher Theologen Johann Caspar Lavater zuriickweisen. Boccaccios Erzih-
ler der Ringparabel ist dem antisemitischen Vorurteil vom gerissenen Juden
nicht ganz fern; Nathan kann mit Pathos «der Weise» heissen.

Lessings Beziehung zum Christentum

Indem er von der Bibel zu den Biichern iiberlief, machte der sichsische luthe-
rische Theologensohn Lessing eine in dieser Epoche typische Karriere. Unty-
pisch aber war, mit welcher Intensitit er sich auch als weltlicher Autor im
Feld der Theologie bewegte. Der Literat und Polemiker wurde einer der ori-
ginellsten Denker zur protestantischen Theologie seiner Zeit. Ein personlich
formuliertes und begriindetes christliches Glaubensbekenntnis hat der finten-
reiche theologische Florettfechter dabei nie herausgelassen. Er hat sich mit
Hilfe der urspriinglich leibnizschen Unterscheidung zwischen Vernunft-
wahrheiten und Tatsachen- bzw. historischen Wahrheiten aus der Affire ge-
zogen. Dass es einen Gott als Weltschopfer, Weltregenten und Garanten einer
moralischen Weltordnung gibt, galt im 18. Jahrhundert zumindest in
Deutschland noch als eine Vernunftwahrheit, nimlich eine solche, die sich
aus Vernunftgriinden deduzieren lasst. Hingegen sind die spezifisch christli-
chen Offenbarungswahrheiten - Menschwerdung Gottes, Erlésung am
Kreuz, Auferstehung Christi von den Toten, Himmelfahrt - fiir Lessing blos-
se historische Wahrheiten, durch viele Jahrhunderte bezeugt und weithin ge-
glaubt, aber aus Vernunftgriinden weder beweisbar noch widerlegbar. Ein
personliches Glaubensbekenntnis der nach Lessings Verstindnis historischen
Wahrheiten des Christentums gehort deshalb fiir ihn nicht in den rationalen
Diskurs. Dass diese Glaubensartikel fiir Lessing keine Herzensanliegen wa-
ren, kann man mit Sicherheit annehmen, waren sie es doch kaum noch fiir die
fiihrende evangelische Theologenschule der Zeit, die aufklirerischen Neolo-
gen, die zum Spott Lessings den christlichen Kirchenglauben vernunftgemiss
zu machen suchten, indem sie diese unzeitgemissen Glaubensinhalte auf ein
kaum noch identifizierbares Minimum zusammenschnurren liessen. Gerade
die theologische Streitlust Lessings zeigt indessen, dass Religion ein Lebens-
thema fiir ithn bedeutete, und da er trotz seiner philosophischen und theolo-
gischen Schlagkraft zuerst und zuletzt ein Dichter war, verdanken wir dieser
Fixierung sein Nathan-Drama, das nicht einfach ein Aufklirungsdrama iiber
Fragen der Religion ist, sondern das Wechselverhdltnis von Religion und Auf-
klirung in Szene setzt.



362 Gerhard Kaiser

Warum ist ein Nichtchrist der Held eines Toleranzdramasé

Dass Lessing dabei ausgerechnet einen Nichtchristen zum Helden seines Re-
ligionsdramas machte, kann nicht tiberraschen. Schon unter seinen ersten,
1754 veroffentlichten theologischen Schriften ist die «Rettung des Hierony-
mus Cardanus», eines europiisch beriihmten italienischen Arztes, Naturfor-
schers, Mathematikers und Philosophen, der von 1501-76 gelebt hat. Fiir des-
sen Ehrenrettung wendet Lessing einen genialen Trick an, der vorgeblich die
Christlichkeit dieses seinerzeit angefeindeten Gelehrten demonstrieren soll,
indirekt aber vor allem die Superioritit des Islam und des Judentums durch-
blicken lisst. Cardanus hatte niamlich ein religidses Streitgesprich zwischen
einem Heiden (der Antike), einem Muslim, einem Juden und einem Christen
verfasst und veroffentlicht, das angeblich - so der zeitgendssische Vorwurf ge-
gen ihn - den Streit der Religonen in der Schwebe beliess. Lessing verteidigt
Cardanus gegen die Anklage des religiosen Indifferentismus, indem er
siiffisant behauptet, tatsichlich habe Cardanus die christliche Position vertei-
digt und begiinstigt, und zwar, indem er die Haupteinwinde der Muslime
(und indirekt damit auch der Juden) gegen das Christentum gar nicht zur
Sprache brachte. Zum Beweis fuhrt Lessing aus, wie der Muslim in der Dis-
kussion dem Christen hitte gefihrlich werden kénnen:

«Schwatze nicht von Wundern, wenn du das Christentum iiber uns erheben willst! Ma-
homet hat niemals dergleichen tun wollen; und hat er es denn auch nétig gehabt? Nur
der braucht Wunder zu tun, welcher unbegreifliche Dinge zu iiberreden hat, um das
eine Unbegreifliche mit dem andern wahrscheinlich zu machen. Der aber nicht, wel-
cher nichts als Lehren vortrigt, deren Probierstein ein jeder bei sich fiihret. Wann einer
aufstehet und sagt: dch bin der Sohn Gottes», so ist es billig, dass man ihm zuruft: <Tue
etwas, was ein solcher nur allein tun kdnnte!> Aber wenn ein anderer sagt: <Es ist nur
ein Gott, und ich bin sein Propheu, [...] was sind da fir Wunder nétig?»*

Das ist deutlich, und doch nicht von der Zensur zu fassen, denn Lessing hat
ja nichts AnstOssiges gesagt; er hat nur gesagt, was ein Muslim Anstossiges ge-
sagt hitte, hitte Cardanus ihn tiber den Christen triumphieren lassen wollen.

Boccaccios «Decamerone» als Versteck Lessings

Dass Lesssing nun aber nicht einen Muslim, sondern einen Juden zum Repri-
sentanten der reinsten Religion gemacht hat, lag wohl nicht nur an der
Freundschaft mit Moses Mendelssohn, der ihm die Gestalt des Frommen und
Philosophen vor Augen stellte, wohl auch nicht nur an der erfahrbaren Nihe
des jiidischen Glaubensmilieus und der Vertrautheit des studierten Theologen

*  Lessings Werke. Vollstindige Ausgabe in 25 Teilen, hg.v. ]. Petersen, W. von Olshau-
sen, Berlin u.a. 0.]., Teil 20, 110-130 (124) (nach dieser Ausgabe wird zitiert).



Aufklirung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 363

mit der judischen Bibel, dem Alten Testament der Christen; es lag zunichst
im Kristallisationspunkt seines Dramas, eben der dritten Novelle des ersten
Tages des «Decamerone», deren Held ein Jude ist. Auch bei Boccaccio haben
wir ein fingiertes Religionsgespriach vor uns, aber in der entspannten Welt-
lichkeit, die in der Frithrenaissance moglich war, ungleich radikaler in seiner
Aussage und ungleich dichterischer als das des nachreformatorischen Carda-
nus, denn nicht nur findet Boccaccios Aussage als Erzihlung einer Handlung
statt; diese Geschichte ist auch das Ergebnis einer dichterischen Figurenkon-
stellation, die erzihlerische Subversion und Tarnung geradezu herausfordert.
Der Text begriindet in sich selbst, dass er ein Religionsproblem nicht theolo-
gisch, sondern dichterisch pragmatisch abhandelt, indem er auf die Rahmen-
bedingungen verweist, die das Thema gefihrlich machen: Ein reicher, deshalb
erpressbarer Jude erzihlt dem regierenden, kriegfithrenden und deshalb geld-
bediirftigen Sultan Saladin eine Parabel, um dessen Fangfrage nach der wah-
ren Religion auszuweichen, die ithn unter Druck bringen soll. Und des Sultans
Sinn fiir gute Geschichten tbersteigt offenbar seine Geldnot und seine Nei-
gung, den Juden zu erpressen.

Platz eins und zwei seines Figurenensembles sind also auch bei Lessing fiir
einen weisen Juden und einen ritterlichen Muslim reserviert, beide Vertreter
eines relativ vernunftkonformen und stark moralorientierten Monotheismus.
Erst Platz drei und folgende in der Phinomenologie der Religionsre-
prisentanten — vom intellektuell anspruchslosen, aber herzensklugen und
wohlmeinenden Klosterbruder bis zum schwarzen Fanatiker - gehen an
Christen. Dass es Lessing in seinem Drama um die Gemeinsamkeit der mono-
theistischen Religionen gehen wiirde und damit um wechselseitige Toleranz,
eines der grossen Themen der Aufklirung und des aufgeklirten Absolutis-
mus, lag nahe, denn Intoleranz hatte ihm ja gerade die kontroverstheologi-
sche Auseinandersetzung abgeschnitten und ithn damit aufs Theater verwie-
sen. Die {ibrigen Kriterien der Stoffwahl lassen sich beinahe deduzieren, aber
gerade das zeigt Lessings dichterischen Instinkt. Die dramatisierte Geschichte
war Weltliteratur, hinter deren Kulissen sich Lessing zuriickziehen und doch
aus ihnen herausschauen konnte. Die Handlung war noch dazu zeitlich und
geographisch weit abgeriickt. Beides entschirfte die Brisanz des Gegenstan-
des; immerhin gab es noch eine Zensur. Sultan Saladin war schon seit dem
Mittelalter eine legendire, in vielem positiv besetzte Figur, ein edler Heide,
bei Boccaccio vollends in ein Mirchenmilieu eingebettet. Er ist im «Decame-
rone» Sultan von Babylon, und der reiche Jude wird aus dem weit entfernten
Alexandria herbeigeholt. Lessing versetzt Saladin an einen seiner historischen
Handlungsorte, an dem es tatsichlich zu einem gelebten und zugleich héchst
instabilen Nebeneinander der Religionsvertreter ggkommen war. Es war das
Jerusalem der Kreuzziige, von Lessing eine «unselige Raserei» genannt,’® deret-
wegen die Christen bei thm, gewiss dichterisch willkommen, von vornherein



364 Gerhard Kaiser

schlecht dastehen. 1187 hatte Sultan Saladin die heilige Stadt Jerusalem von
den Kreuzfahrern zuriickerobert und 1192 einen Friedensvertrag zustande ge-
bracht, der Juden und Christen gewisse Rechte zubilligte und unter relativ
duldsamer muslimischer Oberherrschaft ein gebrechliches Nichtkriegsver-
halenis der drei Religionen erméglichte. Das etwa ist die Voraussetzung des
Dramengeschehens.

Im tibrigen ist Lessings Palistina ein Theaterorient ohne dichte historische
Beglaubigung und Atmosphire. Es geht lediglich um die Herbeifiithrung einer
Situation, in der vor dem Hintergrund des stets zum Losbrechen bereiten Fa-
natismus bis zum Pogrom eine tagtigliche Beriithrung und ein philosophisch-
theologisches Gesprich zwischen Vertretern der verschiedenen Religionen
vorgestellt werden kann, an dem schon von der literarischen Quelle her nur
ein Muslim und ein Jude teilzunehmen die Ehre haben. Das Christentum, In-
itiator der Kreuzziige und damit hauptverantwortlich fiir das Prekire der Si-
tuation, bleibt also schon von der Konstellation der literarischen Quelle her
draussen - zum Vorteil des Dichters, der sich nicht darauf einzulassen
braucht, christliche Positionen argumentativ stark zu machen. Das Christen-
tum hat im grundsitzlichen Religionsdisput keine eigene Stimme; es wird
zwischen dem Juden und dem Muslim beildufig mit verhandelt. Der Bii-
chermensch Lessing brauchte die Exempelerzahlung des Boccaccio nun nur
noch dramatisch zu dynamisieren und als Handlungsbestandteil eines Thea-
tergeschehens zu positionieren. Aber dieses xuur> war fast alles.

Lessings Umbildung der Ringparabel: Skeptische wird aktive Toleranz

Die Ringparabel bei Boccaccio erzihlt, dass ein reicher Vater, als er zum Ster-
ben kommt, je unter dem Siegel der Verschwiegenheit seinen drei von ihm
vollig gleich geliebten S6hnen drei vollig gleich gestaltete Ringe schenkt, von
denen aber einer das Original und zwei vom Vater in Auftrag gegebene Kopi-
en sind. Da der Original-Ring, durch Generationen hindurch vom Familien-
oberhaupt getragen, den Triger zum Erben und Clanchef bestimmt, entsteht
nach dem Tod des Vaters der bitterste Streit dariiber, wer nun den echten
Ring bekommen hat. Dieser Streit ist unschlichtbar - genau so wie der Streit
um die wahre Religion. Das lduft bei Boccaccio auf eine indifferentistische To-
leranz hinaus. Lessing ldsst nun seinen Juden die Geschichte weiterspinnen,
und sie gewinnt dabei neue Aussagemomente. Bei Boccaccio soll der Triger
des Rings geehrt werden - er verleiht Herrschaft und Reichtum. Bei Lessing
hingegen macht der Ring «vor Gott und Menschen angenehm» (V. 2017). Er
verleiht Zuneigung. Die zusitzliche Bedingung dafiir ist, dass der Eigentiimer

> Lessings Werke (Anm. 4), Teil 5, 51.



Aufklirung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 365

in dieser Zuversicht ihn trigt. Es gehort eine bestimmte Gesinnung dazu, dass
der Ring seine Kraft bewihrt. Man muss an die Wahrheit glauben, damit sie
wirkt, damit sie iberhaupt erst Wahrheit wird. Von daher kommt dem Rich-
ter, vor den bei Lessing die Streitfrage gebracht wird, die Lsung des Pro-
blems: Wenn die Ringe schon dusserlich nicht zu unterscheiden sind, muss
sich am Besitzer die Echtheit seines Rings erweisen. Derjenige, dem es gelun-
gen ist und gelingt, vor Gott und Menschen angenehm zu sein, trigt den wah-
ren Ring. Wahrheit ist also kein fester und ein fiir allemal Verhehener Besitz,
sondern eine Aufgabe; die Wahrheit muss bewahrheitet werden. Das ge-
schieht durch alltigliches Verhalten. Der Liebenswiirdige wird geliebt. Die
Wahrheit, von der hier die Rede ist, kann nicht theoretisch formuliert und be-
wiesen, sondern nur praktisch gelebt werden. Deshalb ist das Theater ihr Ort.

Die eschatologische Perspektive der Ringparabel bei Lessing

Mit dieser Wendung der Geschichte hat Lessings weiser Jude dem versto-
renden Faktum, dass es eine Mehrzahl der Religionen gibt, einen tieferen, und
zwar heilsamen, Sinn verliehen. Sie ist eine Heilsveranstaltung Gottes, denn
sie versetzt den Menschen, wenn er diesen Sinn ergreift, in eine Wettbewerbs-
situation der Religionen, aber, recht verstanden, nicht als Streitfall, vielmehr
als Provokation zur Liebe. Das heisst: aus der negativ begriindeten, skepti-
schen Toleranz Boccaccios ist bei Lessing eine positiv begriindete, aktivisti-
sche Toleranz geworden. Die Religionen dienen der Vervollkommnung des
Menschen. Es muss aber hier auch bereits vorgreifend gesagt werden: Schon
in der Ringparabel ist zwar nicht ausgesprochen, aber angelegt, dass der
Mensch derart der Bezeugung und Herrschaft Gottes dient. Schliesslich stellt
Lessing die Ringparabel in eine heilsgeschichtliche Perspektive: Am Juingsten
Tag, verheisst der Richter bei Lessing, wird Gott das Urteil fillen, das den
Wettbewerb der Religionen beendet, doch gerade nicht, wie beim Wettbe-
werb {iblich, indem er einer der drei Religionen den Sieg zuerteilt. Alle wer-
den gleich wahr sein, ndmlich bewahrheitet durch das Handeln der Gliubi-
gen. Die erzielte Wahrheit aber wird den Wahrheitsentwurf so weit {iberstei-
gen, wie eschatologische Hoffnungen durch eschatologische Erfiillungen
iberboten werden. Wenn alle Ringtriger vor Gott und Menschen angenehm
sein werden, wird ihre Frage vergessen sein; kommt doch die Frage nach der
wahren Religion - als Frage der Privilegierung - von Leuten, die in ithrem
Konkurrenzneid vor Gott und Menschen nicht angenehm sein kénnen. Kei-
ner wird am Ende die Wahrheit haben oder auch nur haben wollen, aber alle
werden in der Wahrheit sein und leben.



366 Gerhard Kaiser

Religionsunterschiede sind blosse Akzidentien; Funktionalisierung der Religion

Damit sind wir aber auch bei der - auf den ersten Blick - schwachen Stelle der
Ringparabel angekommen: Sie bringt zwar ein Argument fiir die Mehrzahl
der monotheistischen Religionen, doch sie tibergeht ihre Unterschiedenheit,
«bis auf die Kleidung, bis auf Speis’ und Trank», wie Lessings Sultan Saladin
einwendet (V. 1974). Aber diese anscheinende Schwiche ist eine versteckte
Pointe. Die Bestimmung «bis auf» kann zweierlei heissen: die Unterschiede
reichen sogar bis zur Kleidung; aber auch: nur bis zur Kleidung. Saladin hat
offenbar die Minimierung der Untschiede im Sinn. Indem er nur 4usserliche,
kulturelle Unterschiede der Religionen nennt, geht er, wihrend er scheinbar
einen gewichtigen Einwand erhebt, genauso wie Nathan tber alle tieferen
dogmatischen und Glaubensunterschiede hinweg. Sie werden von diesem
Muslim und diesem Juden schon jetzt als unwesentlich erachtet, und das wird
immer deutlicher hervortreten. Nachdem Nathan statt der unterschiedlichen
Glaubensinhalte ein gemeinsames Telos der Religionen - in Nathans Worten
«die unbestochne, von Vorurteilen freie Liebe» (V. 2042) - herausgestellt hat,
schreitet er deshalb fort zu einem gemeinsamen Glaubensgrund: Alle drei Re-
ligionen sind gleichermassen geschichtlich tiberliefert und griinden als Offen-
barungsreligionen auf - mit dem Philosophen Lessing zu reden - geschichtli-
chen Wahrheiten, die, in der Generationenfolge von den Vitern iibernom-
men, der Vernunftkritik und dem Vernunftbeweis unzuginglich sind. So
kann das Religionsgesprich, das ja ein verniinftiges Raisonnement aus Anlass
eines «Mirchens» (V. 1890) ist, sie ebenso beiseite lassen, wie es die letzte Kon-
sequenz der Parabel zwar erschliessbar macht, aber nicht aussprechen muss:
Wenn tiber tausend tausend Jahre alle drei Rehglonen gleichermassen gelernt
haben werden, in ihren Bekennern liebenswiirdig zu sein, werden sie sich zu
einer Religion der reinen Menschlichkeit.vereinigen. \od: e weteese Frage
hat sich bei Lessing gleich mit erledigt: Da nicht Religionen, sondern nur
Menschen liebenswiirdig sein konnen, sind alle Religionsangehorigen auf
dem Weg zu diesem fernen Ziel Einzelstrebende, die von Mensch zu Mensch,
und nicht von Religionsgemeinschaft zu Religionsgemeinschaft leben, lieben
und in der Bewihrungsprobe ihrer religios gegriindeten Liebeskraft stehen.

Nathans Ringparabel und seine Lebensfiihrung

Blicken wir von der Ringparabel her auf Nathans Lebensweise, dann zeigt
sich, dass Nathans Handeln seiner Idee der zu bewahrheitenden Liebe voll
entspricht, nicht aber seiner Behauptung, ganz im Glauben der Viter zu ste-
hen. Vielmehr bekennt er sich nur nach aussen - exoterisch - zum Judentum;
im innern Kreis aber - esoterisch - wird deutlich, dass seine Religion schon



Aufklirung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 367

menschheitlich geworden ist. Im Gesprich mit dem Tempelherrn sucht
Nathan einen Gesinnungsgenossen, dem es gentgt, ein Mensch zu sein, und
dann erst Christ oder Jude. Das Positive der Religionen ist thm nur ein Kleid,
die Rinde der Biume, eine Schale, weshalb er eben im Gesprich mit Sultan
Saladin die Unterschiede der Religionen nur als Lebensgewohnheiten, sein Ju-
dentum sozusagen als Kulturjudentum> auffasst.® Die angenommene Tochter
Recha, die als Tochter ja kraft List géttlicher Vorsehung von der Nagelprobe
der Beschneidung ausgenommen ist, wird ohne alles Unterscheidende religios
im Sinn einer humanen Liebesreligion erzogen. Schon die Art und Weise, wie
Nathan sich vor Saladin zum Glauben der Viter bekennt, zeigt {ibrigens, dass
er zugleich in diesem Glauben und tiber ithm steht, denn er bekennt sich ja
nicht, wie er es seinen Vitern zuschreibt, zum Glauben der Viter, nur weil er
der Glaube der Viter ist, sondern er hat thn als zu bewahrheitende Wahrheit
und damit als Mittel zum Zweck erkannt. Er nimmt seine jiidische Religion,
wie die Religionen tiberhaupt, nicht wértlich und substantiell, sondern funk-
tional. Und das ist ein eminenter Schritt Nathans als Religionsdeuter, ganz
unauffillig getan. Hat er ihn tiberhaupt selbst bemerkt? Dariiber sagt er
nichts; aber wir nehmen den Fragenkomplex zum Gesamttext des Dramas
mit.

Nathans Glaubensgesprich mit dem Klosterbruder

So viel zur Ringparabel. Meist tibersehen, enthilt Lessings Drama aber noch
ein zweites grosses, auf Einverstindnis zielendes religitses Gesprich, das sich
genau polar zur Ringparabel verhilt, und erst in dieser Polaritit gewinnt das
Werk sein Gewicht und Gleichgewicht. Auch in dieser zweiten Szene erzihlt
Nathan eine Geschichte, doch sie hat einen ginzlich anderen Charakter und
wird unter ginzlich anderen Umstinden erzihlt. Das Gesprich Nathans mit
Saladin, das durch die Parabelerziahlung ausgelost wird, zielt in den 6ffentlich-
politischen Raum und kénnte als religionsphilosophische Begriindung der re-
ligiosen Toleranzpolitik eines aufgeklirten Monarchen dienen, aber auch -
ganz aktuell auf unsere heutige Situation bezogen - der Etablierung eines von
den Religionen getragenen Weltethos des kleinsten gemeinsamen Nenners im
Sinne von Hans Kiing als Antwort auf die bedrohlich heraufziehenden reli-
giosen Fundamentalismen, mogen sie sich nun dussern als christlich verbrim-
ter imperialistischer Weltherrschaftsanspruch von God’s own people, als alt-
testamentlich unterfiitterter israelischer Anspruch auf das gottverheissene

6 Ubrigens formuliert Mendelssohn anlisslich des Lavaterschen Bekehrungsversuchs im
gleichen Sinne - «Sie sind ein christlicher Prediger, ich bin ein Israelit, ohne unser
Kleid sind wir beide Menschen.»; s. E. Schmidt: Lessing. Geschichte seines Lebens
und seiner Schriften, 2 Bde., Berlin 21899, Bd. 2, 396.



368 Gerhard Kaiser

Heilige Land oder als Terrorismus im Namen Allahs. Das der Ringerzihlung
korrespondierende Gesprich Nathans mit dem Klosterbruder, der eigentlich
ausgesandt ist, um ithn auszuspionieren, tatsichlich aber ithn vor den Machen-
schaften des christlichen Patriarchen im Bund mit dem unbedarften christli-
chen Tempelritter warnt, 6ffnet den Raum der Innerlichkeit der Glaubenser-
fahrung. Nathan erzahlt dem Sultan in taktischer Absicht eine Geschichte,
die eine religionsphilosophische Aussage enthilt. So erfunden die Geschichte
ist, so wenig sagt sie — wie sich zeigen wird - iiber Nathans Glauben im geleb-
ten Kern aus. Die Geschichte dagegen, die Nathan dem Klosterbruder erzihlt,
ist erlebt, es ist seine Geschichte, wohl das wichtigste Erlebnis in seiner Biogra-
phie tiberhaupt, und enthilt ein vollig unverhiilltes Glaubensbekenntnis. Mit
der Ringparabel mochte Nathan am liebsten die ganze Welt ansprechen. Die
Herkunftsgeschichte des Pflegekinds Recha ist nur fiir den Klosterbruder be-
stimmt. Sie spricht die Mitte von Nathans personaler Existenz aus und damit
die Kraft, die Nathan {iberhaupt erst fahig macht, der Liebesreligion der Ring-
parabel entsprechend zu leben und sie aus dieser Lebenserfahrung heraus als
Ethos zu formulieren.

Die Wahrbeit muss durch Glauben bewabrbeitet werden

In Nathans zweiter Erzihlung horen wir von dem entsetzlichen Pogrom, in
dem Christen Nathans ganze Familie umgebracht haben. Seine Frau und sie-
ben Kinder sind in den Flammen umgekommen. Nathan berichtet:

[...] Als

Ihr kamt, hatt’ ich drei Tag und Nicht’ in Asch’
Und Staub vor Gott gelegen, und geweint. -
Geweint? Beiher mit Gott auch wohl gerechtet,
Geziirnt, getobt, mich und die Welt verwiinscht;
Der Christenheit den unversshnlichsten

Haf} zugeschworen. -

Klosterbruder: Ach! Ich glaub’s Euch wohl!
Nathan: Doch nun kam die Vernunft allmihlich wieder.
Sie sprach mit sanfter Stimm’: «und doch ist Gott!
Doch war auch Gottes Ratschluf} das! Wohlan!
Komm! iibe, was du lingst begriffen hast,

Was sicherlich zu {iben schwerer nicht,

Als zu begreifen ist, wenn du nur willst.

Steh’ auf!> - Ich stand! und rief zu Gott: ich will!
Willst du nur, dafl ich will! - Indem stiegt Thr
Vom Pferd, und {iberreichtet mir das Kind,

In Euern Mantel eingehiillt. - Was Thr

Mir damals sagtet; was ich Euch: hab’ ich
Vergessen. Soviel weif} ich nur; ich nahm

Das Kind, trug’s auf mein Lager, kifit’ es, warf



Aufklirung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 369

Mich auf die Knie und schluchzte: Gott! auf Sieben
Doch nun schon Eines wieder! (V. 3045-3066)

Mit der wiederkehrenden Vernunft im Sturm der Gefiihle ist ein Zentralbe-
griff Lessings und der Aufklirung benannt. Die personifizierte Vernunft sagt
Nathan, dass Gott ist und dass alles Gottes Ratschluss ist. Der Kern seines
Glaubens ist ein Vernunftglaube an den giitig lenkenden Gott. Doch miissen
wir darin die Ungeheuerlichkeit vernehmen. Welch radikaler Glaubensakt
gehort dazu, diese Botschaft der Vernunft zu horen, das als Botschaft der Ver-
nunft, diese Firchterlichkeit als Ratschluss Gottes zu akzeptieren! Von daher
kann man auch sagen, die Bedingung des Erscheinens solcher Vernunft bei
Nathan sei ein Glaube bis zum «redo, quia absurdums. Eine solche Zumu-
tung der Vernunft ist es, die Nathan «begriffen» hat - wieder ein Schliissel-
wort aus der Sprache der Vernunft. Trotzdem antwortet Nathan nicht ihrer
«sanften Stimm’», sondern ruft zu dem antwortenden Gott seiner Viter. Sein
Begreifen und Erzihlen tastet dem Glauben nach; der Glaube lisst ihn han-
deln. In einem weiteren Schritt will Nathan {iben, will das Begriffene tun -
sich schicken in Gottes Schickung. «Ich stand und rief zu Gott: Ich willl/
Willst du nur, daf} ich will'» Das ist zum dritten Mal ein Schliisselwort des
Stiickes. Nathan versteht seinen Willen, seinen Entschluss, sich Gott zu fiigen
und aufzustehen, als nicht nur gottgewollt, sondern durch Gott erméglicht,
was wiederum einen antizipierenden Glaubensakt impliziert: Nathan unter-
stellt Gott, dass dieser Nathans Willensentschluss zum Aufstehen will; er
wagt es auf diese Zuversicht hin, die einen vorgingigen Willen Gottes noch
einmal glaubend vorentwirft.

Nathan und Hiob

Man konnte nun zwar einwenden, dass Gott dem Nathan ja tatsichlich ein
Zeichen seines Willens gibt, indem er ihm in diesem Augenblick das Christen-
kind durch den Klosterbruder zukommen lisst. Aber auch das muss Nathan
als Zeichen nebmen, damit es ein Zeichen wird. Auch damit unternimmt
Nathan einen glaubenden Vorgriff. Darin liegt die zu bewahrheitende Wahr-
heit des Glaubens, die der zu bewahrheitenden Wahrheit der Religionen aus
der Ringparabel vor- und tibergeordnet ist. Schon die Ringparabel setzt mit
der zu bewahrheitenden Wahrheit eine dritte Position jenseits der in Lessings
theoretischem Denken vorgefunden Opposition von Geschichtswahrheiten,
die lediglich fiir wahr gehalten, und Vernunftwahrheiten, die ausargumentiert
werden konnen. Beide sind statisch; die durch Praxis zu bewahrheitende
Wahrheit ist dynamisch und im Wortsinn hervorgerufen. Der in der
Pogromerzihlung Nathans sich bekundende aktuelle Glaube ordnet sich erst
recht nicht der Alternative zwischen geschichtlichen Griinden und Vernunft-



370 Gerhard Kaiser

griinden zu. Er ist erfahren und ergriffen in der Evidenz Gottes jetzt und hier
- als dialogisch. Der Anklang der Pogromerzihlung an die Hiob-Geschichte
der judischen Bibel ist untiberhorbar - bis hin zu Nathans merkwiirdiger
Rede beim Empfang des Kindchens: «Gott! auf sieben/Doch nun schon eines
wiederl» (V. 3065f.) Alle Kinder, sieben Séhne und drei Téchter, werden
Hiob genommen und wiedererstattet. Der téchterlose Nathan nimmt ein
Midchen fiir seine sieben toten Sohne, Kind fiir Kind.

In Nathans Hiobzitat klingt aber noch ein weiterer alttestamentlicher Un-
terton an: Wenn Nathan das Gottesgeschenk Rechas mit den Worten be-
griisst: «Auf sieben doch schon eines wieder», wird ihm eiz neu geschenktes
Kind zum Versprechen auf neue Vollkommenheit und Ganzheit. Symbolisch
erweist sich ihm damit das Christenkind Recha als Verheissungstriger, analog
zu Isaak, dem einzigen Sohn Abrahams mit Sara, aus dem das Gottesvolk her-
vorgehen zu lassen Gott versprochen hat. Hiob erlangt den letzten Glaubens-
und Segensstand durch eine unerhorte, bis zur Schmihung Gottes gehende
Glaubenskrise. Ahnlich auch Nathan. Aber wo Hiob eine direkte Offenba-
rung Gottes zuteil wird, gewinnt Nathan Boden echt lutherisch sola fide, im
Glauben an Gottes Verheissung. Sein Denken tiber Gott ist so wenig Frucht
einer Religionsphilosophie, dass noch der viele Jahre spiter erzihlende
Nathan, statt das Theodizeeproblem zu durchdenken, seinen Glaubensweg
reflektiert. Dieser Glaube, der hinter Nathans durch eine Parabelerzihlung
gewonnener Religionsphilosophie steht, ist nicht funktional; er ist existentiell
griindend. Dieser Jude glaubt nicht zum Zweck, ethisch richtig zu leben; er
lebt, weil und indem er glaubt.

Hiobs Glaube unterfangt seine Religion, die Dramenbandlung seinen Glauben

Das gesamte Drama bestitigt und erweitert die an der Pogromerzihlung ge-
wonnenen Einsichten. Entscheidend 1st zunichst in der Szene selbst, dass
Nathan durch die Erzihlung, oder besser aus der Erzihlung die Kraft findet,
sich zu einer Wiederholung des einstigen Entsagungs- und Schickungsakts be-
reit zu erkliren und die angenommene Tochter ihren leiblichen Verwandten,
also Andersglaubigen, herauszugeben:

[...] Aber laflt uns linger nicht

Einander nur erweichen. Hier braucht’s Tat!

Und ob mich siebenfache Liebe schon

Bald an dies einz’ge fremde Midchen band,

Ob der Gedanke mich schon t6tet, daf

Ich meine sieben S6hn’ in ithr aufs neue

Verlieren soll: - wenn sie von meinen Hinden

Die Vorsicht wieder fodert, - ich gehorche! (V. 3073-3077)



Aufklirung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 371

Nathan lebt nicht in einem sicheren religidsen Besitzstand seit damals, er er-
brachte nicht eine Leistung ein fiir alle Mal. Er findet seinen Weg von Tag zu
Tag neu, im Riickbezug auf seinen griindenden Glaubensakt. Sein Glaube ist
eine tigliche Bereitschaft, bis zur letzten, fiir sein Gefihl todlichen Konse-
quenz, die wiederum - nach der Hiob-Reminiszenz - an Abrahams Opfer-
gang mit dem Verheissungstriger und einzigen Sohn Isaak erinnert: «<Ob der
Gedanke [das einzige Kind herzugeben] mich schon totet [...J» Umgekehrt ist
Nathans Glaube auch tiglich gefihrdet. Er ist als Triger und Titer des Heils
nicht in einem banalen Sinne auf- und abgeklirt.

Nathans Parabelerzihlung vor Sultan Saladin enthilt eine religionsphilo-
sophische Abhandlung, pragmatisch formuliert in Gestalt einer Exempeler-
zihlung. Nathans Bericht an den Klosterbruder ist ein Glaubensbekenntnis
auf Grund einer Lebensgeschichte. Nathans Religionsphilosophie empfangt
ihr Feuer aus Nathans gelebtem Glauben, der viel tiefer gegriindet ist und wei-
ter reicht als sein logisches Denken und sich deshalb auch nicht von ihm Gber-
greifend auf den Begriff bringen ldsst. So wenig, wie die dem Lessingschen
Drama in toto immanente Glaubenshaltung. Man kann sie nur hermeneu-
tisch interpretierend fassen. Denn Lessing besitzt die Kraft des Dichters, die
sich dussert, indem er nicht einfach eine religiose Lehre mit einer Geschichte
illustriert, sondern in der Pragmatik des Dramas selbst das Verhiltnis von Ar-
gumentation und Existenz reflektiert, und zwar auf drei Stufen: erstens indem
er atmosphirisch vergegenwirtigt, dass es jenseits der Worte noch eine Tie-
fenverstindigung zwischen Nathan und Saladin gibt - wollte Saladin dem
Nathan nicht wohl, wire dieser verloren —; zweitens indem Lessing anschau-
bar macht, dass Nathans Glaube sein religioses Denken begriindet und dessen
ethische Funktionalisierung der Religionen im Sinne eines Weltethos weit
hinter sich zuriickldsst, drittens, indem Lessing Nathans lebensprigenden
Glauben im Kontext einer Dramen-Gesamthandlung zu Wort bringt, die
noch einmal diesen Glauben umfingt, situiert und beantwortet. Es entsteht
in der Dialektik des Dramas eine doppelte Relativierung und Relationierung
- der Ringparabel als Religionsphilosophie durch Nathans gelebten Glauben
und beider wiederum durch das Gesamt der Dramenhandlung, die an der Stel-
le einer theologischen Selbstexplikation und Botschaft Lessings steht. Sie
macht derweise gesamthaft erst die religiése Verkiindigung des Dramas aus.
Diese Konstruktion zeugt nicht nur oder in erster Linie von Taktik, weil der
Herzog des Wolfenbiitteler Bibliothekars die Fortsetzung der theologischen
Polemik mit dem Hauptpastor Goeze nicht wiinschte. Sie hat vielmehr auch
und vor allem ihren Grund in der Sache.



372 Gerhard Kaiser

Die Pragmatik des Dramas als Bewabrbeitung und Glaubensvorgriff

Auch fiir Lessing selbst gilt, dass Fiille, Tiefe und Dynamik der von ithm an-
gezielten Wahrheit nicht theoretisch, sondern nur pragmatisch hinreichend
darzulegen sind: in der Pragmatik des Dramas, die deutende Darstellung ent-
worfener Wirklichkeit ist. Die Dramenhandlung verweist spiegelbildlich auf
die Ringparabel zuriick, indem die Parabel von der Entzweiung der Religio-
nen ausgeht, das dramatische Geschehen aber ihre geschwisterliche Wieder-
vereinigung vorwegnimmt. Die vollig unerwartete Aufdeckung von weit-
laufigen Verwandtschaften, die wunderbare Zusammenfiihrung des Ausein-
anderliegenden, die von weither gesponnenen Zufille, die auf ein gutes Ende
hinauslaufen, sind literarische Trivialmuster. Lessing verwendet dieses Trivi-
alschema aber in einer neuen Funktion. Es dient dazu, eine Welt zu konzipie-
ren, in der eine letztendlich gute Vorsehung - Lessing sagt im Stil der Zeit
«Vorsicht» (V. 3077) - Gottes waltet, die noch das Grisslichste, das Pogrom,
zum Heil wenden kann, aber auch im Gliick noch Entsagung fordert - die Ge-
schlechterliebe zwischen Recha und dem Tempelherrn muss sich zur Ge-
schwisterliebe neutralisieren. Die Vorsehung rechtfertigt Nathans Glauben
als Gegenzeichnung seines Vorgriffs. «Nathan der Weise» kann so als heilsge-
schichtliches Drama verstanden werden. Es ist vordergriindig ein religions-
philosophisches Drama, in letzter Instanz, wie sich noch weiter zeigen lassen
wird, ein Glaubensdrama.

Nathans Name. Die Providenz Gottes und der Mensch als Subjekt

Dabei sind die Menschen nicht Objekte der Vorsehung im religiosen Weltbild
des Dramas. Sonst wire es nur ein erbauliches Mirchen, schon zur Zeit Les-
sings ohne jede Aktualitit. Die Menschen bewihren sich vielmehr als Subjek-
te des Geschehens. Die Vereinigung der Getrennten schreitet in dem Masse
fort, wie es ihnen gelingt, das in der Parabel formulierte Gebot vorurteilsfrei-
er praktischer Frommigkeit und Nichstenliebe zu erfiillen. Die verwandt-
schaftliche Beziehung zentraler Personen ist vorgegeben, aber sie muss inner-
lich nachvollzogen und angeeignet werden, ehe die vorgegebene Beziehung
Wirksamkeit und damit volle Wirklichkeit gewinnen kann. Dabei gehort der
Protagonist Nathan, der Motor des Geschehens, gerade nicht in die Konfigu-
ration der Blutsverwandtschaft des Stiickes hinein. Stattdessen ist Nathans
Name - bei Boccaccio heisst der kluge Jude noch Melchisedek - das geistige
Siegel auf das Verhiltnis von gottlicher Vorsehung und menschlicher Aktivi-
tit, denn Nathan bedeutet auf Hebriisch «Gott hat gegeben>. Durch die Na-
menssymbolik ist auf Gott als den Ausgangspunkt der Gesamtbewegung des
Stiickes hingewiesen. Wenn Nathan aus seiner tiefsten Verzweiflung aufsteht



Aufklirung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 373

und zu Gott sagt: «Ich will! willst du nur, daf§ ich will», dann hat Gott diesen
seinen Willen schon von einem Anfang her kundgetan, der hinter Nathans
gliubiges Argumentieren zuriickreicht. Gott will, dass Nathan will, weil
Nathan diesen Namen trigt. Gott hat gegeben - Nathans ganzes Leben und
speziell das Christenkind, das er ihm in diesem Augenblick als Versshnungs-
geschenk und -aufgabe in den Arm legt. Indem Nathan die Wahrheit des gii-
tigen Gottes bewahrheitet, bewahrheitet Gott die Wahrheit von Nathans Na-
men, die Nathans Bewusstsein weit vorausliegt und von ihm auch nicht ein-
geholt wird. Er begreift seinen Namen nicht; er handelt aus ihm. Durch die-
sen Namen, ein geistiges Zeichen, und nicht durch Zeugung ist er Vater
Rechas und wird durch Gesinnung Bruder Saladins. Bei allen anderen Haupt-
figuren hat die gottliche Providenz Blutsverbindungen vorgegeben. In
Nathans Namen bezeugt sich in letzter Instanz: Gottes Vorgaben sind Glau-
bensherausforderungen.’”

Das «Projekt» Liebe. Der letzte Ring als Liebesring der Figuren

Diese gesamthaft im Stiick verankerte Gottesauffassung darf weder als blosse
Metapher des dramatischen Telos, noch einfach als Restbestand der christlich-
jidischen Tradition verstanden werden. Das erste Verstindnis entzoge
Nathans Dialog mit Gott den Boden. Zu einer Metapher gibt es kein dialogi-
sches Verhiltnis. Das zweite Verstindnis liesse ausser acht, dass der Gott die-
ses Dramas durch den Dramatiker ein ganz eigentimliches Geprage erhalten
hat. Diese Eigentiimlichkeit liegt darin, dass Gott wohl die Voraussetzungen
des Geschehens schafft, das Heilsziel aber als Projekt erscheint, dessen Gelin-
gen beim Menschen liegt. Dabei ist zu konzedieren, dass das Problem von
Willensfreiheit und Providenz mit diesem dramatischen Modell ebenso wenig
logisch geldst oder 16sbar ist wie in allen Theologien und Philosophien. Jeden-
falls zeigt sich im Drama die Freiheit des Menschen voll in seiner Fihigkeit,
zu lieben, damit zu seinem Erkennen, zur Einsicht qa> zu sagen, und zwar in
freudiger Bereitschaft, nicht nur aut Grund eines moralischen Gebots. Hier
liegt der Quellpunkt der Spontaneitit, die sich durch dieses Stiick zieht. Weil
noch der mit Gott hadernde Nathan sich von Gott geliebt glaubt, kann er Lie-
be aufbringen. Sie ist eine Leistung, aber eine, die dem Menschen zufliesst, in-
dem er glaubt. Das Gebots-, Leistungs- und Vorgriffsmoment der Liebe, zu-

7 Denkbar wire, dass bei der Namensgebung der Hauptfigur auch eine Allusion an den
Propheten Nathan vorliegt, durch den Kénig David eine zentrale Verheissung der
jidischen Heilsgeschichte zuteil wird. Lessings Nathan wire dann der Prophet einer
neuen Heilsbotschaft, wie er in der Abraham-Isaak-Allusion schon untergriindig Tri-
ger einer neuen Verheissung ist. Beide Verstindnismoglichkeiten des Namens schlies-
sen einander natiirlich nicht aus.



374 Gerhard Kaiser

gleich mit threm vom Ursprung her religiosen Gebotscharakter, zeigen sich
explizit in der meist ibergangenen Formulierungsmerkwiirdigkeit des be-
kanntesten «Nathan»-Zitats: «Es eifre jeder seiner unbestochnen, / Von Vor-
urteilen freien Liebe nach!» (V. 2041f.). Liebe erscheint hier so «vorldufig,
dass man ihr nacheifern muss, damit sie volle Kraft gewinnen kann. Das Vor-
urteil stellt still; die Liebe setzt in Bewegung. Nathan strahlt Menschenliebe
aus. Ein Liebesband schlingt fortschreitend die Figuren zusammen, in dem
sich Vorsehung und Freiheit verflechten, in dem Geben und Nehmen eins
werden. Am Ende entsteht ein lebendiger Ring, der neue echte Ring der Ring-
parabel, indem sich die alten und neuen Religionsverwandten> in wechselsei-
tigen Umarmungen vereinigen. Wohlgemerkt: Personen aus verschiedenen
Religionen vereinigen sich, nicht die Religionen.

Eschatologie und Utopie

Dieser Liebesring wirkt nicht gefillig und oberflichlich, denn er umfasst
nicht unterschiedslos alle, sondern nur die Menschen guten Willens. Wenn
der christliche Patriarch von Jerusalem nie gewiirdigt wird, mit Nathan zu-
sammenzutreffen, ist das Gottes innerweltliches Gericht iiber diesen finsteren
Fanatiker. Vor allem aber ist durch die Erinnerung an das Pogrom das Be-
wusstsein wach gehalten, wie gefahrdet die Welt durch Hass ist, wie gebrech-
lich ihre Balance iiberhaupt. Ein eindringliches Zeichen dafiir erfindet Les-
sing, indem er den Beginn des Stiickes markiert durch den gleichen Schrek-
ken, den Nathan schon einmal durchleiden musste. Einst sind ihm Frau und
Kinder durch Christen verbrannt worden; jetzt ist seine Recha durch Feuer
am Leben bedroht gewesen, und Nathan reagiert auf diese Nachricht bei der
Ruckkehr von einer langen Geschiftsreise nicht weise, sondern fast panisch.
Im grisslich-komischen Refrain des Patriarchen: «Tut nichts! der Jude wird
verbrannt!» (V. 2546) dussert sich gleichfalls die stindige Prisenz des in Flam-
men wiitenden Pogroms als Moglichkeit. Immer und tiberall steht alles auf
dem Spiel. Saladin hitte den gefangen genommenen Tempelherrn toten lassen
kénnen - es lag sehr nahe. Der Klosterbruder hitte das Spiel des Patriarchen
mitspielen kénnen. Und was, wenn Nathan damals verzweifelt wire? Wenn
er die Darbietung des Christenkinds als Hohn einer teuflischen Macht emp-
funden hitte? Sein Freiheitsakt, eine Art geistiger <Auferstehung> aus seiner
Passion, hat die Welt fiir diesmal gerettet, und dieser Entschluss forderte das
letzte von ihm. Hier ist das Stiftungsgeschehen fiir den Vorsehungsglauben
und die Liebesreligion des Stiickes. Und noch der Dramenschluss bleibt ja in
der Geschichte, ist nur ein Wimpernschlag des Friedens in ihren sich
fortwilzenden Umschligen und Katastrophen. Dem gebrechlichen Frieden
in Jerusalem folgt neues endloses Kriegsgeschehen in Palistina und im vorde-



Aufklirung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 375

ren Orient bis in unsere Tage. Die wechselseitige Umarmung der Figuren aus
den drei Religionen beim Fall des Vorhangs ldsst die Handlung zum lebenden
Bild gerinnen. Es entsteht ein Tableau mit eschatologisch-utopischem Hori-
zont, ein aus dem Fluss des Geschehens herausgehobenes Sinnbild der Voll-
endung und Vollkommenheit, das keine Erfahrung, sondern eine Glaubens-
hoffnung zum Ausdruck bringt, die das Stiick zu pflanzen unternimmt.

Die Erziebung des Menschengeschlechts und das Prinzip Glaubensvorgriff

Nathans Programm einer Bewahrheitung der Wahrheit wird im Drama
durch Praxis bewahrheitet. Lessings philosophisch-theologische Theorie der
Wahrheit wird in der Pragmatik seines Dramas {iberstiegen, die wiederum
nicht einfach sagt, was ist oder war, sondern anzielt, was wahr werden soll.
Indem die Dramenhandlung bestitigt, was Nathan glaubt, und damit auf ein
Geschichtsziel vordeutet, erweist auch sie sich als Ausdruck eines impliziten
Glaubensakts, der auf ein Publikum ubergreifen will - gemiss Lessings Dra-
maturgie nicht nur auf seine Einsicht, sondern auch auf seine Emotionalitit.
Diese Anlage des Dramas dhnelt der Struktur der zeitlich benachbarten Spit-
schrift «Die Erziehung des Menschengeschlechts» (1780), wo das heilsge-
schichtliche Modell einer durch Vernunft anzueignenden und in sie aufzuls-
senden Offenbarung entwickelt wird. Der Glaube hért im Wissen auf. Aber
auch dort ist genau diese Zuversicht ein Glaube auf Zukunft hin, in sich selbst
kein Wissen; auch dort ist das eine erst noch zu bewahrheitende Wahrheit.
Lessings Apostrophe, man konnte sagen: sein Gebetswort in § 91: «Geh dei-
nen unmerklichen Schritt, ewige Vorsehung!» hat dhnlich stiftenden Charak-
ter wie Nathans: «Ich will! willst du nur, dass ich will!» Man kdnnte einwen-
den, es handele sich hier zwar formal um eine Gebetswendung an die Vorse-
hung, aber das sei nur eine stilistische Figur, die sich daraus ergibt, dass die Zu-
kunft eben noch offen steht. Dagegen verweise ich kontrastiv auf die
Hegelsche Geschichtsphilosophie. Auch Hegel philosophiert ja in einer Situa-
tion der noch offenen Geschichte. Aber vom Standpunkt eines im Kopf des
Verfassers zu sich selbst gekommenen Weltgeists aus beansprucht er trotzdem
ein Wissen vom Ziel der Geschichte, wo Lessing die Perspektive eines Ge-
schichtsglaubens eroffnet.

Die jiidische Verankerung Nathans und das Aufklirungsthema Theodizee
Lessings «Erziehung des Menschengeschlechts» gibt auch Veranlassung, noch

einmal die Frage aufzugreifen und zu vertiefen, warum Lessing gerade einen
Juden zum Helden seines Religionsdramas, sozusagen zum Erzieher des Men-



376 Gerhard Kaiser

schengeschlechts macht. Der eben zitierte religionsphilosophische Essay
greift darauf zuriick, dass Gott sich das jiidische Volk zum Erzieher der Vol-
ker auserwihlt hat (§ 8). Nathan, ein Vertreter des Volks, das Gott auserwihl-
te, seine erste Offenbarung zu empfangen, ist in Lessings Drama auserwihlt,
Gottes letzte heilsgeschichtliche Offenbarung glaubend anzuvisieren. Beide-
male gilt: Der von Gott Erzogene erzieht (vgl. § 18). Aber er erzieht bei Les-
sing so, dass er den Vorwurf des Tempelherrn im Drama entkriftet: Die Ju-
den hitten zuerst ein hochmiitiges Sendungsbewusstsein ausgebildet, das
dann auch in den anderen Religionen Wurzeln geschlagen habe. Durch
Nathan wird dieser Anspruch kassiert: Er wird und ist der Auserwibhlte, in-
dem er diesen Anspruch nicht geltend macht, indem er stattdessen vielmehr
eine Gleichheit im Streben der Glaubigen der verschiedenen Religionen po-
stuliert und vorlebt. Nathans Humanititsreligion in der Ringparabel hilt
nichts von einem auserwihlten Volk. Aber sein Glaube reicht denn doch
punktuell in die Tiefe jiidisch-christlicher Heilsgeschichtsdeutung, und das ge-
rade gibt auch der Figur ihre Vielschichtigkeit und ihrem impliziten Juden-
tum seine Ausstrahlung. Denn die jiidische Bibel ist ja in ithrem Auserwih-
lungsdenken keineswegs plan. Sie ringt ja in immer neuen Anldufen um den
heilsgeschichtlichen Grundgedanken des jiidischen geschichtlichen Selbstver-
stindnisses, dass Auserwihlung, Leiden und Stellvertretung im Kern zusam-
mengehoren. Und gerade hiervon spricht auch ein Etwas in Nathan, wenn er
sich in seiner tiefsten Erschiitterung auf Abraham und Hiob in ithrem perso-
nalen Gottesverhiltnis und in ihrer Versuchung zuriickbezieht. Abraham in
der Versuchung zum Isaak-Opfer und Hiob sind Zentralgestalten judischen
Selbstverstindnisses als leidende Gerechte. Diese Identifikationen kommen
sozusagen aus dem religisen Riickenmark der Figur, aber auch aus dem reli-
giosen Rickenmark Lessings, der Nathan so reden lisst.

Der Hiob-Bezug Nathans ist aber auch der Verschrinkungspunkt zwi-
schen der Programmatik einer zu lebenden Humanititsreligion und einer
Theodizee-Handlung und darin wiederum der Punkt, wo die alttestament-
lich-jiidische Verankerung Nathans und die aktuelle Aufklirungsthematik
wie Vorder- und Riickseite einer Miinze zusammengehoren. Abgesehen vom
Psalm-Zitat des sterbenden Jesus am Kreuz: «Mein Gott, mein Gott, warum
hast du mich verlassen?» (Ps 22) ist Hiobs betende Anklage Gottes, die seine
Frage nach dem Leid seines Lebens zur Frage nach dem Leid der Welt radika-
lisiert, die eindringlichste biblische Formulierung der Theodizee-Frage. Es ist
zugleich die Frage, die im Jahrhundert der Autklirung seit Leibniz’ «Theodi-
zee» von 1710 mit epochaler Dringlichkeit neu gestellt wird, zusitzlich noch-
mals angestossen durch die europaweite Erschiitterung bei der Erdbebenkata-
strophe von Lissabon 1755. Bei Leibniz ist es noch metaphysische Vernunft,
die Allmacht, Allwissen und All-Liebe Gottes auf den Priifstand stellt. Im par-
odistischen, das Problem destruierenden «Candide»-Roman Voltaires von



Aufklirung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 377

1759 ebenso wie in Lessings dekonstruktiven emphatischem Drama bekommt
pragmatische, praktische Vernunft das Wort. In der Art, wie sie spricht, zeigt
sich bei Lessing ein Wissen aus jiidisch-christlichem Erbe, dass das Theodizee-
Problem nur pragmatisch-heilsgeschichtlich, nicht aber philosophisch, gelost
werden kann.® Dass Lessings «Nathan» die Verkiindigung und Praktizierung
einer pragmatischen Humanititsreligion in eine Theodizee-Handlung einbet-
tet, gibt dem Drama seine Reichweite und Tiefendimension.

Das Testament des Jobannes

Ich habe Lessings «Nathan der Weise» als Toleranzdrama gelesen, das auf eine
Versohnung der monotheistischen Weltreligionen hinzielt, aber auch als dra-
matisches Glaubensbekenntnis, das diese Toleranzidee erst grundiert und in
dieser Weise ermdglicht. Dass Lessings weiser Jude Nathan bei allem Welt-
ethos doch in seinem Glauben verborgene und zukunftsweisende jiidische
Wurzeln aufweist, ist gezeigt worden. Dass der Theologensohn Lessing diese
jidischen Wurzeln durch das Medium christlicher Prigung wahrnimmt, liegt
auf der Hand. Nathans Gott ist kein unbewegter Beweger, er ist ein persona-
les Gegentiber, und der christliche Gott hat das mit ihm gemein. Nathans Lie-
besbotschaft geht mit threm Gebotscharakter ins Alte Testament zuriick.
Diese Liebesbotschaft wird aber doch erst in Christus mit letzter Entschie-
denheit zum Kern der Verkiindigung. Das fleischgewordene Wort des Johan-
nes ist die fleischgewordene Liebe Gottes zu seinem Menschen. Lessing stellt
sich in diese Konzentrationsbewegung, wenn er am Schluss seines ersten Brie-
fes «Uber den Beweis des Geistes und der Kraft» den Wunsch dussert, «<Moch-
te doch alle, welche das Evangelium Johannis trennt, das Testament Johannis
wiedervereinigen.» Damit verweist Lessing auf das gleichzeitige kryptische
Gesprich «Das Testament Johannis» (1777). Hier erinnert er die Anhinger
des Neuen Testaments, in denen das Salz der Erde «ein wenig dumpfig gewor-
den», an das letzte Vermichtnis des uralten Apostels und Evangelisten, das
nach legendirer christlicher Uberlieferung nur noch aus einem Imperativ be-
stand: «Kinderchen, liebt euch!»

Ist «Nathan der Weise» ein christliches Drama?

An keiner Stelle aber enthilt das gedichtete Glaubensbekenntnis des
«Nathan»-Dramas Aussagen zur Erlgsungslehre des Christentums, gar in der

8 S.u.a. ].B. Metz: Theologie als Theodizee, in: W. Oelmiiller (Hg.): Theodizee - Gott
vor Gericht?, Miinchen 1990, 103-118. Zu meiner These s. G. Kaiser: Theodizee als
biblisch erzihlte Geschichte, ZThK 102 (2005) 115-142. Zu meinem Hiob-Verstindnis
s. G. Kaiser, H.-P. Mathys: Das Buch Hiob (BThSt 81), Neukirchen-Vluyn 2006.



378 Gerhard Kaiser

konfessionellen Fassung des Luthertums, woher Lessing ja kommt. Wenn ich
meine individualisierenden Interpretationsergebnisse generalisiere, stellt sich
in Lessings Drama ein monotheistischer Vorsehungsglaube jtdisch-christli-
cher Herkunft dar, der den Menschen mit einem Liebesgebot in Anspruch
nimmt. Gerade weil dem so ist, ist die Herabstufung der Reprisentanten des
Christentums in diesem Stiick, die ich schon eingangs angesprochen habe,
nicht einfach Rankiine. Islam und Judentum koénnen sich durch Sultan Sala-
din und Nathan in ithrem Offenbarungsgehalt andeutungsweise aussprechen.
Den Reprisentanten des Christentums gibt Lessing keine Gelegenheit, sub-
stantiell von spezifischen Offenbarungsgehalten des Christentums zu spre-
chen, und weil sie in diesem Punkt von der Dramenkonzeption her zur
Stummbheit verurteilt sind, kann sich ihre religiose Haltung nur negativ dus-
sern. Soweit sie positive menschliche Zuge tragen, tragen sie diese unabhingig
davon, dass sie Christen sind, durch Gemeinsamkeiten mit den reifsten Ver-
tretern des Judentums und des Islams. Bei alledem aber ist festzuhalten, dass
Lessings Drama eine Welt-, Menschen- und Religionsdeutung gibt, die eine
Deutung aus Glauben ist.

«Nathan der Weise» ist ein Meilenstein und Wendepunkt in der Wir-
kungsgeschichte des Christentums seit der Aufklirung. Ob das Stiick in sei-
nem dichterisch hervortretenden Glauben vom Christentum in Anspruch ge-
nommen werden kann, ist eine Frage, die den Blick noch einmal ausweitet auf
die Geschichte des Protestantismus zur Zeit Lessings und seither. Dass es kei-
ne Christologie im Sinne des apostolischen Glaubensbekenntnisses enthilt,
ergibt wenig Unterschied gegeniiber der Aufklirungstheologie und dem spi-
teren Kulturprotestantismus, denen ja auch Inkarnationstheologie und Kreu-
zestheologie hinter dem Menschheitslehrer der Liebe Jesus Christus ver-
schwunden sind. Da diese Aufklirungstheologie Lessings Polemik noch stir-
ker auf sich gezogen hat als die Orthodoxie seiner Zeit, ist allerdings kaum an-
zunehmen, dass er sich gern auf dieser Seite eingeordnet gesehen hitte. Weil
mir Kompetenz und Raum fehlen, auf die Gesamtproblematik einzugehen,
ziehe ich mich wie Nathan vor Saladin auf eine fingierte Geschichte zuriick,
die mir ein starkes Beurteilungskriterium zu enthalten scheint, obwohl oder
auch gerade weil sie von einem bekennenden Nichtchristen stammt. Der
grosse Linguist und Autor Umberto Eco schreibt dem Erzbischof von Mai-
land, Carlo Maria Martini: «Versuchen Sie einmal, Carlo Maria Martini, [...]
wenigstens fiir einen Augenblick die Hypothese zu akzeptieren, daf es Gott
nicht gebe. Dafl der Mensch durch einen Irrtum des tippischen Zufalls auf der
Erde erschienen sei, nicht nur seiner Sterblichkeit ausgeliefert, sondern auch
dazu verurteilt, ein Bewufitsein zu haben, mithin als das unvollkommenste al-
ler Wesen [...] Dieser Mensch wiirde nun, um den Mut zu finden, auf den Tod
zu warten, notgedrungen ein religioses Wesen werden, er wiirde sich bemii-
hen, Erzihlungen zu ersinnen, die ihm eine Erklirung und ein Modell liefern



Aufklirung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 379

konnten, ein exemplarisches Bild. Und unter den vielen, die er sich ausdenken
konnte - manche strahlend, manche erschreckend, manche pathetisch trost-
lich -, hitte er in einem bestimmten Moment, wenn er zur Erfiilllung der Zeit
gekommen ist, die religitse, moralische und poetische Kraft, das Modell des
Christus zu konzipieren, das Modell der universalen Liebe, der Vergebung fiir
die Feinde und des zur Rettung fiir die anderen geopferten Lebens. Wenn ich
ein Reisender aus einer fernen Galaxie wire, und vor eine Spezies stiinde, die
sich dieses Modell zu geben gewufit hat, wiirde ich iiberwiltigt ihre enorme
theogone Energie bewundern und wiirde diese jimmerliche und niedertrich-
tige Spezies, die so viele Greuel begangen hat, allein dadurch als erlst betrach-
ten, dafl sie es geschafft hat, sich zu wiinschen und zu glauben, dies sei Wahr-
heit.»’

Von dieser nichtchristlichen Charakterisierung des Christentums her ge-
sehen - die sich {ibrigens selbst der jiidisch-christlichen Denkform der Erfiil-
lung der Zeit bedient -, ist «Nathan der Weise» zwar Ausdruck eines Glau-
bens, damit Riickbindung, religio. Aber dieser Glaube ist nicht christlich. Na-
tirlich sagt es nichts tiber den Rang von Lessings dichterischer Weltdeutung
1m «Nathan», ob wir dieses Drama als christlich oder nichtchristlich bezeich-
nen. Es ist so oder so ein Bestand der Weltliteratur, und sein Ort in der epo-
chalen Konstellation ldsst sich mit hinreichender Genauigkeit und, wie ich
hoffe, Intersubjektivitit durch historische Interpretation herausarbeiten.

Nachtrag

Ich kann mir schwer verzeihen, dass ich die seit meinem ersten «Nathan»-
Aufsatz (s. Anm. 1) erschienene profunde Monographie von Karl-Josef Ku-
schel’© erst wihrend der Drucklegung dieser Studie zur Kenntnis genommen
habe. Wo ich nur einige Koordinaten der geistigen Zeitsituation andeute, er-
schliesst Kuschel differenziert das zeitgendssische Umfeld, in dem Lessing
sich bewegte, und zugleich weit ausgreifend die geistesgeschichtlichen
Zusammenhinge, in die er eingreift. Wenn ich trotzdem meinem Essay ein
Recht einrdume, dann deshalb, weil meine Fragestellung sich im «Nathan»
zentriert, wihrend Kuschel dieses Werk zwar als Hauptquelle, aber doch als
Quelle neben anderen im Kontext einer tibergreifenden Fragestellung ver-
wendet. Diese Fragestellung richtet sich auf Lessings Beitrag zu einer Neube-
wertung des Islam im Gesamtzusammenhang der Religionsgeschichte seiner
Zeit. Sie steht im Zuge einer «interkulturellen und interreligitsen
Verstindigungsarbeit im Rahmen der Stiftung Weltethos»» (359). Mit diesem

® U. Eco: Woran glaubt, wer nicht glaubt, Wien 1998, 92.
10 Vom Streit zum Wettstreit der Religionen. Lessing und die Herausforderung des
Islam, Diisseldorf 1998.



380 Gerhard Kaiser

Erkenntnisinteresse im Dienst einer Wirkungsabsicht ebnet Kuschel Lessings
literarisches Kunstwerk «Nathan der Weise» abermals - wie schon bis dahin
in der Theologie hiufig - zu einer «im Gewande der Literatur prisentierten
Religionstheologie» ein (344), und er richtet wiederum - dhnlich wie Hirsch
und andere Theologen - die Hauptaufmerksamkeit auf die Ringparabel, ge-
nauer gesagt, ihren religionsphilosophisch-ethischen Gehalt. Dagegen versu-
che ich, «Nathan» primir als Drama ins Auge zu fassen und seine dramatische
Gesamtstruktur theologisch zum Sprechen zu bringen mit dem Ziel, in seiner
Spezifik als Kunstwerk den letzten theologischen Horizont nicht nur dieses
Werks, sondern Lessings iiberhaupt auszuleuchten. Denn er war ja nicht nur
ein begrifflich argumentierender Denker, sondern ein auch aus der Tiefe des
Unbewussten gestaltender Dichter, dessen Dichtung noch reicher sein kann
als sein Bewusstsein. Dieser Reichtum liegt fiir mich vor allem in einer nur im
Drama so entfaltbaren Dialektik von Religionsphilosophie und gelebtem
Glauben und dem Glaubenskonzept einer glaubend vorergriffenen, handelnd
zu bewahrheitenden Wahrheit, die iiber die philosophische Unterscheidung
zwischen Vernunftwahrheiten und historischen Wahrheiten hinausgeht und
auch in Lessings «Erziehung des Menschengeschlechts» von «Nathan» her
spurenhaft erkannt werden kann. In der Zone der Weltdeutung durch dichte-
rische Darstellung siedele ich auch meine Suche nach spezifisch christlichen,
judischen und aufklirerischen Elementen und ihrer Konstellation bei Lessing
an. Als «Liebhaber der Theologie», als der mich Karl-Josef Kuschel mit Les-
sings Formulierung sehr wohlwollend gelten ldsst (346), suche ich in Lessings
Drama den theologischen Horizont, als Literaturwissenschaftler beharre ich
darauf, diesen theologischen Horizont am weitesten gespannt in Lessings
grosstem sprachlichen Kunstwerk zu finden.

Abstract

Die Ringparabel macht eine religionsphilosophische Aussage: Judentum, Christentum und
Islam werden darin funktionalisiert zu Trigern eines Wettbewerbs der Vertreter dieser Re-
ligionen in Menschenliebe und Toleranz. Diese Aussage wird fundiert und tiberstiegen in
einer Hiob-Krise Nathans, aus der er mit einem Glaubensbekenntnis aufgestanden ist. Auf
dem Aschenhaufen hat er als unbedingt Glaubender auf Gottes Anruf geantwortet: «Ich
will, willst du nur, dass ich will». Die einbettende Dramenhandlung ist in toto gliubig ge-
offnet auf eine Theodizee. Monotheistisch-aufklirerisch ist die Religionsphilosophie, jii-
disch die Hiob-Krise, christlich die Zentralstellung des Liebesgebotes, aufklirerisch wie-
derum die Theodizeeldsung. Das Drama setzt das Verhiltnis von religiosem Denken und
gelebtem Glauben in Handlung um und ermoglicht so Lessings tiefste religiose Aussage.

Gerhard Kaiser, Freiburg 1.Br.



	Aufklärung und Christentum in Lessings "Nathan der Weise" : Autonomie der Literatur seit der Aufklärung

