
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 4

Artikel: Aufklärung und Christentum in Lessings "Nathan der Weise" :
Autonomie der Literatur seit der Aufklärung

Autor: Kaiser, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufklärung und Christentum in Lessings

«Nathan der Weise»

Autonomie der Literatur seit der Aufklärung

Mit der Aufklärung wird die Literatur zur kulturellen Instanz, die dem
Christentum und seinen Institutionen, den Kirchen, kritisch eigenständig
gegenübertritt. Diese Eigenständigkeit könnte nicht deutlicher werden als durch
das, was Lessing in seinem letzten, 1779 im Druck erschienenen, 1783 in Berlin

uraufgeführten Drama «Nathan der Weise» unternimmt.1 Er thematisiert
hier das Verhältnis der drei monotheistischen, auf schriftliche Offenbarungen
gegründeten Weltreligionen zueinander von einem vierten Ort aus, dem in
Deutschland seit Gottsched literarisch gewordenen Theater. Zwar war der
Anstoss dafür äusserlich - die Weisung an den herzoglich braunschweigischen
Bibliothekar in Wolfenbüttel, seine in Streitschriften ausgetragene theologische

Kontroverse mit dem hamburgischen Hauptpastor Johann Melchior
Goeze abzubrechen -, aber Lessing machte diesen Schritt durch das Motto
seines Dramas programmatisch: «Introite, nam et hic dii sunt!» Mit diesen Worten

soll der Philosoph Heraklit Besucher aufgefordert haben, in einen grossen
Backofen einzutreten, in dem er sich seine kalten Glieder wärmte. Will sagen:
auch an einem profanen Ort wie dem unter Frommen damals noch leicht
anrüchigen Theater2 und somit auch in der säkularen Dichtung kann der
Diskurs über Gott geführt werden. In diesem Sinn schreibt Lessing mit Bezug auf
«Nathan den Weisen» an seine Freundin Elise Reimarus am 6. September
1778:

«Ich muß versuchen, ob man mich auf meiner alten Kanzel, auf dem Theater, wenigstens

noch ungestört will predigen lassen.»

1 Leicht überarbeiteter Text eines Vortrags, der am Schluss des Symposions «Literatur
in den Prozessen religiöser Transformation der Moderne», veranstaltet von Alfred
Bodenheimer, Georg Pfleiderer und Bettina von Jagow vom 1. bis 3. März 2005 im
Landgut Castelen, Kaiseraugst bei Basel, gehalten wurde. Er greift in einigen Teilen
auf eine ältere Veröffentlichung in der Zeitschrift «Pastoraltheologie» zurück, geht
aber über sie hinaus; s. G. Kaiser: «Nathan der Weise». Glaube, Liebe, Hoffnung. Der
Grund des Toleranzdramas, PTh 80 (1991/92) 568-584.

2 So hat Lessings Spezialgegner, der Hauptpastor Goeze in Hamburg, einen gewissen
Johann Ludwig Schlosser verklagt, weil er als Kandidat der Theologie Schauspiele ver-
fasst hatte; s. J. Geffcken: Der Streit über die Sittlichkeit des Schauspiels im Jahr 1769,
ZVHaG3 (1851) 56-77.

ThZ 4/63 (2007) S. 358-380



Aufklärung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 359

Durchdringung von Aufklärung und Christentum in Deutschland

Nun greift Lessing in «Nathan der Weise» bekanntlich die Ringparabel aus
der dritten Novelle des ersten Buchs von Boccaccios etwa 420 Jahre älterem
«Decamerone» auf. Doch die elegant skeptische Destruktion der religiösen
Wahrheitsansprüche durch den Renaissance-Dichter ist nur ein kleinformatiges

Vorspiel zu dem, was im deutschen Kulturraum nach den schweren
Erschütterungen durch die Reformation mit den folgenden blutigen
Religionskriegen und nach dem grossen, von Westeuropa ausgehenden Aufbruch
der Aufklärung an Programmatik möglich wird. Bei uns, wo die christliche
Prägung besonders tief und nachhaltig ist, fasst die Aufklärung zunächst
schwer Fuss, wird dann aber auch zur besonders aufwühlenden und fruchtbaren

Herausforderung. Aus der eindringlichen Begegnung zwischen Christentum

und Aufklärung entspringen nicht nur radikale gegenseitige Infragestellungen,

sondern auch mannigfaltige wechselseitige Bestrahlungen, Verwandlungen,

Vermittlungen und Synthetisierungen. So entsteht der geistige
Nährboden für die deutsche Klassik in Philosophie und Literatur. Für einen
historischen Augenblick werden deutsche Literatur und Philosophie, die aus
dieser Reibung und Osmose hervorgehen, europäisch massgeblich, und sie

werden pointiert - vage und abgekürzt gesagt - Weltanschauungsdichtung.
Die gegenseitige Bestreitung und Durchdringung der Elemente zeigt sich früh
und exemplarisch in Lessings Religionsdrama als Fortbildung der bei Boccaccio

herrschenden bloss skeptischen Destruktion zur De^owstruktion. Sie

ergreift Elemente der Monotheismen und baut sie in den Zusammenhang einer
Humanitätsreligion ein, die in einem Glauben verankert ist. Lessing spricht
nicht obenhin vom Theater als seiner Kanzel.

Die Wechselwirkung von religiösem Denken und gelebtem Glauben im Drama

Die bei Lessing stattfindende Diskussion der Religionen spielt sich nicht nur
am Ort der Literatur, sondern auch in einer eigentümlich literarischen Weise
ab. Es werden nämlich nicht einfach theologische oder philosophische
Lehrinhalte literarisch eingekleidet. Vielmehr tritt im Drama und durch das Drama

als einem dargestellten Lebens- und Handlungszusammenhang hervor,
dass religiöse Argumentation und gelebter Glaube zweierlei sind und das
gelebte Leben das religiöse Denken sowohl gründet wie übersteigen kann. Das

geschieht in «Nathan» auf zwei Ebenen: erstens indem eine religionsphilosophische

Aussage aus einer dramatisch vermittelten erzählten Handlung
hervortritt und zweitens, indem die Aussage dieser Fabel durch das dramatische
Geschehen noch einmal kommentiert und überboten wird. Auf diese Weise
wird dieses Drama auch - und das ist literarisch sehr modern - poetologisch



360 Gerhard Kaiser

selbstreflexiv. Es führt vor, dass Literatur eine autonome Erkenntnisweise ist,
weil sie im mimetischen Entwurf gelebten Lebens zu Einsichten und Aussagen

fähig ist, die logisch-begrifflich nicht gemacht werden, sondern allenfalls
im Nachhinein interpretierend eingeholt werden können. Weil sich aber in
Lessings «Nathan» die religiöse Botschaft nicht einfach an der Oberfläche der

Begrifflichkeit vorfinden lässt und sich erst im Durchgriff auf die dramatische
Struktur voll aufschliesst, hat die Theologie, die vorwiegend auf die theologische

Explikation geachtet hat, wenig anderes in «Nathan der Weise» gefunden
als die Ringparabel und noch ein bisschen Theater drum herum. Es sagt viel,
dass Emanuel Hirsch in seiner bahnbrechenden fünfbändigen Geschichte der

neuern evangelischen Theologie bei insgesamt 45 Seiten über Lessing knapp
eineinhalb Seiten auf die Ringparabel verwendet, ohne auch nur einen Blick
auf das Drama als Ganzes zu werfen.3

Annäherungspunkte der Auflelärung an Judentum und Islam

Die Hauptreibungsflächen der Aufklärung am Christentum waren: Trinitäts-
theologie, Erbsündenlehre, Erlösungslehre. Weil die beiden verwandten
monotheistischen Schriftreligionen Judentum und Islam diese Ärgernisse für die
diskursive Vernunft nicht boten, konnten sie in der Epoche der Aufklärung
eine Aufwertung erfahren, die eine viele Jahrhunderte währende Diskriminierung

der Juden und Perhorreszierung der Muslime abzuschwächen oder
aufzuheben half. 1657 bringt der schlesische Barockdichter Andreas Gryphius
das Schicksal der christlichen georgischen Königin Katharina als Märtyrerdrama

auf die Bühne, die 1624 zum Entsetzen Europas von dem muslimischen

Perserschah Abas wegen ihrer Glaubenstreue gefangen genommen und
zu Tode gefoltert worden war - ein zeitcharakteristischer Theatervorwurf.
1683 standen die muslimischen Türken, über Jahrhunderte der Schrecken

Europas, noch einmal vor Wien; neunundneunzig Jahre später lebt in Mozarts
«Entführung aus dem Serail» der türkische Edle Bassa Selim dem Wiener
Publikum die Botschaft der Aufklärung und der Humanität vor. Noch waren
die Juden zu Lessings Zeit in Gettos gepfercht, aber die pantheistische «Ethik»
des von seinen Glaubensgenossen exkommunizierten holländischen Juden
Benedikt Spinoza von 1677 gelangte gerade im späten 18. Jahrhundert in der
deutschen Philosophie zu umfassender Wirkung, und wenig vorher wurde
Moses Mendelssohn im preussischen Toleranzklima ein bekannter Philosoph
und Freund der anderen Berliner Aufklärer, allen voran Lessings. Selbstbe-

wusst konnte er öffentlich einen albernen Bekehrungsversuch des grossen

3 E. Hirsch, Geschichte der neuern evangelischen Theologie im Zusammenhang mit
den allgemeinen Bewegungen des europäischen Denkens, Bd. 4, Gütersloh 1951,
51975/4, 164f.



Aufklärung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 361

Zürcher Theologen Johann Caspar Lavater zurückweisen. Boccaccios Erzähler

der Ringparabel ist dem antisemitischen Vorurteil vom gerissenen Juden
nicht ganz fern; Nathan kann mit Pathos «der Weise» heissen.

Lessings Beziehung zum Christentum

Indem er von der Bibel zu den Büchern überlief, machte der sächsische
lutherische Theologensohn Lessing eine in dieser Epoche typische Karriere. Untypisch

aber war, mit welcher Intensität er sich auch als weltlicher Autor im
Feld der Theologie bewegte. Der Literat und Polemiker wurde einer der
originellsten Denker zur protestantischen Theologie seiner Zeit. Ein persönlich
formuliertes und begründetes christliches Glaubensbekenntnis hat der fintenreiche

theologische Florettfechter dabei nie herausgelassen. Er hat sich mit
Hilfe der ursprünglich leibnizschen Unterscheidung zwischen
Vernunftwahrheiten und Tatsachen- bzw. historischen Wahrheiten aus der Affäre
gezogen. Dass es einen Gott als Weltschöpfer, Weltregenten und Garanten einer
moralischen Weltordnung gibt, galt im 18. Jahrhundert zumindest in
Deutschland noch als eine Vernunftwahrheit, nämlich eine solche, die sich

aus Vernunftgründen deduzieren lässt. Hingegen sind die spezifisch christlichen

Offenbarungswahrheiten - Menschwerdung Gottes, Erlösung am
Kreuz, Auferstehung Christi von den Toten, Himmelfahrt - für Lessing blosse

historische Wahrheiten, durch viele Jahrhunderte bezeugt und weithin
geglaubt, aber aus Vernunftgründen weder beweisbar noch widerlegbar. Ein
persönliches Glaubensbekenntnis der nach Lessings Verständnis historischen
Wahrheiten des Christentums gehört deshalb für ihn nicht in den rationalen
Diskurs. Dass diese Glaubensartikel für Lessing keine Herzensanliegen
waren, kann man mit Sicherheit annehmen, waren sie es doch kaum noch für die
führende evangelische Theologenschule der Zeit, die aufklärerischen Neolo-
gen, die zum Spott Lessings den christlichen Kirchenglauben vernunftgemäss
zu machen suchten, indem sie diese unzeitgemässen Glaubensinhalte auf ein
kaum noch identifizierbares Minimum zusammenschnurren liessen. Gerade
die theologische Streitlust Lessings zeigt indessen, dass Religion ein Lebensthema

für ihn bedeutete, und da er trotz seiner philosophischen und
theologischen Schlagkraft zuerst und zuletzt ein Dichter war, verdanken wir dieser

Fixierung sein Nathan-Drama, das nicht einfach ein Aufklärungsdrama über
Fragen der Religion ist, sondern das Wechselverhältnis von Religion und
Aufklärung in Szene setzt.



362 Gerhard Kaiser

Warum ist ein Nichtchrist der Held eines Toleranzdramas?

Dass Lessing dabei ausgerechnet einen Nichtchristen zum Helden seines

Religionsdramas machte, kann nicht überraschen. Schon unter seinen ersten,
1754 veröffentlichten theologischen Schriften ist die «Rettung des Hieronymus

Cardanus», eines europäisch berühmten italienischen Arztes, Naturforschers,

Mathematikers und Philosophen, der von 1501-76 gelebt hat. Für dessen

Ehrenrettung wendet Lessing einen genialen Trick an, der vorgeblich die
Christlichkeit dieses seinerzeit angefeindeten Gelehrten demonstrieren soll,
indirekt aber vor allem die Superiorität des Islam und des Judentums
durchblicken lässt. Cardanus hatte nämlich ein religiöses Streitgespräch zwischen
einem Heiden (der Antike), einem Muslim, einem Juden und einem Christen
verfasst und veröffentlicht, das angeblich - so der zeitgenössische Vorwurf
gegen ihn - den Streit der Religonen in der Schwebe beliess. Lessing verteidigt
Cardanus gegen die Anklage des religiösen Indifferentismus, indem er
süffisant behauptet, tatsächlich habe Cardanus die christliche Position verteidigt

und begünstigt, und zwar, indem er die Haupteinwände der Muslime
(und indirekt damit auch der Juden) gegen das Christentum gar nicht zur
Sprache brachte. Zum Beweis führt Lessing aus, wie der Muslim in der
Diskussion dem Christen hätte gefährlich werden können:

«Schwatze nicht von Wundern, wenn du das Christentum über uns erheben willst!
Mahomet hat niemals dergleichen tun wollen; und hat er es denn auch nötig gehabt? Nur
der braucht Wunder zu tun, welcher unbegreifliche Dinge zu überreden hat, um das

eine Unbegreifliche mit dem andern wahrscheinlich zu machen. Der aber nicht,
welcher nichts als Lehren vorträgt, deren Probierstein ein jeder bei sich führet. Wann einer
aufstehet und sagt: <Ich bin der Sohn Gottes>, so ist es billig, dass man ihm zuruft: <Tue

etwas, was ein solcher nur allein tun könnteh Aber wenn ein anderer sagt: <Es ist nur
ein Gott, und ich bin sein Prophet>, [...] was sind da für Wunder nötig?»4

Das ist deutlich, und doch nicht von der Zensur zu fassen, denn Lessing hat
ja nichts Anstössiges gesagt; er hat nur gesagt, was ein Muslim Anstössiges
gesagt hätte, hätte Cardanus ihn über den Christen triumphieren lassen wollen.

Boccaccios «Decamerone» als Versteck Lessings

Dass Lesssing nun aber nicht einen Muslim, sondern einen Juden zum
Repräsentanten der reinsten Religion gemacht hat, lag wohl nicht nur an der
Freundschaft mit Moses Mendelssohn, der ihm die Gestalt des Frommen und
Philosophen vor Augen stellte, wohl auch nicht nur an der erfahrbaren Nähe
des jüdischen Glaubensmilieus und der Vertrautheit des studierten Theologen

4 Lessings Werke. Vollständige Ausgabe in 25 Teilen, hg.v. J. Petersen, W. von Olshau-

sen, Berlin u.a. o.J., Teil 20, 110-130 (124) (nach dieser Ausgabe wird zitiert).



Aufklärung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 363

mit der jüdischen Bibel, dem Alten Testament der Christen; es lag zunächst
im Kristallisationspunkt seines Dramas, eben der dritten Novelle des ersten
Tages des «Decamerone», deren Held ein Jude ist. Auch bei Boccaccio haben
wir ein fingiertes Religionsgespräch vor uns, aber in der entspannten
Weltlichkeit, die in der Frührenaissance möglich war, ungleich radikaler in seiner
Aussage und ungleich dichterischer als das des nachreformatorischen Cardanus,

denn nicht nur findet Boccaccios Aussage als Erzählung einer Handlung
statt; diese Geschichte ist auch das Ergebnis einer dichterischen Figurenkonstellation,

die erzählerische Subversion und Tarnung geradezu herausfordert.
Der Text begründet in sich selbst, dass er ein Religionsproblem nicht theologisch,

sondern dichterisch pragmatisch abhandelt, indem er auf die
Rahmenbedingungen verweist, die das Thema gefährlich machen: Ein reicher, deshalb

erpressbarer Jude erzählt dem regierenden, kriegführenden und deshalb
geldbedürftigen Sultan Saladin eine Parabel, um dessen Fangfrage nach der wahren

Religion auszuweichen, die ihn unter Druck bringen soll. Und des Sultans
Sinn für gute Geschichten übersteigt offenbar seine Geldnot und seine

Neigung, den Juden zu erpressen.
Platz eins und zwei seines Figurenensembles sind also auch bei Lessing für

einen weisen Juden und einen ritterlichen Muslim reserviert, beide Vertreter
eines relativ vernunftkonformen und stark moralorientierten Monotheismus.
Erst Platz drei und folgende in der Phänomenologie der
Religionsrepräsentanten - vom intellektuell anspruchslosen, aber herzensklugen und
wohlmeinenden Klosterbruder bis zum schwarzen Fanatiker - gehen an
Christen. Dass es Lessing in seinem Drama um die Gemeinsamkeit der
monotheistischen Religionen gehen würde und damit um wechselseitige Toleranz,
eines der grossen Themen der Aufklärung und des aufgeklärten Absolutismus,

lag nahe, denn Intoleranz hatte ihm ja gerade die kontroverstheologische

Auseinandersetzung abgeschnitten und ihn damit aufs Theater verwiesen.

Die übrigen Kriterien der Stoffwahl lassen sich beinahe deduzieren, aber
gerade das zeigt Lessings dichterischen Instinkt. Die dramatisierte Geschichte

war Weltliteratur, hinter deren Kulissen sich Lessing zurückziehen und doch
aus ihnen herausschauen konnte. Die Handlung war noch dazu zeitlich und
geographisch weit abgerückt. Beides entschärfte die Brisanz des Gegenstandes;

immerhin gab es noch eine Zensur. Sultan Saladin war schon seit dem
Mittelalter eine legendäre, in vielem positiv besetzte Figur, ein edler Heide,
bei Boccaccio vollends in ein Märchenmilieu eingebettet. Er ist im «Decamerone»

Sultan von Babylon, und der reiche Jude wird aus dem weit entfernten
Alexandria herbeigeholt. Lessing versetzt Saladin an einen seiner historischen
Handlungsorte, an dem es tatsächlich zu einem gelebten und zugleich höchst
instabilen Nebeneinander der Religionsvertreter gekommen war. Es war das

Jerusalem der Kreuzzüge, von Lessing eine «unselige Raserei» genannt,5 deret-

wegen die Christen bei ihm, gewiss dichterisch willkommen, von vornherein



364 Gerhard Kaiser

schlecht dastehen. 1187 hatte Sultan Saladin die heilige Stadt Jerusalem von
den Kreuzfahrern zurückerobert und 1192 einen Friedensvertrag zustande
gebracht, der Juden und Christen gewisse Rechte zubilligte und unter relativ
duldsamer muslimischer Oberherrschaft ein gebrechliches Nichtkriegsver-
hältnis der drei Religionen ermöglichte. Das etwa ist die Voraussetzung des

Dramengeschehens.
Im übrigen ist Lessings Palästina ein Theaterorient ohne dichte historische

Beglaubigung und Atmosphäre. Es geht lediglich um die Herbeiführung einer
Situation, in der vor dem Hintergrund des stets zum Losbrechen bereiten
Fanatismus bis zum Pogrom eine tagtägliche Berührung und ein philosophischtheologisches

Gespräch zwischen Vertretern der verschiedenen Religionen
vorgestellt werden kann, an dem schon von der literarischen Quelle her nur
ein Muslim und ein Jude teilzunehmen die Ehre haben. Das Christentum,
Initiator der Kreuzzüge und damit hauptverantwortlich für das Prekäre der
Situation, bleibt also schon von der Konstellation der literarischen Quelle her
draussen - zum Vorteil des Dichters, der sich nicht darauf einzulassen
braucht, christliche Positionen argumentativ stark zu machen. Das Christentum

hat im grundsätzlichen Religionsdisput keine eigene Stimme; es wird
zwischen dem Juden und dem Muslim beiläufig mit verhandelt. Der
Büchermensch Lessing brauchte die Exempelerzählung des Boccaccio nun nur
noch dramatisch zu dynamisieren und als Handlungsbestandteil eines
Theatergeschehens zu positionieren. Aber dieses <nur> war fast alles.

Lessings Umbildung der Ringparabel: Skeptische wird aktive Toleranz

Die Ringparabel bei Boccaccio erzählt, dass ein reicher Vater, als er zum Sterben

kommt, je unter dem Siegel der Verschwiegenheit seinen drei von ihm
völlig gleich geliebten Söhnen drei völlig gleich gestaltete Ringe schenkt, von
denen aber einer das Original und zwei vom Vater in Auftrag gegebene Kopien

sind. Da der Original-Ring, durch Generationen hindurch vom
Familienoberhaupt getragen, den Träger zum Erben und Clanchef bestimmt, entsteht
nach dem Tod des Vaters der bitterste Streit darüber, wer nun den echten

Ring bekommen hat. Dieser Streit ist unschlichtbar - genau so wie der Streit
um die wahre Religion. Das läuft bei Boccaccio auf eine indifferentistische
Toleranz hinaus. Lessing lässt nun seinen Juden die Geschichte weiterspinnen,
und sie gewinnt dabei neue Aussagemomente. Bei Boccaccio soll der Träger
des Rings geehrt werden - er verleiht Herrschaft und Reichtum. Bei Lessing
hingegen macht der Ring «vor Gott und Menschen angenehm» (V. 2017). Er
verleiht Zuneigung. Die zusätzliche Bedingung dafür ist, dass der Eigentümer

5 Lessings Werke (Anm. 4), Teil 5, 51.



Aufklärung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 365

in dieser Zuversicht ihn trägt. Es gehört eine bestimmte Gesinnung dazu, dass

der Ring seine Kraft bewährt. Man muss an die Wahrheit glauben, damit sie

wirkt, damit sie überhaupt erst Wahrheit wird. Von daher kommt dem Richter,

vor den bei Lessing die Streitfrage gebracht wird, die Lösung des

Problems: Wenn die Ringe schon äusserlich nicht zu unterscheiden sind, muss
sich am Besitzer die Echtheit seines Rings erweisen. Derjenige, dem es gelungen

ist und gelingt, vor Gott und Menschen angenehm zu sein, trägt den wahren

Ring. Wahrheit ist also kein fester und ein für allemal verliehener Besitz,
sondern eine Aufgabe; die Wahrheit muss bewahrheitet werden. Das
geschieht durch alltägliches Verhalten. Der Liebenswürdige wird geliebt. Die
Wahrheit, von der hier die Rede ist, kann nicht theoretisch formuliert und
bewiesen, sondern nur praktisch gelebt werden. Deshalb ist das Theater ihr Ort.

Die eschatologische Perspektive der Ringparabel bei Lessing

Mit dieser Wendung der Geschichte hat Lessings weiser Jude dem
verstörenden Laktum, dass es eine Mehrzahl der Religionen gibt, einen tieferen, und
zwar heilsamen, Sinn verliehen. Sie ist eine Heilsveranstaltung Gottes, denn
sie versetzt den Menschen, wenn er diesen Sinn ergreift, in eine Wettbewerbssituation

der Religionen, aber, recht verstanden, nicht als Streitfall, vielmehr
als Provokation zur Liebe. Das heisst: aus der negativ begründeten, skeptischen

Toleranz Boccaccios ist bei Lessing eine positiv begründete, aktivistische

Toleranz geworden. Die Religionen dienen der Vervollkommnung des

Menschen. Es muss aber hier auch bereits vorgreifend gesagt werden: Schon
in der Ringparabel ist zwar nicht ausgesprochen, aber angelegt, dass der
Mensch derart der Bezeugung und Herrschaft Gottes dient. Schliesslich stellt
Lessing die Ringparabel in eine heilsgeschichtliche Perspektive: Am Jüngsten
Tag, verheisst der Richter bei Lessing, wird Gott das Urteil fällen, das den
Wettbewerb der Religionen beendet, doch gerade nicht, wie beim Wettbewerb

üblich, indem er einer der drei Religionen den Sieg zuerteilt. Alle werden

gleich wahr sein, nämlich bewahrheitet durch das Handeln der Gläubigen.

Die erzielte Wahrheit aber wird den Wahrheitsentwurf so weit übersteigen,

wie eschatologische Hoffnungen durch eschatologische Erfüllungen
überboten werden. Wenn alle Ringträger vor Gott und Menschen angenehm
sein werden, wird ihre Frage vergessen sein; kommt doch die Frage nach der
wahren Religion - als Frage der Privilegierung - von Leuten, die in ihrem
Konkurrenzneid vor Gott und Menschen nicht angenehm sein können. Keiner

wird am Ende die Wahrheit haben oder auch nur haben wollen, aber alle
werden in der Wahrheit sein und leben.



366 Gerhard Kaiser

Religionsunterschiede sind blosse Akzidentien; Funktionalisierung der Religion

Damit sind wir aber auch bei der - auf den ersten Blick - schwachen Stelle der
Ringparabel angekommen: Sie bringt zwar ein Argument für die Mehrzahl
der monotheistischen Religionen, doch sie übergeht ihre Unterschiedenheit,
«bis auf die Kleidung, bis auf Speis' und Trank», wie Lessings Sultan Saladin
einwendet (V. 1974). Aber diese anscheinende Schwäche ist eine versteckte
Pointe. Die Bestimmung «bis auf» kann zweierlei heissen: die Unterschiede
reichen sogar bis zur Kleidung; aber auch: nur bis zur Kleidung. Saladin hat
offenbar die Minimierung der Untschiede im Sinn. Indem er nur äusserliche,
kulturelle Unterschiede der Religionen nennt, geht er, während er scheinbar
einen gewichtigen Einwand erhebt, genauso wie Nathan über alle tieferen
dogmatischen und Glaubensunterschiede hinweg. Sie werden von diesem
Muslim und diesem Juden schon jetzt als unwesentlich erachtet, und das wird
immer deutlicher hervortreten. Nachdem Nathan statt der unterschiedlichen
Glaubensinhalte ein gemeinsames Telos der Religionen - in Nathans Worten
«die unbestochne, von Vorurteilen freie Liebe» (V. 2042) - herausgestellt hat,
schreitet er deshalb fort zu einem gemeinsamen Glaubensgrund: Alle drei
Religionen sind gleichermassen geschichtlich überliefert und gründen als

Offenbarungsreligionen auf - mit dem Philosophen Lessing zu reden - geschichtlichen

Wahrheiten, die, in der Generationenfolge von den Vätern übernommen,

der Vernunftkritik und dem Vernunftbeweis unzugänglich sind. So

kann das Religionsgespräch, das ja ein vernünftiges Raisonnement aus Anlass
eines «Märchens» (V. 1890) ist, sie ebenso beiseite lassen, wie es die letzte

Konsequenz der Parabel zwar erschliessbar macht, aber nicht aussprechen muss:
Wenn über tausend tausend Jahre alle drei Religionen gleichermassen gelernt
haben werden, in ihren Bekennern liebenswürdig zu sein, werden sie sich zu
einer Religion der reinen Menschlichkeit.vereinigen. Und eine weitere Präge
hat sich bei Lessing gleich mit erledigt: Da nicht Religionen, sondern nur
Menschen liebenswürdig sein können, sind alle Religionsangehörigen auf
dem Weg zu diesem fernen Ziel Einzelstrebende, die von Mensch zu Mensch,
und nicht von Religionsgemeinschaft zu Religionsgemeinschaft leben, lieben
und in der Bewährungsprobe ihrer religiös gegründeten Liebeskraft stehen.

Nathans Ringparabel und seine Lebensführung

Blicken wir von der Ringparabel her auf Nathans Lebensweise, dann zeigt
sich, dass Nathans Handeln seiner Idee der zu bewahrheitenden Liebe voll
entspricht, nicht aber seiner Behauptung, ganz im Glauben der Väter zu
stehen. Vielmehr bekennt er sich nur nach aussen - exoterisch - zum Judentum;
im innern Kreis aber - esoterisch - wird deutlich, dass seine Religion schon



Aufklärung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 367

menschheitlich geworden ist. Im Gespräch mit dem Tempelherrn sucht
Nathan einen Gesinnungsgenossen, dem es genügt, ein Mensch zu sein, und
dann erst Christ oder Jude. Das Positive der Religionen ist ihm nur ein Kleid,
die Rinde der Bäume, eine Schale, weshalb er eben im Gespräch mit Sultan
Saladin die Unterschiede der Religionen nur als Lebensgewohnheiten, sein
Judentum sozusagen als <Kulturjudentum> auffasst.6 Die angenommene Tochter
Recha, die als Tochter ja kraft List göttlicher Vorsehung von der Nagelprobe
der Beschneidung ausgenommen ist, wird ohne alles Unterscheidende religiös
im Sinn einer humanen Liebesreligion erzogen. Schon die Art und Weise, wie
Nathan sich vor Saladin zum Glauben der Väter bekennt, zeigt übrigens, dass

er zugleich in diesem Glauben und über ihm steht, denn er bekennt sich ja
nicht, wie er es seinen Vätern zuschreibt, zum Glauben der Väter, nur weil er
der Glaube der Väter ist, sondern er hat ihn als zu bewahrheitende Wahrheit
und damit als Mittel zum Zweck erkannt. Er nimmt seine jüdische Religion,
wie die Religionen überhaupt, nicht wörtlich und substantiell, sondern
funktional. Und das ist ein eminenter Schritt Nathans als Religionsdeuter, ganz
unauffällig getan. Hat er ihn überhaupt selbst bemerkt? Darüber sagt er
nichts; aber wir nehmen den Fragenkomplex zum Gesamttext des Dramas
mit.

Nathans Glaubensgespräch mit dem Klosterbruder

So viel zur Ringparabel. Meist übersehen, enthält Lessings Drama aber noch
ein zweites grosses, auf Einverständnis zielendes religiöses Gespräch, das sich

genau polar zur Ringparabel verhält, und erst in dieser Polarität gewinnt das

Werk sein Gewicht und Gleichgewicht. Auch in dieser zweiten Szene erzählt
Nathan eine Geschichte, doch sie hat einen gänzlich anderen Charakter und
wird unter gänzlich anderen Umständen erzählt. Das Gespräch Nathans mit
Saladin, das durch die Parabelerzählung ausgelöst wird, zielt in den
öffentlichpolitischen Raum und könnte als religionsphilosophische Begründung der
religiösen Toleranzpolitik eines aufgeklärten Monarchen dienen, aber auch -
ganz aktuell auf unsere heutige Situation bezogen - der Etablierung eines von
den Religionen getragenen Weltethos des kleinsten gemeinsamen Nenners im
Sinne von Hans Küng als Antwort auf die bedrohlich heraufziehenden
religiösen Fundamentalismen, mögen sie sich nun äussern als christlich verbrämter

imperialistischer Weltherrschaftsanspruch von God's own people, als alt-
testamentlich unterfütterter israelischer Anspruch auf das gottverheissene

6 Übrigens formuliert Mendelssohn anlässlich des Lavaterschen Bekehrungsversuchs im
gleichen Sinne - «Sie sind ein christlicher Prediger, ich bin ein Israelit, ohne unser
Kleid sind wir beide Menschen.»; s. E. Schmidt: Lessing. Geschichte seines Lebens
und seiner Schriften, 2 Bde., Berlin 21899, Bd. 2, 396.



368 Gerhard Kaiser

Heilige Land oder als Terrorismus im Namen Allahs. Das der Ringerzählung
korrespondierende Gespräch Nathans mit dem Klosterbruder, der eigentlich
ausgesandt ist, um ihn auszuspionieren, tatsächlich aber ihn vor den Machenschaften

des christlichen Patriarchen im Bund mit dem unbedarften christlichen

Tempelritter warnt, öffnet den Raum der Innerlichkeit der Glaubenserfahrung.

Nathan erzählt dem Sultan in taktischer Absicht eine Geschichte,
die eine religionsphilosophische Aussage enthält. So erfunden die Geschichte
ist, so wenig sagt sie - wie sich zeigen wird - über Nathans Glauben im gelebten

Kern aus. Die Geschichte dagegen, die Nathan dem Klosterbruder erzählt,
ist erlebt, es ist seine Geschichte, wohl das wichtigste Erlebnis in seiner Biographie

überhaupt, und enthält ein völlig unverhülltes Glaubensbekenntnis. Mit
der Ringparabel möchte Nathan am liebsten die ganze Welt ansprechen. Die
Herkunftsgeschichte des Pflegekinds Recha ist nur für den Klosterbruder
bestimmt. Sie spricht die Mitte von Nathans personaler Existenz aus und damit
die Kraft, die Nathan überhaupt erst fähig macht, der Liebesreligion der
Ringparabel entsprechend zu leben und sie aus dieser Lebenserfahrung heraus als

Ethos zu formulieren.

Die Wahrheit muss durch Glauben bewahrheitet werden

In Nathans zweiter Erzählung hören wir von dem entsetzlichen Pogrom, in
dem Christen Nathans ganze Familie umgebracht haben. Seine Frau und
sieben Kinder sind in den Flammen umgekommen. Nathan berichtet:

[••] Als
Ihr kamt, hatt' ich drei Tag und Nächt' in Asch'
Und Staub vor Gott gelegen, und geweint. -
Geweint? Beiher mit Gott auch wohl gerechtet,
Gezürnt, getobt, mich und die Welt verwünscht;
Der Christenheit den unversöhnlichsten
Haß zugeschworen. -
Klosterbruder: Ach! Ich glaub's Euch wohl!
Nathan: Doch nun kam die Vernunft allmählich wieder.
Sie sprach mit sanfter Stimm': <und doch ist Gott!
Doch war auch Gottes Ratschluß das! Wohlan!
Komm! übe, was du längst begriffen hast,
Was sicherlich zu üben schwerer nicht,
Als zu begreifen ist, wenn du nur willst.
Steh' auf!> - Ich stand! und rief zu Gott: ich will!
Willst du nur, daß ich will! - Indem stiegt Ihr
Vom Pferd, und überreichtet mir das Kind,
In Euern Mantel eingehüllt. - Was Ihr
Mir damals sagtet; was ich Euch: hab' ich
Vergessen. Soviel weiß ich nur; ich nahm
Das Kind, trug's auf mein Lager, küßt' es, warf



Aufklärung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise: 369

Mich auf die Knie und schluchzte: Gott! auf Sieben

Doch nun schon Eines wieder! (V. 3045-3066)

Mit der wiederkehrenden Vernunft im Sturm der Gefühle ist ein Zentralbegriff

Lessings und der Aufklärung benannt. Die personifizierte Vernunft sagt
Nathan, dass Gott ist und dass alles Gottes Ratschluss ist. Der Kern seines

Glaubens ist ein Vernunftglaube an den gütig lenkenden Gott. Doch müssen
wir darin die Ungeheuerlichkeit vernehmen. Welch radikaler Glaubensakt
gehört dazu, diese Botschaft der Vernunft zu hören, das als Botschaft der
Vernunft, diese Fürchterlichkeit als Ratschluss Gottes zu akzeptieren! Von daher
kann man auch sagen, die Bedingung des Erscheinens solcher Vernunft bei
Nathan sei ein Glaube bis zum <credo, quia absurdum*. Eine solche Zumutung

der Vernunft ist es, die Nathan «begriffen» hat - wieder ein Schlüsselwort

aus der Sprache der Vernunft. Trotzdem antwortet Nathan nicht ihrer
«sanften Stimm'», sondern ruft zu dem antwortenden Gott seiner Väter. Sein

Begreifen und Erzählen tastet dem Glauben nach; der Glaube lässt ihn
handeln. In einem weiteren Schritt will Nathan üben, will das Begriffene tun -
sich schicken in Gottes Schickung. «Ich stand und rief zu Gott: Ich will!/
Willst du nur, daß ich will!» Das ist zum dritten Mal ein Schlüsselwort des

Stückes. Nathan versteht seinen Willen, seinen Entschluss, sich Gott zu fügen
und aufzustehen, als nicht nur gottgewollt, sondern durch Gott ermöglicht,
was wiederum einen antizipierenden Glaubensakt impliziert: Nathan unterstellt

Gott, dass dieser Nathans Willensentschluss zum Aufstehen will; er
wagt es auf diese Zuversicht hin, die einen vorgängigen Willen Gottes noch
einmal glaubend vorentwirft.

Nathan und Hiob

Man könnte nun zwar einwenden, dass Gott dem Nathan ja tatsächlich ein
Zeichen seines Willens gibt, indem er ihm in diesem Augenblick das Christenkind

durch den Klosterbruder zukommen lässt. Aber auch das muss Nathan
als Zeichen nehmen, damit es ein Zeichen wird. Auch damit unternimmt
Nathan einen glaubenden Vorgriff. Darin liegt die zu bewahrheitende Wahrheit

des Glaubens, die der zu bewahrheitenden Wahrheit der Religionen aus
der Ringparabel vor- und übergeordnet ist. Schon die Ringparabel setzt mit
der zu bewahrheitenden Wahrheit eine dritte Position jenseits der in Lessings
theoretischem Denken vorgefunden Opposition von Geschichtswahrheiten,
die lediglich für wahr gehalten, und Vernunftwahrheiten, die ausargumentiert
werden können. Beide sind statisch; die durch Praxis zu bewahrheitende
Wahrheit ist dynamisch und im Wortsinn hervorgerufen. Der in der
Pogromerzählung Nathans sich bekundende aktuelle Glaube ordnet sich erst
recht nicht der Alternative zwischen geschichtlichen Gründen und Vernunft-



370 Gerhard Kaiser

gründen zu. Er ist erfahren und ergriffen in der Evidenz Gottes jetzt und hier

- als dialogisch. Der Anklang der Pogromerzählung an die Hiob-Geschichte
der jüdischen Bibel ist unüberhörbar - bis hin zu Nathans merkwürdiger
Rede beim Empfang des Kindchens: «Gott! auf sieben/Doch nun schon eines

wieder!» (V. 3065f.) Alle Kinder, sieben Söhne und drei Töchter, werden
Hiob genommen und wiedererstattet. Der töchterlose Nathan nimmt ein
Mädchen für seine sieben toten Söhne, Kind für Kind.

In Nathans Hiobzitat klingt aber noch ein weiterer alttestamentlicher
Unterton an: Wenn Nathan das Gottesgeschenk Rechas mit den Worten be-

grüsst: «Auf sieben doch schon eines wieder», wird ihm ein neu geschenktes
Kind zum Versprechen auf neue Vollkommenheit und Ganzheit. Symbolisch
erweist sich ihm damit das Christenkind Recha als Verheissungsträger, analog
zu Isaak, dem einzigen Sohn Abrahams mit Sara, aus dem das Gottesvolk
hervorgehen zu lassen Gott versprochen hat. Hiob erlangt den letzten Glaubensund

Segensstand durch eine unerhörte, bis zur Schmähung Gottes gehende
Glaubenskrise. Ahnlich auch Nathan. Aber wo Hiob eine direkte Offenbarung

Gottes zuteil wird, gewinnt Nathan Boden echt lutherisch sola fide, im
Glauben an Gottes Verheissung. Sein Denken über Gott ist so wenig Frucht
einer Religionsphilosophie, dass noch der viele Jahre später erzählende
Nathan, statt das Theodizeeproblem zu durchdenken, seinen Glaubensweg
reflektiert. Dieser Glaube, der hinter Nathans durch eine Parabelerzählung

gewonnener Religionsphilosophie steht, ist nicht funktional; er ist existentiell
gründend. Dieser Jude glaubt nicht zum Zweck, ethisch richtig zu leben; er
lebt, weil und indem er glaubt.

Hiobs Glaube unterfängt seine Religion, die Dramenhandlung seinen Glauben

Das gesamte Drama bestätigt und erweitert die an der Pogromerzählung
gewonnenen Einsichten. Entscheidend ist zunächst in der Szene selbst, dass

Nathan durch die Erzählung, oder besser aus der Erzählung die Kraft findet,
sich zu einer Wiederholung des einstigen Entsagungs- und Schickungsakts
bereit zu erklären und die angenommene Tochter ihren leiblichen Verwandten,
also Andersgläubigen, herauszugeben:

[...] Aber laßt uns länger nicht
Einander nur erweichen. Hier braucht's Tat!
Und ob mich siebenfache Liebe schon
Bald an dies einz'ge fremde Mädchen band,
Ob der Gedanke mich schon tötet, daß

Ich meine sieben Söhn' in ihr aufs neue
Verlieren soll: - wenn sie von meinen Händen
Die Vorsicht wieder fodert, - ich gehorche! (V. 3073-3077)



Aufklärung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 371

Nathan lebt nicht in einem sicheren religiösen Besitzstand seit damals, er
erbrachte nicht eine Leistung ein für alle Mal. Er findet seinen Weg von Tag zu
Tag neu, im Rückbezug auf seinen gründenden Glaubensakt. Sein Glaube ist
eine tägliche Bereitschaft, bis zur letzten, für sein Gefühl tödlichen Konsequenz,

die wiederum - nach der Hiob-Reminiszenz - an Abrahams Opfergang

mit dem Verheissungsträger und einzigen Sohn Isaak erinnert: «Ob der
Gedanke [das einzige Kind herzugeben] mich schon tötet [...]» Umgekehrt ist
Nathans Glaube auch täglich gefährdet. Er ist als Träger und Täter des Heils
nicht in einem banalen Sinne auf- und abgeklärt.

Nathans Parabelerzählung vor Sultan Saladin enthält eine religionsphilosophische

Abhandlung, pragmatisch formuliert in Gestalt einer Exempeler-
zählung. Nathans Bericht an den Klosterbruder ist ein Glaubensbekenntnis
auf Grund einer Lebensgeschichte. Nathans Religionsphilosophie empfängt
ihr Feuer aus Nathans gelebtem Glauben, der viel tiefer gegründet ist und weiter

reicht als sein logisches Denken und sich deshalb auch nicht von ihm
übergreifend auf den Begriff bringen lässt. So wenig, wie die dem Lessingschen
Drama in toto immanente Glaubenshaltung. Man kann sie nur hermeneu-
tisch interpretierend fassen. Denn Lessing besitzt die Kraft des Dichters, die
sich äussert, indem er nicht einfach eine religiöse Lehre mit einer Geschichte
illustriert, sondern in der Pragmatik des Dramas selbst das Verhältnis von
Argumentation und Existenz reflektiert, und zwar auf drei Stufen: erstens indem
er atmosphärisch vergegenwärtigt, dass es jenseits der Worte noch eine

Tiefenverständigung zwischen Nathan und Saladin gibt - wollte Saladin dem
Nathan nicht wohl, wäre dieser verloren zweitens indem Lessing anschaubar

macht, dass Nathans Glaube sein religiöses Denken begründet und dessen

ethische Funktionalisierung der Religionen im Sinne eines Weltethos weit
hinter sich zurücklässt, drittens, indem Lessing Nathans lebensprägenden
Glauben im Kontext einer Dramen-Gesamthandlung zu Wort bringt, die
noch einmal diesen Glauben umfängt, situiert und beantwortet. Es entsteht
in der Dialektik des Dramas eine doppelte Relativierung und Relationierung
- der Ringparabel als Religionsphilosophie durch Nathans gelebten Glauben
und beider wiederum durch das Gesamt der Dramenhandlung, die an der Stelle

einer theologischen Selbstexplikation und Botschaft Lessings steht. Sie

macht derweise gesamthaft erst die religiöse Verkündigung des Dramas aus.
Diese Konstruktion zeugt nicht nur oder in erster Linie von Taktik, weil der

Herzog des Wolfenbütteler Bibliothekars die Fortsetzung der theologischen
Polemik mit dem Hauptpastor Goeze nicht wünschte. Sie hat vielmehr auch
und vor allem ihren Grund in der Sache.



372 Gerhard Kaiser

Die Pragmatik des Dramas als Bewahrheitung und Glaubensvorgriff

Auch für Lessing selbst gilt, dass Fülle, Tiefe und Dynamik der von ihm
angezielten Wahrheit nicht theoretisch, sondern nur pragmatisch hinreichend
darzulegen sind: in der Pragmatik des Dramas, die deutende Darstellung
entworfener Wirklichkeit ist. Die Dramenhandlung verweist spiegelbildlich auf
die Ringparabel zurück, indem die Parabel von der Entzweiung der Religionen

ausgeht, das dramatische Geschehen aber ihre geschwisterliche
Wiedervereinigung vorwegnimmt. Die völlig unerwartete Aufdeckung von
weitläufigen Verwandtschaften, die wunderbare Zusammenführung des

Auseinanderliegenden, die von weither gesponnenen Zufälle, die auf ein gutes Ende
hinauslaufen, sind literarische Trivialmuster. Lessing verwendet dieses
Trivialschema aber in einer neuen Funktion. Es dient dazu, eine Welt zu konzipieren,

in der eine letztendlich gute Vorsehung - Lessing sagt im Stil der Zeit
«Vorsicht» (V. 3077) - Gottes waltet, die noch das Grässlichste, das Pogrom,
zum Pfeil wenden kann, aber auch im Glück noch Entsagung fordert - die
Geschlechterliebe zwischen Recha und dem Tempelherrn muss sich zur
Geschwisterliebe neutralisieren. Die Vorsehung rechtfertigt Nathans Glauben
als Gegenzeichnung seines Vorgriffs. «Nathan der Weise» kann so als

heilsgeschichtliches Drama verstanden werden. Es ist vordergründig ein
religionsphilosophisches Drama, in letzter Instanz, wie sich noch weiter zeigen lassen

wird, ein Glaubensdrama.

Nathans Name. Die Providern Gottes und der Mensch als Subjekt

Dabei sind die Menschen nicht Objekte der Vorsehung im religiösen Weltbild
des Dramas. Sonst wäre es nur ein erbauliches Märchen, schon zur Zeit Les-

sings ohne jede Aktualität. Die Menschen bewähren sich vielmehr als Subjekte
des Geschehens. Die Vereinigung der Getrennten schreitet in dem Masse

fort, wie es ihnen gelingt, das in der Parabel formulierte Gebot vorurteilsfreier

praktischer Frömmigkeit und Nächstenliebe zu erfüllen. Die
verwandtschaftliche Beziehung zentraler Personen ist vorgegeben, aber sie muss innerlich

nachvollzogen und angeeignet werden, ehe die vorgegebene Beziehung
Wirksamkeit und damit volle Wirklichkeit gewinnen kann. Dabei gehört der
Protagonist Nathan, der Motor des Geschehens, gerade nicht in die Konfiguration

der Blutsverwandtschaft des Stückes hinein. Stattdessen ist Nathans
Name - bei Boccaccio heisst der kluge Jude noch Melchisedek - das geistige
Siegel auf das Verhältnis von göttlicher Vorsehung und menschlicher Aktivität,

denn Nathan bedeutet auf Hebräisch <Gott hat gegeben». Durch die
Namenssymbolik ist auf Gott als den Ausgangspunkt der Gesamtbewegung des

Stückes hingewiesen. Wenn Nathan aus seiner tiefsten Verzweiflung aufsteht



Aufklärung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 373

und zu Gott sagt: «Ich will! willst du nur, daß ich will!», dann hat Gott diesen
seinen Willen schon von einem Anfang her kundgetan, der hinter Nathans
gläubiges Argumentieren zurückreicht. Gott will, dass Nathan will, weil
Nathan diesen Namen trägt. Gott hat gegeben - Nathans ganzes Leben und
speziell das Christenkind, das er ihm in diesem Augenblick als Versöhnungsgeschenk

und -aufgäbe in den Arm legt. Indem Nathan die Wahrheit des

gütigen Gottes bewahrheitet, bewahrheitet Gott die Wahrheit von Nathans
Namen, die Nathans Bewusstsein weit vorausliegt und von ihm auch nicht
eingeholt wird. Er begreift seinen Namen nicht; er handelt aus ihm. Durch diesen

Namen, ein geistiges Zeichen, und nicht durch Zeugung ist er Vater
Rechas und wird durch Gesinnung Bruder Saladins. Bei allen anderen
Hauptfiguren hat die göttliche Providenz Blutsverbindungen vorgegeben. In
Nathans Namen bezeugt sich in letzter Instanz: Gottes Vorgaben sind
Glaubensherausforderungen.7

Das «Projekt» Liebe. Der letzte Ring als Liebesring der Figuren

Diese gesamthaft im Stück verankerte Gottesauffassung darf weder als blosse

Metapher des dramatischen Telos, noch einfach als Restbestand der christlichjüdischen

Tradition verstanden werden. Das erste Verständnis entzöge
Nathans Dialog mit Gott den Boden. Zu einer Metapher gibt es kein dialogisches

Verhältnis. Das zweite Verständnis liesse ausser acht, dass der Gott dieses

Dramas durch den Dramatiker ein ganz eigentümliches Gepräge erhalten
hat. Diese Eigentümlichkeit liegt darin, dass Gott wohl die Voraussetzungen
des Geschehens schafft, das Heilsziel aber als Projekt erscheint, dessen Gelingen

beim Menschen liegt. Dabei ist zu konzedieren, dass das Problem von
Willensfreiheit und Providenz mit diesem dramatischen Modell ebenso wenig
logisch gelöst oder lösbar ist wie in allen Theologien und Philosophien. Jedenfalls

zeigt sich im Drama die Freiheit des Menschen voll in seiner Fähigkeit,
zu lieben, damit zu seinem Erkennen, zur Einsicht <ja> zu sagen, und zwar in
freudiger Bereitschaft, nicht nur auf Grund eines moralischen Gebots. Hier
liegt der Quellpunkt der Spontaneität, die sich durch dieses Stück zieht. Weil
noch der mit Gott hadernde Nathan sich von Gott geliebt glaubt, kann er Liebe

aufbringen. Sie ist eine Leistung, aber eine, die dem Menschen zufliesst,
indem er glaubt. Das Gebots-, Leistungs- und Vorgriffsmoment der Liebe, zu-

7 Denkbar wäre, dass bei der Namensgebung der Hauptfigur auch eine Allusion an den

Propheten Nathan vorliegt, durch den König David eine zentrale Verheissung der

jüdischen Heilsgeschichte zuteil wird. Lessings Nathan wäre dann der Prophet einer
neuen Heilsbotschaft, wie er in der Abraham-Isaak-Allusion schon untergründig Träger

einer neuen Verheissung ist. Beide Verständnismöglichkeiten des Namens schlies-

sen einander natürlich nicht aus.



374 Gerhard Kaiser

gleich mit ihrem vom Ursprung her religiösen Gebotscharakter, zeigen sich

explizit in der meist übergangenen Formulierungsmerkwürdigkeit des

bekanntesten «Nathan»-Zitats: «Es eifre jeder seiner unbestochnen, / Von
Vorurteilen freien Liebe nach!» (V. 2041f.). Liebe erscheint hier so <vorläufig>,
dass man ihr nacheifern muss, damit sie volle Kraft gewinnen kann. Das
Vorurteil stellt still; die Liebe setzt in Bewegung. Nathan strahlt Menschenliebe
aus. Ein Liebesband schlingt fortschreitend die Figuren zusammen, in dem
sich Vorsehung und Freiheit verflechten, in dem Geben und Nehmen eins
werden. Am Ende entsteht ein lebendiger Ring, der neue echte Ring der
Ringparabel, indem sich die alten und neuen <Religionsverwandten> in wechselseitigen

Umarmungen vereinigen. Wohlgemerkt: Personen aus verschiedenen
Religionen vereinigen sich, nicht die Religionen.

Eschatologie und Utopie

Dieser Liebesring wirkt nicht gefällig und oberflächlich, denn er umfasst
nicht unterschiedslos alle, sondern nur die Menschen guten Willens. Wenn
der christliche Patriarch von Jerusalem nie gewürdigt wird, mit Nathan
zusammenzutreffen, ist das Gottes innerweltliches Gericht über diesen finsteren
Fanatiker. Vor allem aber ist durch die Erinnerung an das Pogrom das Be-

wusstsein wach gehalten, wie gefährdet die Welt durch Hass ist, wie gebrechlich

ihre Balance überhaupt. Ein eindringliches Zeichen dafür erfindet
Lessing, indem er den Beginn des Stückes markiert durch den gleichen Schrek-
ken, den Nathan schon einmal durchleiden musste. Einst sind ihm Frau und
Kinder durch Christen verbrannt worden; jetzt ist seine Recha durch Feuer
am Leben bedroht gewesen, und Nathan reagiert auf diese Nachricht bei der
Rückkehr von einer langen Geschäftsreise nicht weise, sondern fast panisch.
Im grässlich-komischen Refrain des Patriarchen: «Tut nichts! der Jude wird
verbrannt!» (V. 2546) äussert sich gleichfalls die ständige Präsenz des in Flammen

wütenden Pogroms als Möglichkeit. Immer und überall steht alles auf
dem Spiel. Saladin hätte den gefangen genommenen Tempelherrn töten lassen

können - es lag sehr nahe. Der Klosterbruder hätte das Spiel des Patriarchen
mitspielen können. Und was, wenn Nathan damals verzweifelt wäre? Wenn
er die Darbietung des Christenkinds als Hohn einer teuflischen Macht
empfunden hätte? Sein Freiheitsakt, eine Art geistiger <Auferstehung> aus seiner
Passion, hat die Welt für diesmal gerettet, und dieser Entschluss forderte das

letzte von ihm. Hier ist das Stiftungsgeschehen für den Vorsehungsglauben
und die Liebesreligion des Stückes. Und noch der Dramenschluss bleibt ja in
der Geschichte, ist nur ein Wimpernschlag des Friedens in ihren sich
fortwälzenden Umschlägen und Katastrophen. Dem gebrechlichen Frieden
in Jerusalem folgt neues endloses Kriegsgeschehen in Palästina und im vorde-



Aufklärung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 375

ren Orient bis in unsere Tage. Die wechselseitige Umarmung der Figuren aus
den drei Religionen beim Fall des Vorhangs lässt die Handlung zum lebenden
Bild gerinnen. Es entsteht ein Tableau mit eschatologisch-utopischem Horizont,

ein aus dem Fluss des Geschehens herausgehobenes Sinnbild der
Vollendung und Vollkommenheit, das keine Erfahrung, sondern eine Glaubenshoffnung

zum Ausdruck bringt, die das Stück zu pflanzen unternimmt.

Die Erziehung des Menschengeschlechts und das Prinzip Glaubensvorgriff

Nathans Programm einer Bewahrheitung der Wahrheit wird im Drama
durch Praxis bewahrheitet. Lessings philosophisch-theologische Theorie der
Wahrheit wird in der Pragmatik seines Dramas überstiegen, die wiederum
nicht einfach sagt, was ist oder war, sondern anzielt, was wahr werden soll.
Indem die Dramenhandlung bestätigt, was Nathan glaubt, und damit auf ein
Geschichtsziel vordeutet, erweist auch sie sich als Ausdruck eines impliziten
Glaubensakts, der auf ein Publikum übergreifen will - gemäss Lessings
Dramaturgie nicht nur auf seine Einsicht, sondern auch auf seine Emotionalität.
Diese Anlage des Dramas ähnelt der Struktur der zeitlich benachbarten
Spätschrift «Die Erziehung des Menschengeschlechts» (1780), wo das
heilsgeschichtliche Modell einer durch Vernunft anzueignenden und in sie aufzulösenden

Offenbarung entwickelt wird. Der Glaube hört im Wissen auf. Aber
auch dort ist genau diese Zuversicht ein Glaube auf Zukunft hin, in sich selbst
kein Wissen; auch dort ist das eine erst noch zu bewahrheitende Wahrheit.
Lessings Apostrophe, man könnte sagen: sein Gebetswort in § 91: «Geh
deinen unmerklichen Schritt, ewige Vorsehung!» hat ähnlich stiftenden Charakter

wie Nathans: «Ich will! willst du nur, dass ich will!» Man könnte einwenden,

es handele sich hier zwar formal um eine Gebetswendung an die Vorsehung,

aber das sei nur eine stilistische Figur, die sich daraus ergibt, dass die
Zukunft eben noch offen steht. Dagegen verweise ich kontrastiv auf die

Hegeische Geschichtsphilosophie. Auch Hegel philosophiert ja in einer Situation

der noch offenen Geschichte. Aber vom Standpunkt eines im Kopf des

Verfassers zu sich selbst gekommenen Weltgeists aus beansprucht er trotzdem
ein Wissen vom Ziel der Geschichte, wo Lessing die Perspektive eines Ge-
schichtsglauhens eröffnet.

Die jüdische Verankerung Nathans und das Aufklärungsthema Theodizee

Lessings «Erziehung des Menschengeschlechts» gibt auch Veranlassung, noch
einmal die Frage aufzugreifen und zu vertiefen, warum Lessing gerade einen
Juden zum Helden seines Religionsdramas, sozusagen zum Erzieher des Men-



376 Gerhard Kaiser

schengeschlechts macht. Der eben zitierte religionsphilosophische Essay
greift darauf zurück, dass Gott sich das jüdische Volk zum Erzieher der Völker

auserwählt hat (§ 8). Nathan, ein Vertreter des Volks, das Gott auserwählte,

seine erste Offenbarung zu empfangen, ist in Lessings Drama auserwählt,
Gottes letzte heilsgeschichtliche Offenbarung glaubend anzuvisieren. Beide-
male gilt: Der von Gott Erzogene erzieht (vgl. § 18). Aber er erzieht bei
Lessing so, dass er den Vorwurf des Tempelherrn im Drama entkräftet: Die
Juden hätten zuerst ein hochmütiges Sendungsbewusstsein ausgebildet, das

dann auch in den anderen Religionen Wurzeln geschlagen habe. Durch
Nathan wird dieser Anspruch kassiert: Er wird und ist der Auserwählte,
indem er diesen Anspruch nicht geltend macht, indem er stattdessen vielmehr
eine Gleichheit im Streben der Gläubigen der verschiedenen Religionen
postuliert und vorlebt. Nathans Humanitätsreligion in der Ringparabel hält
nichts von einem auserwählten Volk. Aber sein Glaube reicht denn doch

punktuell in die Tiefe jüdisch-christlicher Heilsgeschichtsdeutung, und das

gerade gibt auch der Figur ihre Vielschichtigkeit und ihrem impliziten Judentum

seine Ausstrahlung. Denn die jüdische Bibel ist ja in ihrem Auserwäh-
lungsdenken keineswegs plan. Sie ringt ja in immer neuen Anläufen um den

heilsgeschichtlichen Grundgedanken des jüdischen geschichtlichen Selbstver-
ständnisses, dass Auserwählung, Leiden und Stellvertretung im Kern
zusammengehören. Und gerade hiervon spricht auch ein Etwas in Nathan, wenn er
sich in seiner tiefsten Erschütterung auf Abraham und Hiob in ihrem personalen

Gottesverhältnis und in ihrer Versuchung zurückbezieht. Abraham in
der Versuchung zum Isaak-Opfer und Hiob sind Zentralgestalten jüdischen
Selbstverständnisses als leidende Gerechte. Diese Identifikationen kommen

sozusagen aus dem religiösen Rückenmark der Figur, aber auch aus dem
religiösen Rückenmark Lessings, der Nathan so reden lässt.

Der Hiob-Bezug Nathans ist aber auch der Verschränkungspunkt
zwischen der Programmatik einer zu lebenden Humanitätsreligion und einer
Theodizee-Handlung und darin wiederum der Punkt, wo die alttestament-
lich-jüdische Verankerung Nathans und die aktuelle Aufklärungsthematik
wie Vorder- und Rückseite einer Münze zusammengehören. Abgesehen vom
Psalm-Zitat des sterbenden Jesus am Kreuz: «Mein Gott, mein Gott, warum
hast du mich verlassen?» (Ps 22) ist Hiobs betende Anklage Gottes, die seine

Frage nach dem Leid seines Lebens zur Frage nach dem Leid der Welt radika-
lisiert, die eindringlichste biblische Formulierung der Theodizee-Frage. Es ist
zugleich die Frage, die im Jahrhundert der Aufklärung seit Leibniz' «Theodi-
zee» von 1710 mit epochaler Dringlichkeit neu gestellt wird, zusätzlich nochmals

angestossen durch die europaweite Erschütterung bei der Erdbebenkatastrophe

von Lissabon 1755. Bei Leibniz ist es noch metaphysische Vernunft,
die Allmacht, Allwissen und All-Liebe Gottes auf den Prüfstand stellt. Im par-
odistischen, das Problem destruierenden «Candide»-Roman Voltaires von



Aufklärung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 377

1759 ebenso wie in Lessings de&orcstruktiven emphatischem Drama bekommt
pragmatische, praktische Vernunft das Wort. In der Art, wie sie spricht, zeigt
sich bei Lessing ein Wissen aus jüdisch-christlichem Erbe, dass das Theodizee-
Problem nur pragmatisch-heilsgeschichtlich, nicht aber philosophisch, gelöst
werden kann.8 Dass Lessings «Nathan» die Verkündigung und Praktizierung
einer pragmatischen Humanitätsreligion in eine Theodizee-Handlung einbettet,

gibt dem Drama seine Reichweite und Tiefendimension.

Das Testament des Johannes

Ich habe Lessings «Nathan der Weise» als Toleranzdrama gelesen, das auf eine

Versöhnung der monotheistischen Weltreligionen hinzielt, aber auch als
dramatisches Glaubensbekenntnis, das diese Toleranzidee erst grundiert und in
dieser Weise ermöglicht. Dass Lessings weiser Jude Nathan bei allem Weltethos

doch in seinem Glauben verborgene und zukunftsweisende jüdische
Wurzeln aufweist, ist gezeigt worden. Dass der Theologensohn Lessing diese

jüdischen Wurzeln durch das Medium christlicher Prägung wahrnimmt, liegt
auf der Hand. Nathans Gott ist kein unbewegter Beweger, er ist ein personales

Gegenüber, und der christliche Gott hat das mit ihm gemein. Nathans
Liebesbotschaft geht mit ihrem Gebotscharakter ins Alte Testament zurück.
Diese Liebesbotschaft wird aber doch erst in Christus mit letzter Entschiedenheit

zum Kern der Verkündigung. Das fleischgewordene Wort des Johannes

ist die fleischgewordene Liebe Gottes zu seinem Menschen. Lessing stellt
sich in diese Konzentrationsbewegung, wenn er am Schluss seines ersten Briefes

«Uber den Beweis des Geistes und der Kraft» den Wunsch äussert, «Möchte

doch alle, welche das Evangelium Johannis trennt, das Testament Johannis
wiedervereinigen.» Damit verweist Lessing auf das gleichzeitige kryptische
Gespräch «Das Testament Johannis» (1777). Hier erinnert er die Anhänger
des Neuen Testaments, in denen das Salz der Erde «ein wenig dumpfig geworden»,

an das letzte Vermächtnis des uralten Apostels und Evangelisten, das

nach legendärer christlicher Uberlieferung nur noch aus einem Imperativ
bestand: «Kinderchen, liebt euch!»

Ist «Nathan der Weise» ein christliches Drama?

An keiner Stelle aber enthält das gedichtete Glaubensbekenntnis des

«Nathan»-Dramas Aussagen zur Erlösungslehre des Christentums, gar in der

8 S. u.a. J.B. Metz: Theologie als Theodizee, in: W. Oelmüller (Hg.): Theodizee - Gott
vor Gericht?, München 1990, 103-118. Zu meiner These s. G. Kaiser: Theodizee als

biblisch erzählte Geschichte, ZThK 102 (2005) 115-142. Zu meinem Hiob-Verständnis
s. G. Kaiser, H.-P. Mathys: Das Buch Hiob (BThSt 81), Neukirchen-Vluyn 2006.



378 Gerhard Kaiser

konfessionellen Fassung des Luthertums, woher Lessing ja kommt. Wenn ich
meine individualisierenden Interpretationsergebnisse generalisiere, stellt sich
in Lessings Drama ein monotheistischer Vorsehungsglaube jüdisch-christlicher

Herkunft dar, der den Menschen mit einem Liebesgebot in Anspruch
nimmt. Gerade weil dem so ist, ist die Herabstufung der Repräsentanten des

Christentums in diesem Stück, die ich schon eingangs angesprochen habe,
nicht einfach Ranküne. Islam und Judentum können sich durch Sultan Sala-

din und Nathan in ihrem Offenbarungsgehalt andeutungsweise aussprechen.
Den Repräsentanten des Christentums gibt Lessing keine Gelegenheit,
substantiell von spezifischen Offenbarungsgehalten des Christentums zu
sprechen, und weil sie in diesem Punkt von der Dramenkonzeption her zur
Stummheit verurteilt sind, kann sich ihre religiöse Haltung nur negativ
äussern. Soweit sie positive menschliche Züge tragen, tragen sie diese unabhängig
davon, dass sie Christen sind, durch Gemeinsamkeiten mit den reifsten
Vertretern des Judentums und des Islams. Bei alledem aber ist festzuhalten, dass

Lessings Drama eine Welt-, Menschen- und Religionsdeutung gibt, die eine

Deutung aus Glauben ist.
«Nathan der Weise» ist ein Meilenstein und Wendepunkt in der

Wirkungsgeschichte des Christentums seit der Aufklärung. Ob das Stück in
seinem dichterisch hervortretenden Glauben vom Christentum in Anspruch
genommen werden kann, ist eine Frage, die den Blick noch einmal ausweitet auf
die Geschichte des Protestantismus zur Zeit Lessings und seither. Dass es keine

Christologie im Sinne des apostolischen Glaubensbekenntnisses enthält,
ergibt wenig Unterschied gegenüber der Aufklärungstheologie und dem
späteren Kulturprotestantismus, denen ja auch Inkarnationstheologie und
Kreuzestheologie hinter dem Menschheitslehrer der Liebe Jesus Christus
verschwunden sind. Da diese Aufklärungstheologie Lessings Polemik noch stärker

auf sich gezogen hat als die Orthodoxie seiner Zeit, ist allerdings kaum
anzunehmen, dass er sich gern auf dieser Seite eingeordnet gesehen hätte. Weil
mir Kompetenz und Raum fehlen, auf die Gesamtproblematik einzugehen,
ziehe ich mich wie Nathan vor Saladin auf eine fingierte Geschichte zurück,
die mir ein starkes Beurteilungskriterium zu enthalten scheint, obwohl oder
auch gerade weil sie von einem bekennenden Nichtchristen stammt. Der
grosse Linguist und Autor Umberto Eco schreibt dem Erzbischof von
Mailand, Carlo Maria Martini: «Versuchen Sie einmal, Carlo Maria Martini, [...]
wenigstens für einen Augenblick die Hypothese zu akzeptieren, daß es Gott
nicht gebe. Daß der Mensch durch einen Irrtum des täppischen Zufalls auf der
Erde erschienen sei, nicht nur seiner Sterblichkeit ausgeliefert, sondern auch
dazu verurteilt, ein Bewußtsein zu haben, mithin als das unvollkommenste
aller Wesen [...] Dieser Mensch würde nun, um den Mut zu finden, auf den Tod
zu warten, notgedrungen ein religiöses Wesen werden, er würde sich bemühen,

Erzählungen zu ersinnen, die ihm eine Erklärung und ein Modell liefern



Aufklärung und Christentum in Lessings «Nathan der Weise» 379

könnten, ein exemplarisches Bild. Und unter den vielen, die er sich ausdenken
könnte - manche strahlend, manche erschreckend, manche pathetisch tröstlich

-, hätte er in einem bestimmten Moment, wenn er zur Erfüllung der Zeit
gekommen ist, die religiöse, moralische und poetische Kraft, das Modell des

Christus zu konzipieren, das Modell der universalen Liebe, der Vergebung für
die Feinde und des zur Rettung für die anderen geopferten Lebens. Wenn ich
ein Reisender aus einer fernen Galaxie wäre, und vor eine Spezies stünde, die
sich dieses Modell zu geben gewußt hat, würde ich überwältigt ihre enorme
theogone Energie bewundern und würde diese jämmerliche und niederträchtige

Spezies, die so viele Greuel begangen hat, allein dadurch als erlöst betrachten,

daß sie es geschafft hat, sich zu wünschen und zu glauben, dies sei
Wahrheit.»9

Von dieser nichtchristlichen Charakterisierung des Christentums her
gesehen - die sich übrigens selbst der jüdisch-christlichen Denkform der Erfüllung

der Zeit bedient -, ist «Nathan der Weise» zwar Ausdruck eines Glaubens,

damit Rückbindung, religio. Aber dieser Glaube ist nicht christlich.
Natürlich sagt es nichts über den Rang von Lessings dichterischer Weltdeutung
im «Nathan», ob wir dieses Drama als christlich oder nichtchristlich bezeichnen.

Es ist so oder so ein Bestand der Weltliteratur, und sein Ort in der
epochalen Konstellation lässt sich mit hinreichender Genauigkeit und, wie ich
hoffe, Intersubjektivität durch historische Interpretation herausarbeiten.

Nachtrag

Ich kann mir schwer verzeihen, dass ich die seit meinem ersten «Nathan»-
Aufsatz (s. Anm. 1) erschienene profunde Monographie von Karl-Josef Ku-
schel10 erst während der Drucklegung dieser Studie zur Kenntnis genommen
habe. Wo ich nur einige Koordinaten der geistigen Zeitsituation andeute, er-
schliesst Kuschel differenziert das zeitgenössische Umfeld, in dem Lessing
sich bewegte, und zugleich weit ausgreifend die geistesgeschichtlichen
Zusammenhänge, in die er eingreift. Wenn ich trotzdem meinem Essay ein
Recht einräume, dann deshalb, weil meine Fragestellung sich im «Nathan»
zentriert, während Kuschel dieses Werk zwar als Hauptquelle, aber doch als

Quelle neben anderen im Kontext einer übergreifenden Fragestellung
verwendet. Diese Fragestellung richtet sich auf Lessings Beitrag zu einer
Neubewertung des Islam im Gesamtzusammenhang der Religionsgeschichte seiner
Zeit. Sie steht im Zuge einer «interkulturellen und interreligiösen
Verständigungsarbeit im Rahmen der <Stiftung Weltethos>» (359). Mit diesem

9 U. Eco: Woran glaubt, wer nicht glaubt, Wien 1998, 92.
10 Vom Streit zum Wettstreit der Religionen. Lessing und die Herausforderung des

Islam, Düsseldorf 1998.



380 Gerhard Kaiser

Erkenntnisinteresse im Dienst einer Wirkungsabsicht ebnet Kuschel Lessings
literarisches Kunstwerk «Nathan der Weise» abermals - wie schon bis dahin
in der Theologie häufig - zu einer «im Gewände der Literatur präsentierten
Religionstheologie» ein (344), und er richtet wiederum - ähnlich wie Hirsch
und andere Theologen - die Hauptaufmerksamkeit auf die Ringparabel,
genauer gesagt, ihren religionsphilosophisch-ethischen Gehalt. Dagegen versuche

ich, «Nathan» primär als Drama ins Auge zu fassen und seine dramatische
Gesamtstruktur theologisch zum Sprechen zu bringen mit dem Ziel, in seiner
Spezifik als Kunstwerk den letzten theologischen Horizont nicht nur dieses

Werks, sondern Lessings überhaupt auszuleuchten. Denn er war ja nicht nur
ein begrifflich argumentierender Denker, sondern ein auch aus der Tiefe des

Unbewussten gestaltender Dichter, dessen Dichtung noch reicher sein kann
als sein Bewusstsein. Dieser Reichtum liegt für mich vor allem in einer nur im
Drama so entfaltbaren Dialektik von Religionsphilosophie und gelebtem
Glauben und dem Glaubenskonzept einer glaubend vorergriffenen, handelnd
zu bewahrheitenden Wahrheit, die über die philosophische Unterscheidung
zwischen Vernunftwahrheiten und historischen Wahrheiten hinausgeht und
auch in Lessings «Erziehung des Menschengeschlechts» von «Nathan» her
spurenhaft erkannt werden kann. In der Zone der Weltdeutung durch dichterische

Darstellung siedele ich auch meine Suche nach spezifisch christlichen,
jüdischen und aufklärerischen Elementen und ihrer Konstellation bei Lessing
an. Als «Liebhaber der Theologie», als der mich Karl-Josef Kuschel mit
Lessings Formulierung sehr wohlwollend gelten lässt (346), suche ich in Lessings
Drama den theologischen Horizont, als Literaturwissenschaftler beharre ich
darauf, diesen theologischen Horizont am weitesten gespannt in Lessings
grösstem sprachlichen Kunstwerk zu finden.

Abstract

Die Ringparabel macht eine religionsphilosophische Aussage: Judentum, Christentum und
Islam werden darin funktionalisiert zu Trägern eines Wettbewerbs der Vertreter dieser
Religionen in Menschenliebe und Toleranz. Diese Aussage wird fundiert und überstiegen in
einer Hiob-Krise Nathans, aus der er mit einem Glaubensbekenntnis aufgestanden ist. Auf
dem Aschenhaufen hat er als unbedingt Glaubender auf Gottes Anruf geantwortet: «Ich

will, willst du nur, dass ich will». Die einbettende Dramenhandlung ist in toto gläubig
geöffnet auf eine Theodizee. Monotheistisch-aufklärerisch ist die Religionsphilosophie,
jüdisch die Hiob-Krise, christlich die Zentralstellung des Liebesgebotes, aufklärerisch
wiederum die Theodizeelösung. Das Drama setzt das Verhältnis von religiösem Denken und
gelebtem Glauben in Handlung um und ermöglicht so Lessings tiefste religiöse Aussage.

Gerhard, Kaiser, Freiburg i.Br.


	Aufklärung und Christentum in Lessings "Nathan der Weise" : Autonomie der Literatur seit der Aufklärung

