Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 4

Artikel: Heterotopien in der Religionsgeschichte : Anmerkungen zum "Heiligen
Raum" nach Mircea Eliade

Autor: Mohn, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heterotopien in der Religionsgeschichte

Anmerkungen zum Heiligen Raum> nach Mircea Eliade

Heilige> Riume in postreligionsphinomenologischen Zeiten

Nach der Verabschiedung der klassischen Religionsphinomenologie aus dem
Geist der kulturwissenschaftlichen Neubegriindung der Religionswissen-
schaft scheint auch die religionswissenschaftliche Frage nach heiligen Orten
obsolet geworden zu sein.! Es gibt in der Religionswissenschaft weiterhin
kontrovers diskutierte Fragen zu einzelnen religidsen Raumkonzepten, zu-
nehmend zur Prisenz von Religion im 6ffentlichen Raum, aber wenig tiber-
zeugende religionstheoretisch und religionskomparativ zugleich begriindete
Gesamtpositionen zum Konzept eines religidsen Raumes iiberhaupt. Es blei-
ben zunichst Fragen, die sich aus der Konsequenz des religionswissenschaft-
lichen Paradigmenwechsels ergeben: Welche grundlegenden Strukturen kon-
nen einen Raum als einen religiosen qualifizieren? Wie hingen Raumstruktu-
ren, die uns heute umgeben, mit Religion zusammen?? Welche Hinweise sind
fiir die Bearbeitung solcher Fragen den klassischen phinomenologischen
Theorien des <heiligen Raumes> noch zu entnehmen? Wie weit ist die Rede
von heiligen Riumen selbst wiederum ein Produkt der religionsgeschicht-
lichen Entwicklung der letzten beiden Jahrhunderte?

Denn in die 6ffentliche Wahrnehmung und in den populiren (auch reli-
giosen) Diskurs tiber die Pluralitit der Religionen sind die Deutungen der Re-
ligionsphinomenologen bereits eingedrungen. Und sie tibernehmen in die-
sem allgemeinen Diskurs auch die Funktion der <Einheitsschau> innerhalb der
religios interessierten Diskursivierung der Pluralititserfahrung von Religion.
Sie stiften eine vergleichend-vereinheitlichende Matrix zur Fremd- und Selbst-
wahrnehmung von Religion und auch zur individuellen Religionsstiftung in
einem diversifizierten und reflexiven Feld unterschiedlichster und sich wider-

L' Vgl. hierzu die Kritik an vergleichend-phinomenologischen Fragestellungen im
Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, die im 1. Band, Ttiibingen 1988, in
dem Aufsatz «Gegenstinde und wissenschaftlicher Kontext von Religionswissen-
schaft» von B. Gladigow, 26-40, und im Art. «Religionsphinomenologie» von H. Zin-
ser, 306-309, deutlich zum Ausdruck kommt.

2 Hierbei kann es nicht nur um die Prisenz von Religionen im &ffentlichen Raum
gehen, sondern um iber diese Prisenzen hinausgehende religiose Strukturierungen
des Raumes in einem allgemeineren Sinne, die natiirlich abhingig von unterschiedli-
chen religiosen Zeichensystemen sind, aber aufgrund ihres gleichzeitig pluralen Vor-
kommens in diesen allgemeinen Raum des Offentlichen subversive, gruppen-
spezifische Ordnungen und Orientierungsstrukturen hineinlegen.

ThZ 4/63 (2007) S. 331-357



332 Jiirgen Mohn

sprechender religidser Positionen bzw. von Weltanschauungen tiberhaupt.?
In dem die Wissenschaften (und insbesondere ihre Sprachspiele und Wort-
kreationen) popularisierenden Sprachgebrauch sind heilige Orte und sakrale
Raume, zunehmend auch Kraftortet, seit langem prominent vertreten. Sie
sind, wie die genannten Beispiele zeigen, zu populiren Deutungsmustern der
Vielzahl religioser Orte und Raumvorstellungen geworden. Denn sie sind in
der Lage, eine verbindende Perspektive auf die <faktische> Pluralitit religioser
Raumkonzepte zu werfen - bei gleichzeitiger Betonung des Gemeinsamen. Es
sind daher religiose Deutungsmuster der Religionspluralitit in und mit der
Metaphorik des Raumes. Diese Begriffe stellen eine die Kiufer und Bil-
dungskonsumenten, aber auch die religios Suchenden ansprechende Bezeich-
nung in Titeln fir Biicher, in Vortragstiteln und in weiteren Bildungs-
ereignissen unterschiedlichster Art dar. Es miissen religionswissenschaftlich
also nicht nur 1. die Fragen nach den Strukturen und Funktionen religioser
Raumkonzepte neu gestellt werden, sondern 2. auch solche Fragen nach den
Funktionen religionsdeutender Begriffsmuster, die diese Fragen unter den
Begriffen des heiligen Raumes thematisieren, mit verhandelt werden. Die
Religionswissenschaft muss reflexiv mit ihren Begriffen umgehen und daher
die Popularisierung ihrer Deutungsmuster als religionsproduktiv mit
bedenken.

Es bleibt daher weiterhin zu fragen, wie die theoretischen Konzeptionen
religioser Raum- und Ortkonzepte aus religionswissenschaftlicher Sicht in
postreligionsphinomenologischen Zeiten aussehen konnten und wie diese
mit den bereits popularisierten Kategorien der klassischen Religionsphino-
menologien in Verbindung stehen. Denn eines scheint unbestritten zu sein:

3 Popularisierende Uberblicke zu den Orten der Weltreligionen sind in dieser Begriffs-
tradition ebenso zu sehen wie die Ratgeberliteratur, die sich dartiber hinaus auch aus
esoterischen Quellen und aus der Rezeption <Gstlicher Weisheitslehren> speist: Zu
dem vereinheitlichenden Diskurs iiber heilige Orte der <Weltreligionen> gehoren als
popularisierende Uberblicke beispielsweise: M. Tworuschka, U. Tworuschka: Heilige
Stitten. Die bedeutendsten Pilgerziele der Weltreligionen, Darmstadt 2004, oder G.
Lanzi, F. Lanzi: Heilige Orte. Wallfahrten und Pilgerziele von Jerusalem bis Fatima,
Petersberg 2005; auf den christlich-abendlindischen Kontext der sakralen Innenraum-
konstruktionen fokussiert beispielsweise der Band von A. Bednarz, E. Kluckert: Hei-
lige Rdume. Sakrale Bauten von den christlichen Katakomben bis Le Corbusier, Kéln
2004. Zu den esoterisch-ferngstlich inspirierten Selbstbauanleitungen von heiligen
Orten, die in Form von Selbsterfahrungsberichten und Ratgeberliteratur zugleich auf-
treten und durch diese Union tiberzeugen wollen, gehort das vielverkaufte Buch von
K. Kingston: Heilige Orte erschaffen mit Feng Shui. Ein Anleitungsbuch, Miinchen
2001.

* Vgl. hierzu paradigmatisch: P. Devereux: Der Heilige Ort. Vom Naturtempel zum
Sakralbau. Wie die Menschen das Heilige in der Natur entdeckten, Baden/Miinchen
2006.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 333

Besondere Orte, die sich aus dem homogenen Raum absondern und diesen
erst bestimmen, sind religionsgeschichtlich und auch gegenwartsbezogen
markante Erscheinungen des religiésen Feldes.> Es handelt sich um Phino-
mene, die sich in einem pluralen Feld widerstreiten und daher zur Deutung
herausfordern. Sind diese Orte gedeutete Orte oder kommt thnen unabhingig
von ithren Deutungen ein «sakraler> Charakter zu? Man denke nicht nur an die
Kirchen und Kathedralen, an die Minarette und Synagogen, sondern auch an
so unterschiedliche Phinomene wie die Symbolfunktion der Twin Towers, die
Aushandlungen {iber die Nutzungspriorititen um Stonebenge und die
Massenattraktion von Fussballstadien, die mittlerweile in antikisierender
Manier Arenen genannt werden, zu bestimmten (Hoch-)Zeiten. Alles das sind
Phinomene der religiésen Zeitgeschichte, die unter dem Konzept des religios
gewerteten und genutzten Raumes zu interpretieren sind. Hieraus folgt:
Religion in ihrer unterschiedlichsten Formenvielfalt artikuliert sich immer
auch riumlich, da sie wie jede menschliche Handlung auf den Raum als
menschlichen Handlungsraum angewiesen ist und diesen daher zugleich auch
bestimmt und strukturiert. Damit impliziert jeder akzentuierte Raum-
bereich, der als heiliger Ort angesprochen werden kénnte, die Tendenz, den
menschlichen Handlungs- und Orientierungsraum prinzipiell und «grund-
legend> zu strukturieren. Raumakzentuierungen trennen bedeutende von
weniger bedeutenden Segmenten des Raumes ab und strukturieren ihn damit
grundlegend. Denn Riume treten uns nie deer> gegentiber, sondern sind
grundlegende Ordnungsstrukturen und als solche konkrete und zugleich
metaphorische mentale Orientierungsmuster. Insofern religionswissenschaft-
lich davon ausgegangen werden muss, dass Religionen immer schon und
immer noch grundlegende Weltstrukturierungskonstrukte, also die Welt
deutende Aussagemuster mit handlungsanleitenden Impulsen sind, und weder
Welt noch menschliche Handlungsmuster bzw. -dispositionen ohne Raum
(aber auch ohne Zeit) denkbar sind, - dann miissen Religionen immer
zugleich auch grundlegende Raumstrukturen setzen. Religiése Handlungen
sind ortsgebunden; Aussagen liber die Welt als religiosen Lebensraum sind
zugleich Aussagen iiber den Raum, in dem diese Handlungen situiert sind.
Und zunehmend wird der Globalraum der Welt als Ort individuellen wie
kollektiven Handelns und damit als Handlungsbiihne beansprucht. Die
Religionswissenschaft muss notwendigerweise fragen, was religitse von
nicht-religiosen Raumkonzepten unterscheidet. Sie fragt prinzipiell nach der
Bedeutung des Raumes fiir Religion und nach der Bedeutung von Religion fiir
den Raum. Daher kommt sie nicht umhin, die grundlegenden religions-
phinomenologischen Fragen, deren Sprachregelungen sich ja bereits im

> Dieses Konzept wurde zuerst in der Soziologie Pierre Bourdieus aufgestellt und
bedient sich seinerseits der Raummetapher fiir die wissenschaftliche Interpretation

der Gesellschaft.



334 Jirgen Mohn

offentlichen Diskurs tiber heilige Orte sedimentiert haben, mit kulturwissen-
schaftlichen Mitteln neu und damit auch selbstkritisch gegeniiber den tradi-
tionellen Positionen zu stellen.

Insofern sich die Religionswissenschaft nie nur mit einer, sondern immer
mindestens mit zwei oder mehr Religionen bzw. mit religidsen Symbolsyste-
men <iberhaupt> beschiftigt, muss sie prinzipiell vergleichend vorgehen; sie
bedarf daher einer komparativen Religionstheorie. Allerdings kann sie das
Erbe der religionsphinomenologischen Raumtheorie nicht unvoreingenom-
men antreten, sondern muss ihre kulturwissenschaftlichen Vorbehalte in die
Neuformulierung einer komparativen Religionstheorie einbauen. Sie fragt in-
sofern weiterhin genau nach dem, was religiose Orte «sind>, was Orte als <re-
ligidse> auszeichnet - kulturwissenschaftlich reformuliert: was Orte im Kon-
text religioser Symbolsysteme auszeichnet. Hierauf bildete die Theorie des
heiligen Raumes und damit der heiligen Orte in Zeiten der uneingeschrink-
ten sprachlichen Vorherrschaft der Religionsphinomenologie die Antwort.
Religionstheoretisch in postreligionsphinomenologischer Zeit neu formu-
liert stellt sich nun die Frage, von welchen Orten und Raumkonzepten wir
als religitsen reden sollen.

Die prononcierteste Position hinsichtlich des Religidsen als des Heiligen,
des religiosen Ortes als des heiligen Ortes oder eher des heiligen Raumes hat
nach dem Theologen Rudolf Otto und dem Soziologen Emile Durkheim der
ruminische, zeitlebens franzosisch schreibende Religionswissenschaftler
Mircea Eliade vertreten. Es liegt die Absicht in den folgenden Ausfithrungen,
sich an seine Position anzulehnen, sie zugleich aufzuheben und fortzufiihren,
um sie in ihren problematischen Ziigen zu iiberwinden. Religionswissen-
schaft im 21. Jahrhundert ist immer auch Religionswissenschaft nach Eliade,
zeitlich allemal, inhaltlich indem man sich von ithm abgrenzt und ihn entwe-
der negierend oder auch apologetisch fortfithrt. Religionswissenschaftliche
Interpretationen des Heiligen, ob nun in Gestalt des Ortlichen, des
Riumlichen oder des Zeitlichen, sind also solche einer post-eliadischen, man-
che nennen sie pauschalisierend einfach nur post-phinomenologischen, Reli-
gionswissenschaft.

Es folgen nun einige allgemeine Uberlegungen zum Verhiltnis von Ort,
Raum und dem qualifizierenden Pridikat beilig , dann wird die Position von
Eliade skizziert und daran anschliessend eine Kritik vor dem Hintergrund der
Theorie der Heterotopien des franzésischen Philosophen und Historikers
Michel Foucault formuliert.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 335

Voriiberlegungen zu den Phinomenen des betligen Ortes und des heiligen Raumes

Bei den sogenannten <heiligen Orten> handelt es sich nicht um gewdhnliche
Riume und Orte, sondern um Riume des Besonderen, dessen, was anders ist
als die gewohnlichen Orte. Sie sind Heterotopien: andere, ungewdhnliche,
qualitativ aus dem homogenen Raum herausgeldste Orte. Sie sind anders und
ungewdohnlich, sie sind sowohl paradiesisch und ideal als auch schrecklich und
abstossend. Sie sind ambivalent. Sie grenzen sich aus dem gewohnlichen
Raum aus und strukturieren gerade dadurch diesen zugleich. Es sind Orte po-
sitiver wie negativer Gegenwelten. Als Heterotopien kénnen bezeichnet wer-
den: die Hofe des Friedens und der Abgriinde oder eben der Himmel auf Er-
den. Sie schrinken das Handeln der Menschen ein. Und auch an heiligen Or-
ten ist nicht alles erlaubt. Sie sind durch Vorschriften und Tabus gekennzeich-
net. Heilige Orte sind verbotene Orte, deren Zugang nicht jedermann erlaubt
ist und deren Zugangsmoglichkeiten Beschrinkungen unterliegen. Es sind
Riume, die einen starken Einfluss auf denjenigen ausiiben, der sie betritt, der
dem Heiligen, was das je auch immer sein mag, gegentibertritt. Er wird ver-
wandelt aus thnen herauskommen. Heilige Orte sind keine gew6hnlichen Or-
te. Aber sie strukturieren den gewohnlichen Raum, indem sie die Aufmerk-
samkeit auf sich ziehen, sie faszinieren und attraktieren ihr Gegeniiber und
grenzen sich dadurch von den anderen Segmenten des Raumes ab. Sie sind
also zunichst Orte in einem Raumkontinuum, die diesen Raum wahrnehm-
bar werden lassen als einen, der qualitativ eingeteilt ist. Es gibt in ithm ausge-
hend von solchen heiligen Orten Regionen, die von grosser und solche, die
von geringer Bedeutung sind. Jerusalem ist nicht nur in der Tagespresse ein
Ort der Aufmerksamkeit, weil dort die Gewaltsamkeiten 1m Streit um eine
aus unterschiedlichen Griinden religiés beanspruchte Stadt besonders para-
digmatisch zutage treten, sondern auch, weil dort der Ausgangspunkt <religi-
6s» bedeutsamer Ereignisse lokalisiert wird, weil die Fixierung nach Jerusalem
Tradition hat, weil nimlich bereits vor der Neuzeit die ganzen abendlindi-
schen Traditionen der Christentimer diesem Ort eine dem Orientierungs-
raum vorbildhafte Strukturierungsbedeutung zuschrieben. Bekannt sind die
mittelalterlichen Weltkarten, die Jerusalem in die Mitte des Weltbildes und
damit der Welt selbst gesetzt haben. Erst von diesem Ort her differenzieren
und orientieren sich die anderen Orte auf der Karte, die nicht nur eine Welt-
karte, sondern immer auch eine Weltanschauungskarte war. Zentrum und Pe-
ripherie sind zugleich qualitativ unterschiedlich hervorgehoben. Jerusalem
aber ist die paradigmatische Himmelsstatt, von der her auch andere Stadte auf
der Karte und in der realen Welt ihre Bedeutung gewinnen. Jede Stadt kann
zum Abbild des himmlischen Jerusalem werden und sich als solches prisen-
tieren, in Gemilden portritieren lassen.



336 Jiirgen Mohn

Orten wie Jerusalem kommt wie auch Abydos und Mekka die Attraktion
eines Magneten fiir religios entsprechend orientierte, in Bewegung gesetzte
Menschen zu. Aber man muss schon dazu gehoren, um sich angezogen und
ausgerichtet fiihlen zu konnen. Das heisst, nicht jeder Ort zieht jeden poten-
tiellen Pilger an. Und daher strukturieren sich Lebensriume auch unter-
schiedlich nach Gruppenzugehorigkeit. Es gehoren gleichsam lebende Tradi-
tionen zu den Orten hinzu, um ihnen ihre Bedeutung als heilige Orte zu ver-
schaffen und zu erhalten. Wir leben daher nicht nur in unterschiedlichen
Gruppen, sondern auch in unterschiedlichen Riumen und Raumwahrneh-
mungen. Heilige Orte setzen voraus, dass ihre Heiligkeit tradiert wird, tradie-
rungswiirdig ist und dass sich Tradenten finden. Die scheinbar natiirliche,
selbstgegebene Attraktionsfahigkeit eines Ortes, die man auch seine heilige
Bedeutung nennen mag, hat also kulturelle, gruppenspezifische Vorausset-
zungen. Wenn dem einen die Moschee vor einer schweizerischen Alpenkulis-
se zu einem heiligen Ort des Gebetes und der rituellen Lebensfithrung werden
mag, mag das fiir andere ein unheiliger Ort teuflischer Zweckentfremdung ei-
ner eigentlich christlichen Kulturlandschaft oder auch einer repaganisierten
Naturlandschaft sein.

Heilige Orte setzen also nicht einen qualitativ eingeteilten Raum voraus,
sondern sie teilen diesen erst ein, da sie nur fiir bestimmte Menschen und
Gruppen als heilige Orte in Geltung stehen, eben andere Orte sind als die Or-
te, in denen sie sich gewohnlich bewegen. Jedoch: Das Andere des Gewohn-
lichen - was ist das? Es sind beispielsweise Orte, die man nur zu bestimmten
Zeiten betritt, um dort ganz bestimmte, zumeist ritualisierte, genormte und
normierende Handlungen auszuiiben. Es sind Orte, die im Raum des Offent-
lichen besonders und erkennbar markiert sind. Sie sind optisch ausgezeichnet,
und von daher sind es qualitative Riaume der Erfahrung, des Handelns, der
Grosse, der Kosten, der Macht. Diese Riume orientieren: den einzelnen exi-
stentiell, die Gesellschaft, das Kollektiv, identititsstiftend, es sind existentielle
Riume der Erfahrung des Besonderen, es sind Erinnerungsriume - oder eben:
Heterotopien.

Es wird sich die Bestimmung ergeben, dass heilige Orte adiquater als reli-
giose Heterotopien bezeichnet werden kénnen. Denn Raumordnungen kon-
struieren sich von dem Ausgeschlossenen her, von den «michtigen> Entschei-
dungsorten, an denen <Transzendenzens> hereinbrechen und strukturierend
wirken.® Das Zentrum einer Welt kann die Legitimierung dieser Welt
bedeuten und bewirken, es ergibt sich aus diesem Zentrum erst die legale

6  Diese Formulierung darf nicht im Sinne einer traditionellen Religionsphinomenolo-
gie oder — wie spiter referiert - im Sinne der Hierophanie-These Eliades verstanden
werden. Mit einer transzendenten Dimension ist eine solche gemeint, die im Sinne
eines Relationsbegriffes eine «ndere> Dimension anzeigt, die eben nicht die ihres
Gegenteils - also der Immanenz - ist, um strukturierend wirken zu kénnen. Es han-



Heterotopien in der Religionsgeschichte 337

Anordnung der anderen Raumsegmente. Das zeigt sich in den Weltent-
stehungsmythen auf vorbildliche Art: Kosmogonien lokalisieren und
schliessen damit zugleich Alternativen, andere mogliche Orte der Weltent-
stehung, aus (axis mundi). Die so privilegierten Orte sind zugleich Macht-
orte>, die den Raum bestimmen, indem sie ihn organisieren und struk-
turieren, es sind Knoten-, Ambivalenz-, Organisations-, Umschlag-, Ent-
scheidungs-, Alternativpunkte. Von daher lisst sich sagen, die Ordnung hat
hintergriindig zur Voraussetzung die Unordnung, die Ander-Ordnung auch
als mogliche - und daher bedrohende - Alternativordnung. Solche Alter-
nativordnungen konnten zu Gegenordnungen werden und damit Bedro-
hungsszenarien, Verlustdrohungen, Desorientierungen, Zerstérung impli-
zieren. Alternativordnungen kdnnen aber auch utopische Idealordnungen
und damit Kompensationen sein: Paradiese der Urzeit und der Endzeit.
Alternativordnungen konnen unzumutbar sein, vollige Desorientierung,
Vernichtung und Aufhebung, Auflésung implizieren. Heilige Orte in diesem
starken Sinne kénnen daher sowohl Orte der Faszination oder des Schreckens
sein, also genau die ambivalente Wirkung entfalten, die Rudolf Otto unter
den Begriff des Numinosen fasste. Heilige Orte haben daher etwas mit der
Weltordnung zu tun, in der diejenigen leben, die diese Orte als heilige
empfinden und ihnen gegeniiber dementsprechend handeln. Die beiden
folgenden Kapitel fithren diese Voriiberlegungen anhand der Theorien von
Eliade und Foucault weiter aus und veranschaulichen sie. Letztlich wird
gezeigt werden, dass das Konzept der Heterotopien das des heiligen Raumes
umfasst und als Instrument zur Beschreibung der neueren Religionsge-
schichte am tauglichsten ist.

Der Heilige Raum nach Mircea Eliade

Mircea Eliade ist bekannt als der Philosoph des Heiligen, als derjenige, der den
heiligen Menschen (den homo religiosus) dem profanen Menschen gegentiber-
stellte, der diese beiden Weisen, sich als Mensch grundlegend in der Welt zu
orientieren, als zwei Arten des In-der-Welt-Seins bezeichnete.” Zwischen die-
sen paradigmatischen Seinsarten des Menschseins spanne sich eine lange Ge-
schichte, die sich von der archaischen bis zur modernen Welt erstrecke.® Der

delt sich bei der Beschreibung dieses <Einbruches: oder systemtheoretisch des Wieder-
eintritts einer Unterscheidung in das Unterschiedene um eine formalisierte Metapher.
7 Zur Biographie Eliades vgl. die umfangreiche Arbeit aus dem Jahr 2003, die piinktlich
zum hundertsten Geburtstag von Mircea Eliade (1907-1986) aus dem Franzdsischen
ins Deutsche tibersetzt wurde: F. Turcanu: Mircea Eliade: Der Philosoph des Heiligen
oder Im Gefingnis der Geschichte. Eine Biographie, Schnellroda 2006.
8  Es liegt bekanntlich ein sehr umfangreiches Werk von Eliade vor, in dem er immer



338 Jiirgen Mohn

religiose Mensch lebe in einem heiligen’, geheiligten Raum, der profane
Mensch hingegen in einem vergleichgiiltigten, homogenen und daher bedeu-
tungslosen Raum. Der homogene Raum als der profane sei jedoch ein Raum,
der es dem profanen Menschen erschwere, in einer sinnvollen Welt zu leben.
Ein v6llig profaner Raum sei freilich eine Illusion, weswegen auch der profa-
ne Mensch eigentlich seine geheiligten Riume haben miisse, - diese seien je-
doch versteckt und verborgen. Eliade spricht von einer Vermummung, einer
Camouflage des heiligen Raumes im profanen, von den vermummten My-
then'®, die nach wie vor auch den profanen Menschen in seinen Handlungen
bestimmen und leiten und ihm somit erst zu einem sinnorientierten Leben
verhelfen. Eliade versucht die Grundstrukturen und Funktionen des heiligen
Raumes am Leifaden von kleinen, eingeschobenen Beispielen zu umschrei-
ben:

«Fiir den religiésen Menschen ist der Raum nicht homogen; er weist Briiche und Risse
auf: er enthilt Teile, die von den iibrigen qualitativ verschieden sind. <Komm nicht ni-
her heran!> sprach der Herr zu Mose, <Leg deine Schuhe ab; denn der Ort, wo du stehst,
ist heiliger Boden> (Exodus 3,5).»!

Im Anschluss an dieses Zitat konstatiert Eliade: «Es gibt also einen heiligen,
d.h. «tarkens, bedeutungsvollen Raum, und es gibt andere Riume, die nicht
heilig und folglich ohne Struktur und Festigkeit, in einem Wort amorph
sind.» Diese «Inhomogenitit des Raumes» erlebe «der religidse Mensch als ei-

wieder auf die hier zu rekonstruierende Interpretation des heiligen Raumes zu spre-
chen kommt. Wir beschrinken uns im Folgenden jedoch auf sein essayistisches Werk,
das alle wesentlichen Elemente zusammenfasst: Das Heilige und das Profane. Vom
Wesen des Religidsen. Dieses kleine Buch ist 1957 zuerst in deutscher Sprache als Band
31 der Reihe rowohlts deutsche enzyklopadze erschienen, fiir die es auch geschrieben
wurde. Die franzésische Ausgabe Le sacré et le profane ist dann 1965 in den Editions
Gallimard (Nachdruck als Taschenbuch in der Reihe folio essais im Jahr 1987) erschie-
nen. Auf diese Ausgabe bezieht sich die Neuiibersetzung von Eva Moldenhauer, aus
der im Folgenden zitiert wird: M. Eliade: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen
des Religidsen, Frankfurt a.M. 1984, zum Raum insbesondere 23-60.

®  Das Original verwendet den Begriff sacré. Die Ubersetzung mit dem Begriff <heiligs ist
zwar nicht falsch, suggeriert jedoch Assoziationen zu der Theologie des Heiligen bei
dem systematischen Theologen Rudolf Otto, die unzutreffend sind (vgl. Eliade: Das
Heilige [Anm. 8], 14). Eliade 16st sich von solchen phinomenologischen Positionen
zugunsten einer im Kern strukturalen Bestimmung des Sakralen aus seiner Differenz
zum Profanen. Damit steht er eher in der Tradition der Religionssoziologie von
Emile Durkheim. Das sollte bei den folgenden Ausfiihrungen beriicksichtigt werden,
auch wenn die deutsche Ubersetzung als <heilig sich mittlerweile eingespielt hat und
daher konventionellerweise auch hier beibehalten wird.

10 Das letzte Kapitel des Buches widmet sich ganz der Frage nach den «mythologies
camouflées» (franz. Ausg., 174) des Heiligen in der modernen Welt.

11 Hier und im Folgenden: Eliade: Das Heilige (Anm. 8), 23.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 339

nen Gegensatz zwischen dem heiligen, d.h. dem allein wirklichen, wirklich exi-
stierenden Raum und allem Ubrigen, was ithn als formlose Weite» umgebe. Es
handele sich hierbei um «eine Urerfahrung», die «einer «Weltgriindung»
gleichgesetzt werden diirfe. «Erst dieser im Raum entstandene Bruch ermog-
licht die Konstituierung der Welt, denn erst er schafft den esten Punkts, die
Mittelachse, von der jede kiinftige Orientierung ausgeht.» Als Matrix fir die
Charakteristiken des heiligen Raumes hatte Eliade als Kontrast zu den heuti-
gen Kulturen der modernen und postmodernen Welt die thm aus den ethno-
graphischen Beschreibungen in den Bibliotheken zuginglichen und von ihm
als «archaisch» bezeichneten Kulturen vor Augen. Fiir diese Kulturen be-
schreibt er den Vorgang der Entstehung einer sinnvollen Welt als den einer
Offenbarung des Heiligen, wofiir er den Fachterminus «Hierophanie» als Er-
scheinungsmodus des Heiligen prigte:

«Da sich das Heilige durch eine Hierophanie manifestiert, kommt es nicht nur zu ei-
nem Bruch in der Homogenitit des Raums, sondern dariiber hinaus zur Offenbarung
einer absoluten Wirklichkeit, die sich der Nicht-Wirklichkeit der unendlichen Weite
ringsum entgegenstellt. Durch die Manifestierung des Heiligen wird ontologisch die
Welt gegriindet. In dem grenzenlosen homogenen Raum ohne Merkzeichen, in dem
keine Orientierung moglich ist, enthiillt die Hierophanie einen absoluten desten
Punkt, ein <Zentrump.»12

Die genuine Bedeutung des Heiligen in den Religionen sieht er also in dem
Vorgang der Setzung von Strukturen, von Akzenten, die den Raum iiber-
haupt erst einteilen, die ihn griinden im Sinne einer Seinsstiftung. Sind be-
stimmte Punkte im Raum als besonders wichtige Orte hervorgehoben, weil
an diesen Orten sich eine als heilig zu beschreibende Modifikation zeigt (oder:
offenbart), dann entsteht von diesem Punkte her eine Ordnung, die den Men-
schen, der dieser Ordnung angehért, zu einer Orientierungsmdoglichkeit in ei-
ner nun sinnvoll werdenden, weil sinnhaft durch den Vorgang der Hieropha-
nie strukturierten Welt verhilft. Die Griindung von Raumstrukturen wird da-
her zum Vorbild, zum Paradigma der Griindung von Orientierungs- und
Seinsstrukturen. Im Raum (wie auch zugleich in der Zeit) griindet sich para-
digmatisch, modell- und vorbildhaft die sinnvolle Ordnung der Welt. Der
Raum als eine starre und bleibende Struktur verhilft daher zu einer verlissli-
chen, nicht fliessenden Struktur der Welt. Eliade betont auch den kulturschaf-
fenden Zug dieser Entdeckung des Raumes durch den homo religiosus:

«Man begreift, welchen existentiellen Wert diese Entdeckung - diese Offenbarung -
des heiligen Raums fiir den religidsen Menschen hat: denn nichts kann beginnen,
nichts kann gescheben ohne vorhergehende Orientierung; und jede Orientierung setzt
einen festen Punkt voraus. Deshalb war der religiése Mensch immer bemiiht, sich «<m
Zentrum der Welt einzurichten. Um in der Welt leben zu kénnen, mufd man sie griinden

12 Eliade: Das Heilige (Anm. 8), 23.



340 Jiirgen Mohn

- und keine Welt entsteht im «Chaos> der Homogenitit und Relativitit des profanen
Raums.»!?

In dieser Perspektive auf die Welt der Religionen - denn nur diese bilden fiir
Eliade die heiligen Lebens-Welten aus - kann es nun ganz verschiedene heilige
Orte geben, von denen her Sein und Orientierung (im Raum) fiir die Men-
schen gestiftet werden. Es gibt eben Jerusalem und Mekka, Kathedralen und
Moscheen, Tempel und heilige Haine, Wegkreuze und Stupas. Es gibt ver-
schiedene Gruppen, Kulturen und Menschen, die sich nach solchen Raummu-
stern und deren Wertungen richten oder eben nach anderen, in denen sie sich
anders orientieren. Die Pluralitit ist in der Position Eliades impliziert: es
kann demnach keinen einheitlichen heiligen Raum geben, keine fiir alle gel-
tenden heiligen Orte. Und auch der archaische Mensch hat in einer pluralen
Raumwelt und Orientierungswelt gelebt. Eine solche Welt ist immer eine der
widerstreitenden Anspriiche und letztlich der Konflikte und Kriege. Eliades
Position impliziert also bereits eine Pluralitit des Heiligen bzw. der <heiligen»
Strukturen von Weltwahrnehmung, die auch in der globalisierten Welt kon-
fliktuds auftreten kénnen. Die Modernititsdiagnose Eliades besagt jedoch,
dass der <moderne> Mensch in solch heilig geordneten Riumen nicht mehr
primir lebt und seine Welt erfahrt: seinem Handeln ligen keine im <archai-
schen Sinne idealen heiligen Raumerfahrungen mehr zugrunde. Er orientiert
sich in gleichgewichteten Alltagsriumen nach Tram-Fahrplinen, in virtuellen
Riumen erledigt er seine Post, im globalisierten Raum zerstort er seine Um-
welten, 1n mondanen Welten verschiedenster Kultur- und Geschichtsriume
orientiert er sich durch die Museen seiner vergangenen Lebensformen. Von
daher wire der Diagnose Eliades entgegenzuhalten: Kann es die offenbarungs-
michtige qualitative Erfahrung eines weltgriindenden Raumerlebnisses durch
Hierophanien noch geben? Wie stellt sich Eliade die Relikte des Heiligen heu-
te vor, die kryptoheiligen Orte des profanen, durch Wissenschaft verdorbe-
nen Menschen, dem der Spiegel in der gegenwartskritischen Perspektive von
Eliades Biichern kulturtherapeutisch vorgehalten wird?

Modernititskritisch betont Eliade die Nicht-Strukturiertheit, die Gleich-
wertigkeit bis Gleichgiiltigkeit der Einteilungen des profanen Raumes:

«Fiir den profanen Menschen dagegen ist der Raum homogen und neutral: es gibt in
ihm keinen Bruch zwischen seinen qualitativ verschiedenen Teilen. Der geometrische
Raum lif3¢ sich nach jeder Richtung teilen und abgrenzen, aber aus seiner Struktur er-
gibt sich keine qualitative Differenzierung, keine Orientierung.»'

Einen weiteren Hinweis gibt Eliade dadurch, dass er darauf verweist, ihn in-
teressiere nicht der Raum an sich, sondern die Erfahrung des Raumes, die exi-
stentielle Bedeutung, die ein heiliger Raum im Gegensatz zu einem profanen

B Eliade: Das Heilige (Anm. 8), 23f.
4 Ebd., 24.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 341

Raum einnehme - und er stellt zugleich fest, dass es eine véllig unheilige
Raumerfahrung nicht gebe, da der profane Mensch im Heiligen griinde und
sich ebenso existentiell orientieren miisse wie dieser auch:

«Uns interessiert, wie der Raum von einem nicht religiésen Menschen erfabren wird,
von einem Menschen, der die Sakralitit der Welt ablehnt und nur eine «profane, von
jeder religiosen Voraussetzung gereinigte Existenz akzeptiert. Ich mufl jedoch gleich
hinzufiigen, daf es eine solche profane Existenz im Reinzustand nicht gibt. Bis zu wel-
chem Grade ein Mensch, der sich fiir ein profanes Leben entschieden hat, die Welt auch
entsakralisiert haben mag - es wird thm nie gelingen, das religiése Verhalten ganz und
gar abzulegen. Wir werden sehen, dafl auch die in stirkstem Mafle entsakralisierte Exi-
stenz noch Spuren einer religisen Wertung der Welt aufweist.»!

Im Grunde konstatiert Eliade nur den Autorititsverlust der fixen heiligen Or-
te, der zu einer Vergleichgiiltigung der Orientierungspunkte fithre und des-
wegen die eigentlich gleichgiiltigen Erfordernisse des Alltages die Lebens-
orientierung des Menschen defizitir bestimmten. Der profane Mensch wird
von Eliade zu einem Fragment eines zerbrochenen, weil nicht mehr geheilig-
ten Universums erklirt:

«Die profane Erfahrung dagegen bleibt bei der Homogenitit und folglich der Relativi-
tit des Raums. Eine wahre Orientierung ist unmdglich, denn der <este Punkts ist nicht
mehr eindeutig ontologisch bestimmt; er erscheint und verschwindet je nach den Er-
fordernissen des Tages. Es gibt also eigentlich keine «Welt> mehr, sondern nur noch
Fragmente eines zerbrochenen Universums, eine amorphe Masse unendlich vieler
mehr oder weniger neutraler <Orte>, an denen der Mensch sich bewegt, getrieben von
den Verpflichtungen des Lebens in einer industriellen Gesellschaft. Doch auch inner-
halb dieser Erfahrung des profanen Raums tauchen noch Werte auf, die mehr oder we-
niger an die dem religidsen Raumerlebnis eigene Inhomogenitit erinnern. So gibt es
zum Beispiel noch Gegenden, die von den {ibrigen qualitativ verschieden sind: die Hei-
mat, die Landschaft der ersten Liebe, eine bestimmte Strafie oder Ecke in der ersten
fremden Stadt, die man in der Jugend besucht hat. Alle diese Orte behalten selbst fiir
den véllig unreligisen Menschen eine auflergewdhnliche, <einzigartige> Bedeutung: sie
sind die <heiligen Stitten> seines privaten Universums, so als habe sich diesem unreli-
giosen Menschen eine Realitit offenbart, die anderer Art ist als die Realitdt seiner All-
tagsexistenz. Wir haben es hier mit einem <kryptoreligiosen Verhalten> des profanen
Menschen zu tun.»'®

Fassen wir kurz zusammen: Der inhomogene, qualitativ gewertete Raum gilt
fir Eliade als der heilige Raum mit Zentrum und Peripherie, mit einem Mit-
telpunkt der Welt als dem Mittelpunkt des Weltbildes, mit einer seinskonsti-
tuierenden raumlichen Orientierung als Ordnungsmuster, mit heiligen Or-
ten, die Grenzen erzeugen, Einweihung und Tabu verlangen, Transformation
und Wandlung im Sinne der regenerierenden Erneuerung der Zeit garantie-
ren, Ordnung und Regeneration zugleich ermdglichen. Ambivalent und pa-

5 Ebd., 24.
6 Ebd., 25,



342 Jiirgen Mohn

radox dagegen sei das Verhalten des profanen Menschen: attraktiert und fas-
ziniert von heiligen Orten und doch den Alltagsnotwendigkeiten einer dko-
nomisierten Welt hingegeben. Kann diese kulturdiagnostische und kulturthe-
rapeutische Sicht eines vielleicht sich nachmodern verstehenden Philosophen
des Heiligen noch als eine religionswissenschaftliche Beschreibung der Gegen-
wartsreligiositit gelten? Zundchst einmal sollte zu bedenken gegeben werden,
dass die idealisierte Verklirung des im geheiligten Kosmos lebenden archai-
schen Menschen so nicht zutreffen kénnte, da auch dieser seinen alltiglichen
Verrichtungen hingegeben war. Andererseits ist es auch gegenwirtig weiter-
hin mdglich, in einem strukturell geschlossenen, «geheiligten> und auf extrem
verpflichtende Weise strukturierten Weltbild zu leben. Die Fundamentalis-
mus-Debatten halten dafiir geniigend Beispiele parat. Der moderne Mensch
lebt eher in einer Welt, die ausreichend heilige Orte zur Orientierung bereit
halt, andererseits aber auch durch Sinnzusammenbriiche und die Unmaoglich-
keit der Erfahrung des Heiligen gekennzeichnet ist, was eventuell gar nicht
nur modern ist. Was bleibt somit von Eliades Diagnose tibrig? Sicherlich die
nachvollziehbare Behauptung, dass der Mensch sich nur in einer wie auch im-
mer strukturierten Welt bewegen konne, dass er Orte kennt und diese auch
benétigt, aus denen heraus er Alternativen und Gegenstrategien oder sinnhaf-
te Handlungsoptionen gewinnt. Besondere Orte kennt jedes Individuum und
jede Kollektivgruppe in jeder Kultur und Gesellschaft. Riume werden durch
ithre Besonderungen iiberhaupt erst zu Raumstrukturen organisiert, die wie-
derum erst dann ihre Orientierungsfihigkeiten erreichen. Aber ab wann diese
raumlichen Besonderungen zu heiligen Orten werden, ist eine offene Frage,
fiir deren Beantwortung es keine transkulturellen Kriterien gibt, weil diese
immer nur aus einer partikularen Kultur und Interessenslage heraus erhoben
werden konnen. Eliades Theorie ist daher in ihrer transkulturellen und mo-
dernitdtskritischen Behauptung eines Heiligen als des strukturierenden Mo-
mentes von Raum- und Zeitstrukturen problematisch. Die Qualifizierung des
Raumes mit der adjektivischen und damit qualifizierenden Beschreibung des
Heiligen setzt eine Theorie des Heiligen voraus, die das eigentlich problema-
tische Element in seiner Theorie darstellt. Liest man seine Vorschlige als on-
tologische Offenbarungstheorie, gerit sie in den Bannkreis transkultureller
Theologien des Heiligen: Eliades wissenschaftliches Werk wird zu einer Hie-
rologie, die nur im Kontext einer platonisierenden Metaphysik plausibel wi-
re. Eine solche Metaphysik kann jedoch nicht wissenschaftstheoretisch als
transkulturelle Voraussetzung zur distanzierten Beschreibung von Raum-
und Zeitstrukturen ausgewiesen werden. Sie behauptet mehr als sie beschrei-
ben kann. Allerdings kdnnte Eliades Position auch struktural gelesen werden.
Dann sind die Hierophanien kulturinterne Strukturierungselemente. Aller-
dings wire hierbei der Begriff des Heiligen nur missverstindlich, da er mehr
suggerieren miisste, als einer meinen konnte. Auch der Blick auf einen Verlust



Heterotopien in der Religionsgeschichte 343

des Heiligen in einer angeblich «profanisierten> Welt miisste bei einer struktu-
ralen Leseweise nicht von einer Vermummung des Heiligen ausgehen, son-
dern von einer Transformation organisierter Religion in Alltagsreligion und
orientierungsstiftende Phinomene, die weiterhin ihre Orientierungsfihigkeit
aus ihren internen qualitativen Akzentuierungen des Raumes (und auch der
Zeit) beziehen. Eine Therapie des modernen Menschen scheint daher nicht
notwendig, da Orientierung am Heiligen verstanden als dem qualitativen
Strukturierungsmoment von Weltorientierung und damit auch an heiligen
Orten als den raumlichen Strukturierungsmomenten immer mdglich war, ist
und méglich sein kénnen muss. Allerdings konnte es von Interesse sein, zu
untersuchen, welche Gesellschaft bzw. Gruppe von Menschen (oder Szene-
und Milieu-Religion) welche Orte favorisiert und auserwihlt, welche Orte
der Utopie, der starken emotionalen Aufgeladenheit und Gefiihlsbildung be-
stimmt und konstruiert und welche Bedeutung diesen <heiligens, im Sinne
von nicht gleichgiiltigen und unterschiedlichsten Tabus und Verboten unter-
worfenen Riumen zugeschrieben wird. Fremd- und Eigenperspektiven sind
unhintergehbar: Aus der Sicht anderer Gruppen, Subgruppen und Gesell-
schaftsformationen mégen das durchaus Orte nicht der Aufgeladenheit, son-
dern der Aufgeblasenheit sein.

Zur Kritik an Eliade: Heterotopien nach Foucault

Einer wissenschaftlichen Suche nach den Orten des Anderen - und damit
auch des ganz Anderen im Sinne des Gottlichen oder Heiligen im engeren Sin-
ne - hat der franz6sische Theoretiker und Historiker Michel Foucault treffen-
de und iiberzeugende Uberlegungen gewidmet, indem er zugleich forderte,
dass es eine eigene Wissenschaft zu ihrer Erforschung geben misse, da genau
diese Orte des Anderen das Spezifische und Charakteristische, das Eigene und
Abgrenzende als das die Identititen stiftende Element einer Kultur oder Ge-
sellschaft markierten.'” Zunichst einmal kann im Anschluss an die oben for-
mulierten Eingangsiiberlegungen und in Ubereinstimmung sowohl mit Elia-
de als auch mit Foucault der Raum als ein Medium bestimmt werden, der
strukturiert wird durch die Wertung unterschiedlicher Orte: Orte strukturie-
ren den Raum durch ihre Fihigkeit, Akzente zu setzen und Oppositionen im
Medium des Raumes einzunehmen.8

V' Der entsprechende kurze, aber ideenreiche Radiovortrag ist am 7. Dezember 1966
tiber France Culture ausgestrahlt worden und wurde zweisprachig abgedruckt in: M.
Foucault: Die Heterotopien, Les hétérotopies. Der utopische Kérper, Le corps uto-
pique: Zwei Radiovortrige, Frankfurt a.M. 2005, 7-22, franz. 37-52.

8 Im Medium der Zeit sind es entsprechend die «uchronische[n] Augenblicke», durch
die eine Gruppe, die sich in thren «Aktivititen» entwickelt, die Zeit einteilt (Foucault:



344 Jiirgen Mohn

Foucault beginnt seine Uberlegungen mit einem Hinweis auf imaginire
Orte, die nicht auf der Landkarte, sondern nur im Kopf des Menschen zu lo-
kalisieren sind. Utopien als Riaume ohne konkreten Ort sind entgegen den zu
verhandelnden konkreten Heterotopien imaginire, intellektuell ausgestaltete
Medien einer Gegenordnung oder Idealordnung, die den konkreten gesell-
schaftlichen Verhiltnissen entgegengestellt werden konnen. Daher werden
Utopien als imaginire Orte vorgestellt, die sich prinzipiell schon im konkre-
ten Raum befinden, aber eben nur schwer oder gar nicht zuginglich sind -
wie Inseln oder vergangene und zukiinftige Zeitriume. Als solche markieren
sie Gegenentwiirfe zu bestehenden Gesellschaftsformationen und deren
Raumstrukturen. In diesem Verweis auf die Utopien verbirgt sich der not-
wendige Hinweis darauf, dass es keine Ordnungen geben kénne ohne Bruch-
stellen in denselben, ohne Gegenordnungen oder Ordnungen des Anderen.
Briiche im Raum dienen als Konstruktionsprinzipien konkreter Ordnungen,
indem sie diese aus dem Gegenteil ihrer selbst bestimmen. Briiche und Kno-
ten im geordneten Raumnetz sind daher Orte ambivalenter Michtigkeit. Wir
wollen mit Foucault diese Orte der Differenz ganz allgemein und in einem
weiten Sinne Heterotopien nennen als Orte der Tiefe, der Hohe, des Zen-
trums, der Peripherie, des Imaginiren, des Traumes.

Es geht Foucault darum, darauf aufmerksam zu machen, dass jede Gesell-
schaft durch ihre unterschiedlichen Gliederungen und Teilungen des Raumes
gekennzeichnet ist. Es gibt Bereiche des Hellen und dunkle Bereiche; der
Raum strukturiert sich durch Ebenen, Stufen, Vertiefungen, Vorspriinge,
durch harte, weiche, gangbare, ungangbare Gebiete: Durchgangszonen, Pas-
sagen, Rinder, durch geschlossene Bereiche (der Ruhe), offene Bereiche (des
Lirmes). Es sind eben die Rdume des Anderen, die den Raum werten und qua-
litativ erlebbar gestalten, es sind vollkommen andere Orte:

«Orte, die sich allen anderen widersetzen und sie in gewisser Weise sogar ausldschen,
ersetzen, neutralisieren oder reinigen sollen. Es sind gleichsam Gegenriume.»'’

Er benennt hierbei auch ganz alltagliche - und in einem nach <heiligen> Rau-
men fragenden Kontext zunichst albern oder grotesk anmutende - Orte: den
Dachboden, das Indianerzelt, den Garten, den Wald, Friedhofe, Irrenanstal-
ten, Bordelle, Gefingnisse und Feriendorfer. Alle diese Orte sind oder kon-
nen sein: mythische und reale Negationen des Normalraumes und damit der
Normalstrukturen (der alltdglichen Strukturen), die sich erst aus diesen hete-
rotopischen Strukturmomenten ergeben. Jede Gesellschaft und Kultur - dies

Heterotopien [Anm. 17], 9, franz. 39). Durch diese Marker bzw. Markierungspunkte
werden Einteilungen und Orientierungen in die ansonsten kontinuierlichen Dimen-
sionen von Raum und Zeit eingeschrieben. Erst die Briiche lokalisieren, bezeichnen,
materialisieren den Raum zum Raum und die Zeit zur Zeit.

% Foucault: Heterotopien (Anm. 17), 10.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 345

die zentrale These - konstituiert sich durch ihre Heterotopien, thre Hetero-
chronien und ganz allgemein formuliert: ihre Heterologien:

{...] Heterotopien [besitzen] stets ein System der Offnung und Abschliessung, welches
sie von der Umgebung isoliert. Einen heterotopen Ort betritt man nicht wie eine Miih-
le. Entweder wird man dazu gezwungen (das gilt natiirlich fiir das Gefingnis), oder
man muss Eingangs- oder Reinigungsrituale absolvieren. Es gibt sogar Heterotopien,
die ganz der Reinigung dienen, einer halb religidsen, halb hygienischen Reinigung wie
im Fall des muslimischen Hammam oder einer scheinbar ausschliesslich hygienischen
Reinigung wie im Fall der skandinavischen Sauna, die jedoch gleichfalls mit allerlei re-
ligiosen und naturistischen Bedeutungen aufgeladen ist.»

Solche Orte bauen also Grenzen auf und sind daher auch durch ihre Grenz-
ziehungen bestimmt, die wiederum Zugangsberechtigungen und Zwangsein-
weisungen notig haben. Die Grenze bezieht sich auf den Akt des korperlichen
Ubertritts und lebt aus der Differenz von Abgeschlossenheit und Offenheit:

«Andere Heterotopien sind gegen die Aussenwelt vollkommen abgeschlossen, aber zu-
gleich auch véllig offen. Jeder hat Zutritt, doch wenn man eingetreten ist, stellt man
fest, dass man einer Illusion aufgesessen und in Wirklichkeit nirgendwo eingetreten ist.
Die Heterotopie ist ein offener Ort, der uns jedoch immer nur draussen lisst.»%

Wesentlich ist der die Menschen und ihren Korper verindernde Charakter:
Heterotopien sind Umschlags-Orte oder Transformations-Orte; sie haben ei-
nen ausgezeichneten Bezug zu dem Phinomen der verindernden Zeit oder
der stetigen Zeitdehnung:

«Umgekehrt gibt es Heterotopien, die nicht im Modus der Ewigkeit, sondern in dem
des Festes mit der Zeit verbunden sind: nicht ewigkeitsorientierte, sondern zeitweilige
Heterotopien. Dazu gehort ganz sicher das Theater, aber auch der Jahrmarke, [...] die
Feriendorfer [...]. Andere Heterotopien sind nicht mit dem Fest verbunden, sondern
mit dem Ubergang, der Verwandlung, den Miihen der Fortpflanzung. [...] Gymnasien
[...] Kasernen, die aus Kindern Erwachsene, aus Déorflern Staatsbiirger, aus Naiven auf-
geklirte Menschen machen sollen. Und heute wire vor allem das Gefingnis zu nen-
nen.»?!

Auch <heilige> Orte, in der Sprachregelung Foucaults wiren sie nun in erster
Linie als privilegierte und zugleich verbotene Orte zu bezeichnen, zeichnen
sich bei Eliade dadurch aus, dass sie Menschen nur bedingt und auch nicht zu
allen Zeiten zuginglich sind. Es handelt sich um spezielle Orte fiir Rituale, die
der Transformation des Korpers und der Person dienen, um Orte, die fiir
Menschen in bestimmten Krisensituationen bestimmt sind, um Orte, die der
Neueingliederung in andere gesellschaftliche Gruppen dienen, zumeist also
allgemein um Orte fiir Handlungen, die abweichen von der Norm, von den
alltiglichen Handlungen: Ritualhandlungen in Kirchen, Orte «@normalens

2 Ebd., 18.
2t Ebd., 16f.



346 Jiirgen Mohn

Verhaltens in psychiatrischen Anstalten und zum @normalen> Handeln ver-
anlagter Menschen und Korper in Gefingnissen, in Altersheimen, in Kran-
kenhidusern (der Ort des Sterbens als transformativer Zustand bzw. Prozess,
der aus der Normalitit prinzipiell herausfiihrt), auf Friedhéfen, wo gerade das
Nichtstun als abweichendes Verhalten per se kennzeichnend ist. Foucault
charakterisiert diese Orte als Raumschnittstellen des Unvereinbaren, der
Identitdt von Differenzen:

«In aller Regel bringen Heterotopien an ein und demselben Ort mehrere Riume zu-
sammen, die eigentlich unvereinbar sind.»??

Nimmt man diesen Hinweis Foucaults als zentralen Ausgangspunkt, dann
braucht man nicht den von Eliade ins Ontologische und Hierologische tiber-
dehnten und selbst wiederum religios valorisierten Begriff des Heiligen, um
Phinomene religionswissenschaftlich zu beschreiben und zu interpretieren,
die unsere Alltagswelt durchkreuzen und diese zugleich strukturieren und ge-
stalten und die in der Religionswissenschaft als «religios> bedeutende Phino-
mene bevorzugt untersucht werden miissen, da sie zur religiésen Raumerfah-
rung gehdren.” Nicht zuletzt die in den klassischen Religionsphinomenolo-
gien und in den sich ihnen anschliessenden populiren Uberblicksbiichern zu
den heiligen Riumen der Weltreligionen konkret benannten und beschriebe-
nen <heiligen> Orte sind formal bestens durch das gekennzeichnet, was Fou-
cault als die Hauptcharakteristik der Heterotopien gekennzeichnet hat: sie
bringen an ein und demselben Ort Dimensionen und Differenzen zusammen,

2 Ebd, 14

2 Solche Aussagen hingen selbstverstindlich von dem zugrundeliegenden Religionsver-
standnis ab. In Anlehnung an Jacob Burckhardt (J. Burckhardt, Weltgeschichtliche
Betrachtungen, hg.v. R. Marx, Stuttgart 1963, 83) miissen geschichts- und kulturwis-
senschaftliche Begriffe mit der stindigen kulturellen Veranderung nicht nur der mit
thnen beschriebenen Phinomene, sondern gerade auch mit der Verinderung der
Begriffe selbst rechnen. Daher konnen solche Begriffe nicht logisch scharf definiert
werden, sondern miussen heuristisch und kulturiibergreifend vorsichtig und bedeu-
tungsweit bestimmt werden. Religion ist daher hier als ein im weitesten Sinne kultu-
relles Phianomen verstanden, das innerhalb spezifischer Kulturen und deren Gruppen
wie auch deren Individuen fiir die sinnstiftenden, identititsfundierenden und orientie-
rungsleistenden Prozesse verantwortlich ist. Genau diese Prozesse, die hiermit ange-
deutet, aber nicht zureichend beschrieben sind, sollen mit der Zuschreibung «religics
gemeint sein. Orientierung und Sinn setzen Ordnung voraus. Ordnung ist ein Phino-
men, das sich durch Unterscheidungen und Differenzbildungen ergibt. Solche Grund-
unterscheidungen werden in den Dimensionen Raum, Zeit und Sprache (als
Zeichensystem) durch Kontrapunkte erreicht, die als heterotopische, heterochroni-
sche und heterologische bezeichnet werden konnen. Daher wird hier die Suche Fou-
caults nach Heterotopien religionswissenschaftlich als Suche nach den religidsen
Elementen als den raum-zeitlich-semiotischen Strukturierungsprinzipien von Kultu-
ren re-interpretiert.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 347

die eigentlich unvereinbar sind und doch gerade an diesem Ort zusammen-
treffen. Es sind paradoxe Orte, Orte des Widerspriichlichen und der Ambiva-
lenz, der Zerstdrung ebenso wie der Regeneration. Und genau deswegen sind
sie von solch eminenter Bedeutung fiir das menschliche Bediirfnis, einen
Raum tiberhaupt nur als einen gewerteten Raum erfabren zu kénnen. Von ih-
nen her wird Welt im eigentlichen Sinne unterschiedlich wahrgenommen
und erfahren. Unter sie fallen auch die klassischen Orte der religionsphino-
menologischen Untersuchungen heiliger Riume. Aber es kommen als Hete-
rotopien auch weitere gegenwirtig zu beobachtende Raumphinomene in Be-
tracht. Als heterotopisch zu bezeichnende Raumkonstellationen und Erfah-
rungsriume, die sich hinsichtlich von Uberlegungen iiber neuere religiose
Phinomene in der zeitgenossischen Religionsgeschichte ergeben und die reli-
gionswissenschaftlich zu bedenken sind, kénnen genannt werden: das Muse-
um, das Kino, der Garten, die Sportarenen und die individuell aufgesuchten
Kraftorte und Pilgerziele, aber auch die beispielsweise nach Feng Shui konzi-
pierten individuellen heiligen Orte ganz privat zuhause.?*

Foucault selbst weist auf das Theater als Ort des Zuschauers und Hand-
lungsort einer Erzihlung hin, die den Zuschauer primar nicht betrifft und zu-
gleich doch betreffen kann. Hier schliesst sich fiir die Religionswissenschaft
bereits der Ritualraum als Ort einer konkreten Ritualhandlung an, die das
Handeln und die Erfahrung auf ein <Anderes> hin in die Ordnung des Eigenen
als ein strukturierendes Moment einfligt. Es ist aber auch der Ort des Kinos
zu nennen als Ort der Dreidimensionalitit in der Zweidimensionalitit, der
Realitit und Irrealitit zugleich. Paradigmatisch fiir diese Heterotopien sind
die Girten, die fiir die Ruhe im Lirm stehen koénnen, fiir Natur und Kultur
zugleich, fiir Idealitidt in der Realitdt, fiir das Paradies mitten in der unparadie-
sischen Wirklichkeit. Es ist des weiteren der Tempel zu nennen, der das Un-
sichtbare im Sichtbaren zusammentfiigt, eben - in der Sprachtradition der Re-

24 Entsprechende Anleitungen finden sich im gut sortierten esoterischen Buchhandelsre-
gal, wo auch die Biicher iiber Kraftorte ihre Aufstellung finden. Es handelt sich um
Quellenmaterial, das als Signum der Transformation von Religiositit in der Gegen-
wart gelesen werden kann. Die Popularisierung religioser Vorstellungen aus allen Kul-
turen und geographischen Riumen sowie der hierzu eingesetzten wissenschaftlichen
Begriffe fithrt in den Massenmedien Buch und Internet zu Angeboten, die der Kon-
struktion eigener heterotopischer Riume bzw. der Motivation zur pilgernden Suche
nach Heterotopien in der Fremde und vor Ort dienen: Kraftorte und Pilgerziele der
klassischen Religionen werden im Tourismus revitalisiert und Skonomisch ausge-
nutzt. Vgl. die Literatur in Anm. 3 und zusitzlich als beispielhafte Auswahl die
Biicher zu den Pilgerzielen, die Selbsterfahrungsberichte, die als «spirituelle> Bestseller
fungieren: P. Coelho: Auf dem Jakobsweg. Tagebuch einer Pilgerreise nach Santiago
de Compostela, Ziirich °2000; Sh. MacLaine: Der Jakobsweg. Eine spirituelle Reise,
Miinchen !12001; und zuletzt H. Kerkeling: Ich bin dann mal weg. Meine Reise auf
dem Jakobsweg, Miinchen *2006.



348 Jiirgen Mohn

ligionsphinomenologie oder der Religionssoziologie Emile Durkheims - das
Heilige im Profanen prisentiert, die Transzendenz in die Immanenz vermit-
telt; oder die Kultstatue ist zu erwiahnen, die das Lebensspendende im Mate-
riellen, die Macht in der Machtlosigkeit, die Ewigkeit in der Zeit, das
Gottliche im Handlungsraum menschlicher Titigkeiten bezeugen soll. Nicht
zuletzt gehort zu den Heterotopien der Friedhof als der Ort des Todes im Le-
ben und die Kirchengebiude wie die Kathedralen als Moglichkeiten und Hin-
weise des Himmels auf Erden. All diese Phinomene treten aufgrund ihrer so
beschriebenen strukturellen Konzeption in das Aufmerksamkeitsfeld der
durch Foucault inspirierten Erforschung religioser als heterotopischer Raum-
phinomene. Zum Garten schreibt er beispielsweise:

«Aber das ilteste Beispiel einer Heterotopie diirfte der Garten sein, eine jahrtausende-
alte Schopfung, die im Orient ohne Zweifel magische Bedeutung besass. Der traditio-
nelle Garten der Perser war ein Rechteck, das in vier Teile unterteilt war - fiir die vier
Elemente, aus denen die Welt bestand. In der Mitte, am Kreuzungspunkt der vier Teile,
befand sich ein heiliger Raum: ein Springbrunnen oder ein Tempel. Um diesen Mittel-
punkt herum war die Pflanzenwelt angeordnet, die gesamte Vegetation der Welt, bei-
spielhaft und vollkommen.»?

Die Beschreibungsstruktur von Eliades Theorie des heiligen Raumes wird
von Foucault miterfasst und in die Perspektive der Heterotopien integriert.
Jedoch verengt er seine Theorie der Raumstrukturierung durch die Heteroto-
pien nicht tendenziell auf eine Offenbarungstheorie des Heiligen. Er schaut
struktural auf die Bedeutung heterogener Phinomene in der menschlichen
Raumstrukturierung und zeigt zugleich die emotionale und weltkonstruktive
und damit weltordnende Bedeutung dieser Phinomene. Foucault erhebt
nicht den «religiosen> Zeigefinger des Therapeuten einer profanierten Welt,
mit dem Eliade den modernen profanen und bestenfalls vermummt krypto-
religiésen Menschen als erfahrungsdefizitir in Misskredit bringt. Die Theorie
des heterotopischen Raumes ist in der Lage, vom Hinweis auf den heteroto-
pischen Charakter des Paradies-Gartens auch eine Linie weiterzuziehen auf
formal dhnlich gelagerte Phinomene, die struktural hierdurch vergleichbar
werden konnen. Foucault fiihrt die Idee nicht im einzelnen aus, aber der kur-
ze Hinweis, den er vom Garten zum Roman zieht, lisst gerade auch auf Elia-
des Theorie der vermummten religitsen Verhaltensweisen des <heiligen> Men-
schen im «profanen> Menschen verweisen. Foucault schreibt:

«Der Garten ist ein Teppich, auf dem die ganze Welt zu symbolischer Vollkommen-
heit gelangt, und zugleich ist er ein Garten, der sich durch den Raum bewegen kann.
War es ein Park oder ein Teppich, den der Erzihler von Tausendundeine Nacht be-
schrieb? Wir sehen, dass alle Schénheit der Welt in diesem Spiegel versammelt ist. Der
Garten ist seit der frithesten Antike ein Ort der Utopie. Wenn man den Eindruck hat,
Romane liessen sich leicht in Girten ansiedeln, so liegt das daran, dass der Roman zwei-

% Foucault: Heterotopien (Anm. 17), 15.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 349

fellos aus der Institution der Girten entstanden ist. Das Schreiben von Romanen ist
eine girtnerische Tdtigkeit.»?

Ist die Produktion von Romanliteratur eine potentiell heterotopische Titig-
keit, dann kann die Produktion von religios-wissenschaftlicher Literatur - als
die die essayistischen Werke von Eliade gekennzeichnet sind - ebenfalls als
eine heterotopische Titigkeit und damit religionsgeschichtlich im Sinne einer
religionsproduktiven Quelle der religiosen Zeitgeschichte interpretiert wer-
den: Eliades Theorie des heiligen Raumes fiihrt im Medium seiner Beschrei-
bung eine Dimension der als archaisch akzentuierten Utopie gegen die von
ihm unterstellte profanierte und vergleichgiiltigte Raumerfahrung (und auch
Zeiterfahrung) ins Feld. Die Lektiire Eliades kann rezeptionsisthetisch als ein
imagindres Leseangebot verstanden werden, sich in die Konzepte eines heili-
gen Raumes und einer heiligen Zeit zumindest imaginativ hineinzuversetzen.
So wie Girten konnen auch Bucher die Funktion von imaginir konkretisier-
ten Utopien einnehmen. Das entsprechende initiatorische Ritual beschreibt
er selbst bereits als eine religiése Funktion des modernen Menschen: Eliade
betont an mehreren Stellen, der Akt des Lesens sei ein initiatorischer Akt, ein
Zugang und Ubertritt zu anderen Erfahrungen der Zeit, ein Eintreten und
Ubertreten in andere Zeitorte, die der profanen Zeit und dem profanen Lese-
raum (auch des Rezipienten von Eliades Doppelwerk) entgegengesetzt seien.?”
Der Leser trete aus der profanen Zeit heraus und in die jenseitige Zeit des
Romans ein, interpretiert Eliade diesen Vorgang: er, der Leser, vergesse die
Alltagszeit und regeneriere sich aus der erzihlten Zeit, die eine andere als
seine eigene sei. Hier treffen sich die anthropologischen Beschreibungen
Foucaults und Eliades. Allerdings sind die literarischen und die wissenschaftli-
chen Werke Eliades aus der Sicht einer durch Foucault inspirierten
Religionswissenschaft als fiktionale Erlebnisorte und Raumerfahrungsanlei-
tungen mit heterotopischem Potential und damit als Ausdruck einer reli-
gidsen Moderne zu interpretieren, die sich des Begriffs des <Heiligen> und des
Mediums der wissenschaftlichen Literaturproduktion zur Regeneration und
Revitalisierung - der Theologe R. Bultmann wiirde sagen: zur Repris-
tinierung — des homo religiosus bedient.

2% Ebd., 15.

27 Vgl. zur Mythologie der Lektiire in der Moderne Eliade: Das Heilige (Anm. 8), 177
und weiterhin die seine die Moderne interpretierenden Essays in M. Eliade: Mythes,
réves et mysteres, Paris 1957.



350 Jirgen Mohn

Das Heterologische als Funktion der Grenze: Schwellen, Uberginge und
Raumsegmente

Die angestellten Uberlegungen zu einer Interpretation der Eliadeschen Theo-
rie des Heiligen aus der Sicht der Funktion des Heterologischen nach Fou-
cault kénnen durch einen Riickgriff auf die religionssoziologischen Uberle-
gungen, die im Umfeld der Durkheim-Schule und von Emile Durkheim selbst
angestellt wurden, vertieft werden. Das wesentliche Element beider Interpre-
tationen des Zustandekommens von qualitativ gewerteten Raumstrukturen
mit Orientierungsfunktion besteht in der polarisierenden Differenz zwischen
einem gewerteten, herausgehobenen Ort, ob nun als heilig oder als «anders
bezeichnet, und dem um diesen Ort sich erstreckenden homogenen Raum.
Aus der Differenz, also aus der Grenzmarkierung, ergibt sich erst diese Lei-
stung der Einteilung des Raumes durch den herausgehobenen Ort. Die
Grenzsphire kann dabei unterschiedliche Dimensionen annehmen: von der
unmerklichen Schwelle zur ausgedehnten Grenzregion. Immer aber ist sie
aisthetisch (wahrnehmungsbezogen) hervorgehoben und markiert eine Zone,
die das Handeln entsprechend leitet und animiert. Am eindringlichsten und
wirkungsgeschichtlich folgenreichsten tritt die strukturierende Funktion der
Dimension des <Anderen> in den gesellschaftlich standardisierten und daher
rituellen Handlungsweisen der Grenziiberginge und Grenziibertritte hervor,
die in den verschiedensten Gesellschaften und Kulturen nachgewiesen werden
konnen. Die von Arnold van Gennep beschriebenen Ubergangsriten, die rites
de passage, haben genau die Funktion, von der Differenzmarkierung her, also
von der Grenzlinie her die Polaritit von einem Identititsraum zum anderen
als Ergebnis von Grenzziehungen gesellschaftlich und individuell zu inszenie-
ren und zu bearbeiten.?® Er geht davon aus, dass Gesellschaften im Medium
des Raumes ein Problem des notwendigen zeitlichen Ubergangs von sozialen
Identitdtszugehorigkeiten ihrer Individuen bewiltigen, die lebensgeschicht-
lich von einer sozialen Gruppe in eine andere fithren miissen, vom Individu-
um in die Identitit einer Gruppe allgemein (Riten im Kontext von Schwan-
gerschaft, Niederkunft und Geburt), von der Kindheit ins Erwachsenenalter,
von einem Sozialstatus in einen anderen, vom Leben in den Tod (Sterben und
Bestattung). Alle diese Ubergangsphinomene, die sich durch das individuelle

28 A.van Gennep: Ubergangsriten, Frankfurt 2. M./New York 1986. Im zweiten Kapitel
werden die riumlichen Uberginge als Modelle fiir die entsprechenden Rituale einge-
fihrt und paradigmatisch charakterisiert. Das Buch lebt aus einer Vielzahl an Einzel-
beispielen und Einzelbeobachtungen und ist nicht als eine allgemeine Ritualtheorie
angelegt. Allerdings sind die von van Gennep gezogenen wenigen Strukturaussagen so
treffend und fiir die Funktionseinheit von Gesellschaften so zentral, dass sie eine allge-
meine Theorie der Gesellschaft durchaus mit implizieren.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 351

Leben und durch die Gesellschaft hindurchziehen, seien den Etappen, den
End- und Anfangsphasen des Lebens selbst geschuldet:

«Geburt, soziale Pubertit, Elternschaft, Aufstieg in eine hohere Klasse, Ti-
tigkeitsspezialisierung. Zu jedem dieser Ereignisse gehdren Zeremonien, deren Ziel
identisch ist: Das Individuum aus einer genau definierten Situation in eine andere,
ebenso genau definierte hiniiberzufiihren.»?

Das Andere, das Heterologische, hat also die Aufgabe, tiber das Phinomen
der Grenze und der Grenzbestimmung die Differenzen einer Gesellschaft auf-
rechtzuerhalten und zugleich durch zeitlich-rituelle Bewiltigungsstrukturen
die Differenzen in die einheitliche Ordnung der Gesellschaft zu integrieren.
Ubergangsriten erméglichen daher, die Gesellschaft als Ganze zu integrieren,
und erlauben, die notwendigen tndividuellen Verinderungen der riumlichen
und zeitlichen Ubergangsstrukturen als ihre notwendigen Krisenpunkte zu
bewiltigen. Die rituellen Umginge mit den Grenzen stellen also Krisen-
bewiltigungsstrategien dar, die im Gesamtsystem einer Gesellschaft zu einer
Okologle der Verinderungsprozesse beitragen und auch nur im Gesamtge-
flige einer Gesellschaft verstanden werden konnen. Das Risiko, das die not-
wendigen Verinderungsprozesse mit sich fithren, wird in Vertrauen in die
Ordnungsbereiche der Gesellschaft iiberfithrt. Ein solches durch Grenzen
strukturiertes Ordnungsgefiige kann nun zwischen den Zeit-, Raum- und So-
zialstrukturen Korrespondenzen einfithren: Grenzkorrespondenzen sind
zwischen den kosmischen Rhythmen und den geographischen Raumstruktu-
ren sowie den Individualentwicklungen aufweisbar. Jedoch dienen die
raumlichen Ubergange als <Modelle» fiir alle korrespondlerenden Arten von
Ubergingen.?® Dabei ist die Grenze eine imaginire Linie, die nur in der
Differenz zweier Segmente des Raumes, zweier Kategorien oder Zeitphasen
gegeben ist. Sie ist ein notwendiges gesellschaftliches Konstrukt. Von dieser
Theorie her kann das Verhalten des Menschen nun prinzipiell charakterisiert
werden als eines, das im Gegeniiber zu den Grenzlinien der Gesellschaft
ansetzt: Der Mensch ist orientiert auf die Grenzen zu, hinter denen sich das
Andere befindet, und die sich zusammenfiligen zu einem Muster der Hetero-
topien, die eine Gesellschaft spezifisch charakterisieren. In funktionaler Sicht
ist es genau diese Struktur, die auch Eliade als die Sakraltopographie der
archaischen Gesellschaft und die vermummte Mythologie des modernen

2 Van Gennep: Ubergangsriten (Anm. 28), 15.

% Van Gennep: Ubergangsriten (Anm. 28), 25-33, wo er die rdumlichen Uberginge als
paradigmatisch fiir den von ithm analysierten Typ von Ritualen beschreibt und sein
Strukturschema formuliert, das von Riten der Trennung tiber Riten der Schwelle und
der Umwandlung zu solchen der Angliederung tibergeht. Van Gennep kam tiber die
vergleichende Beobachtung der rituellen Verhaltensweisen des Menschen gegeniiber
den Raumstrukturen seiner Gesellschaft auf seine allgemeine Theorie von Ubergangs-
riten. Alle Beispiele entnahm er der ethnographischen Literatur seiner Zeit.



352 Jiirgen Mohn

Menschen beschreibt. Geht man von diesen notwendigen riumlichen Struk-
turmustern und den von ihnen bedingten Ritualmustern aus, ergibt sich eine
Sicht auf Religion, die die Funktion des Anderen und den Grenzverkehr zu
diesem hin als die kulturproduktive Wirkmichtigkeit von Religion iiber-
haupt beschreiben kann. Die Sakraltheorie der Religion von Eliade ist hier
impliziert, und auch die Tendenzen, Religionstheorie in Ritualtheorie miin-
den zu lassen, werden von daher verstindlich. Allerdings er6ffnet die Refor-
mulierung in der Sprache Foucaults die Mglichkeit, die zunehmende Diver-
sifizierung der Religion in einer individualisierten Moderne entsprechend
differenzierter beschreiben zu kénnen. Dieser Gedanke soll im letzten
Kapitel durch den Hinweis auf Randphinomene der neuzeitlichen
europiischen Religionsgeschichte abschliessend kurz skizziert werden.

Religiose Heterotopien in der individualisierten Religionsgeschichte

Unterzieht man die Texte und Vorschlige Eliades einer durch Foucault und
van Gennep inspirierten Relektiire, ergeben sich Hinweise auf ganz unter-
schiedliche, vielleicht unerwartete <heilige> Orte in der zeitgendssischen Reli-
gionsgeschichte, die genau im Sinne der paradoxen Heterotopien Foucaults
und der Ubergangsriten als adiquates Anniherungsverhalten interpretiert
werden konnen. Sind <heiliges Orte solche, die dem Menschen eine struktu-
rierte, sinnvolle und existentiell bedeutsame Struktur der Welt, in der er lebt
und handelt, offenbaren, dann sind <heilige> Orte auch Orte des Ambivalen-
ten, Orte der Gegensitze und damit der Erfahrung des Anderen, von dem her
sich die existentiell bedeutsamen Strukturen der Weltwahrnehmung und -er-
schliessung ergeben. Solche heiligen Orte kénnen beispielsweise im Kontext
neuzeitlicher Naturverehrung lokalisiert werden. Dass es immer mehr Litera-
tur und Erfahrungsseminare tiber <Kraftorte> in der Naturlandschaft und sa-
krale Stitten in der Kulturlandschaft gibt, die Orte heiligen Charakters wie
Berge, Hiigel, Steinformationen (wie die Externsteine im Teutoburger Wald)
identifizieren, beschreiben und in einen Handlungskontext fiigen, ist ein Phi-
nomen der durch Esoterik und popularisierte Wissenschaft geprigten moder-
nen Religionsgeschichte. Auch hier kommt es natiirlich auf die Gruppe und
die einzelnen Menschen an, fur die diese Naturbereiche einen <heiligen> oder
«sakralen> Charakter haben. Zwei weitere Bereiche der Naturerfahrung und
auch Naturgestaltung haben eine lingere Tradition und kénnen innerhalb des
gleichen Kontextes der modernen Religionsgeschichte beschrieben werden:
der neuzeitliche Garten und das romantische Landschaftsgemilde als sakrale
Orte der Naturverehrung. Beide Beispiele implizieren die rituelle Rolle des
Betrachters, des Rezipienten, des <Erfahrendens, der sich den Orten (dem Gar-
ten oder dem Bild im Museum) annihert. Damit sind Garten und Museum



Heterotopien in der Religionsgeschichte 355

ebenfalls Ausdruck oder Signum der Individualisierungstendenzen der neu-
zeitlichen Religionsgeschichte. Sie stehen im Zusammenhang der neuzeitli-
chen Herausbildung des religidsen Subjekts und damit der Individualisierung
von Religion.

Da ist einerseits der Ort des Gartens (und seiner Begehung) und ist ande-
rerseits der Ort der andichtig in der Betrachtung der Natur im Gemilde diese
Natur zugleich verehrenden Kunsterfahrung. Beides - so die These - sind her-
ausragende Beispiele einer modernen, individualisierten Religionsgeschichte.
Zu <heiligen>, weil qualitativ besonderen Orten werden die Heterotopien des
Gartens (als des Ortes in der Natur selbst) und des Museums (als des Ortes der
andichtigen Betrachtung der Naturlandschaftsbilder), indem sie zu kunstreli-
gidsen Spiegeln der «geheiligten> Natur werden. Wie kommen solche Beispiele
als neuzeitliche religidse Heterotopien in Betracht? Sie sind jeweils Moglich-
keiten der Erfahrung einer idealisierten und als <heilig> inszenierten Natur,
der Erfahrung heiliger Orte in der Natur oder gar der Natur selbst als des In-
begriffs des Heiligen>, wenn man in der Sprachregelung Eliades verbleibt. Es
geht beim Garten und beim Bild um die «richtige> Anniherung an eine Natur,
die eben nur noch im Medium der symbolischen Ausdeutung als Garten oder
als Bild in ihrer heiligen, heterotopischen Struktur erfahrbar, erlebbar und
deutbar ist. Verschiedenste solcher Tendenzen der neueren Religionsge-
schichte einer Heiligung der Natur bilden den Kontext zu diesen Spezialfor-
men der Mediatisierung der Natur im Garten und im Bild: Sie sind bekannt
als neue Naturreligionen, als neopagane Naturverehrung von Hexen- und
Wicca-Gemeinschaften bis hin zu Neodruiden, Stadtschamanen und Okobe-
wegten. Diese Bewegungen haben ihre Heterotopien, ihre Kultplitze aller-
dings in der Natur selbst. Wir kennen bereits aus den Beschreibungen des R6-
mers Tacitus den Hinweis auf die anderen heiligen Orte der sogenannten Ger-
manen, auf deren Verehrung der heiligen Haine, was allerdings dem Romer,
der seine Gotter in den Tempeln lokalisierte und erfuhr, als Ausdruck des Un-
zivilisierten vorkam. Genau an diese Beschreibungen schliessen sich auch die
genannten Bewegungen an. Andererseits kennen wir, bis in den altorientali-
schen Kontext zuriickreichend, die religiose Bedeutung des Gartens, insbe-
sondere des Paradiesgartens als Abbild und Idealbild des <heiligen> Raumes.?!
Gemeinsam ist den Beispielen, dass sie die Natur, entweder als geoffenbarte
einer gottlichen Macht oder als paradiesisch kultivierten (und damit
kulturierten) Lebensraum, verehren. Naturverehrung verbindet sich kon-
tinuierlich bis in die heutige Zeit mit der Vorstellung der Heiligung des
Naturraumes, mit der Natur selbst als eines <heiligens, heterotopischen und
daher rituell begehbaren Raumes.

31 Vg, als Uberblick zu den Paradies-Vorstellungen H. Krauss: Das Paradies. Eine kleine
Kulturgeschichte, Miinchen 2004.



354 Jiirgen Mohn

Der Garten als individueller Ausdruck einer begehbaren und gelebten re-
ligiosen Orientierung findet sich einerseits in den Schrebergirten wieder, die
sich als Heterotopien gegen die Industrialisierung des Stadtraumes richteten.
Er findet sich aber bereits in der subversiven Gartenanlage des Sacro Bosco, des
Hetligen Waldes von Bomarzo wieder, eines manieristischen Gartens der Re-
naissance, der von 1552 bis 1585 von und fiir Vicino Orsini angelegt wurde.*?
Landschaft und Architektur bilden einen Ort der Verwirrung, eine bizarre
Inszenierung von grotesken Gestalten, phantastischen Bauwerken und ritsel-
haften Sinnspriichen, dem ein intellektuelles Konzept zugrunde liegt, das sich
durch ein skurril bis grausam anmutendes Skulpturenprogramm hindurch-
zieht und das beim Besucher dieses <heiligen> Gartenortes ein wohldosiertes
und intendiertes Unverstindnis, gar Verstorung hervorruft. Das moglicher-
weise hermetische Bildprogramm setzt in Bomarzo die dazumal katholischen
Weltregeln ausser Geltung, der Garten entzieht sich scheinbar den Gesetzen
der Natur. Betritt man das wunderliche schiefe Haus, muss der Gleichge-
wichtssinn versagen. Der Besucher des Ortes wird zugleich zum Besucher
einer anderen Welt. Der Erbauer schuf sich mit seinem Garten eine Gegen-
welt zur rationalistischen Welt- und Naturauffassung seiner Zeit. So wird der
heterotopische Garten zum Medium einer individuellen Weltanschauung als
einer symbolischen Religionsform, die hierzu auf ikonographisch und
literarisch vermittelte Motive zuriickgreift, die die iiberlieferten Symbole neu
besetzt: so in der positiven Umdeutung des von der Kirche beanspruchten
Héllenmauls oder in den Konstruktionen des Monstrésen und in der Mon-
tage von Mischwesen. Bomarzo ist daher in mehrfacher Hinsicht eine
individuell konstruierte Heterotopie, in der der Zusammenfall der Gegen-
sitze inszeniert wird: es ist ein Ort der kulturellen Naturverehrung und ein
gegenkultureller Entwurf zugleich, wo sich die 4sthetische Uberhhung des
Monstrésen gegen die Ordnungsstrukturen der kirchlichen Dominanzkultur
richtet.

Ahnliche Strukturen einer heterotopischen Verehrung der kulturierten
Natur wie im Garten des Renaissance-Intellektuellen finden sich in der Kunst-
produktion der Romantik, die die Natur als Landschaft oder als Ausdruck des
sich autopoetisch generierenden Universums, des — um mit Schleiermacher zu
sprechen - Unendlichen in den Mittelpunkt ihrer Verehrung stellte. Die 1799
publizierten Reden Schleiermachers tiber die Religion evozieren eine Form
der Naturverehrung, in der jeder Ort der Anschauung des Universums zu ei-
nem potentiell <heiligen> Ort werden kann:

32 Vgl. hierzu die detailreiche Arbeit von H. Bredekamp: Vicino Orsini und der Heilige
Wald von Bomarzo. Ein Fiirst als Kiinstler und Anarchist, 2. iberarbeitete Aufl.
Worms 1991.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 355

«Anschauen des Universums, ich bitte befreundet Euch mit diesem Begriff, er ist der
Angel meiner ganzen Rede, er ist die allgemeinste und hochste Formel der Religion,
woraus Thr jeden Ort in derselben finden kénnt, woraus sich ihr Wesen und ihre Grin-
zen aufs genaueste bestimmen laflen.»

«Dieser Moment ist die héchste Bliithe der Religion. Kénnte ich ihn Euch schaffen,
so wire ich ein Gott [...]. Er ist die Geburtsstunde alles Lebendigen in der Religion.
Aber es ist damit wie mit dem ersten Bewufltsein des Menschen, welches sich in das
Dunkel einer urspriinglichen und ewigen Schopfung zuriickzieht, und thm nur das
hinterliflt, was es erzeugt hat. Nur die Anschauungen und Gefiihle kann ich Euch
vergegenwirtigen, die sich aus solchen Momenten entwickeln.»*

Schleiermacher liefert die religionstheoretische und religios-literarische Be-
griindung fiir die individuelle Setzung heiliger Orte der religidsen Verehrung
der Natur, in der sich das Unendliche des Universums spiegele und das im Au-
genblick der Betrachtung erfasst und in Anschauung tiberfiihrt werden kon-
ne. Es sind die programmatischen Riickenbilder des Caspar David Friedrich
- moglicherweise ein Verehrer der Reden Schleiermachers -, die diesen heili-
gen Ort und Augenblick des Geschmacks fiir das Unendliche, des Gefiihls fiir
das Universum, wie es auf das Subjekt als des Betrachters dieses «ganz Ande-
ren> einwirkt, in Form von Landschaftsbetrachtungsbildern idealtypisch in
Kunst umgesetzt haben. Die mogliche Naturerfahrung, die in Schleierma-
chers Augenblick impliziert ist, wird dem Betrachter sekundir als idealisierte
Naturansicht im Medium der Kunst erst ermoglicht bzw. dieser wird zur
idealen Ansicht der <heiligen> Natur inspiriert. Hierbei wird der Betrachter
der Kunst nun im Akt seiner (andichtigen) Anniherung zum nachvollziehen-
den Zeugen eines kiinstlerisch erfassten Augenblicks der Anschauung des Un-
endlichen. Der Ort der Kunstbetrachtung, zunehmend in die Museen verla-
gert, erlangt den Status eines Gegenortes zum alltéglichen Raum der Alltags-
handlungen. Dieser Betrachtungsort des Kunstwerkes wurde in den Entwiir-
fen von Gesamtkunstwerken noch deutlicher als ein heiliger Ort konzipiert.
Deutlich zeigt sich dieser Entwurf einer kunstreligiosen Heterotopie in dem
Zeiten-Zyklus von Philipp Otto Runge. Standen am Anfang farblose Radie-
rungen, sollte am Ende die durch seine Farbenlehre bestimmte und im Sinn-
gehalt potenzierte Ausfithrung als grosses Wandgemailde innerhalb eines sa-
kralen Rundbaues stehen. Denn die Idee seines «grossen» Entwurfes sah er
erst dann erfiillt, wenn es als «eine abstrakte malerische phantastisch-musika-
lische Dichtung mit Choren, eine Komposition fiir alle drei Kiinste zusam-
men, woflir die Baukunst ein ganz eignes Gebiude auffithren sollte»*, wenn
es also als ein Gesamtkunstwerk im Sinne eines heiligen Ortes der

33 Siehe die Zweite Rede zitiert nach: F. Schleiermacher: Uber die Religion. Reden an
die Gebildeten unter ithren Verichtern (1799), hg.v. G. Meckenstock, Berlin/New
York 1999, 90.

3 Vgl. Ph.O. Runge: Hinterlassene Schriften. Zwei Teile, hg.v. dessen iltestem Bruder,
Faksimiledruck nach der Ausgabe von 1840-1841, Géttingen 1965, Bd. 2, 202.



356 Jiirgen Mohn

projektierten Kunstreligion umgesetzt sei. Das Kunstwerk ist zugleich der
Ausdruck einer ganz eigenen und eigenartigen Individualreligion: Die von
Runge konzipierte religiose Bildidee blieb seine eigene Schopfung und ihm
selbst wie auch dem Betrachter letztlich nicht bis in jede Einzelheit der
Symbolik ausdeutbar, sondern offen/ offenbar und wahrnehmbar wie zugleich
auch werschlossen/okkult und geheimnisvoll. Die von Runge erschaffene
Symbolwelt ist in ihren Deutungsmoglichkeiten und ihrem an Beziigen
reichen Charakter komplex und trotz der bekannten christlich-antiken
Herkunft der Symbolik in ihrer Zusammenstellung ganz eigensinnig Das
zeigt sich an der Bildinszenierung, in der sich iiber dem neugeborenen Kind
im Lichtzentrum Aurora erhebt, die, eine Lilienbliite als Fackel empor-
hebend, von Kindergenien umgeben ist. Die Bildidee ist geometrisch durch-
komponiert bis in den umgebenden Bildrahmen, wo sich von der Sonnen-
finsternis tiber die arabesken Bliitensymbole der wassersaugenden Amaryllis
bis zur himmlischen Engelsglorie die relationale Symbolwelt vom Werden
des ersten Schopfungstages, der Erschaffung und Bestimmung des Menschen
zugleich bildlich-synchron und zeitlich-narrativ entfaltet. Der Bildentwurf
wird so zum subjektiven Kunstentwurf von Runges religidser Naturan-
schauung, die er in eine Deutung einer rhythmisch strukturierten Weltzeit
{iberfiihrte und deren Betrachtungsort Heiligkeit, Andersheit und rituelle Be-
gehung paradigmatisch einforderte.

Diese Phinomene konnen religionswissenschaftlich als religiose Heteroto-
pien einer individualisierten, plural diversifizierten Neuzeit interpretiert wer-
den: Kunst und Natur werden gleichzeitig zum Objekt von Individualreligio-
nen und die Orte solcher Natur- und Kunstbetrachtung zu (nach Eliade) bei-
ligen, (nach Foucault) heterotopischen Orten. Gerade diese Orte geh6ren zu
den aussagekriftigsten religiosen Heterotopien der Religionsgeschichte des
romantischen und auch des modernen Menschen. Es ist eine individualisierte
Sakraltopologie, die kiinstlerisch entworfen und produziert wird, aber eine,
die die unterschiedlichsten Orte einsetzt, um von ithnen her Weltanschauun-
gen und Weltbilder, lebbare Weltentwiirfe zu entwerfen. An diesen Orten ge-
schieht keine Vermummung, und einer Therapie durch den Religionsessayi-
sten Eliade bedarf es nicht. Eliades Werk selbst steht in der Fortfuhrung dieser
religionsgeschichtlichen Tendenz, die spitestens mit Schleiermacher auch ih-
ren religionstheoretischen Ausdruck gefunden hat. Eine Kartographie oder
Topologie moderner und daher zunehmend individualisierter Sakralorte fin-
det geniigend Material, um die These einer Sikularisierung und Profanierung
als ein schlechtes Ammenmairchen derjenigen erscheinen zu lassen, die den
Verlust von kollektiv bindenden Sakralorten scheinbar nicht verwinden zu
kénnen meinen.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 357

Abstract

Der Artikel versucht zu zeigen, dass die Begriffe des <Heiligen Raumes> und des Heiligen
Ortes> von religidsen Konzepten abhingig sind. Diese Konzepte sind mit der Religionsphi-
nomenologie entstanden und zunehmend popularisiert worden. Sie beherrschen heute ent-
sprechend den («religiosen>) Bildungsmarkt. Die Religionswissenschaft kann den verglei-
chenden und theoretischen Anspruch dieser Konzepte reformulieren, wenn sie sich an das
Foucaultsche Konzept der Heterotopien und an die kulturwissenschaftliche Erforschung
von Raumgrenzen anschliesst. Auch miissen die individuellen <heiligen Orte> der Natur-
verehrung in der Religionsgeschichte berucksichtigt werden. Hierzu werden der Garten
von Bomarzo und die Betrachtung von romantischen Naturgemilden kurz als Beispiele
der neuzeitlichen Individualisierung von Religion angefiihrt.

Jiirgen Mobn, Basel



	Heterotopien in der Religionsgeschichte : Anmerkungen zum "Heiligen Raum" nach Mircea Eliade

