
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 4

Artikel: Heterotopien in der Religionsgeschichte : Anmerkungen zum "Heiligen
Raum" nach Mircea Eliade

Autor: Mohn, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heterotopien in der Religionsgeschichte

Anmerkungen zum <Heiligen Raum> nach Mircea Eliade

<Heilige> Räume in postreligionsphänomenologischen Zeiten

Nach der Verabschiedung der klassischen Religionsphänomenologie aus dem
Geist der kulturwissenschaftlichen Neubegründung der Religionswissenschaft

scheint auch die religionswissenschaftliche Frage nach heiligen Orten
obsolet geworden zu sein.1 Es gibt in der Religionswissenschaft weiterhin
kontrovers diskutierte Fragen zu einzelnen religiösen Raumkonzepten,
zunehmend zur Präsenz von Religion im öffentlichen Raum, aber wenig
überzeugende religionstheoretisch und religionskomparativ zugleich begründete
Gesamtpositionen zum Konzept eines religiösen Raumes überhaupt. Es bleiben

zunächst Fragen, die sich aus der Konsequenz des religionswissenschaftlichen

Paradigmenwechsels ergeben: Welche grundlegenden Strukturen können

einen Raum als einen religiösen qualifizieren? Wie hängen Raumstrukturen,

die uns heute umgeben, mit Religion zusammen?2 Welche Hinweise sind
für die Bearbeitung solcher Fragen den klassischen phänomenologischen
Theorien des <heiligen Raumes> noch zu entnehmen? Wie weit ist die Rede

von heiligen Räumen selbst wiederum ein Produkt der religionsgeschichtlichen

Entwicklung der letzten beiden Jahrhunderte?
Denn in die öffentliche Wahrnehmung und in den populären (auch

religiösen) Diskurs über die Pluralität der Religionen sind die Deutungen der Re-

ligionsphänomenologen bereits eingedrungen. Und sie übernehmen in
diesem allgemeinen Diskurs auch die Funktion der <Einheitsschau> innerhalb der
religiös interessierten Diskursivierung der Pluralitätserfahrung von Religion.
Sie stiften eine vergleichend-vereinheitlichende Matrix zur Fremd- und
Selbstwahrnehmung von Religion und auch zur individuellen Religionsstiftung in
einem diversifizierten und reflexiven Feld unterschiedlichster und sich wider-

1 Vgl. hierzu die Kritik an vergleichend-phänomenologischen Fragestellungen im
Handbuch religionswissenschaftlicher Grundhegriffe, die im 1. Band, Tübingen 1988, in
dem Aufsatz «Gegenstände und wissenschaftlicher Kontext von Religionswissenschaft»

von B. Gladigow, 26-40, und im Art. «Religionsphänomenologie» von H. Zinser,

306-309, deutlich zum Ausdruck kommt.
2 Hierbei kann es nicht nur um die Präsenz von Religionen im öffentlichen Raum

gehen, sondern um über diese Präsenzen hinausgehende religiöse Strukturierungen
des Raumes in einem allgemeineren Sinne, die natürlich abhängig von unterschiedlichen

religiösen Zeichensystemen sind, aber aufgrund ihres gleichzeitig pluralen
Vorkommens in diesen allgemeinen Raum des Öffentlichen subversive,
gruppenspezifische Ordnungen und Orientierungsstrukturen hineinlegen.

ThZ 4/63 (2007) S. 331-357



332 Jürgen Mohn

sprechender religiöser Positionen bzw. von Weltanschauungen überhaupt.3
In dem die Wissenschaften (und insbesondere ihre Sprachspiele und
Wortkreationen) popularisierenden Sprachgebrauch sind heilige Orte und sakrale

Räume, zunehmend auch KraftorteA, seit langem prominent vertreten. Sie

sind, wie die genannten Beispiele zeigen, zu populären Deutungsmustern der
Vielzahl religiöser Orte und Raumvorstellungen geworden. Denn sie sind in
der Lage, eine verbindende Perspektive auf die <faktische> Pluralität religiöser
Raumkonzepte zu werfen - bei gleichzeitiger Betonung des Gemeinsamen. Es
sind daher religiöse Deutungsmuster der Religionspluralität in und mit der

Metaphorik des Raumes. Diese Begriffe stellen eine die Käufer und
Bildungskonsumenten, aber auch die religiös Suchenden ansprechende Bezeichnung

in Titeln für Bücher, in Vortragstiteln und in weiteren
Bildungsereignissen unterschiedlichster Art dar. Es müssen religionswissenschaftlich
also nicht nur 1. die Fragen nach den Strukturen und Funktionen religiöser
Raumkonzepte neu gestellt werden, sondern 2. auch solche Fragen nach den
Funktionen religionsdeutender Begriffsmuster, die diese Fragen unter den

Begriffen des heiligen Raumes thematisieren, mit verhandelt werden. Die
Religionswissenschaft muss reflexiv mit ihren Begriffen umgehen und daher
die Popularisierung ihrer Deutungsmuster als religionsproduktiv mit
bedenken.

Es bleibt daher weiterhin zu fragen, wie die theoretischen Konzeptionen
religiöser Raum- und Ortkonzepte aus religionswissenschaftlicher Sicht in
postreligionsphänomenologischen Zeiten aussehen könnten und wie diese

mit den bereits popularisierten Kategorien der klassischen Religionsphäno-
menologien in Verbindung stehen. Denn eines scheint unbestritten zu sein:

3 Popularisierende Uberblicke zu den Orten der Weltreligionen sind in dieser Begriffs¬
tradition ebenso zu sehen wie die Ratgeberliteratur, die sich darüber hinaus auch aus
esoterischen Quellen und aus der Rezeption <östlicher Weisheitslehren> speist: Zu
dem vereinheitlichenden Diskurs über heilige Orte der <Weltreligionen> gehören als

popularisierende Überblicke beispielsweise: M. Tworuschka, U. Tworuschka: Heilige
Stätten. Die bedeutendsten Pilgerziele der Weltreligionen, Darmstadt 2004, oder G.
Lanzi, F. Lanzi: Heilige Orte. Wallfahrten und Pilgerziele von Jerusalem bis Fatima,
Petersberg 2005; auf den christlich-abendländischen Kontext der sakralen Innenraum-
konstruktionen fokussiert beispielsweise der Band von A. Bednarz, E. Kluckert: Heilige

Räume. Sakrale Bauten von den christlichen Katakomben bis Le Corbusier, Köln
2004. Zu den esoterisch-fernöstlich inspirierten Selbstbauanleitungen von heiligen
Orten, die in Form von Selbsterfahrungsberichten und Ratgeberliteratur zugleich
auftreten und durch diese Union überzeugen wollen, gehört das vielverkaufte Buch von
K. Kingston: Heilige Orte erschaffen mit Feng Shui. Ein Anleitungsbuch, München
2001.

4 Vgl. hierzu paradigmatisch: P. Devereux: Der Heilige Ort. Vom Naturtempel zum
Sakralbau. Wie die Menschen das Heilige in der Natur entdeckten, Baden/München
2006.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 333

Besondere Orte, die sich aus dem homogenen Raum absondern und diesen

erst bestimmen, sind religionsgeschichtlich und auch gegenwartsbezogen
markante Erscheinungen des religiösen Feldes.5 Es handelt sich um Phänomene,

die sich in einem pluralen Feld widerstreiten und daher zur Deutung
herausfordern. Sind diese Orte gedeutete Orte oder kommt ihnen unabhängig
von ihren Deutungen ein <sakraler> Charakter zu? Man denke nicht nur an die
Kirchen und Kathedralen, an die Minarette und Synagogen, sondern auch an
so unterschiedliche Phänomene wie die Symbolfunktion der Twin Towers, die

Aushandlungen über die Nutzungsprioritäten um Stonehenge und die
Massenattraktion von Fussballstadien, die mittlerweile in antikisierender
Manier A renew genannt werden, zu bestimmten (Hoch-)Zeiten. Alles das sind
Phänomene der religiösen Zeitgeschichte, die unter dem Konzept des religiös
gewerteten und genutzten Raumes zu interpretieren sind. Hieraus folgt:
Religion in ihrer unterschiedlichsten Formenvielfalt artikuliert sich immer
auch räumlich, da sie wie jede menschliche Handlung auf den Raum als

menschlichen Handlungsraum angewiesen ist und diesen daher zugleich auch
bestimmt und strukturiert. Damit impliziert jeder akzentuierte
Raumbereich, der als heiliger Ort angesprochen werden könnte, die Tendenz, den
menschlichen Handlungs- und Orientierungsraum prinzipiell und <grund-
legend> zu strukturieren. Raumakzentuierungen trennen bedeutende von
weniger bedeutenden Segmenten des Raumes ab und strukturieren ihn damit
grundlegend. Denn Räume treten uns nie <leer> gegenüber, sondern sind
grundlegende Ordnungsstrukturen und als solche konkrete und zugleich
metaphorische mentale Orientierungsmuster. Insofern religionswissenschaftlich

davon ausgegangen werden muss, dass Religionen immer schon und
immer noch grundlegende Weltstrukturierungskonstrukte, also die Welt
deutende Aussagemuster mit handlungsanleitenden Impulsen sind, und weder
Welt noch menschliche Handlungsmuster bzw. -dispositionen ohne Raum
(aber auch ohne Zeit) denkbar sind, - dann müssen Religionen immer
zugleich auch grundlegende Raumstrukturen setzen. Religiöse Handlungen
sind ortsgebunden; Aussagen über die Welt als religiösen Febensraum sind
zugleich Aussagen über den Raum, in dem diese Handlungen situiert sind.
Und zunehmend wird der Globalraum der Welt als Ort individuellen wie
kollektiven Handelns und damit als Handlungsbühne beansprucht. Die
Religionswissenschaft muss notwendigerweise fragen, was religiöse von
nicht-religiösen Raumkonzepten unterscheidet. Sie fragt prinzipiell nach der
Bedeutung des Raumes für Religion und nach der Bedeutung von Religion für
den Raum. Daher kommt sie nicht umhin, die grundlegenden religions-
phänomenologischen Fragen, deren Sprachregelungen sich ja bereits im

5 Dieses Konzept wurde zuerst in der Soziologie Pierre Bourdieus aufgestellt und
bedient sich seinerseits der Raummetapher für die wissenschaftliche Interpretation
der Gesellschaft.



334 Jürgen Mohn

öffentlichen Diskurs über heilige Orte sedimentiert haben, mit kulturwissen-
schaftlichen Mitteln neu und damit auch selbstkritisch gegenüber den
traditionellen Positionen zu stellen.

Insofern sich die Religionswissenschaft nie nur mit einer, sondern immer
mindestens mit zwei oder mehr Religionen bzw. mit religiösen Symbolsystemen

<überhaupt> beschäftigt, muss sie prinzipiell vergleichend vorgehen; sie

bedarf daher einer komparativen Religionstheorie. Allerdings kann sie das

Erbe der religionsphänomenologischen Raumtheorie nicht unvoreingenommen

antreten, sondern muss ihre kulturwissenschaftlichen Vorbehalte in die

Neuformulierung einer komparativen Religionstheorie einbauen. Sie fragt
insofern weiterhin genau nach dem, was religiöse Orte <sind>, was Orte als <re-

ligiöse> auszeichnet - kulturwissenschaftlich reformuliert: was Orte im Kontext

religiöser Symbolsysteme auszeichnet. Hierauf bildete die Theorie des

heiligen Raumes und damit der heiligen Orte in Zeiten der uneingeschränkten

sprachlichen Vorherrschaft der Religionsphänomenologie die Antwort.
Religionstheoretisch in postreligionsphänomenologischer Zeit neu formuliert

stellt sich nun die Frage, von welchen Orten und Raumkonzepten wir
als religiösen reden sollen.

Die prononcierteste Position hinsichtlich des Religiösen als des Heiligen,
des religiösen Ortes als des heiligen Ortes oder eher des heiligen Raumes hat
nach dem Theologen Rudolf Otto und dem Soziologen Emile Dürkheim der
rumänische, zeitlebens französisch schreibende Religionswissenschaftler
Mircea Eliade vertreten. Es liegt die Absicht in den folgenden Ausführungen,
sich an seine Position anzulehnen, sie zugleich aufzuheben und fortzuführen,
um sie in ihren problematischen Zügen zu überwinden. Religionswissenschaft

im 21. Jahrhundert ist immer auch Religionswissenschaft nach Eliade,
zeitlich allemal, inhaltlich indem man sich von ihm abgrenzt und ihn entweder

negierend oder auch apologetisch fortführt. Religionswissenschaftliche
Interpretationen des Heiligen, ob nun in Gestalt des Ortlichen, des

Räumlichen oder des Zeitlichen, sind also solche einer post-eliadischen, manche

nennen sie pauschalisierend einfach nur post-phänomenologischen,
Religionswissenschaft

Es folgen nun einige allgemeine Überlegungen zum Verhältnis von Ort,
Raum und dem qualifizierenden Prädikat heilig dann wird die Position von
Eliade skizziert und daran anschliessend eine Kritik vor dem Hintergrund der
Theorie der Heterotopien des französischen Philosophen und Historikers
Michel Foucault formuliert.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 335

Vorüberlegungen zu den Phänomenen des heiligen Ortes und des heiligen Raumes

Bei den sogenannten <heiligen Orten> handelt es sich nicht um gewöhnliche
Räume und Orte, sondern um Räume des Besonderen, dessen, was anders ist
als die gewöhnlichen Orte. Sie sind Heterotopien: andere, ungewöhnliche,
qualitativ aus dem homogenen Raum herausgelöste Orte. Sie sind anders und
ungewöhnlich, sie sind sowohl paradiesisch und ideal als auch schrecklich und
abstossend. Sie sind ambivalent. Sie grenzen sich aus dem gewöhnlichen
Raum aus und strukturieren gerade dadurch diesen zugleich. Es sind Orte
positiver wie negativer Gegenwelten. Als Heterotopien können bezeichnet werden:

die Höfe des Friedens und der Abgründe oder eben der Himmel auf
Erden. Sie schränken das Handeln der Menschen ein. Und auch an heiligen Orten

ist nicht alles erlaubt. Sie sind durch Vorschriften und Tabus gekennzeichnet.

Heilige Orte sind verbotene Orte, deren Zugang nicht jedermann erlaubt
ist und deren Zugangsmöglichkeiten Beschränkungen unterliegen. Es sind
Räume, die einen starken Einfluss auf denjenigen ausüben, der sie betritt, der
dem Heiligen, was das je auch immer sein mag, gegenübertritt. Er wird
verwandelt aus ihnen herauskommen. Heilige Orte sind keine gewöhnlichen Orte.

Aber sie strukturieren den gewöhnlichen Raum, indem sie die Aufmerksamkeit

auf sich ziehen, sie faszinieren und attraktieren ihr Gegenüber und

grenzen sich dadurch von den anderen Segmenten des Raumes ab. Sie sind
also zunächst Orte in einem Raumkontinuum, die diesen Raum wahrnehmbar

werden lassen als einen, der qualitativ eingeteilt ist. Es gibt in ihm ausgehend

von solchen heiligen Orten Regionen, die von grosser und solche, die

von geringer Bedeutung sind. Jerusalem ist nicht nur in der Tagespresse ein
Ort der Aufmerksamkeit, weil dort die Gewaltsamkeiten im Streit um eine

aus unterschiedlichen Gründen religiös beanspruchte Stadt besonders
paradigmatisch zutage treten, sondern auch, weil dort der Ausgangspunkt <religi-
ös> bedeutsamer Ereignisse lokalisiert wird, weil die Fixierung nach Jerusalem
Tradition hat, weil nämlich bereits vor der Neuzeit die ganzen abendländischen

Traditionen der Christentümer diesem Ort eine dem Orientierungsraum

vorbildhafte Strukturierungsbedeutung zuschrieben. Bekannt sind die
mittelalterlichen Weltkarten, die Jerusalem in die Mitte des Weltbildes und
damit der Welt selbst gesetzt haben. Erst von diesem Ort her differenzieren
und orientieren sich die anderen Orte auf der Karte, die nicht nur eine
Weltkarte, sondern immer auch eine Weltanschauungskarte war. Zentrum und
Peripherie sind zugleich qualitativ unterschiedlich hervorgehoben. Jerusalem
aber ist die paradigmatische Himmelsstatt, von der her auch andere Städte auf
der Karte und in der realen Welt ihre Bedeutung gewinnen. Jede Stadt kann
zum Abbild des himmlischen Jerusalem werden und sich als solches präsentieren,

in Gemälden porträtieren lassen.



336 Jürgen Mohn

Orten wie Jerusalem kommt wie auch Abydos und Mekka die Attraktion
eines Magneten für religiös entsprechend orientierte, in Bewegung gesetzte
Menschen zu. Aber man muss schon dazu gehören, um sich angezogen und
ausgerichtet fühlen zu können. Das heisst, nicht jeder Ort zieht jeden potentiellen

Pilger an. Und daher strukturieren sich Lebensräume auch
unterschiedlich nach Gruppenzugehörigkeit. Es gehören gleichsam lebende Tradi-
tionen zu den Orten hinzu, um ihnen ihre Bedeutung als heilige Orte zu
verschaffen und zu erhalten. Wir leben daher nicht nur in unterschiedlichen
Gruppen, sondern auch in unterschiedlichen Räumen und Raumwahrnehmungen.

Heilige Orte setzen voraus, dass ihre Heiligkeit tradiert wird, tradie-
rungswürdig ist und dass sich Tradenten finden. Die scheinbar natürliche,
selbstgegebene Attraktionsfähigkeit eines Ortes, die man auch seine heilige
Bedeutung nennen mag, hat also kulturelle, gruppenspezifische Voraussetzungen.

Wenn dem einen die Moschee vor einer schweizerischen Alpenkulisse
zu einem heiligen Ort des Gebetes und der rituellen Lebensführung werden

mag, mag das für andere ein unheiliger Ort teuflischer Zweckentfremdung
einer eigentlich christlichen Kulturlandschaft oder auch einer repaganisierten
Naturlandschaft sein.

Heilige Orte setzen also nicht einen qualitativ eingeteilten Raum voraus,
sondern sie teilen diesen erst ein, da sie nur für bestimmte Menschen und
Gruppen als heilige Orte in Geltung stehen, eben andere Orte sind als die Orte,

in denen sie sich gewöhnlich bewegen. Jedoch: Das Andere des Gewöhnlichen

- was ist das? Es sind beispielsweise Orte, die man nur zu bestimmten
Zeiten betritt, um dort ganz bestimmte, zumeist ritualisierte, genormte und
normierende Handlungen auszuüben. Es sind Orte, die im Raum des Öffentlichen

besonders und erkennbar markiert sind. Sie sind optisch ausgezeichnet,
und von daher sind es qualitative Räume der Erfahrung, des Handelns, der
Grösse, der Kosten, der Macht. Diese Räume orientieren: den einzelnen
existentiell, die Gesellschaft, das Kollektiv, identitätsstiftend, es sind existentielle
Räume der Erfahrung des Besonderen, es sind Erinnerungsräume - oder eben:

Heterotopien.
Es wird sich die Bestimmung ergeben, dass heilige Orte adäquater als

religiöse Heterotopien bezeichnet werden können. Denn Raumordnungen
konstruieren sich von dem Ausgeschlossenen her, von den <mächtigen>
Entscheidungsorten, an denen <Transzendenzen> hereinbrechen und strukturierend
wirken.6 Das Zentrum einer Welt kann die Legitimierung dieser Welt
bedeuten und bewirken, es ergibt sich aus diesem Zentrum erst die legale

6 Diese Formulierung darf nicht im Sinne einer traditionellen Religionsphänomenolo-
gie oder - wie später referiert - im Sinne der Hierophanie-These Eliades verstanden
werden. Mit einer transzendenten Dimension ist eine solche gemeint, die im Sinne
eines Relationsbegriffes eine <andere> Dimension anzeigt, die eben nicht die ihres
Gegenteils - also der Immanenz - ist, um strukturierend wirken zu können. Es han-



Heterotopien in der Religionsgeschichte 337

Anordnung der anderen Raumsegmente. Das zeigt sich in den
Weltentstehungsmythen auf vorbildliche Art: Kosmogonien lokalisieren und
schliessen damit zugleich Alternativen, andere mögliche Orte der Weltentstehung,

aus (axis mundi). Die so privilegierten Orte sind zugleich <Macht-

orte>, die den Raum bestimmen, indem sie ihn organisieren und
strukturieren, es sind Knoten-, Ambivalenz-, Organisations-, Umschlag-, Ent-
scheidungs-, Alternativpunkte. Von daher lässt sich sagen, die Ordnung hat
hintergründig zur Voraussetzung die Unordnung, die Ander-Ordnung auch
als mögliche - und daher bedrohende - Alternativordnung. Solche
Alternativordnungen könnten zu Gegenordnungen werden und damit
Bedrohungsszenarien, Verlustdrohungen, Desorientierungen, Zerstörung
implizieren. Alternativordnungen können aber auch utopische Idealordnungen
und damit Kompensationen sein: Paradiese der Urzeit und der Endzeit.
Alternativordnungen können unzumutbar sein, völlige Desorientierung,
Vernichtung und Aufhebung, Auflösung implizieren. Heilige Orte in diesem
starken Sinne können daher sowohl Orte der Faszination oder des Schreckens
sein, also genau die ambivalente Wirkung entfalten, die Rudolf Otto unter
den Begriff des Numinosen fasste. Heilige Orte haben daher etwas mit der

Weltordnung zu tun, in der diejenigen leben, die diese Orte als heilige
empfinden und ihnen gegenüber dementsprechend handeln. Die beiden

folgenden Kapitel führen diese Vorüberlegungen anhand der Theorien von
Eliade und Foucault weiter aus und veranschaulichen sie. Letztlich wird
gezeigt werden, dass das Konzept der Heterotopien das des heiligen Raumes
umfasst und als Instrument zur Beschreibung der neueren Religionsgeschichte

am tauglichsten ist.

Der Heilige Raum nach Mircea Eliade

Mircea Eliade ist bekannt als der Philosoph des Heiligen, als derjenige, der den

heiligen Menschen (den homo religiosus) dem profanen Menschen gegenüberstellte,

der diese beiden Weisen, sich als Mensch grundlegend in der Welt zu
orientieren, als zwei Arten des In-der-Welt-Seins bezeichnete.7 Zwischen diesen

paradigmatischen Seinsarten des Menschseins spanne sich eine lange
Geschichte, die sich von der archaischen bis zur modernen Welt erstrecke.8 Der

delt sich bei der Beschreibung dieses <Einbruches> oder systemtheoretisch des
Wiedereintritts einer Unterscheidung in das Unterschiedene um eine formalisierte Metapher.

7 Zur Biographie Eliades vgl. die umfangreiche Arbeit aus dem Jahr 2003, die pünktlich
zum hundertsten Geburtstag von Mircea Eliade (1907-1986) aus dem Französischen
ins Deutsche übersetzt wurde: F. Turcanu: Mircea Eliade: Der Philosoph des Heiligen
oder Im Gefängnis der Geschichte. Eine Biographie, Schnellroda 2006.

8 Es liegt bekanntlich ein sehr umfangreiches Werk von Eliade vor, in dem er immer



338 Jürgen Mohn

religiöse Mensch lebe in einem heiligen9, geheiligten Raum, der profane
Mensch hingegen in einem vergleichgültigten, homogenen und daher
bedeutungslosen Raum. Der homogene Raum als der profane sei jedoch ein Raum,
der es dem profanen Menschen erschwere, in einer sinnvollen Welt zu leben.
Ein völlig profaner Raum sei freilich eine Illusion, weswegen auch der profane

Mensch eigentlich seine geheiligten Räume haben müsse, - diese seien
jedoch versteckt und verborgen. Eliade spricht von einer Vermummung, einer
Camouflage des heiligen Raumes im profanen, von den vermummten
Mythen10, die nach wie vor auch den profanen Menschen in seinen Handlungen
bestimmen und leiten und ihm somit erst zu einem sinnorientierten Leben
verhelfen. Eliade versucht die Grundstrukturen und Funktionen des heiligen
Raumes am Leifaden von kleinen, eingeschobenen Beispielen zu umschreiben:

«Für den religiösen Menschen ist der Raum nicht homogen-, er weist Brüche und Risse
auf: er enthält Teile, die von den übrigen qualitativ verschieden sind. <Komm nicht
näher heranh sprach der Herr zu Mose, <Leg deine Schuhe ab; denn der Ort, wo du stehst,
ist heiliger Boden> (Exodus 3,5).»u

Im Anschluss an dieses Zitat konstatiert Eliade: «Es gibt also einen heiligen,
d.h. <starken>, bedeutungsvollen Raum, und es gibt andere Räume, die nicht
heilig und folglich ohne Struktur und Festigkeit, in einem Wort amorph
sind.» Diese «Inhomogenität des Raumes» erlebe «der religiöse Mensch als ei-

wieder auf die hier zu rekonstruierende Interpretation des heiligen Raumes zu
sprechen kommt. Wir beschränken uns im Folgenden jedoch auf sein essayistisches Werk,
das alle wesentlichen Elemente zusammenfasst: Das Heilige und das Profane. Vom
Wesen des Religiösen. Dieses kleine Buch ist 1957 zuerst in deutscher Sprache als Band
31 der Reihe rowohlts deutsche enzyklopädie erschienen, für die es auch geschrieben
wurde. Die französische Ausgabe Le sacré et le profane ist dann 1965 in den Éditions
Gallimard (Nachdruck als Taschenbuch in der Reihe folio essais im Jahr 1987) erschienen.

Auf diese Ausgabe bezieht sich die Neuübersetzung von Eva Moldenhauer, aus
der im Folgenden zitiert wird: M. Eliade: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen
des Religiösen, Frankfurt a.M. 1984, zum Raum insbesondere 23-60.

9 Das Original verwendet den Begriff sacré. Die Ubersetzung mit dem Begriff <heilig> ist

zwar nicht falsch, suggeriert jedoch Assoziationen zu der Theologie des Heiligen bei
dem systematischen Theologen Rudolf Otto, die unzutreffend sind (vgl. Eliade: Das

Heilige [Anm. 8], 14). Eliade löst sich von solchen phänomenologischen Positionen

zugunsten einer im Kern strukturalen Bestimmung des Sakralen aus seiner Differenz
zum Profanen. Damit steht er eher in der Tradition der Religionssoziologie von
Emile Dürkheim. Das sollte bei den folgenden Ausführungen berücksichtigt werden,
auch wenn die deutsche Ubersetzung als <heilig> sich mittlerweile eingespielt hat und
daher konventionellerweise auch hier beibehalten wird.

10 Das letzte Kapitel des Buches widmet sich ganz der Frage nach den «mythologies
camouflées» (franz. Ausg., 174) des Heiligen in der modernen Welt.

11 Hier und im Folgenden: Eliade: Das Heilige (Anm. 8), 23.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 339

nen Gegensatz zwischen dem heiligen, d.h. dem allein wirklichen, wirklich
existierenden Raum und allem Übrigen, was ihn als formlose Weite» umgebe. Es

handele sich hierbei um «eine Urerfahrung», die «einer <Weltgriindung>»
gleichgesetzt werden dürfe. «Erst dieser im Raum entstandene Bruch ermöglicht

die Konstituierung der Welt, denn erst er schafft den <festen Punkt>, die

Mittelachse, von der jede künftige Orientierung ausgeht.» Als Matrix für die
Charakteristiken des heiligen Raumes hatte Eliade als Kontrast zu den heutigen

Kulturen der modernen und postmodernen Welt die ihm aus den
ethnographischen Beschreibungen in den Bibliotheken zugänglichen und von ihm
als «archaisch» bezeichneten Kulturen vor Augen. Für diese Kulturen
beschreibt er den Vorgang der Entstehung einer sinnvollen Welt als den einer
Offenbarung des Heiligen, wofür er den Fachterminus «Hierophanie» als

Erscheinungsmodus des Heiligen prägte:

«Da sich das Heilige durch eine Hierophanie manifestiert, kommt es nicht nur zu
einem Bruch in der Homogenität des Raums, sondern darüber hinaus zur Offenbarung
einer absoluten Wirklichkeit, die sich der Nicht-Wirklichkeit der unendlichen Weite
ringsum entgegenstellt. Durch die Manifestierung des Heiligen wird ontologisch die

Welt gegründet. In dem grenzenlosen homogenen Raum ohne Merkzeichen, in dem
keine Orientierung möglich ist, enthüllt die Hierophanie einen absoluten <festen

Punkt>, ein <Zentrum>.»12

Die genuine Bedeutung des Heiligen in den Religionen sieht er also in dem

Vorgang der Setzung von Strukturen, von Akzenten, die den Raum
überhaupt erst einteilen, die ihn gründen im Sinne einer Seinsstiftung. Sind
bestimmte Punkte im Raum als besonders wichtige Orte hervorgehoben, weil
an diesen Orten sich eine als heilig zu beschreibende Modifikation zeigt (oder:
offenbart), dann entsteht von diesem Punkte her eine Ordnung, die den
Menschen, der dieser Ordnung angehört, zu einer Orientierungsmöglichkeit in
einer nun sinnvoll werdenden, weil sinnhaft durch den Vorgang der Hierophanie

strukturierten Welt verhilft. Die Gründung von Raumstrukturen wird
daher zum Vorbild, zum Paradigma der Gründung von Orientierungs- und
Seinsstrukturen. Im Raum (wie auch zugleich in der Zeit) gründet sich
paradigmatisch, modell- und vorbildhaft die sinnvolle Ordnung der Welt. Der
Raum als eine starre und bleibende Struktur verhilft daher zu einer verlässlichen,

nicht fliessenden Struktur der Welt. Eliade betont auch den kulturschaf-
fenden Zug dieser Entdeckung des Raumes durch den homo religiosus:

«Man begreift, welchen existentiellen Wert diese Entdeckung - diese Offenbarung -
des heiligen Raums für den religiösen Menschen hat: denn nichts kann beginnen,
nichts kann geschehen ohne vorhergehende Orientierung; und jede Orientierung setzt
einen festen Punkt voraus. Deshalb war der religiöse Mensch immer bemüht, sich <im

Zentrum der Welt> einzurichten. Um in der Welt leben zu können, muß man sie gründen

12 Eliade: Das Heilige (Anm. 8), 23.



340 Jürgen Mohn

- und keine Welt entsteht im <Chaos> der Homogenität und Relativität des profanen
Raums.»13

In dieser Perspektive auf die Welt der Religionen - denn nur diese bilden für
Eliade die heiligen Lebens-Welten aus - kann es nun ganz verschiedene heilige
Orte geben, von denen her Sein und Orientierung (im Raum) für die
Menschen gestiftet werden. Es gibt eben Jerusalem und Mekka, Kathedralen und
Moscheen, Tempel und heilige Haine, Wegkreuze und Stupas. Es gibt
verschiedene Gruppen, Kulturen und Menschen, die sich nach solchen Raummustern

und deren Wertungen richten oder eben nach anderen, in denen sie sich
anders orientieren. Die Pluralität ist in der Position Eliades impliziert: es

kann demnach keinen einheitlichen heiligen Raum geben, keine für alle
geltenden heiligen Orte. Und auch der archaische Mensch hat in einer pluralen
Raumwelt und Orientierungswelt gelebt. Eine solche Welt ist immer eine der
widerstreitenden Ansprüche und letztlich der Konflikte und Kriege. Eliades
Position impliziert also bereits eine Pluralität des Heiligen bzw. der <heiligen>
Strukturen von Weltwahrnehmung, die auch in der globalisierten Welt kon-
fliktuös auftreten können. Die Modernitätsdiagnose Eliades besagt jedoch,
dass der <moderne> Mensch in solch heilig geordneten Räumen nicht mehr
primär lebt und seine Welt erfährt: seinem Handeln lägen keine im archaischem

Sinne idealen heiligen Raumerfahrungen mehr zugrunde. Er orientiert
sich in gleichgewichteten Alltagsräumen nach Tram-Fahrplänen, in virtuellen
Räumen erledigt er seine Post, im globalisierten Raum zerstört er seine
Umwelten, in mondänen Welten verschiedenster Kultur- und Geschichtsräume
orientiert er sich durch die Museen seiner vergangenen Lebensformen. Von
daher wäre der Diagnose Eliades entgegenzuhalten: Kann es die offenbarungsmächtige

qualitative Erfahrung eines weltgründenden Raumerlebnisses durch
Hierophanien noch geben? Wie stellt sich Eliade die Relikte des Heiligen heute

vor, die kryptoheiligen Orte des profanen, durch Wissenschaft verdorbenen

Menschen, dem der Spiegel in der gegenwartskritischen Perspektive von
Eliades Büchern kulturtherapeutisch vorgehalten wird?

Modernitätskritisch betont Eliade die Nicht-Strukturiertheit, die
Gleichwertigkeit bis Gleichgültigkeit der Einteilungen des profanen Raumes:

«Für den profanen Menschen dagegen ist der Raum homogen und neutral: es gibt in
ihm keinen Bruch zwischen seinen qualitativ verschiedenen Teilen. Der geometrische
Raum läßt sich nach jeder Richtung teilen und abgrenzen, aber aus seiner Struktur
ergibt sich keine qualitative Differenzierung, keine Orientierung.»14

Einen weiteren Hinweis gibt Eliade dadurch, dass er darauf verweist, ihn
interessiere nicht der Raum an sich, sondern die Erfahrung des Raumes, die
existentielle Bedeutung, die ein heiliger Raum im Gegensatz zu einem profanen

13 Eliade: Das Heilige (Anm. 8), 23f.
14 Ebd., 24.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 341

Raum einnehme - und er stellt zugleich fest, dass es eine völlig unheilige
Raumerfahrung nicht gebe, da der profane Mensch im Heiligen gründe und
sich ebenso existentiell orientieren müsse wie dieser auch:

«Uns interessiert, wie der Raum von einem nicht religiösen Menschen erfuhren wird,
von einem Menschen, der die Sakralität der Welt ablehnt und nur eine <profane>, von
jeder religiösen Voraussetzung gereinigte Existenz akzeptiert. Ich muß jedoch gleich
hinzufügen, daß es eine solche profane Existenz im Reinzustand nicht gibt. Bis zu
welchem Grade ein Mensch, der sich für ein profanes Leben entschieden hat, die Welt auch
entsakralisiert haben mag - es wird ihm nie gelingen, das religiöse Verhalten ganz und

gar abzulegen. Wir werden sehen, daß auch die in stärkstem Maße entsakralisierte
Existenz noch Spuren einer religiösen Wertung der Welt aufweist.»15

Im Grunde konstatiert Eliade nur den Autoritätsverlust der fixen heiligen Orte,

der zu einer Vergleichgültigung der Orientierungspunkte führe und
deswegen die eigentlich gleichgültigen Erfordernisse des Alltages die
Lebensorientierung des Menschen defizitär bestimmten. Der profane Mensch wird
von Eliade zu einem Fragment eines zerbrochenen, weil nicht mehr geheiligten

Universums erklärt:

«Die profane Erfahrung dagegen bleibt bei der Homogenität und folglich der Relativität

des Raums. Eine wahre Orientierung ist unmöglich, denn der <feste Punkt> ist nicht
mehr eindeutig ontologisch bestimmt; er erscheint und verschwindet je nach den
Erfordernissen des Tages. Es gibt also eigentlich keine <Welt> mehr, sondern nur noch

Fragmente eines zerbrochenen Universums, eine amorphe Masse unendlich vieler
mehr oder weniger neutraler <Orte>, an denen der Mensch sich bewegt, getrieben von
den Verpflichtungen des Lebens in einer industriellen Gesellschaft. Doch auch innerhalb

dieser Erfahrung des profanen Raums tauchen noch Werte auf, die mehr oder
weniger an die dem religiösen Raumerlebnis eigene Inhomogenität erinnern. So gibt es

zum Beispiel noch Gegenden, die von den übrigen qualitativ verschieden sind: die
Heimat, die Landschaft der ersten Liebe, eine bestimmte Straße oder Ecke in der ersten
fremden Stadt, die man in der Jugend besucht hat. Alle diese Orte behalten selbst für
den völlig unreligiösen Menschen eine außergewöhnliche, <einzigartige> Bedeutung: sie

sind die (heiligen Stätten> seines privaten Universums, so als habe sich diesem unreligiösen

Menschen eine Realität offenbart, die anderer Art ist als die Realität seiner
Alltagsexistenz. Wir haben es hier mit einem <kryptoreligiösen Verhalten) des profanen
Menschen zu tun.»16

Fassen wir kurz zusammen: Der inhomogene, qualitativ gewertete Raum gilt
für Eliade als der heilige Raum mit Zentrum und Peripherie, mit einem
Mittelpunkt der Welt als dem Mittelpunkt des Weltbildes, mit einer seinskonstituierenden

räumlichen Orientierung als Ordnungsmuster, mit heiligen
Orten, die Grenzen erzeugen, Einweihung und Tabu verlangen, Transformation
und Wandlung im Sinne der regenerierenden Erneuerung der Zeit garantieren,

Ordnung und Regeneration zugleich ermöglichen. Ambivalent und pa-

15 Ebd., 24.
16 Ebd., 25.



342 Jürgen Mohn

radox dagegen sei das Verhalten des profanen Menschen: attraktiert und
fasziniert von heiligen Orten und doch den Alltagsnotwendigkeiten einer
ökonomisierten Welt hingegeben. Kann diese kulturdiagnostische und
kulturtherapeutische Sicht eines vielleicht sich nachmodern verstehenden Philosophen
des Heiligen noch als eine religionswissenschaftliche Beschreibung der
Gegenwartsreligiosität gelten? Zunächst einmal sollte zu bedenken gegeben werden,
dass die idealisierte Verklärung des im geheiligten Kosmos lebenden archaischen

Menschen so nicht zutreffen könnte, da auch dieser seinen alltäglichen
Verrichtungen hingegeben war. Andererseits ist es auch gegenwärtig weiterhin

möglich, in einem strukturell geschlossenen, <geheiligten> und auf extrem
verpflichtende Weise strukturierten Weltbild zu leben. Die Fundamentalismus-Debatten

halten dafür genügend Beispiele parat. Der moderne Mensch
lebt eher in einer Welt, die ausreichend heilige Orte zur Orientierung bereit
hält, andererseits aber auch durch Sinnzusammenbrüche und die Unmöglichkeit

der Erfahrung des Heiligen gekennzeichnet ist, was eventuell gar nicht
nur modern ist. Was bleibt somit von Eliades Diagnose übrig? Sicherlich die
nachvollziehbare Behauptung, dass der Mensch sich nur in einer wie auch
immer strukturierten Welt bewegen könne, dass er Orte kennt und diese auch

benötigt, aus denen heraus er Alternativen und Gegenstrategien oder sinnhafte

Handlungsoptionen gewinnt. Besondere Orte kennt jedes Individuum und
jede Kollektivgruppe in jeder Kultur und Gesellschaft. Räume werden durch
ihre Besonderungen überhaupt erst zu Raumstrukturen organisiert, die
wiederum erst dann ihre Orientierungsfähigkeiten erreichen. Aber ab wann diese

räumlichen Besonderungen zu heiligen Orten werden, ist eine offene Frage,
für deren Beantwortung es keine transkulturellen Kriterien gibt, weil diese

immer nur aus einer partikularen Kultur und Interessenslage heraus erhoben
werden können. Eliades Theorie ist daher in ihrer transkulturellen und
modernitätskritischen Behauptung eines Heiligen als des strukturierenden
Momentes von Raum- und Zeitstrukturen problematisch. Die Qualifizierung des

Raumes mit der adjektivischen und damit qualifizierenden Beschreibung des

Heiligen setzt eine Theorie des Heiligen voraus, die das eigentlich problematische

Element in seiner Theorie darstellt. Liest man seine Vorschläge als on-
tologische Offenbarungstheorie, gerät sie in den Bannkreis transkultureller
Theologien des Heiligen: Eliades wissenschaftliches Werk wird zu einer Hie-
rologie, die nur im Kontext einer platonisierenden Metaphysik plausibel wäre.

Eine solche Metaphysik kann jedoch nicht wissenschaftstheoretisch als

transkulturelle Voraussetzung zur distanzierten Beschreibung von Raum-
und Zeitstrukturen ausgewiesen werden. Sie behauptet mehr als sie beschreiben

kann. Allerdings könnte Eliades Position auch struktural gelesen werden.
Dann sind die Hierophanien kulturinterne Strukturierungselemente. Allerdings

wäre hierbei der Begriff des Heiligen nur missverständlich, da er mehr
suggerieren müsste, als einer meinen könnte. Auch der Blick auf einen Verlust



Heterotopien in der Religionsgeschichte 343

des Heiligen in einer angeblich <profanisierten> Welt müsste bei einer struktu-
ralen Leseweise nicht von einer Vermummung des Heiligen ausgehen,
sondern von einer Transformation organisierter Religion in Alltagsreligion und
orientierungsstiftende Phänomene, die weiterhin ihre Orientierungsfähigkeit
aus ihren internen qualitativen Akzentuierungen des Raumes (und auch der

Zeit) beziehen. Eine Therapie des modernen Menschen scheint daher nicht
notwendig, da Orientierung am Heiligen verstanden als dem qualitativen
Strukturierungsmoment von Weltorientierung und damit auch an heiligen
Orten als den räumlichen Strukturierungsmomenten immer möglich war, ist
und möglich sein können muss. Allerdings könnte es von Interesse sein, zu
untersuchen, welche Gesellschaft bzw. Gruppe von Menschen (oder Szene-
und Milieu-Religion) welche Orte favorisiert und auserwählt, welche Orte
der Utopie, der starken emotionalen Aufgeladenheit und Gefühlsbildung
bestimmt und konstruiert und welche Bedeutung diesen <heiligen>, im Sinne

von nicht gleichgültigen und unterschiedlichsten Tabus und Verboten
unterworfenen Räumen zugeschrieben wird. Fremd- und Eigenperspektiven sind
unhintergehbar: Aus der Sicht anderer Gruppen, Subgruppen und
Gesellschaftsformationen mögen das durchaus Orte nicht der Aufgeladenheit,
sondern der Aufgeblasenheit sein.

Zur Kritik an Eliade: Heterotopien nach Foucault

Einer wissenschaftlichen Suche nach den Orten des Anderen - und damit
auch des ganz Anderen im Sinne des Göttlichen oder Heiligen im engeren Sinne

- hat der französische Theoretiker und Historiker Michel Foucault treffende

und überzeugende Überlegungen gewidmet, indem er zugleich forderte,
dass es eine eigene Wissenschaft zu ihrer Erforschung geben müsse, da genau
diese Orte des Anderen das Spezifische und Charakteristische, das Eigene und
Abgrenzende als das die Identitäten stiftende Element einer Kultur oder
Gesellschaft markierten.17 Zunächst einmal kann im Anschluss an die oben
formulierten Eingangsüberlegungen und in Übereinstimmung sowohl mit Eliade

als auch mit Foucault der Raum als ein Medium bestimmt werden, der
strukturiert wird durch die Wertung unterschiedlicher Orte: Orte strukturieren

den Raum durch ihre Fähigkeit, Akzente zu setzen und Oppositionen im
Medium des Raumes einzunehmen.18

17 Der entsprechende kurze, aber ideenreiche Radiovortrag ist am 7. Dezember 1966

über France Culture ausgestrahlt worden und wurde zweisprachig abgedruckt in: M.
Foucault: Die Heterotopien, Les heterotopics. Der utopische Körper, Le corps uto-
pique: Zwei Radiovorträge, Frankfurt a.M. 2005, 7-22, franz. 37-52.

18 Im Medium der Zeit sind es entsprechend die «uchronische[n] Augenblicke», durch
die eine Gruppe, die sich in ihren «Aktivitäten» entwickelt, die Zeit einteilt (Foucault:



344 Jürgen Mohn

Foucault beginnt seine Überlegungen mit einem Hinweis auf imaginäre
Orte, die nicht auf der Landkarte, sondern nur im Kopf des Menschen zu
lokalisieren sind. Utopien als Räume ohne konkreten Ort sind entgegen den zu
verhandelnden konkreten Heterotopien imaginäre, intellektuell ausgestaltete
Medien einer Gegenordnung oder Idealordnung, die den konkreten
gesellschaftlichen Verhältnissen entgegengestellt werden können. Daher werden
Utopien als imaginäre Orte vorgestellt, die sich prinzipiell schon im konkreten

Raum befinden, aber eben nur schwer oder gar nicht zugänglich sind -
wie Inseln oder vergangene und zukünftige Zeiträume. Als solche markieren
sie Gegenentwürfe zu bestehenden Gesellschaftsformationen und deren
Raumstrukturen. In diesem Verweis auf die Utopien verbirgt sich der
notwendige Hinweis darauf, dass es keine Ordnungen geben könne ohne Bruchstellen

in denselben, ohne Gegenordnungen oder Ordnungen des Anderen.
Brüche im Raum dienen als Konstruktionsprinzipien konkreter Ordnungen,
indem sie diese aus dem Gegenteil ihrer selbst bestimmen. Brüche und Knoten

im geordneten Raumnetz sind daher Orte ambivalenter Mächtigkeit. Wir
wollen mit Foucault diese Orte der Differenz ganz allgemein und in einem
weiten Sinne Heterotopien nennen als Orte der Tiefe, der Höhe, des

Zentrums, der Peripherie, des Imaginären, des Traumes.
Es geht Foucault darum, darauf aufmerksam zu machen, dass jede Gesellschaft

durch ihre unterschiedlichen Gliederungen und Teilungen des Raumes
gekennzeichnet ist. Es gibt Bereiche des Hellen und dunkle Bereiche; der
Raum strukturiert sich durch Ebenen, Stufen, Vertiefungen, Vorsprünge,
durch harte, weiche, gangbare, ungangbare Gebiete: Durchgangszonen,
Passagen, Ränder, durch geschlossene Bereiche (der Ruhe), offene Bereiche (des

Lärmes). Es sind eben die Räume des Anderen, die den Raum werten und
qualitativ erlebbar gestalten, es sind vollkommen andere Orte:

«Orte, die sich allen anderen widersetzen und sie in gewisser Weise sogar auslöschen,

ersetzen, neutralisieren oder reinigen sollen. Es sind gleichsam Gegenräume.»19

Er benennt hierbei auch ganz alltägliche - und in einem nach <heiligen> Räumen

fragenden Kontext zunächst albern oder grotesk anmutende - Orte: den
Dachboden, das Indianerzelt, den Garten, den Wald, Friedhöfe, Irrenanstalten,

Bordelle, Gefängnisse und Feriendörfer. Alle diese Orte sind oder können

sein: mythische und reale Negationen des Normalraumes und damit der
Normalstrukturen (der alltäglichen Strukturen), die sich erst aus diesen hete-

rotopischen Strukturmomenten ergeben. Jede Gesellschaft und Kultur - dies

Heterotopien [Anm. 17], 9, franz. 39). Durch diese Marker bzw. Markierungspunkte
werden Einteilungen und Orientierungen in die ansonsten kontinuierlichen Dimensionen

von Raum und Zeit eingeschrieben. Erst die Brüche lokalisieren, bezeichnen,
materialisieren den Raum zum Raum und die Zeit zur Zeit.

19 Foucault: Heterotopien (Anm. 17), 10.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 345

die zentrale These - konstituiert sich durch ihre Heterotopien, ihre Hetero-
chronien und ganz allgemein formuliert: ihre Heterologien:

«[...] Heterotopien [besitzen] stets ein System der Öffnung und Abschliessung, welches
sie von der Umgebung isoliert. Einen heterotopen Ort betritt man nicht wie eine Mühle.

Entweder wird man dazu gezwungen (das gilt natürlich für das Gefängnis), oder
man muss Eingangs- oder Reinigungsrituale absolvieren. Es gibt sogar Heterotopien,
die ganz der Reinigung dienen, einer halb religiösen, halb hygienischen Reinigung wie
im Fall des muslimischen Hammam oder einer scheinbar ausschliesslich hygienischen
Reinigung wie im Fall der skandinavischen Sauna, die jedoch gleichfalls mit allerlei
religiösen und naturistischen Bedeutungen aufgeladen ist.»

Solche Orte bauen also Grenzen auf und sind daher auch durch ihre
Grenzziehungen bestimmt, die wiederum Zugangsberechtigungen und Zwangseinweisungen

nötig haben. Die Grenze bezieht sich auf den Akt des körperlichen
Ubertritts und lebt aus der Differenz von Abgeschlossenheit und Offenheit:

«Andere Heterotopien sind gegen die Aussenwelt vollkommen abgeschlossen, aber
zugleich auch völlig offen. Jeder hat Zutritt, doch wenn man eingetreten ist, stellt man
fest, dass man einer Illusion aufgesessen und in Wirklichkeit nirgendwo eingetreten ist.
Die Heterotopic ist ein offener Ort, der uns jedoch immer nur draussen lässt.»20

Wesentlich ist der die Menschen und ihren Körper verändernde Charakter:
Heterotopien sind Umschlags-Orte oder Transformations-Orte; sie haben
einen ausgezeichneten Bezug zu dem Phänomen der verändernden Zeit oder
der stetigen Zeitdehnung:

«Umgekehrt gibt es Heterotopien, die nicht im Modus der Ewigkeit, sondern in dem
des Festes mit der Zeit verbunden sind: nicht ewigkeitsorientierte, sondern zeitweilige
Heterotopien. Dazu gehört ganz sicher das Theater, aber auch der Jahrmarkt, [...] die
Feriendörfer [...]. Andere Heterotopien sind nicht mit dem Fest verbunden, sondern
mit dem Übergang, der Verwandlung, den Mühen der Fortpflanzung. [...] Gymnasien
[...] Kasernen, die aus Kindern Erwachsene, aus Dörflern Staatsbürger, aus Naiven
aufgeklärte Menschen machen sollen. Und heute wäre vor allem das Gefängnis zu
nennen.»21

Auch <heilige> Orte, in der Sprachregelung Foucaults wären sie nun in erster
Linie als privilegierte und zugleich verbotene Orte zu bezeichnen, zeichnen
sich bei Eliade dadurch aus, dass sie Menschen nur bedingt und auch nicht zu
allen Zeiten zugänglich sind. Es handelt sich um spezielle Orte für Rituale, die
der Transformation des Körpers und der Person dienen, um Orte, die für
Menschen in bestimmten Krisensituationen bestimmt sind, um Orte, die der
Neueingliederung in andere gesellschaftliche Gruppen dienen, zumeist also

allgemein um Orte für Handlungen, die abweichen von der Norm, von den

alltäglichen Handlungen: Ritualhandlungen in Kirchen, Orte <anormalen>

20 Ebd., 18.
21 Ebd., 16f.



346 Jürgen Mohn

Verhaltens in psychiatrischen Anstalten und zum <anormalen> Handeln
veranlagter Menschen und Körper in Gefängnissen, in Altersheimen, in
Krankenhäusern (der Ort des Sterbens als transformativer Zustand bzw. Prozess,
der aus der Normalität prinzipiell herausführt), auf Friedhöfen, wo gerade das

Nichtstun als abweichendes Verhalten per se kennzeichnend ist. Foucault
charakterisiert diese Orte als Raumschnittstellen des Unvereinbaren, der
Identität von Differenzen:

«In aller Regel bringen Heterotopien an ein und demselben Ort mehrere Räume

zusammen, die eigentlich unvereinbar sind.»22

Nimmt man diesen Hinweis Foucaults als zentralen Ausgangspunkt, dann
braucht man nicht den von Eliade ins Ontologische und Hierologische
überdehnten und selbst wiederum religiös valorisierten Begriff des Heiligen, um
Phänomene religionswissenschaftlich zu beschreiben und zu interpretieren,
die unsere Alltagswelt durchkreuzen und diese zugleich strukturieren und
gestalten und die in der Religionswissenschaft als <religiös> bedeutende Phänomene

bevorzugt untersucht werden müssen, da sie zur religiösen Raumerfahrung

gehören.23 Nicht zuletzt die in den klassischen Religionsphänomenolo-
gien und in den sich ihnen anschliessenden populären Uberblicksbüchern zu
den heiligen Räumen der Weltreligionen konkret benannten und beschriebenen

<heiligen> Orte sind formal bestens durch das gekennzeichnet, was
Foucault als die Hauptcharakteristik der Heterotopien gekennzeichnet hat: sie

bringen an ein und demselben Ort Dimensionen und Differenzen zusammen,

22 Ebd., 14.
23 Solche Aussagen hängen selbstverständlich von dem zugrundeliegenden Religionsver¬

ständnis ab. In Anlehnung an Jacob Burckhardt (J. Burckhardt, Weltgeschichtliche
Betrachtungen, hg.v. R. Marx, Stuttgart 1963, 83) müssen geschichts- und
kulturwissenschaftliche Begriffe mit der ständigen kulturellen Veränderung nicht nur der mit
ihnen beschriebenen Phänomene, sondern gerade auch mit der Veränderung der

Begriffe selbst rechnen. Daher können solche Begriffe nicht logisch scharf definiert
werden, sondern müssen heuristisch und kulturübergreifend vorsichtig und
bedeutungsweit bestimmt werden. Religion ist daher hier als ein im weitesten Sinne kulturelles

Phänomen verstanden, das innerhalb spezifischer Kulturen und deren Gruppen
wie auch deren Individuen für die sinnstiftenden, identitätsfundierenden und orientie-
rungsleistenden Prozesse verantwortlich ist. Genau diese Prozesse, die hiermit
angedeutet, aber nicht zureichend beschrieben sind, sollen mit der Zuschreibung <religiös>

gemeint sein. Orientierung und Sinn setzen Ordnung voraus. Ordnung ist ein Phänomen,

das sich durch Unterscheidungen und Differenzbildungen ergibt. Solche
Grundunterscheidungen werden in den Dimensionen Raum, Zeit und Sprache (als

Zeichensystem) durch Kontrapunkte erreicht, die als heterotopische, heterochronische

und heterologische bezeichnet werden können. Daher wird hier die Suche
Foucaults nach Heterotopien religionswissenschaftlich als Suche nach den religiösen
Elementen als den raum-zeitlich-semiotischen Strukturierungsprinzipien von Kulturen

re-interpretiert.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 347

die eigentlich unvereinbar sind und doch gerade an diesem Ort zusammentreffen.

Es sind paradoxe Orte, Orte des Widersprüchlichen und der Ambivalenz,

der Zerstörung ebenso wie der Regeneration. Und genau deswegen sind
sie von solch eminenter Bedeutung für das menschliche Bedürfnis, einen
Raum überhaupt nur als einen gewerteten Raum erfahren zu können. Von
ihnen her wird Welt im eigentlichen Sinne unterschiedlich wahrgenommen
und erfahren. Unter sie fallen auch die klassischen Orte der religionsphäno-
menologischen Untersuchungen heiliger Räume. Aber es kommen als

Heterotopien auch weitere gegenwärtig zu beobachtende Raumphänomene in
Betracht. Als heterotopisch zu bezeichnende Raumkonstellationen und
Erfahrungsräume, die sich hinsichtlich von Überlegungen über neuere religiöse
Phänomene in der zeitgenössischen Religionsgeschichte ergeben und die reli-
gionswissenschaftlich zu bedenken sind, können genannt werden: das Museum,

das Kino, der Garten, die Sportarenen und die individuell aufgesuchten
Kraftorte und Pilgerziele, aber auch die beispielsweise nach Feng Shui
konzipierten individuellen heiligen Orte ganz privat zuhause.24

Foucault selbst weist auf das Theater als Ort des Zuschauers und
Handlungsort einer Erzählung hin, die den Zuschauer primär nicht betrifft und
zugleich doch betreffen kann. Hier schliesst sich für die Religionswissenschaft
bereits der Ritualraum als Ort einer konkreten Ritualhandlung an, die das

Handeln und die Erfahrung auf ein <Anderes> hin in die Ordnung des Eigenen
als ein strukturierendes Moment einfügt. Es ist aber auch der Ort des Kinos
zu nennen als Ort der Dreidimensionalität in der Zweidimensionalität, der
Realität und Irrealität zugleich. Paradigmatisch für diese Heterotopien sind
die Gärten, die für die Ruhe im Lärm stehen können, für Natur und Kultur
zugleich, für Idealität in der Realität, für das Paradies mitten in der unparadiesischen

Wirklichkeit. Es ist des weiteren der Tempel zu nennen, der das

Unsichtbare im Sichtbaren zusammenfügt, eben - in der Sprachtradition der Re-

24 Entsprechende Anleitungen finden sich im gut sortierten esoterischen Buchhandelsre¬

gal, wo auch die Bücher über Kraftorte ihre Aufstellung finden. Es handelt sich um
Quellenmaterial, das als Signum der Transformation von Religiosität in der Gegenwart

gelesen werden kann. Die Popularisierung religiöser Vorstellungen aus allen
Kulturen und geographischen Räumen sowie der hierzu eingesetzten wissenschaftlichen
Begriffe führt in den Massenmedien Buch und Internet zu Angeboten, die der
Konstruktion eigener heterotopischer Räume bzw. der Motivation zur pilgernden Suche

nach Heterotopien in der Fremde und vor Ort dienen: Kraftorte und Pilgerziele der
klassischen Religionen werden im Tourismus revitalisiert und ökonomisch ausgenutzt.

Vgl. die Literatur in Anm. 3 und zusätzlich als beispielhafte Auswahl die
Bücher zu den Pilgerzielen, die Selbsterfahrungsberichte, die als <spirituelle> Bestseller

fungieren: P. Coelho: Auf dem Jakobsweg. Tagebuch einer Pilgerreise nach Santiago
de Compostela, Zürich 302000; Sh. MacLaine: Der Jakobsweg. Eine spirituelle Reise,
München u2001; und zuletzt H. Kerkeling: Ich bin dann mal weg. Meine Reise auf
dem Jakobsweg, München 532006.



348 Jürgen Mohn

ligionsphänomenologie oder der Religionssoziologie Émile Dürkheims - das

Heilige im Profanen präsentiert, die Transzendenz in die Immanenz vermittelt;

oder die Kultstatue ist zu erwähnen, die das Lebensspendende im
Materiellen, die Macht in der Machtlosigkeit, die Ewigkeit in der Zeit, das

Göttliche im Handlungsraum menschlicher Tätigkeiten bezeugen soll. Nicht
zuletzt gehört zu den Heterotopien der Friedhof als der Ort des Todes im
Leben und die Kirchengebäude wie die Kathedralen als Möglichkeiten und
Hinweise des Himmels auf Erden. All diese Phänomene treten aufgrund ihrer so
beschriebenen strukturellen Konzeption in das Aufmerksamkeitsfeld der
durch Foucault inspirierten Erforschung religiöser als heterotopischer
Raumphänomene. Zum Garten schreibt er beispielsweise:

«Aber das älteste Beispiel einer Heterotopic dürfte der Garten sein, eine jahrtausendealte

Schöpfung, die im Orient ohne Zweifel magische Bedeutung besass. Der traditionelle

Garten der Perser war ein Rechteck, das in vier Teile unterteilt war - für die vier
Elemente, aus denen die Welt bestand. In der Mitte, am Kreuzungspunkt der vier Teile,
befand sich ein heiliger Raum: ein Springbrunnen oder ein Tempel. Um diesen Mittelpunkt

herum war die Pflanzenwelt angeordnet, die gesamte Vegetation der Welt,
beispielhaft und vollkommen.»25

Die Beschreibungsstruktur von Eliades Theorie des heiligen Raumes wird
von Foucault miterfasst und in die Perspektive der Heterotopien integriert.
Jedoch verengt er seine Theorie der Raumstrukturierung durch die Heterotopien

nicht tendenziell auf eine Offenbarungstheorie des Heiligen. Er schaut
struktural auf die Bedeutung heterogener Phänomene in der menschlichen
Raumstrukturierung und zeigt zugleich die emotionale und weltkonstruktive
und damit weltordnende Bedeutung dieser Phänomene. Foucault erhebt
nicht den <religiösen> Zeigefinger des Therapeuten einer profanierten Welt,
mit dem Eliade den modernen profanen und bestenfalls vermummt krypto-
religiösen Menschen als erfahrungsdefizitär in Misskredit bringt. Die Theorie
des heterotopischen Raumes ist in der Lage, vom Hinweis auf den heteroto-
pischen Charakter des Paradies-Gartens auch eine Linie weiterzuziehen auf
formal ähnlich gelagerte Phänomene, die struktural hierdurch vergleichbar
werden können. Foucault führt die Idee nicht im einzelnen aus, aber der kurze

Hinweis, den er vom Garten zum Roman zieht, lässt gerade auch auf Eliades

Theorie der vermummten religiösen Verhaltensweisen des <heiligen>
Menschen im <profanen> Menschen verweisen. Foucault schreibt:

«Der Garten ist ein Teppich, auf dem die ganze Welt zu symbolischer Vollkommenheit

gelangt, und zugleich ist er ein Garten, der sich durch den Raum bewegen kann.
War es ein Park oder ein Teppich, den der Erzähler von Tausendundeine Nacht
beschrieb? Wir sehen, dass alle Schönheit der Welt in diesem Spiegel versammelt ist. Der
Garten ist seit der frühesten Antike ein Ort der Utopie. Wenn man den Eindruck hat,
Romane Hessen sich leicht in Gärten ansiedeln, so liegt das daran, dass der Roman zwei-

25 Foucault: Heterotopien (Anm. 17), 15.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 349

feilos aus der Institution der Gärten entstanden ist. Das Schreiben von Romanen ist
eine gärtnerische Tätigkeit.»26

Ist die Produktion von Romanliteratur eine potentiell heterotopische Tätigkeit,

dann kann die Produktion von religiös-wissenschaftlicher Literatur - als

die die essayistischen Werke von Eliade gekennzeichnet sind - ebenfalls als

eine heterotopische Tätigkeit und damit religionsgeschichtlich im Sinne einer
religionsproduktiven Quelle der religiösen Zeitgeschichte interpretiert werden:

Eliades Theorie des heiligen Raumes führt im Medium seiner Beschreibung

eine Dimension der als archaisch akzentuierten Utopie gegen die von
ihm unterstellte profanierte und vergleichgültigte Raumerfahrung (und auch

Zeiterfahrung) ins Feld. Die Lektüre Eliades kann rezeptionsästhetisch als ein
imaginäres Leseangebot verstanden werden, sich in die Konzepte eines heiligen

Raumes und einer heiligen Zeit zumindest imaginativ hineinzuversetzen.
So wie Gärten können auch Bücher die Funktion von imaginär konkretisierten

Utopien einnehmen. Das entsprechende initiatorische Ritual beschreibt
er selbst bereits als eine religiöse Funktion des modernen Menschen: Eliade
betont an mehreren Stellen, der Akt des Lesens sei ein initiatorischer Akt, ein
Zugang und Ubertritt zu anderen Erfahrungen der Zeit, ein Eintreten und
Ubertreten in andere Zeitorte, die der profanen Zeit und dem profanen
Leseraum (auch des Rezipienten von Eliades Doppelwerk) entgegengesetzt seien.27

Der Leser trete aus der profanen Zeit heraus und in die jenseitige Zeit des

Romans ein, interpretiert Eliade diesen Vorgang: er, der Leser, vergesse die

Alltagszeit und regeneriere sich aus der erzählten Zeit, die eine andere als

seine eigene sei. Liier treffen sich die anthropologischen Beschreibungen
Foucaults und Eliades. Allerdings sind die literarischen und die wissenschaftlichen

Werke Eliades aus der Sicht einer durch Foucault inspirierten
Religionswissenschaft als fiktionale Erlebnisorte und Raumerfahrungsanleitungen

mit heterotopischem Potential und damit als Ausdruck einer
religiösen Moderne zu interpretieren, die sich des Begriffs des <Heiligen> und des

Mediums der wissenschaftlichen Literaturproduktion zur Regeneration und
Revitalisierung - der Theologe R. Bultmann würde sagen: zur Repris-
tinierung - des homo religiosus bedient.

26 Ebd., 15.
27 Vgl. zur Mythologie der Lektüre in der Moderne Eliade: Das Heilige (Anm. 8), 177

und weiterhin die seine die Moderne interpretierenden Essays in M. Eliade: Mythes,
rêves et mystères, Paris 1957.



350 Jürgen Mohn

Das Heterologische als Funktion der Grenze: Schwellen, Übergänge und
Raumsegmente

Die angestellten Überlegungen zu einer Interpretation der Eliadeschen Theorie

des Heiligen aus der Sicht der Funktion des Heterologischen nach
Foucault können durch einen Rückgriff auf die religionssoziologischen
Überlegungen, die im Umfeld der Durkheim-Schule und von Emile Dürkheim selbst

angestellt wurden, vertieft werden. Das wesentliche Element beider Interpretationen

des Zustandekommens von qualitativ gewerteten Raumstrukturen
mit Orientierungsfunktion besteht in der polarisierenden Differenz zwischen
einem gewerteten, herausgehobenen Ort, ob nun als heilig oder als <anders>

bezeichnet, und dem um diesen Ort sich erstreckenden homogenen Raum.
Aus der Differenz, also aus der Grenzmarkierung, ergibt sich erst diese

Leistung der Einteilung des Raumes durch den herausgehobenen Ort. Die
Grenzsphäre kann dabei unterschiedliche Dimensionen annehmen: von der
unmerklichen Schwelle zur ausgedehnten Grenzregion. Immer aber ist sie

aisthetisch (wahrnehmungsbezogen) hervorgehoben und markiert eine Zone,
die das Handeln entsprechend leitet und animiert. Am eindringlichsten und
wirkungsgeschichtlich folgenreichsten tritt die strukturierende Funktion der
Dimension des <Anderen> in den gesellschaftlich standardisierten und daher
rituellen Handlungsweisen der Grenzübergänge und Grenzübertritte hervor,
die in den verschiedensten Gesellschaften und Kulturen nachgewiesen werden
können. Die von Arnold van Gennep beschriebenen Übergangsriten, die rites
de passage, haben genau die Funktion, von der Differenzmarkierung her, also

von der Grenzlinie her die Polarität von einem Identitätsraum zum anderen
als Ergebnis von Grenzziehungen gesellschaftlich und individuell zu inszenieren

und zu bearbeiten.28 Er geht davon aus, dass Gesellschaften im Medium
des Raumes ein Problem des notwendigen zeitlichen Übergangs von sozialen
Identitätszugehörigkeiten ihrer Individuen bewältigen, die lebensgeschichtlich

von einer sozialen Gruppe in eine andere führen müssen, vom Individuum

in die Identität einer Gruppe allgemein (Riten im Kontext von
Schwangerschaft, Niederkunft und Geburt), von der Kindheit ins Erwachsenenalter,
von einem Sozialstatus in einen anderen, vom Leben in den Tod (Sterben und
Bestattung). Alle diese Übergangsphänomene, die sich durch das individuelle

28 A. van Gennep: Übergangsriten, Frankfurt a.M./New York 1986. Im zweiten Kapitel
werden die räumlichen Übergänge als Modelle für die entsprechenden Rituale eingeführt

und paradigmatisch charakterisiert. Das Buch lebt aus einer Vielzahl an
Einzelbeispielen und Einzelbeobachtungen und ist nicht als eine allgemeine Ritualtheorie
angelegt. Allerdings sind die von van Gennep gezogenen wenigen Strukturaussagen so
treffend und für die Funktionseinheit von Gesellschaften so zentral, dass sie eine
allgemeine Theorie der Gesellschaft durchaus mit implizieren.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 351

Leben und durch die Gesellschaft hindurchziehen, seien den Etappen, den
End- und Anfangsphasen des Lebens selbst geschuldet:

«Geburt, soziale Pubertät, Elternschaft, Aufstieg in eine höhere Klasse,
Tätigkeitsspezialisierung. Zu jedem dieser Ereignisse gehören Zeremonien, deren Ziel
identisch ist: Das Individuum aus einer genau definierten Situation in eine andere,
ebenso genau definierte hinüberzuführen.»29

Das Andere, das Heterologische, hat also die Aufgabe, über das Phänomen
der Grenze und der Grenzbestimmung die Differenzen einer Gesellschaft
aufrechtzuerhalten und zugleich durch zeitlich-rituelle Bewältigungsstrukturen
die Differenzen in die einheitliche Ordnung der Gesellschaft zu integrieren.
Ubergangsriten ermöglichen daher, die Gesellschaft als Ganze zu integrieren,
und erlauben, die notwendigen individuellen Veränderungen der räumlichen
und zeitlichen Ubergangsstrukturen als ihre notwendigen Krisenpunkte zu
bewältigen. Die rituellen Umgänge mit den Grenzen stellen also

Krisenbewältigungsstrategien dar, die im Gesamtsystem einer Gesellschaft zu einer
Ökologie der Veränderungsprozesse beitragen und auch nur im Gesamtgefüge

einer Gesellschaft verstanden werden können. Das Risiko, das die
notwendigen Veränderungsprozesse mit sich führen, wird in Vertrauen in die

Ordnungsbereiche der Gesellschaft überführt. Ein solches durch Grenzen
strukturiertes Ordnungsgefüge kann nun zwischen den Zeit-, Raum- und
Sozialstrukturen Korrespondenzen einführen: Grenzkorrespondenzen sind
zwischen den kosmischen Rhythmen und den geographischen Raumstrukturen

sowie den Individualentwicklungen aufweisbar. Jedoch dienen die
räumlichen Übergänge als «Modelle» für alle korrespondierenden Arten von
Ubergängen.30 Dabei ist die Grenze eine imaginäre Linie, die nur in der
Differenz zweier Segmente des Raumes, zweier Kategorien oder Zeitphasen
gegeben ist. Sie ist ein notwendiges gesellschaftliches Konstrukt. Von dieser
Theorie her kann das Verhalten des Menschen nun prinzipiell charakterisiert
werden als eines, das im Gegenüber zu den Grenzlinien der Gesellschaft
ansetzt: Der Mensch ist orientiert auf die Grenzen zu, hinter denen sich das

Andere befindet, und die sich zusammenfügen zu einem Muster der Heterotopien,

die eine Gesellschaft spezifisch charakterisieren. In funktionaler Sicht
ist es genau diese Struktur, die auch Eliade als die Sakraltopographie der
archaischen Gesellschaft und die vermummte Mythologie des modernen

29 Van Gennep: Übergangsriten (Anm. 28), 15.
30 Van Gennep: Ubergangsriten (Anm. 28), 25-33, wo er die räumlichen Ubergänge als

paradigmatisch für den von ihm analysierten Typ von Ritualen beschreibt und sein
Strukturschema formuliert, das von Riten der Trennung über Riten der Schwelle und
der Umwandlung zu solchen der Angliederung übergeht. Van Gennep kam über die

vergleichende Beobachtung der rituellen Verhaltensweisen des Menschen gegenüber
den Raumstrukturen seiner Gesellschaft auf seine allgemeine Theorie von Ubergangsriten.

Alle Beispiele entnahm er der ethnographischen Literatur seiner Zeit.



352 Jürgen Mohn

Menschen beschreibt. Geht man von diesen notwendigen räumlichen
Strukturmustern und den von ihnen bedingten Ritualmustern aus, ergibt sich eine
Sicht auf Religion, die die Funktion des Anderen und den Grenzverkehr zu
diesem hin als die kulturproduktive Wirkmächtigkeit von Religion
überhaupt beschreiben kann. Die Sakraltheorie der Religion von Eliade ist hier
impliziert, und auch die Tendenzen, Religionstheorie in Ritualtheorie münden

zu lassen, werden von daher verständlich. Allerdings eröffnet die Refor-
mulierung in der Sprache Foucaults die Möglichkeit, die zunehmende
Diversifizierung der Religion in einer individualisierten Moderne entsprechend
differenzierter beschreiben zu können. Dieser Gedanke soll im letzten
Kapitel durch den Hinweis auf Randphänomene der neuzeitlichen
europäischen Religionsgeschichte abschliessend kurz skizziert werden.

Religiöse Heterotopien in der individualisierten Religionsgeschichte

Unterzieht man die Texte und Vorschläge Eliades einer durch Foucault und
van Gennep inspirierten Relektüre, ergeben sich Hinweise auf ganz
unterschiedliche, vielleicht unerwartete <heilige> Orte in der zeitgenössischen
Religionsgeschichte, die genau im Sinne der paradoxen Heterotopien Foucaults
und der Ubergangsriten als adäquates Annäherungsverhalten interpretiert
werden können. Sind <heilige> Orte solche, die dem Menschen eine strukturierte,

sinnvolle und existentiell bedeutsame Struktur der Welt, in der er lebt
und handelt, offenbaren, dann sind <heilige> Orte auch Orte des Ambivalenten,

Orte der Gegensätze und damit der Erfahrung des Anderen, von dem her
sich die existentiell bedeutsamen Strukturen der Weltwahrnehmung und -er-
schliessung ergeben. Solche heiligen Orte können beispielsweise im Kontext
neuzeitlicher Naturverehrung lokalisiert werden. Dass es immer mehr Literatur

und Erfahrungsseminare über <Kraftorte> in der Naturlandschaft und
sakrale Stätten in der Kulturlandschaft gibt, die Orte heiligen Charakters wie
Berge, Hügel, Steinformationen (wie die Externsteine im Teutoburger Wald)
identifizieren, beschreiben und in einen Handlungskontext fügen, ist ein
Phänomen der durch Esoterik und popularisierte Wissenschaft geprägten modernen

Religionsgeschichte. Auch hier kommt es natürlich auf die Gruppe und
die einzelnen Menschen an, für die diese Naturbereiche einen <heiligen> oder
<sakralen> Charakter haben. Zwei weitere Bereiche der Naturerfahrung und
auch Naturgestaltung haben eine längere Tradition und können innerhalb des

gleichen Kontextes der modernen Religionsgeschichte beschrieben werden:
der neuzeitliche Garten und das romantische Landschaftsgemälde als sakrale
Orte der Naturverehrung. Beide Beispiele implizieren die rituelle Rolle des

Betrachters, des Rezipienten, des «Erfahrendem, der sich den Orten (dem Garten

oder dem Bild im Museum) annähert. Damit sind Garten und Museum



Heterotopien in der Religionsgeschichte 353

ebenfalls Ausdruck oder Signum der Individualisierungstendenzen der
neuzeitlichen Religionsgeschichte. Sie stehen im Zusammenhang der neuzeitlichen

Herausbildung des religiösen Subjekts und damit der Individualisierung
von Religion.

Da ist einerseits der Ort des Gartens (und seiner Begehung) und ist
andererseits der Ort der andächtig in der Betrachtung der Natur im Gemälde diese

Natur zugleich verehrenden Kunsterfahrung. Beides - so die These - sind
herausragende Beispiele einer modernen, individualisierten Religionsgeschichte.
Zu <heiligen>, weil qualitativ besonderen Orten werden die Heterotopien des

Gartens (als des Ortes in der Natur selbst) und des Museums (als des Ortes der

andächtigen Betrachtung der Naturlandschaftsbilder), indem sie zu kunstreligiösen

Spiegeln der <geheiligten> Natur werden. Wie kommen solche Beispiele
als neuzeitliche religiöse Heterotopien in Betracht? Sie sind jeweils Möglichkeiten

der Erfahrung einer idealisierten und als <heilig> inszenierten Natur,
der Erfahrung heiliger Orte in der Natur oder gar der Natur selbst als des

Inbegriffs des <Heiligen>, wenn man in der Sprachregelung Eliades verbleibt. Es

geht beim Garten und beim Bild um die <richtige> Annäherung an eine Natur,
die eben nur noch im Medium der symbolischen Ausdeutung als Garten oder
als Bild in ihrer heiligen, heterotopischen Struktur erfahrbar, erlebbar und
deutbar ist. Verschiedenste solcher Tendenzen der neueren Religionsgeschichte

einer Heiligung der Natur bilden den Kontext zu diesen Spezialfor-
men der Mediatisierung der Natur im Garten und im Bild: Sie sind bekannt
als neue Naturreligionen, als neopagane Naturverehrung von Hexen- und
Wicca-Gemeinschaften bis hin zu Neodruiden, Stadtschamanen und
Ökobewegten. Diese Bewegungen haben ihre Heterotopien, ihre Kultplätze
allerdings in der Natur selbst. Wir kennen bereits aus den Beschreibungen des

Römers Tacitus den Hinweis auf die anderen heiligen Orte der sogenannten
Germanen, auf deren Verehrung der heiligen Haine, was allerdings dem Römer,
der seine Götter in den Tempeln lokalisierte und erfuhr, als Ausdruck des Un-
zivilisierten vorkam. Genau an diese Beschreibungen schliessen sich auch die

genannten Bewegungen an. Andererseits kennen wir, bis in den altorientalischen

Kontext zurückreichend, die religiöse Bedeutung des Gartens,
insbesondere des Paradiesgartens als Abbild und Idealbild des <heiligen> Raumes.31

Gemeinsam ist den Beispielen, dass sie die Natur, entweder als geoffenbarte
einer göttlichen Macht oder als paradiesisch kultivierten (und damit
kulturierten) Lebensraum, verehren. Naturverehrung verbindet sich
kontinuierlich bis in die heutige Zeit mit der Vorstellung der Heiligung des

Naturraumes, mit der Natur selbst als eines <heiligen>, heterotopischen und
daher rituell begehbaren Raumes.

31 Vgl. als Überblick zu den Paradies-Vorstellungen H. Krauss: Das Paradies. Eine kleine
Kulturgeschichte, München 2004.



354 Jürgen Mohn

Der Garten als individueller Ausdruck einer begehbaren und gelebten
religiösen Orientierung findet sich einerseits in den Schrebergärten wieder, die
sich als Heterotopien gegen die Industrialisierung des Stadtraumes richteten.
Er findet sich aber bereits in der subversiven Gartenanlage des Sacro Bosco, des

Heiligen Waldes von Bomarzo wieder, eines manieristischen Gartens der
Renaissance, der von 1552 bis 1585 von und für Vicino Orsini angelegt wurde.32
Landschaft und Architektur bilden einen Ort der Verwirrung, eine bizarre
Inszenierung von grotesken Gestalten, phantastischen Bauwerken und
rätselhaften Sinnsprüchen, dem ein intellektuelles Konzept zugrunde liegt, das sich
durch ein skurril bis grausam anmutendes Skulpturenprogramm hindurchzieht

und das beim Besucher dieses <heiligen> Gartenortes ein wohldosiertes
und intendiertes Unverständnis, gar Verstörung hervorruft. Das möglicherweise

hermetische Bildprogramm setzt in Bomarzo die dazumal katholischen
Weltregeln ausser Geltung, der Garten entzieht sich scheinbar den Gesetzen
der Natur. Betritt man das wunderliche schiefe Haus, muss der
Gleichgewichtssinn versagen. Der Besucher des Ortes wird zugleich zum Besucher
einer anderen Welt. Der Erbauer schuf sich mit seinem Garten eine Gegenwelt

zur rationalistischen Welt- und Naturauffassung seiner Zeit. So wird der

heterotopische Garten zum Medium einer individuellen Weltanschauung als

einer symbolischen Religionsform, die hierzu auf ikonographisch und
literarisch vermittelte Motive zurückgreift, die die überlieferten Symbole neu
besetzt: so in der positiven Umdeutung des von der Kirche beanspruchten
Höllenmauls oder in den Konstruktionen des Monströsen und in der Montage

von Mischwesen. Bomarzo ist daher in mehrfacher Hinsicht eine
individuell konstruierte Heterotopic, in der der Zusammenfall der Gegensätze

inszeniert wird: es ist ein Ort der kulturellen Naturverehrung und ein
gegenkultureller Entwurf zugleich, wo sich die ästhetische Überhöhung des

Monströsen gegen die Ordnungsstrukturen der kirchlichen Dominanzkultur
richtet.

Ahnliche Strukturen einer heterotopischen Verehrung der kulturierten
Natur wie im Garten des Renaissance-Intellektuellen finden sich in der
Kunstproduktion der Romantik, die die Natur als Landschaft oder als Ausdruck des

sich autopoetisch generierenden Universums, des - um mit Schleiermacher zu
sprechen - Unendlichen in den Mittelpunkt ihrer Verehrung stellte. Die 1799

publizierten Reden Schleiermachers über die Religion evozieren eine Form
der Naturverehrung, in der jeder Ort der Anschauung des Universums zu
einem potentiell <heiligen> Ort werden kann:

32 Vgl. hierzu die detailreiche Arbeit von H. Bredekamp: Vicino Orsini und der Heilige
Wald von Bomarzo. Ein Fürst als Künstler und Anarchist, 2. überarbeitete Aufl.
Worms 1991.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 355

«Anschauen des Universums, ich bitte befreundet Euch mit diesem Begriff, er ist der

Angel meiner ganzen Rede, er ist die allgemeinste und höchste Formel der Religion,
woraus Ihr jeden Ort in derselben finden könnt, woraus sich ihr Wesen und ihre Grän-
zen aufs genaueste bestimmen laßen.»

«Dieser Moment ist die höchste Blüthe der Religion. Könnte ich ihn Euch schaffen,
so wäre ich ein Gott [...]. Er ist die Geburtsstunde alles Lebendigen in der Religion.
Aber es ist damit wie mit dem ersten Bewußtsein des Menschen, welches sich in das

Dunkel einer ursprünglichen und ewigen Schöpfung zurückzieht, und ihm nur das

hinterläßt, was es erzeugt hat. Nur die Anschauungen und Gefühle kann ich Euch
vergegenwärtigen, die sich aus solchen Momenten entwickeln.»33

Schleiermacher liefert die religionstheoretische und religiös-literarische
Begründung für die individuelle Setzung heiliger Orte der religiösen Verehrung
der Natur, in der sich das Unendliche des Universums spiegele und das im
Augenblick der Betrachtung erfasst und in Anschauung überführt werden könne.

Es sind die programmatischen Rückenbilder des Caspar David Friedrich
- möglicherweise ein Verehrer der Reden Schleiermachers -, die diesen heiligen

Ort und Augenblick des Geschmacks für das Unendliche, des Gefühls für
das Universum, wie es auf das Subjekt als des Betrachters dieses <ganz Anderen)

einwirkt, in Form von Landschaftsbetrachtungsbildern idealtypisch in
Kunst umgesetzt haben. Die mögliche Naturerfahrung, die in Schleiermachers

Augenblick impliziert ist, wird dem Betrachter sekundär als idealisierte
Naturansicht im Medium der Kunst erst ermöglicht bzw. dieser wird zur
idealen Ansicht der <heiligen> Natur inspiriert. Flierbei wird der Betrachter
der Kunst nun im Akt seiner (andächtigen) Annäherung zum nachvollziehenden

Zeugen eines künstlerisch erfassten Augenblicks der Anschauung des
Unendlichen. Der Ort der Kunstbetrachtung, zunehmend in die Museen verlagert,

erlangt den Status eines Gegenortes zum alltäglichen Raum der
Alltagshandlungen. Dieser Betrachtungsort des Kunstwerkes wurde in den Entwürfen

von Gesamtkunstwerken noch deutlicher als ein heiliger Ort konzipiert.
Deutlich zeigt sich dieser Entwurf einer kunstreligiösen Heterotopic in dem

Zeiten-Zyklus von Philipp Otto Runge. Standen am Anfang farblose
Radierungen, sollte am Ende die durch seine Farbenlehre bestimmte und im
Sinngehalt potenzierte Ausführung als grosses Wandgemälde innerhalb eines
sakralen Rundbaues stehen. Denn die Idee seines «grossen» Entwurfes sah er
erst dann erfüllt, wenn es als «eine abstrakte malerische phantastisch-musikalische

Dichtung mit Chören, eine Komposition für alle drei Künste zusammen,

wofür die Baukunst ein ganz eignes Gebäude aufführen sollte»34, wenn
es also als ein Gesamtkunstwerk im Sinne eines heiligen Ortes der

33 Siehe die Zweite Rede zitiert nach: F. Schleiermacher: Uber die Religion. Reden an
die Gebildeten unter ihren Verächtern (1799), hg.v. G. Meckenstock, Berlin/New
York 1999, 90.

34 Vgl. Ph.O. Runge: Hinterlassene Schriften. Zwei Teile, hg.v. dessen ältestem Bruder,
Faksimiledruck nach der Ausgabe von 1840-1841, Göttingen 1965, Bd. 2, 202.



356 Jürgen Mohn

projektierten Kunstreligion umgesetzt sei. Das Kunstwerk ist zugleich der
Ausdruck einer ganz eigenen und eigenartigen Individualreligion: Die von
Runge konzipierte religiöse Bildidee blieb seine eigene Schöpfung und ihm
selbst wie auch dem Betrachter letztlich nicht bis in jede Einzelheit der

Symbolik ausdeutbar, sondern offen/offenbar und wahrnehmbar wie zugleich
auch verschlossen/okkult und geheimnisvoll. Die von Runge erschaffene

Symbolwelt ist in ihren Deutungsmöglichkeiten und ihrem an Bezügen
reichen Charakter komplex und trotz der bekannten christlich-antiken
Herkunft der Symbolik in ihrer Zusammenstellung ganz eigensinnig Das

zeigt sich an der Bildinszenierung, in der sich über dem neugeborenen Kind
im Lichtzentrum Aurora erhebt, die, eine Lilienblüte als Lackel
emporhebend, von Kindergenien umgeben ist. Die Bildidee ist geometrisch
durchkomponiert bis in den umgebenden Bildrahmen, wo sich von der
Sonnenfinsternis über die arabesken Blütensymbole der wassersaugenden Amaryllis
bis zur himmlischen Engelsglorie die relationale Symbolwelt vom Werden
des ersten Schöpfungstages, der Erschaffung und Bestimmung des Menschen
zugleich bildlich-synchron und zeitlich-narrativ entfaltet. Der Bildentwurf
wird so zum subjektiven Kunstentwurf von Runges religiöser
Naturanschauung, die er in eine Deutung einer rhythmisch strukturierten Weltzeit
überführte und deren Betrachtungsort Heiligkeit, Andersheit und rituelle
Begehung paradigmatisch einforderte.

Diese Phänomene können religionswissenschaftlich als religiöse Heteroto-
pien einer individualisierten, plural diversifizierten Neuzeit interpretiert werden:

Kunst und Natur werden gleichzeitig zum Objekt von Individualreligio-
nen und die Orte solcher Natur- und Kunstbetrachtung zu (nach Eliade)
heiligen, (nach Foucault) heterotopischen Orten. Gerade diese Orte gehören zu
den aussagekräftigsten religiösen Heterotopien der Religionsgeschichte des

romantischen und auch des modernen Menschen. Es ist eine individualisierte
Sakraltopologie, die künstlerisch entworfen und produziert wird, aber eine,
die die unterschiedlichsten Orte einsetzt, um von ihnen her Weltanschauungen

und Weltbilder, lebbare Weltentwürfe zu entwerfen. An diesen Orten
geschieht keine Vermummung, und einer Therapie durch den Religionsessayisten

Eliade bedarf es nicht. Eliades Werk selbst steht in der Fortführung dieser

religionsgeschichtlichen Tendenz, die spätestens mit Schleiermacher auch
ihren religionstheoretischen Ausdruck gefunden hat. Eine Kartographie oder
Topologie moderner und daher zunehmend individualisierter Sakralorte findet

genügend Material, um die These einer Säkularisierung und Profanierung
als ein schlechtes Ammenmärchen derjenigen erscheinen zu lassen, die den
Verlust von kollektiv bindenden Sakralorten scheinbar nicht verwinden zu
können meinen.



Heterotopien in der Religionsgeschichte 357

Abstract

Der Artikel versucht zu zeigen, dass die Begriffe des <Heiligen Raumes> und des <Heiligen
Ortes> von religiösen Konzepten abhängig sind. Diese Konzepte sind mit der Religionsphä-
nomenologie entstanden und zunehmend popularisiert worden. Sie beherrschen heute
entsprechend den (<religiösen>) Bildungsmarkt. Die Religionswissenschaft kann den
vergleichenden und theoretischen Anspruch dieser Konzepte reformulieren, wenn sie sich an das

Foucaultsche Konzept der Heterotopien und an die kulturwissenschaftliche Erforschung
von Raumgrenzen anschliesst. Auch müssen die individuellen <heiligen Orte> der
Naturverehrung in der Religionsgeschichte berücksichtigt werden. Hierzu werden der Garten
von Bomarzo und die Betrachtung von romantischen Naturgemälden kurz als Beispiele
der neuzeitlichen Individualisierung von Religion angeführt.

Jürgen Mohn, Basel


	Heterotopien in der Religionsgeschichte : Anmerkungen zum "Heiligen Raum" nach Mircea Eliade

