
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 4

Artikel: Dreifaches Gedächtnis : Elisabeth, Luther, Burschenschaften : die
Wartburg als deutscher Erinnerungsort

Autor: Leppin, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dreifaches Gedächtnis

Elisabeth, Luther, Burschenschaften - die Wartburg
als deutscher Erinnerungsort1

Die Sammlung der deutschen Erinnerungsorte von Etienne François und Hagen

Schulze hat nicht viele religiös bedeutsame Orte und Ereignisse
aufgenommen. Immerhin: Die Wartburg gehört dazu.2 Die alte Burg der Ludowin-
ger nahe Eisenach dient als Kristallisationskern deutscher Romantik, seit der
Wende im Jahre 1989 als solcher auch durch die Tourismusindustrie entdeckt.
Dieser Entdeckung war eine andere vorangegangen: die historisierende
Gestaltung des Wartburgmythos im 19. Jahrhundert nach langem Vergessen der

Burg.3 Nicht ein allmähliches Wachstum in der Geschichte führte dazu, dass

die Wartburg zu einem deutschen Symbol wurde, sondern die Suche nach
einer deutschen Identität im Gefolge der napoleonischen Kriege und der durch
sie beginnenden Vorstellungen gesamtdeutscher Nationalität war es, der auch
die Bedeutung dieser Burg entsprang. Aber in dieser nationalen Genese wurde
jahrhundertealte Geschichte lebendig. Der vorwiegend protestantischen
Verankerung eines Konzeptes deutscher Nation im 19. Jahrhundert kam es

entgegen und gab es zugleich einen zusätzlichen Impuls, dass die Wartburg auch
und vor allem der Ort Luthers war: sein Patmos,4 auf dem er viele Monate im
Verborgenen, als Junker Jörg, gewirkt hatte.5 Und dem romantischen Geist
wiederum kam es entgegen, dass die Geschichte der Wartburg noch weiter
zurückreichte, bis hin zu einer Ungarin, die in besonderer Weise als deutsche

Heilige verehrt und auch, jedenfalls in regionalen Kontexten, protestantisch
adaptiert werden konnte: Elisabeth von Thüringen. Es scheint jedoch so, dass

ihre Entdeckung erst die letzte Stufe der Heiligung der Wartburg war - und
noch Etienne François, der den entsprechenden Artikel in den Erinnerungs-

1 Der vorliegende Aufsatz stellt die ausgearbeitete Fassung des Vortrages dar, den ich
unter dem Titel «Dreimal heilig: die Wartburg» am 24.5.2007 im Rahmen der
Ringvorlesung der Basler Theologischen Fakultät «Heilige Orte» gehalten habe. Den
Kollegen aus Basel, insbesondere den Organisatoren Hans-Peter Mathys und Martin
Wallraff, danke ich für Einladung, Gastfreundschaft und anregende Diskussion!

2 E. François: Die Wartburg, in: ders., H. Schulze (Hg.): Deutsche Erinnerungsorte, Bd.

2, München 2001, 154-170.
3 H. Hoffmann: Die Fresken Moritz von Schwinds auf der Wartburg, Berlin(Ost)

21980, 7.
4 WA.B 2, 355, 37f. (Nr. 417); 490,9 (Nr. 470) u.ö.
5 Vgl. hierzu M. Brecht: Martin Luther, Bd. 2: Ordnung und Abgrenzung der Reforma¬

tion 1521-1532, Stuttgart 1986, 11-63; V. Leppin: Martin Luther, Darmstadt 2007, 181-

192.

ThZ 4/63 (2007) S. 310-330



Dreifaches Gedächtnis 311

orten geschrieben hat, hat sie fast ganz vergessen.6 Sie scheint erdrückt von
der übermächtigen Gestalt des Reformators, dessen Verbindung mit der

Wartburg wohl tatsächlich den Anstoss für deren Bedeutung in der nationalen

Bewegung des 19. Jahrhunderts darstellte.7

1. Luther: der Gründungsmythos einer lutherischen Nation

Als die Jenaer Urburschenschaft im Jahre 1817 zu einer nationalen Feier auf
die Wartburg einlud, stand in ihrer Einladung noch keineswegs der nationale
Aspekt im Vordergrund, sondern die Erinnerung an die Reformation. Man
schrieb das Jahr, in dem sich zum dreihundertsten Mal das im kollektiven
Gedächtnis des Luthertums als Thesenanschlag haftende Ereignis des Beginns
der Reformation jähren sollte.8 Seit zweihundert Jahren war es üblich, dieses

Ereignis im Luthertum zu zelebrieren,9 und stets spiegelte sich darin auch das

Selbstverständnis des deutschen Luthertums.
Traditionell kam den - protestantischen - deutschen Universitäten dabei

eine besondere Rolle bei der Feier zu, die sich noch im Jahre 1917 in der
berühmten Rede Karl Holls zum vierhundertjährigen Reformationsjubiläum
niederschlagen sollte.10 Dass unter ihnen Wittenberg hervorragte, ergab sich

6 Vgl. die kurze, auf den religiösen Horizont der Elisabetherinnerung nicht abhebende

Erwähnung von Schwinds Fresken bei François, Wartburg (Anm. 2).
7 Zum Prozess der deutschen Nationwerdung im 19. Jahrhundert s. O. Dann: Nation

und Nationalismus in Deutschland. 1770-1990, München 21994; M. Heuling, P. Nolte
(Hg.): Nation und Gesellschaft in Deutschland. Historische Essays, FS H.-U. Wehler,
München 1996; H.A. Winkler: Der lange Weg nach Westen, Bd. 1: Deutsche
Geschichte vom Ende des Alten Reiches bis zum Untergang der Weimarer Republik,
München 2000, 58-61; H.-U. Wehler: Deutsche Gesellschaftsgeschichte, Bd. 1: Vom
Feudalismus des Alten Reiches bis zur Defensiven Modernisierung der Reformära
1700-1815, München 1987, 519-522; S. Reynolds: The Idea of the Nation as a Political
Community, in: L. Scales, O. Zimmer (Hg.): Power and the Nation in European
History, Cambridge 2005, 54-66.

8 Zur Bedeutung des Jahres 1817 als Reformationsjubiläum s. W. Flügel: Konfession
und Jubiläum. Zur Institutionalisierung der lutherischen Gedenkkultur in Sachsen

1617-1830 (Schriften zur sächsischen Geschichte und Volkskunde 14), Leipzig 2005,
219-236.

9 Zu 1617 s. H.-J. Schönstädt: Antichrist, Weltheilsgeschehen und Gottes Werkzeug.
Römische Kirche, Reformation und Luther im Spiegel des Reformationsjubiläums
1617 (VIEG 88), Wiesbaden 1978; Flügel: Konfession und Jubiläum (Anm. 8), 25-84;
V. Leppin: «... das der Römische Antichrist offenbaret und das helle Liecht des Heiligen

Evangelii wiederumb angezündet». Memoria und Aggression im
Reformationsjubiläum 1617, in: H. Schilling (Hg.): Religion und Macht um 1600.
Konfessionsfundamentalistische Züge in den internationalen Beziehungen (im Druck).

10 S. hierzu H. Assel: Der andere Aufbruch. Die Lutherrenaissance - Ursprünge, Apo-



312 Volker Leppin

wiederum aus der Sache, handelte es sich hier doch um jene Universität, die
aufs Engste mit Martin Luther und der von Sachsen ausgehenden
Reformationsbewegung verbunden war - und nicht zuletzt handelte es sich ja beim
Thesenanschlag, dessen Historizität unterstellt,11 um ein Wittenberger Ereignis.

Nun hatten die napoleonischen Kriege nicht nur den Lehrbetrieb an der
Universität Wittenberg zum Erliegen gebracht,12 sie hatten die Stadt auch als

symbolischen Ort diskreditiert: Als Teil des kurfürstlichen Sachsen hatte der
Ort eine Festung der mit Frankreich verbundenen Truppen dargestellt und
war als solche 1813 belagert worden. Der Wiener Kongress brachte denn auch

zum zweiten Mal nach 1548 einen Landeswechsel des alten Kurkreises: nun
vom albertinischen Sachsen an Preussen. Und Friedrich Wilhelm III. ordnete
am 12. April 1817 die Vereinigung mit der Universität Halle an, die dann am
21. Juni desselben Jahres vollzogen wurde.13 Ausgerechnet im Jubiläumsjahr
also war die Reformationsuniversität faktisch in einer anderen, jüngeren
aufgegangen. Der Krieg hatte die deutschen Lutheraner zwar dieses symbolträchtigen

Ortes nicht völlig beraubt, aber eine neue klare Symbolik hatte sich in
dem Ort, der nun nur noch eine ehemalige Residenzstadt und eine ehemalige
Universitätsstadt war, nicht aufgebaut.

Ganz anders stand es mit der Wartburg, die, nach Anstössen aus dem Umfeld

Ludwig Jahns,14 aus mehreren Gründen gut für die Feierlichkeiten in Fra-

rien und Wege: Karl Holl, Emanuel Hirsch, Rudolf Hermann (1910-1935) (FSÖTh
72), Göttingen 1994, 59-163.

11 Zur Diskussion s. nach wie vor E. Iserloh: Luthers Thesenanschlag - Tatsache oder

Legende?, Wiesbaden 1962; ders.: Luther zwischen Reform und Reformation. Der
Thesenanschlag fand nicht statt (Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter
der Glaubensspaltung 23/24), Münster 31968; vgl. kritisch hierzu auch H. Bornkamm:
Thesen und Thesenanschlag Luthers. Geschehen und Bedeutung (TBT 14), Berlin
1967. Zur neueren Diskussion s. V. Leppin: Geburtswehen und Geburt einer Legende.

Zu Rörers Notiz vom Thesenanschlag Luthers (im Druck).
12 S. H. Lück: Art. «Wittenberg», TRE 36, Berlin/New York 2004, 232-243 (236).
13 Ebd. 237.
14 Ausdrücklich benannt wird Hans Ferdinand Maßmann (1797-1874) bei R. Wessel¬

höft: Geschichte der Jenaischen Burschenschaft, hg.v. P. Kaupp und K. Malettke, in:
K. Malettke (Hg.): 175 Jahre Wartburgfest. 18. Oktober 1817 - 18. Oktober 1992.
Studien zur politischen Bedeutung und zum Zeithintergrund der Wartburgfeier (Darstellungen

und Quellen zur Geschichte der deutschen Einheitsbewegung im neunzehnten
und zwanzigsten Jahrhundert 14), Heidelberg 1992 233-362 (259); neben Maßmann
hat aber auch Ch. Eduard Dürre, ebenfalls aus dem Umfeld Jahns, den Anspruch
erhoben, die Idee des Wartburgfestes aufgebracht zu haben (s. D. Düding: Organisierter

gesellschaftlicher Nationalismus in Deutschland [1808-1847]. Bedeutung und
Funktion der Turner- und Sängervereine für die deutsche Nationalbewegung [Studien
zur Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts 13], München 1984, 122f.); vgl. hierzu
W. Schröder: Die Gründung der Jenaer Burschenschaft, das Wartburgfest und die

Turnbewegung 1815-1819, in: H. Asmus (Hg.): Studentische Burschenschaften und



Dreifaches Gedächtnis 313

ge kam. Die rein äusserlichen waren die Nähe zur Universitätsstadt Jena, von
der durch die Urburschenschaft die neuen nationalen Bestrebungen in besonderer

Weise ausgingen,15 und vor allem ihre Lage im Grossherzogtum Sach-

sen-Weimar-Eisenach. Was das bedeutete, machte der Philosophiestudent
Ludwig Rödiger (1798-1866) in seiner Ansprache auf dem Wartenberg am
Abend des 18. Oktober 1817 deutlich:

«Nur ein Fürst hat fürstlich sein Wort gelöst, allen andern ein Vorbild, allen Deutschen

ein wahrhaft deutscher Mann; derselbe, dessen Ahnen immer voran waren, wo
es galt das Heldenschwert zu ziehen für die Reinigkeit des Glaubens und die Gerechtigkeit,

und die dem großen Luther hier eine Zuflucht öffneten, von wo aus er deutsch
den Deutschen das Wort predigte und anzündete das Licht der weltdurchflammenden
Wahrheit».16

Das fürstliche Wort, auf das Rödiger anspielte,17 war das Versprechen einer
Verfassung. Tatsächlich war Sachsen-Weimar-Eisenach unter Grossherzog
Carl August 1816 als erster Staat den Weg zu einer konstitutionellen Monarchie

gegangen, den die deutschen Fürsten auf dem Wiener Kongress versprochen

hatten.18 So bot die Wartburg letztlich aus aktuellen Gründen viel mehr
Möglichkeiten, der Reformation zu gedenken und von dem Jenaer Professor

bürgerliche Umwälzung. Zum 175. Jahrestag des Wartburgfestes, Berlin 1992, 70-79

(77); K. Ries: Wort und Tat. Das politische Professorentum der Universität Jena im
frühen 19. Jahrhundert (Pallas Athene 20), Stuttgart 2007, 334. Maßmann war jedenfalls

offenbar die leitende Gestalt bei der Bücherverbrennung auf dem Wartenberg
(Wesselhöft: Geschichte [Anm. 14], 266f.).

15 Allerdings hat Ries: Wort und Tat (Anm. 14), 355, nachdrücklich darauf hingewiesen,
dass das Fest ein «Turnerfest» war.

16 Die Rede ist abgedruckt in: D.G. Kieser: Das Wartburgfest am 18. October 1817. In
seiner Entstehung, Ausführung und Folgen. Nach Actenstücken und Augenzeugnissen,

Jena 1818, 114-127, das vorliegende Zitat ebd. 118; vgl. die Darstellung der Reden
bei K. Luys: Die Anfänge der deutschen Nationalbewegung von 1815 bis 1819, Münster

1992, 218-236.
17 Vgl. ebenso Heinrich Hermann Riemann in seiner bei Kieser: Wartburgfest (Anm.

16), 104-110, abgedruckten Rede, hier: 108.
18 H. Seier: Der Bundestag und die deutsche Einheit 1618-1818. Bemerkungen zum Hin¬

tergrund des Wartburgfestes, in: Malettke: 175 Jahre Wartburgfest (Anm. 14), 61-119

(94); Ereignis Weimar. Anna Amalia, Carl August und das Entstehen der Klassik
1757-1807, hg. v. der Klassik Stiftung Weimar und dem Sonderforschungsbereich 482

«Ereignis Weimar-Jena. Kultur um 1800» der Friedrich-Schiller-Universität Jena, Weimar

2007, 297; W. Hardtwig: Vormärz. Der monarchische Staat und das Bürgertum,
München 41998, 50; zu dem schon recht abgeschwächten Verfassungsversprechen s.

Th. Nipperdey: Deutsche Geschichte 1800-1866. Bürgerwelt und starker Staat, München

1983, 97; vgl. zum weiteren Kontext auch H. Tümmler: Die Folgen des

Wartburgfestes für den Herrn der Burg, Großherzog Carl August von Sachsen-Weimar,
seinen Staat und die Universität Jena, in: Malettke, 175 Jahre Wartburgfest (Anm. 14),
169-194.



314 Volker Leppin

für Pathologie und Pfarrerssohn Dietrich Georg Kieser, neben Lorenz Oken
und Heinrich Luden19 einer der führenden professoralen Vertreter des

Burschenschaftsgedankens in Jena,20 als «Wiege des Luthertums»21 gefeiert zu
werden. Ja, die Aussagen Rödigers lassen die Analogie sogar noch ein wenig
weiter anklingen: Der Begriff der «Zuflucht» mag durchaus auch der eigenen
Wahrnehmung entsprochen haben, hier, im vergleichsweise freiheitlichen
sächsischen Teilstaat, eine sichere Basis für die eigenen Aktivitäten gewonnen
zu haben.

Doch all diese äusseren Gründe sind wohl nur Einkleidung für den
gewichtigsten inneren Grund, der Luther mit den Anliegen der
Burschenschaftsbewegung verband:

«Durch Abschaffung vieler großen Mißbräuche wirkte er wohlthätig für alle Völker,
am meisten aber für sein Deutsches Volk, dem er die heilige Schrift, dem er den
Gottesdienst deutsch gab, dem er den unendlich reichen Schatz seiner Sprache auf-

schloss»22,

so erklärte Rödiger in der eben schon erwähnten Rede. Luther als eigentlicher
Erschliesser der deutschen Sprache, das war der Mythos, der in die Zeit des

beginnenden 19. Jahrhunderts passte wie kein anderer.

«Er ist's, der die deutsche Sprache, einen schlafenden Riesen, aufgeweckt und losgebunden.

Er ist's, der die scholastische Wortkrämerei, wie jene Wechslertische, verschüttet.
Er hat durch seine Reformation eine ganze Nation zum Denken und Gefühl
erhoben»,23

so hatte schon ein halbes Jahrhundert zuvor Johann Gottfried Herder
geschrieben, der im Jahre 1803 als Weimarer Generalsuperintendent gestorben
war. Und zwei Jahre nach dem Wartburgfest sollte Jacob Grimm in seiner
Deutschen Grammatik schreiben: «Luthers Verdeutschung der Bibel hat
dem Hochdeutschen männliche Haltung und Kraft gegeben»24. Nicht nur die

19 Zu Ludens Einfluss auf die Jenaer Studenten in der Zeit des Wartburgfestes s. K.
Goebel: Heinrich Luden, sein Staatsbegriff und sein Einfluss auf die deutsche
Verfassungsbewegung, in: K. Stephenson, A. Scharff (Hg.): Darstellungen und Quellen zur
Geschichte der deutschen Einheitsbewegung im neunzehnten und zwanzigsten
Jahrhundert, Bd. 8, Heidelberg 1970, 9-125 (15-34).

20 H. Haupt: Die Jenaische Burschenschaft von der Zeit ihrer Gründung bis zum Wart¬

burgfeste. Ihre Verfassungsentwicklung und ihre inneren Kämpfe, in: ders. (Hg.):
Quellen und Darstellungen zur Geschichte der deutschen Einheitsbewegung, Bd. 1,

Heidelberg 21966, 18-113 (27); vgl. hierzu jetzt grundlegend Ries: Wort und Tat
(Anm. 14), 215-373.

21 Kieser, Wartburgfest (Anm. 16), 12.
22 Kieser, Wartburgfest (Anm. 16), 106.
23 Toh. Gottfr. Herder's Sprachphilosophie. Ausgewählte Schriften, hg.v. E. Heintel,

Hamburg 31975, 143.
24 S. etwa J. Grimm: Deutsche Grammatik, Erster Theil, Göttingen 1819, VI; zu



Dreifaches Gedächtnis 315

in doppelter Bedeutung unverkennbaren Chauvinismen dieser Aussagen
machen deutlich, dass es sich hier um überhöhende mythisierende Vorstellungen
handelt - hinter denen als greifbarer Kern eine in der Tat beeindruckende
Leistung des auf die Wartburg verbrachten Reformators stand. Der verlegerische
Erfolg seiner Bibelübersetzung ist, auch wenn man ihn nicht nur auf Luthers
Sprachkraft, sondern vornehmlich auf die sprachliche Integrationskraft der

von ihm gebrauchten sächsischen Kanzleisprache zurückführt, mit der er
nach Peter von Polenz an einer «ostmitteldeutsch-ostoberdeutschen
Schreiballianz»25 partizipierte, gewaltig: Nicht nur das direkt aus der Wartburg
hervorgegangene Septembertestament, im September 1521 in Wittenberg
gedruckt, begründete den Erfolg, sondern auch die vielfachen Auflagen der
schliesslich 1534 vollendeten Vollbibel.26 Deren Auflagenzahlen noch zu
Luthers Lebzeiten sind gerade angesichts der hohen Kosten für ein solches Werk
frappierend: 1534, 1535, 1539, 1540 erschien jeweils eine Auflage, 1541 dann
gleich zwei Auflagen, dann wieder 1545 und, kurz nach Luthers Tod: 1546.27

Die Bibelübersetzung wurde damit geradezu zu dem Werk der Wartburgzeit,

obwohl es in den knapp zehn Monaten, die Luther dort verbrachte, nur
ein Werk neben anderen war: Mindestens ebenso bedeutsam und normativ
prägend für das entstehende reformatorische Lager im Wittenberger Umfeld
war seine Wartburgpostille. Theologisch grundlegende Werke wie die Widerlegung

des Löwener Theologen Latomus oder seine Absage an die Mönchsgelübde,

«De votis monasticis iudicium» treten hinzu. Wie auch in anderen Phasen

der erzwungenen Bewegungslosigkeit - vor allem während seines Aufenthaltes

auf der Coburg während des Augsburger Reichstages 153028 - hat
Luther einer äusseren Drangsituation eine überaus beeindruckende literarische
Produktion abgerungen.

Grimms späterer Relativierung s. H. Walz: Deutsche Literatur der Reformationszeit.
Eine Einführung, Darmstadt 1988, 22f.

25 P. von Polenz: Deutsche Sprachgeschichte vom Spätmittelalter bis zur Gegenwart,
Bd. 1: Einführung - Grundbegriffe - 14. bis 16. Jahrhundert, Berlin/New York 22000,

106. Dabei ist eine sozialhistorisch weitere Einbettung von Luthers Sprache (so E.

Arndt: Luthers deutsches Sprachschaffen. Ein Kapitel aus der Vorgeschichte der
deutschen Nationalsprache und ihrer Ausdrucksformen, Berlin [Ost] 1962, 92-101; ders.,
G. Brandt: Luther und die deutsche Sprache. Wie redet der Deudsche man jnn
solchem fall?, Leipzig 1983, 32-48) zwar nicht völlig verfehlt, droht aber, die regionalen
Elemente überzubetonen.

26 Vgl. hierzu A. Beutel: Luthers Bibelübersetzung und die Folgen, EvTh 59 (1999) 13-

24; V. Leppin: «Biblia, das ist die ganze Heilige Schrift deutsch». Luthers Bibelübersetzung

zwischen Sakralität und Profanität, in: J. Röhls, G. Wenz (Hg.): Protestantismus

und deutsche Literatur (MThS 2), Göttingen 2004, 13-26.
27 W.I. Sauer-Geppert: Art. «Bibelübersetzungen III/1 : Mittelalterliche und reformati¬

onszeitliche Bibelübersetzungen», TRE 6, Berlin/New York 1980, 238-246 (241).
28 Vgl. hierzu Leppin: Luther (Anm. 5), 292-305.



316 Volker Leppin

Es wäre aber nicht allein diese literarische Produktivität gewesen, die die

Wartburg zu einem symbolischen Ort des Luthertums gemacht hat, auch

wenn die spätere Rückprojektion alles meinte auf den Gedanken der
Bibelübersetzung reduzieren zu können, an der der als Junker Jörg verkleidete
Mönch und Priester unentwegt arbeitete. Er tat dies in einem Umfeld, in dem
seine Person schon in Kategorien der Heiligkeit begriffen wurde - und er
selbst an dieser Hagiographisierung mitwirkte. Noch 1521 erschienen in
Strassburg zwei Drucke einer Schrift unter dem Titel «Passio Doctoris Martini

Lutheri»,29 die Luthers Auftritt in Worms vor der Folie des Leidens Jesu
Christi darstellten. Nicht nur der in Worms anwesende Luther wurde in einer
das Geschichtliche transzendierenden Weise überhöht, sondern auch der
abwesende. Berühmt ist die Klage, die Albrecht Dürer noch im Mai 1521 unter
dem unmittelbaren Eindruck von Luthers Verschwinden formulierte:

«Und so wir diesen Mann verlieren, der do klärer geschrieben hat dann nie keiner in
140 Jahrn gelebt, den du ein solchen evangelischen Geist geben hast, bitten wir dich, o
himmlischer Vater, dass du deinen heiligen Geist wiederum gebest einem anderen, der
do dein heilige christliche Kirch allenthalben wieder versammel, auf dass wir all rein
und christlich wieder leben werden Aber, Herr, du willt, ehe du richtest, wie dein
Sohn Jesus Christus von den Priestern sterben musst und vom Tod erstehn und
darnach gen Himmel fahren, dass es auch also gleichförmig ergehe deinen Nachfolger
Martino Luther, den der Pabst mit sein Geld verrätherlich wider Gott um sein Leben

bringt, den wirst du erquicken.»30

Luther, auferweckt wie Christus, der römische Stuhl zerstört wie Jerusalem
im Jüdischen Krieg: Die auch in antiken Martyriumsberichten greifbaren
Christusidentifikationen des Verfolgten, der zugleich offenkundig Held war,
waren überdeutlich, und auch Luther schreckte nicht vor solchen Selbstvergleichen

zurück, als er angesichts der sich in Wittenberg unter dem Einfluss
Andreas Karlstadts überschlagenden Ereignisse beschloss, die Wartburg zu
verlassen und nach Wittenberg heimzukehren. In einem Schreiben an Friedrich

den Weisen kündigte er an, Petrus und die Apostel würden wohl am dritten

Tage wiederkommen, wenn Christus wieder auferstehe31 - und meinte
damit: Er wollte Ostern wieder in Wittenberg sein. Im Assoziationsraum des

29 J. Schilling: Passio Doctoris Martini Lutheri (QFRG 57), Gütersloh 1989, llf.
30 Albrecht Dürers schriftlicher Nachlass, hg.v. E. Heidrich, Berlin 21918, 98; zu Dürers

Stellung zur Reformation s. G. Seebaß: Dürers Stellung in der reformatorischen
Bewegung, in: ders.: Die Reformation und ihre Außenseiter. Gesammelte Aufsätze
und Vorträge, hg.v. I. Dingel, Göttingen 1997, 79-112; E. Panofsky: Das Leben und
die Kunst Albrecht Dürers, Frankfurt a.M. 1995; K. Arndt, B. Moeller: Albrecht
Dürers »Vier Apostel«. Eine kirchen- und kunsthistorische Untersuchung (SVRG
202), Gütersloh 2003.

31 WA.B 2,449,19-21 (Nr. 454); zur Deutung dieses Schreibens und der anschliessenden

Korrespondenz mit dem Kurfürsten bzw. seinem Umfeld s. Leppin: Luther (Anm. 5),
202f.



Dreifaches Gedächtnis 317

Briefes lag freilich noch mehr als die Identifikation mit dem Apostelfürsten
Petrus: Die altgläubigen Gegner setzte Luther als die hohepriesterlichen
Verurteiler Christi Hannas und Kaiphas ins Bild, und Karlstadt wurde ihm zu
«Judas und den Aposteln».32 Der, den Judas verriet und den die Hohepriester
verurteilten, war bekanntlich nicht Petrus, sondern Christus selbst. Sich
ausdrücklich mit ihm zu identifizieren, soweit ging Luther nicht, aber Assoziationen

in dieser Richtung machte er möglich. Ausdrücklich sah er sich in
einer anderen biblischen Rolle, wenn er die Wartburg, wie erwähnt, als Patmos
bezeichnete, also als jene Insel, auf der der Seher Johannes die Offenbarungen
empfangen haben sollte. Luther war Prophet33 und Künder, die Wartburg
war Ort des exorbitanten Offenbarungsgeschehens, das schon auf die Endzeit
vorauswies. Das wiederum passte zu seiner Umsetzung der biblischen
Botschaft in die Volkssprache, denn ein Seher konnte für Luther nichts anderes
sehen und künden, als was schon in der Heiligen Schrift gegeben war. Die
Wartburg aber wurde zu jenem Ort, an dem diese Offenbarung
verdolmetscht und den Menschen weitergegeben wurde.

2. Das Wartburgfest: die Verbindung von Protestantismus, Liberalismus und
deutscher Nation

Bei aller Verdichtung und nationalen Konzentration waren die Jenaer Studenten

also nicht ganz so fern vom Mythos des 16. Jahrhunderts, als sie in der
Wartburg vor allem den Ort der Bibelübersetzung sahen. Dafür, dass sie das

Reformationsfest nun statt am 31. Oktober am 18. und 19. Oktober gefeiert
haben, können ganz pragmatische Gründe den Ausschlag gegeben haben.34
Schliesslich hatten die protestantischen Universitäten ihre eigenen Feiern am
Reformationstag selbst, und dem wollte man nicht in die Quere kommen.
Die kleine Terminverschiebung aber gab dem Treffen eine besondere Brisanz,
lag doch nun das Gedenken der Reformation auf dem Termin der vier Jahre
zuvor bei Leipzig geschlagenen Völkerschlacht. Neu, und unter offenkundig

32 WA.B 2,448,13 (Nr. 454).
33 Die Bezeichnung Luthers als Prophet ist gelegentlich problematisiert worden (E.

Mühlhaupt: Martin Luther oder Thomas Müntzer - wer ist der rechte Prophet?,
Luther 45 [1974] 55-71; B. Lohse: Luthers Selbsteinschätzung, in: ders.: Evangelium in
der Geschichte. Studien zu Luther und der Reformation, hg.v. L. Grane u.a., Göttingen

1988, 158-175). Tatsächlich verwendet Luther diesen Begriff nicht vor 1530 für
sich. Der Sache nach aber tragen insbesondere die Wartburgmonate prophetische
Züge.

34 L. Winckler: Martin Luther als Bürger und Patriot. Das Reformationsjubiläum von
1817 und der politische Protestantismus des Wartburgfestes (Historische Studien 408),
Lübeck/Hamburg 1969, 44.



318 Volker Leppin

protestantischen Auspizien, sollte die Einheitsstimmung der Befreiungskriege
reanimiert werden.35

Das Bemühen hierum gab es schon länger. Die Keimzelle liegt in der
Gründung der sogenannten Urburschenschaft am 12. Juni 1815 im Gasthaus
«Zur Tanne» in Jena.36 Diese Gründung stand noch im unmittelbaren
Zusammenhang mit dem Kampf gegen Napoleon, fand sie doch nicht einmal eine
Woche vor der Schlacht von Waterloo statt, die die vernichtende Niederlage
des zurückgekehrten französischen Kaisers bringen sollte. Aber sie war
wiederum nicht nur aus diesen Zeitumständen zu erklären. Dass ausgerechnet in
Jena der Gedanke aufkam, man müsse die schon länger existierenden
Landsmannschaften einer «Saxonia» oder «Franconia» oder auch «Thuringia»
zugunsten einer Vereinigung aller deutschen Studenten zusammenführen,37 hatte

auch damit zu tun, dass das Umfeld der Jenaer Universität die Zersplitterung

Deutschlands im Kleinen nachvollzog.38 Durch den fortdauernden Zerfall

der ernestinisch-sächsischen Nachfolgestaaten war die politische
Trägerschaft der ernestinischen Gesamtuniversität in Jena äusserst komplex
geworden: Gleich vier Erhalterstaaten hatten sich als Nutritoren der Universität

um deren Erhalt und Ausbau zu kümmern - das hiess auch etwa, dass

Berufungen die Zustimmung von vier Höfen verlangten, auch wenn unter
diesen, zumal in der Zeit Goethes, der Weimarer Hof der bestimmende war. So

war die Einheitsbewegung zunächst einmal thüringisch motiviert, wies dann
aber doch auch deutlich über den thüringischen Kontext hinaus. An dem Zug
vom Marktplatz zur Tanne beteiligten sich 143 keineswegs nur thüringische
Studenten, und auch ihr Ziel war ein gesamtdeutsches39 - und eine nachhaltige

Kritik daran, dass der Wiener Kongress mit seiner Gründung des Deutschen

Bundes40 der vaterländischen Bewegung, die sich rund um die
Befreiungskriege entwickelt hatte, keine angemessene institutionelle Form gegeben
hatte: Die deutschen Staaten, die sich gegen Napoleon zu einer Front zusam-

35 Zur religiösen Bedeutung der Befreiungskriege im Protestantismus s. G. Graf: Gottes¬
bild und Politik. Eine Studie zur Frömmigkeit in Preußen während der Befreiungskriege

1813-1815 (FKDG 52), Göttingen 1993. Vor diesem Hintergrund leuchtet es

ein, dass Ries: Wort und Tat (Anm. 14), 361, Wert darauf legt, die «progressive Bedeutung»

des Festes hervorzuheben.
36 S. G. Steiger: Urburschenschaft und Wartburgfest. Aufbruch nach Deutschland, Leip¬

zig 21991, 29; Hardtwig: Vormärz (Anm. 18), 9f.
37 Vgl. zu dieser Bedeutung Schröder: Burschenschaft (Anm. 14), 70.
38 S. zu den Verhältnissen an der Jenaer Universität G. Müller, K. Ries (Hg.): Die Uni¬

versität Jena. Tradition und Innovation um 1800, Stuttgart 2001; G. Müller: Vom
Regieren zum Gestalten. Goethe und die Universität Jena (Ereignis Weimar-Jena 6),

Heidelberg 2006.
39 Steiger: Urburschenschaft (Anm. 36), 29.
40 S. Nipperdey: Deutsche Geschichte (Anm. 18), 96f.



Dreifaches Gedächtnis 319

mengeschlossen hatten, fielen nun wieder auf ihre kleinstaatliche Existenz
zurück.

Eben an diese vaterländische Bewegung und einen ihrer grossen protestantischen

Repräsentanten, Ernst Moritz Arndt, erinnerten die Gründer der
Jenaer Urburschenschaft, als sie ihre Verfassungsurkunde mit seinem Liedvers:
«Was ist des Deutschen Vaterland?» eröffneten und hineinschrieben:

«Nur in der edlen Liebe, nur in dem großen Gedanken an ein gemeinschaftliches
allumfassendes Vaterland, an den gemeinsamen deutschen Vaterherd kann sich der Deutsche

groß und zu jeder Heldentat entschlossen fühlen.»41

Ein solcher Inhalt musste der Sache nach über den regionalen Rahmen einer
bloss Jenaischen Feier und Organisation hinausweisen, zumal in einer Zeit, in
der der Gedanke, die nationale Begeisterung in nationale Feierlichkeiten
umzumünzen, ohnehin in der Luft lag42 und gelegentlich dazu aufgefordert wurde,

der Völkerschlacht in grossen Festen zu gedenken.43 Solche Gedanken
griffen die Jenaer Studenten gemeinsam mit der Hallenser Burschenschaft auf:

Pfingsten 1817 wurde die Einladung auf die Wartburg beschlossen.44 Der
Akzent der Einladung lag «in zeittypischer Verkoppelung von nationalen und
protestantischen Gedanken»45 allerdings zunächst nicht auf der Erinnerung
an die Völkerschlacht, sondern auf der Reformationserinnerung. Entsprechend

wurden auch nur die protestantischen Universitäten im Reich eingeladen.46

Gefeiert werden sollte das dreihundertjährige Gedächtnis der Reforma-

41 Die Verfassungsurkunde der Jenaischen Burschenschaft vom 12. Juni 1815, hg.v. H.
Haupt, in: H. Haupt (Hg.): Quellen und Darstellungen zur Geschichte der deutschen
Einheitsbewegung, Bd. 1, Heidelberg 21966, 114-161 (123f.).

42 Zum Zusammenhang von Franzosenfeindschaft und Nationalbewusstsein Anfang des

18. Jahrhunderts s. M. Jeismann: Das Vaterland der Feinde. Studien zum nationalen
Feindbegriff und Selbstverständnis in Deutschland und Frankreich 1792-1918 (Sprache

und Geschichte 19), Stuttgart 1992, 27-102.
43 Steiger: Urburschenschaft (Anm. 36), 85.
44 Steiger: Urburschenschaft (Anm. 36), 86.
45 G. Besier: Kirche, Politik und Gesellschaft im 19. Jahrhundert (Enzyklopädie deut¬

scher Geschichte 48), München 1998, 3; eine differenzierte Analyse dieser Zeittypik
und ihrer Nachwirkungen bei K. Nowak: Geschichte des Christentums in Deutschland.

Religion, Politik und Gesellschaft vom Ende der Aufklärung bis zur Mitte des

20. Jahrhunderts, München 1995, 64-66; vgl. zum Problemkreis auch K. Malettke:
Zur politischen Bedeutung des Wartburgfestes im Frühliberalismus, in: ders.: 175

Jahre Wartburgfest (Anm. 14), 9-30 (17); F.W. Graf: Die Wiederkehr der Götter. Religion

in der modernen Kultur, München 22004, 129-132.
46 Sendschreiben der Jenaischen Burschenschaft an sämmtliche protestantische Universi¬

täten Deutschlands, in: Kieser: Wartburgfest (Anm. 16), 91-93. Entsprechend fehlten
dann auch unter den Teilnehmern vor allem die Studenten aus den Habsburgischen
Gebieten - nach G. Steiger: Die Teilnehmerliste des Wartburgfestes von 1817. Erste
kritische Ausgabe der sog. «Präsenzliste», in: K. Stephenson u.a. (Hg.): Darstellungen
und Quellen zur Geschichte der deutschen Einheitsbewegung im neunzehnten und



320 Volker Leppin

tion. Doch der Doppelsinn der Feier: Gedächtnis der Reformation und der
Freiheitskriege, zeigte sich bald. Während der Hauptfeier in der Mittagszeit
hielt der Jenaer Theologiestudent Heinrich Hermann Riemann (1793-1872)
eine Rede, die den doppelten Feieranlass klar benannte: «das Wiedergeburtsfest

des freien Gedankens, und das Errettungsfest des Vaterlandes aus schmählichem

Sklavenjoch».47 Doch sachte glitt seine Rede von dem Gedenken an
Luther und die Reformation über zu den nationalen Anliegen der Gegenwart.
Die Lutherelogen knüpften dabei an die hohe Sprache an, die seit Jahrhunderten

die Reformationsjubiläen prägte, und griffen durch die Anspielung auf
Gal 4,4 und Mt 21,12-17parr. jene Christusanalogie auf, die sich bei Luther
selbst und seinen Zeitgenossen gezeigt hatte:

«Als aber die Zeit erfüllt war, da erweckte Gott aus den dunklen Mauern eines
Augustiner-Klosters einen Mann, zu verkünden eine bessere Lehre, umzustürzen die
römischen Wechslertische, die Welt zu befreien von den schmählichsten aller Fesseln,
den Geistesfesseln.»48

Die inhaltliche Deutung der Leistung Luthers aber, wie sie sich schon hierin
andeutet, wies bereits voraus auf die Anliegen der Burschenschaften. Luther
habe, so Riemann, kühn den Satz aufgestellt,

«daß es ein frei Ding sei um den Glauben, darzu man niemand könne zwingen, denn
einem jeglichen liege seine eigene Gefahr daran, wie er glaube, und müsse jeder für sich
sehen, daß er recht glaube.»49

Die reformatorische Freiheit als individuelle Freiheit zum Glauben auf je
eigenes Risiko: Das war die durch die Menschenrechtsentwicklung der
Aufklärungszeit hindurch gelesene Botschaft der Reformation, wie Riemann sie sah.

Es war gewiss nicht die Botschaft, die Luther selbst 1520 in seiner Freiheitsschrift

verkündet hatte.50 Doch Riemann hatte so die Bahn dafür gebrochen,
übergehen zu können zu einer Schilderung der Freiheitskriege und ihrer
Leistungen, und wiederum ist es der Assoziationsraum, der diese Überlegungen
interessant macht: So wie Luther für die Freiheit gegen das die Gewissen
unterdrückende Rom gekämpft hatte, so nun die Deutschen gegen Frankreich -
und letztlich gegen die wieder repressiv gewordenen Fürsten, denn auch
Riemann versäumte nicht, darauf zu verweisen, dass deren Grossteil noch in der

zwanzigsten Jahrhundert, Bd. 4, Heidelberg 1963, 65-133 (82), spiegelt sich darin «-
natürlich ungewollt - bereits die zukünftige Lösung der nationalen Frage im
kleindeutschen Sinne.» Immerhin war der Medizinstudent Karl Berger aus Würzburg unter
den Teilnehmern (ebd. 104).

47 Kieser: Wartburgfest (Anm. 16), 104.
48 Kieser: Wartburgfest (Anm. 16), 105.
49 Kieser: Wartburgfest (Anm. 16), 105f.
50 S. zu Luthers Freiheitskonzeption insbesondere Th. Jacobi: «Christen heißen Freie».

Luthers Freiheitsausssagen in den Jahren 1515-1519 (BHTh 101), Tübingen 1997.



Dreifaches Gedächtnis 321

Schuld stand, ihren Untertanen Verfassungen zu geben, wie Carl August dies

für Sachsen-Weimar-Eisenach getan hatte.51 Freiheit von Rom, Freiheit der
Nation von Frankreich und Freiheit des Gewissens, auch und gerade unter
den Bedingungen der Herrschaft in der sich nach dem Untergang des Alten
Reichs neu konstituierenden politischen Grösse Deutschland:52 Das war die
kumulative Botschaft, die das Wartburgfest von 1817 aussandte.

Dass es seine grosse Kraft entwickeln konnte, war auch dem Umstand
geschuldet, dass hier eine Generation der zugleich Verdienten und Enttäuschten
sprach. Als sich die Studenten, zwischenzeitlich nach Eisenach zurückgekehrt,

abends, nun im Freien, auf dem Wartenberg versammelten, da brach
diese Generationenfrustration53 bei dem Redner des Abends, dem
Philosophiestudenten Rödiger, ungehemmt durch: «Wer bluten darf für das Vaterland,

der darf auch davon reden, wie er ihm am besten diene im Frieden».54

Die hier sprachen, gaben einer Generation Ausdruck, die in den Freiheitskriegen

gegen Frankreich gekämpft und dabei das Bewusstsein einer geeinten
Nation entwickelt hatten. Binnen weniger Jahre hatte sich in diesem Kriege der
Identitätshorizont vom deutschen Kleinstaat zur deutschen Nation verschoben

- und die Burschen auf dem Fest fürchteten die grosse Rückentwicklung
zur kleinstaatlichen illiberalen Gesellschaft.

Mit dieser Zuspitzung ihrer Feier gaben sie ein Fanal, das auch die Vorzeichen

für die weitere Entwicklung der deutschen Geschichte im 19. Jahrhundert

mitbestimmte. Das deutsche Nationbewusstsein war im 19. Jahrhundert
ein überwiegend protestantisches. Das Wartburgfest hatte den Auftakt für
eine Ineinssetzung von Protestantismus und deutschem Nationalbewusstsein
gegeben, die auf lange Zeit hinaus die kulturellen Wahrnehmungsmuster prägen

sollte. Doch die Wartburg selbst blieb nicht allein ein protestantisches
Denkmal.

3. Elisabeth von Thüringen: Konfessionelle Unterschiede, konfessionelle Einigung

Riemann hat seine Rede im Minnesängersaal der Wartburg gehalten. Ihm und
den anderen war bewusst, dass die Geschichte dieser Burg nicht nur bis zur
Reformation zurückreichte, sondern noch tiefere Wurzeln aufwies. Der
Minnesängersaal erinnerte an die Sage vom Sängerwettstreit, die wenig später
E.T.A. Hoffmann in seinem 1819-1821 erschienenen Erzählzyklus «Die Sera-

51 Kieser: Wartburgfest (Anm. 16), 108; zur allmählichen Einführung von Verfassungen
vorwiegend im Südwesten des Deutschen Bundes s. Nipperdey: Deutsche Geschichte

(Anm. 18), 344-354.
52 Zur «Erfindung der Nation» s. Graf: Wiederkehr (Anm. 45), 116-129.
53 Vgl. hierzu Malettke: Bedeutung (Anm. 45), 14; Seier: Bundestag (Anm. 18), 61.
54 Kieser: Wartburgfest (Anm. 16), 119.



322 Volker Leppin

pions-Brüder» verarbeiten sollte.55 Hermann von Thüringen, der tatsächlich
als Mäzen in der deutschen Literaturgeschichte berühmt ist,56 habe hiernach
die herausragendsten Minnesänger seiner Zeit zum Wettstreit auf die Wartburg

eingeladen. Neben den berühmten Poeten Walther von der Vogelweide
und Wolfram von Eschenbach aber soll in den Mittelpunkt des Wettstreits
bald der überehrgeizige Heinrich von Ofterdingen getreten sein, eine sagenhafte

Gestalt, die den romantischen Lesern aus dem gleichnamigen Roman
von Novalis vertraut war. Er litt darunter, dass die anderen die Preise erhielten,

um die er sich bemühte, und fing nun an, die Ehre des Landgrafen und
der Frauen am Hofe zu beleidigen. Zur Entscheidung in der ausweglosen
Situation wurde über Jahresfrist der ungarische Zauberer Klingsor herangezogen-

Es ist dieser romantische Kontext, innerhalb dessen wieder in den Blick
rückte, dass die Wartburg auch ein Elisabeth-Ort war.57 Der Weg zu der zweiten

religiösen Tradition der Wartburg neben Luther ging um das romantischnationale

Mittelaltergedenken. Klingsor spielte in der Sage auch die Rolle
dessen, der verkündete, dass der Landgrafensohn Ludwig die ungarische Prinzessin

Elisabeth heiraten sollte. Er schlug also die Verbindung zu der 1207
geborenen Elisabeth, die mit vier Jahren vom ungarischen Hof auf die Wartburg
kam, hier bald dem künftigen Landgrafen Ludwig verlobt, dann 1221 mit
vierzehn Jahren mit ihm verheiratet und nach seinem Tod 1227 von der Burg
verdrängt wurde.58

Damit ist der Bezug Elisabeths zur Wartburg sagenhaft unterstrichen.
Frömmigkeitsgeschichtlich allerdings stellt die Wartburg für Elisabeths
Leben letztlich eine Zwischen- oder angesichts der Jugend, in der sie auf die

Wartburg kam, eher eine Vorphase für die Zeit in Marburg dar, wo sie nach
Ludwigs Tod als Witwe ihre spirituellen karitativen Ziele ganz verwirklichen
konnte. Das Leben in der Nachfolge Christi, das sie hier, jenseits der Schranken

einer höfischen Gesellschaft, leben konnte, war auf der Wartburg nur als

55 S. H. Ellert: Art. «Die Serapions-Brüder», Kindlers neues Literaturlexikon 7, München

1988, 966-968 (967).
56 F. Schwind: Die Landgrafschaft Thüringen und der landgräfliche Hof zur Zeit der Eli¬

sabeth, in: Sankt Elisabeth. Fürstin - Dienerin - Heilige. Aufsätze, Dokumentation,
Katalog, Sigmaringen 1981, 28-44 (38f.); J. Bumke: Höfische Kultur. Literatur und
Gesellschaft im hohen Mittelalter, Bd. 1, München 1986, 122.

57 Vgl. zu diesem nationalen Entdeckungshorizont auch B. Rommé: Moritz von
Schwind - Fresken und Wandbilder, Karlsruhe 1996, 74; zur frühen Einbindung
Elisabeths in den Wartburgmythos St. Schweizer: Der katholische Maler und sein
protestantischer Auftraggeber. Moritz von Schwinds Elisabeth-Fresken auf der Wartburg,
in: D. Blume, M. Werner (Hg.): Elisabeth von Thüringen - eine europäische Heilige.
Aufsätze, Petersberg 2007, 547-563 (548).

58 Zu Elisabeth s. O. Reber: Elisabeth von Thüringen. Landgräfin und Heilige. Eine Bio-
grafie, Regensburg 2006; S. Weigelt: Unterwegs zu Elisabeth, Jena 2007.



Dreifaches Gedächtnis 323

Kontrapunkt innerhalb ihres äusserlich aufrecht erhaltenen adeligen
Lebensrahmens möglich gewesen.59 Allerdings lässt sich noch nachvollziehen, wie
Elisabeth tradierte Handlungsformen in neue, am Ideal der Bettelorden orientierte

Frömmigkeit der Christusnachfolge und eine auf Christus bezogene
Repräsentationsfrömmigkeit60 transformierte. Karitatives Verhalten gehörte
durchaus zu jenen adeligen Verhaltensweisen, denen sie sich durch Herkunft
und Ehe verbunden sah. So ist eine von Ludwig im Einvernehmen mit Elisabeth

vorgenommene Hospitalsstiftung in Gotha überliefert.61 Aus dieser
indirekten Form der Fürsorge für die Untertanen wurde aber bei Elisabeth die
direkte Zuwendung in der Nachfolge Christi: Die Dienerinnen, die nach
ihrem Tod im Rahmen des Kanonisationsprozesses gehört wurden, berichten,
dass die Landgräfin sich persönlich um einen kranken Bettler gekümmert und
diesen gewaschen habe,62 und der für ihre spirituelle Entwicklung massgebliche

Beichtvater Konrad von Marburg63 erzählt, dass sie sich in einem von ihr
gestifteten Hospital selbst um die Kranken gekümmert habe.64 In dieser direkten

Nachfolge überschritt sie den Handlungsrahmen des höfischen Umfelds
und wurde zu der karitativ tätigen Büsserin, die die unmittelbare Nähe des

Leidens und der Leidenden und in ihnen gemäss Mt 2565 Christus selbst suchte.

Diese Hinwendung zu unmittelbarer karitativer Tätigkeit gehört in einen
umfassenden Bezug des Lebens auf Christus in Gestalt einer Nachfolge in der
Lebensgestaltung, die Elisabeth am Hof der Ludowinger letztlich als «unhöfi-

59 Vgl. zu diesem Zusammenhang V. Leppin: Christus nachfolgen - Christi Nähe erfah¬

ren - Christus repräsentieren. Zur Glaubenswelt Elisabeths von Thüringen, ZKG, im
Druck.

60 S. hierzu V. Leppin: Repräsentationsfrömmigkeit. Vergegenwärtigung des Heiligen in
der Frömmigkeit des späten Mittelalters und ihre Transformation in der Wittenberger

Reformation, in: M. Fischer, M. Drewsen (Hg.): Die Gegenwart des Gegenwärtigen,

FS Gerd Haeffner, Freiburg/München 2006, 376-391; ders.: Christus nachfolgen
(Anm. 59).

61 W. Maurer: Die heilige Elisabeth und ihr Marburger Hospital, in: ders.: Kirche und
Geschichte. Gesammelte Aufsätze, Bd. 2: Beiträge zu Grundsatzfragen und zur
Frömmigkeitsgeschichte, hg.v. E.-W. Kohls, G. Müller, Göttingen 1970, 284-319 (287f.);
Reber: Elisabeth von Thüringen (Anm. 58), 77.

62 Libellus de dictis quatuor ancillarum s. Elisabeth confectus, hg.v. A. Huyskens,
Kempten/München 1911, 17.431-442.

63 S. zu ihm grundlegend M. Werner: Die heilige Elisabeth und Konrad von Marburg,
in: Sankt Elisabeth. Fürstin - Dienerin - Heilige. Aufsätze, Dokumentation, Katalog,
Sigmaringen 1981, 45-69.

64 A. Huyskens: Quellenstudien zur Geschichte der hl. Elisabeth, Landgräfin von Thü¬

ringen, Marburg 1908, 157.
65 Zur Bedeutung der Rede vom Grossen Gericht und der daran haftenden Werke der

Barmherzigkeit s. E. Dinkler-von Schubert: Der Elisabethschrein zu Marburg
(Marburger Reihe 4), Marburg/Witzenhausen 1974, 25f.; R. Kroos: Zu frühen Schrift- und



324 Volker Leppin

sehe Höfische»66 erscheinen lassen musste. Markantestes Beispiel hierfür ist
die Anweisung Konrads, Elisabeth sollte nur solche Einkünfte ihres Mannes

nutzen, über deren rechtmässige Herkunft sie ein reines Gewissen hatte.67

Das christliche Leben trat so in eine Distanz zum Leben am Hofe, die Elisabeth

gleichwohl nicht demonstrativ auslebte. Vielmehr blieb sie so weit im
Rahmen des vorgeschriebenen Verhaltenskodex, dass sie diesen Verzicht auf
unrechtes Gut durch Geschäftigkeit während des Essens zu überdecken suchte.68

Eben die sich darin äussernde sorgsame Grenzziehung beziehungsweise
der Verzicht auf die Sprengung der auferlegten Grenzen zeigt sich auch in
anderen Verhaltensweisen Elisabeths am Hofe - spürbar wird dies in Berichten
der Dienerinnen, nach denen Elisabeth in Abwesenheit ihres Mannes auf
prächtige Gewänder verzichtet habe.69 War im Zusammenhang der Speisen
eine grundsätzlich affirmative Haltung gegenüber der höfischen Welt zu
beobachten gewesen, so wird hier, bei der Frage der Prachtentfaltung,70 die
individuelle Brechung der höfischen Vorgaben für eine Adelige deutlich spürbar,

freilich wiederum auch ihre Grenzen: Elisabeth respektiert die Regeln in
Gegenwart ihres Mannes - wohl auch, um diesen nicht in die Zwangslage
einer Stellungnahme hierzu zu bringen. Tatsächlich dringt durch, dass Ludwig
für manche Verhaltensweisen Elisabeths - etwa ihren Verzicht auf ungerecht
erworbene Güter - Sympathie bekundete, sich aber stärker an die Standesregeln

gebunden sah und ihr darum nicht folgen wollte.71 Wie sorgsam mit den
hier zu treffenden Entscheidungen umzugehen war, zeigt sich in einem anderen

von den Dienerinnen erwähnten Detail ihrer Kleidung: Sie trug unter
ihren prächtigen Kleidern ein offenbar als Busskleidung zu verstehendes wollenes

Gewand, «auch wenn sie golddurchwirkte Kleider oder Purpur trug».72

Bildzeugnissen über die heilige Elisabeth als Quellen zur Kunst- und Kulturgeschichte,

in: Sankt Elisabeth (Anm. 63), 180-239.215-221; M. Ohst: Elisabeth von
Thüringen in ihrem kirchengeschichtlichen Kontext, ZThK 91 (1994) 424-444 (428f.).

66 S. Leppin: Christus nachfolgen (Anm. 59); vgl. Werner: Elisabeth und Konrad (Anm.
63), 48; W. Maurer: Zum Verständnis der heiligen Elisabeth von Thüringen, in: ders.:
Kirche und Geschichte. Gesammelte Aufsätze. Bd. 2: Beiträge zu Grundsatzfragen
und zur Frömmigkeitsgeschichte, hg.v. E.-W. Kohls, G. Müller, Göttingen 1970, 231-
283 (248).

67 Libellus, 19f.; vgl. Werner, Elisabeth und Konrad (Anm. 63), 51.
68 Libellus, 18,471-477.
69 Libellus, 22,616-23,619; vgl. Dietrich, Vita 1. 2 c. 6 (Die Vita der heiligen Elisabeth des

Dietrich von Apolda, hg.v. M. Rener [Veröffentlichungen der Historischen Kommission

für Hessen], Marburg 1993, 39).
70 Zur sozialen Funktion der Pracht am Hofe s. S. Schröder: Höfisches Leben und All¬

tag am Landgrafenhof von Thüringen zur Zeit der heiligen Elisabeth, ZVThG 57

(2003) 9-42 (29f.).
71 Libellus, 19,483-487.



Dreifaches Gedächtnis 325

Sie verband also äussere Konformität im höfischen Leben mit einer nur für
sie selbst spürbaren Form der Askese, die bis dahin gehen konnte, dass sie sich
noch zu Lebzeiten Ludwigs von ihren Dienerinnen schlagen Hess.73 Dieser
Vorgang drückt nicht nur die in der Geissei symbolisierte Bussaskese aus,
sondern auch die tiefste Verkehrung der höfischen Verhältnisse, in denen die
Dienerinnen ihren Dienst im wahrsten Sinn des Wortes durch Demütigung ihrer
Herrn ausübten. Elisabeth lebte so in ihrem gesellschaftlichen Umfeld in
Verhaltensweisen, deren Diastase zum höfischen Leben zunehmend unübersehbar

und jedenfalls ihrem Mann sehr bewusst war. Die sorgsam beachteten
Grenzen verschoben sich dabei, je mehr sie für sich selbst eine asketische

Haltung als leitend wählte. Das konnte gelingen, solange Ludwig die
Grenzverschiebungen akzeptierte - und es wurde von Elisabeth in dieser Weise gelebt,
solange sie sich in der Ehe mit ihrem Mann an diesen und sein Lebensumfeld
gebunden sah. Die in den Berichten vielfach erwähnte negative Haltung der
Verwandten nach dessen Tod aber zeigt, dass die implizite Kritik am Hof
gespürt und hierauf reagiert wurde.

In all diesen Berichten wird die Wartburg, wird der Hof letztlich zu dem

Ort, der dem heiligen Leben Elisabeths entgegenstand. In die von Grossherzog

Carl Alexander bewusst in einem eigenen Ausstattungsprogramm forcierte74

Wartburg-Erinnerung des 19. Jahrhunderts aber trat Elisabeth gerade
nicht in dieser Diastase zum Hofleben ein, sondern als Gestalt innerhalb des

höfischen Sagenkreises, wie er in besonderer Weise durch die Gestalt Kling-
sors und die Erzählung vom Sängerkrieg erscheint. So brachte Moritz von
Schwind, als er 1854/5 die Räumlichkeiten der Wartburg ausmalte, dort ebenso

ein - als Hommage an das Sachsen-Weimar der Goethezeit gestaltetes75 -
Monumentalgemälde des Sängerkrieges an wie, sogar noch zuvor, einen
Zyklus von Elisabethlegenden.76 Richard Wagner hatte grob ein Jahrzehnt
zuvor Elisabeth sogar so nahe an den Sängerkrieg gerückt, dass sie im
«Tannhäuser» als Nichte des Landgrafen erschien.77

Der Kontext der Wiederentdeckung Elisabeths auf der Wartburg als einer
höfischen Gestalt stand aber nicht nur in Spannung zu ihren tatsächlichen

72 Libellus, 23,618f.
73 Libellus, 22,600-603; vgl. zu diesem von ihm «Dolorismus» genannten Phänomen P.

Dinzelbacher (Hg.): Handbuch der Religionsgeschichte im deutschsprachigen Raum,
Bd. 2: Hoch- und Spätmittelalter, Paderborn u.a. 2000, 73.

74 Rommé: Schwind (Anm. 57), 74.
75 S. G. Voss: Bau- und Kunst-Denkmäler Thüringens. Heft 41: Großherzogthum Sach-

sen-Weimar-Eisenach. Amtsgerichtsbezirk Eisenach. Die Wartburg, Jena 1917, 80.
76 Zum Ablauf der Malarbeiten s. P. Schall: Schwind und die Wartburg. Bilder eines

Spätromantikers, Leipzig 1995, 18-22.
77 H.H. Walther, S. Wegner: Konkurrierende Elisabethbilder des 19. Jahrhunderts -

Richard Wagner und Franz Liszt, in: D. Blume, M. Werner (Hg.): Elisabeth von
Thüringen - eine europäische Heilige. Katalog, Petersberg 2007, 601-603 (601).



326 Volker Leppin

Idealen. Die mittelalterliche Heiligkeit stand auch durchaus in wenigstens
möglicher Konkurrenz zur protestantischen Heiligkeit. Das machte es höchst
brisant, dass der Katholik Moritz von Schwind78 den Auftrag erhielt, im Rahmen

der von Grossherzog Carl Alexander inaugurierten Neugestaltung der

Wartburg einen Elisabeth-Zyklus zu schaffen. Dass er dies durch die Kombination

des biographischen Zyklus mit einer Darstellung der sieben Werke der
Barmherzigkeit79 durchaus mit einer gewissen Schlagseite zur katholischen
Frömmigkeit tat,80 wurde aber letztlich ebenso hingenommen wie sein Beharren

auf dem Rosenwunder und dem Heiligenschein bei der Darstellung
Elisabeths.81

Freilich bedeutete die abstrahierende Herauslösung der Werke der
Barmherzigkeit82 aus der Darstellung der Vita Elisabeths einen tieferen Einschnitt
für deren Darstellung, als der Hinweis auf die katholische Thematik vermuten

liesse: Biographischer Aspekt und karitativer Aspekt in Elisabeths Leben

78 S. zu seiner religiösen Prägung in der Kindheit: Schwind. Des Meisters Werke in 1265

Abbildungen, hg.v. O. Weigmann (Klassiker in der Kunst in Gesamtausgaben 9),

Stuttgart/Leipzig o.J. [1906], XIII; zu dem konfessionellen Spannungsfeld s. jetzt
Schweizer: Der katholische Maler (Anm. 57).

79 S. Schwind. Des Meisters Werke (Anm. 78), 348-351.
80 Die Idee hierfür kam offenbar von Schwind selbst; s. Carl Alexander und die Wart¬

burg in Briefen an Hugo von Ritgen, Moritz von Schwind und Hans Lucas von Cra-
nach (Zweites Heft der Freunde der Wartburg), Hannover 1924, 54; vgl. Rommé,
Schwind (Anm. 57), 78.

81 S. den Brief Schwinds an Franz von Schober vom 3. Juli 1853 (Moritz von Schwind,
Briefe, hg.v. O. Stoessl, Leipzig 1924, 327): «Die heilige Elisabeth ohne ihre katholische

Zutat zu behandeln, hätte die ganze Arbeit unmöglich gemacht». Primärer
Bezugspunkt hierfür war nach dem Korrespondenzkontext der «Blumenkorb in der
Hand» (ebd.), also das Rosenwunder: «Die heilige Elisabeth, wenn ich sie auch
selbstverständlich auf dem Schlosse nicht so behandeln werde, wie ich sie auf einem Altarbild

oder erzählend in einer Kirche behandeln würde, und so wird es hoffentlich
gemeint sein, ist und bleibt die heilige Elisabeth mit dem Wunder der Verwandlung
ihrer Brote in Blumen, und ich würde auf die Zumutung, das wegzulassen, ebensowenig

eingehen können und dürfen, als der Architekt den Turm auf eine Mauer setzt,
die ihn nicht tragen kann, oder ein Maler den Dr. Luther darstellt mit Hinweglassung
seiner Tätigkeit als Reformator - als Augustinermönch» (a.a.O. 324: Schreiben an
Schober vom 21. Juni 1853). Offenbar war auch der Heiligenschein, das «Reifchen um
den Kopf» (a.a.O. 327) umstritten; vgl. Schall: Schwind (Anm. 76), 19; Moritz von
Schwind. Meister der Spätromantik, Karlsruhe 1996, 211; Schweizer: Der katholische
Maler (Anm. 57), 549.

82 Zwar ist als Täterin der Werke der Barmherzigkeit Elisabeth erkennbar (s. St. Schwei¬

zer: Die Elisabethgalerie und ihre Schwind-Fresken, in: Blume, Werner: Elisabeth von
Thüringen. Katalog [Anm. 77], 573-576 [574]), aber der typisierte Hintergrund und
das Fehlen weiterer identifizierbarer Personen aus Elisabeths Vita lässt die Medaillons
noch stärker aus der historischen Konkretion entrücken, als dies bei den grossformati-
gen Bildern der Fall ist. Insofern ist die künstlerische Umsetzung bei Schwind gerade



Dreifaches Gedächtnis 327

werden so deutlich unterschieden und allein schon durch die Monumentalität
der Darstellung die biographischen Aspekte in den Vordergrund gerückt.
Eben diese biographischen Darstellungen aber zeigen Elisabeth vorwiegend
als höfische Gestalt. Dies schlägt sich selbst noch in der dramatischen Darstellung

der Flucht Elisabeths von der Wartburg nieder;83 hier trägt sie nicht nur
den Nimbus, sondern auch eine Krone auf dem Haupt - einzig auf dem Bild
von ihrem Tod erscheint sie in der grisea tunica als Religiose, schon das Bild
von der Grablegung bzw. Erhebung der Gemeinde84 lässt sie wieder mit Krone

als Adelige erkennen. Der Akzent hegt gerade darin nicht auf jenem
Verhalten, das oben als ihr unhöfisches Verhalten gekennzeichnet wurde. Der in
den Bildern erkennbare Kontrast zum Höfischen liegt eher in ihrem Leiden
als in ihrem Tun. Indem - ausser in dem durch die Legende in den Köpfen der
Betrachter zu rekonstruierenden Hintergrund des Rosenwunders - der in
ihrem karitativen Handeln gegebene Kontrapunkt zum höfischen Verhalten
nicht innerhalb der einzelnen Bildkompositionen veranschaulicht, sondern
auf unterschiedliche Bilder verteilt wird, wird er letztlich entschärft. Elisabeth

wird so nicht nur durch die Darstellungstechnik mit Blatt- und
Rosenranken als Hintergrund85 spiritualisiert,86 sondern auch durch ihre ständische

Zuordnung entrückt.87 Was der Besucher der Wartburg vor Augen gestellt
bekommt, ist damit vor allem eine höfische Gestalt, deren Zuwendung zu den
Armen nur indirekt greifbar wird, während die barmherzigen Handlungen
selbst durch die Weise ihrer Darstellung, statt zum Medium der biographischen

Erzählung zu werden, über den Horizont der Biographie hinausweisen.
Doch mit Schwind war noch kein Endpunkt für die Gestaltung der Wartburg

als Elisabethort gesetzt. Man blieb auf der Suche nach einer überkonfes-

angesichts des von H. Schwarz: Moritz von Schwind, die heilige Elisabeth und die
Werke der Barmherzigkeit, Wartburg-Jahrbuch 5 (1997) 85-98, zusammengetragenen
mittelalterlichen Vergleichsmaterials nicht als «Verbindung» (ebd. 98) beider Themen
zu sehen, sondern eher als eine Separierung gegenüber der in der künstlerischen und
legendarischen Tradition viel tiefer angesiedelten Verknüpfung beider in Elisabeths
Vita.

83 S. hierzu Schweizer: Der katholische Maler (Anm. 57), 559.
84 Schweizer: Der katholische Maler (Anm. 57), 560.
85 Schweizer: Elisabethgalerie (Anm. 82), 573.
86 Die Deutung auf ein «Märchenland» bei G. Schmidt: Der Bilder-Zyklus zum Leben

der heiligen Elisabeth in der «Elisabeth-Kemenate» auf der Wartburg von Prof.
August Oetken (1868-1951), Wartburg-Jahrbuch 6 (1998) 103-128 (127), unterschätzt
diese religiöse Dimension.

87 Im Zeitvergleich ist Schwind damit freilich noch relativ zurückhaltend, wie etwa das

Historiengemälde Augusts von Heckel zur Erhebung der Gebeine von 1857 zeigt, von
dem B. Dienst, Reliquienerhebung der Hl. Elisabeth und Krönung durch Kaiser
Friedrich II., in: Blume, Werner: Elisabeth von Thüringen. Katalog (Anm. 77), 540-
542 (542), hervorhebt, Elisabeth sei hier «eher Heldin denn Heilige».



328 Volker Leppin

sionell zuträglichen Form der Elisabetherinnerung. Indiz hierfür ist die
Ausgestaltung der Elisabethkemenate. Diese nämlich erfolgte aufgrund einer
Stiftung durch den Kaiser selbst, Wilhelm II.,88 den Grossneffen Carl Alexanders,89

in dessen Handeln sich damit gesamtnationaler Anspruch auf die

Wartburg und protestantische Aneignung der mittelalterlichen Heiligen
verbanden. Eine konfessionsbewusste Akzentuierung hegt in dem Entwurf
August Oetkens90 beziehungsweise des massgeblich für die Konzeption
verantwortlichen Kunsthistorikers Georg Voss91 vor allem im Anspruch historischer

Treue.92 Oetken stellte das legendarische Leben Elisabeths von der
Prophezeiung durch Klingsor bis zu Elisabeths Hospitalgründung dar. Im letzten
Bild zeigt sich eine bemerkenswerte, weniger historisch als wohl konfessionell

begründete Abweichung: An die Stelle des mittelalterlichen Motivs der
Gegenwart Friedrichs II. bei der Erhebung der Gebeine Elisabeths,93 das der
katholische Maler Schwind - wenn auch unter dem kaschierenden Titel der
Grablegung - an das Ende gesetzt hatte,94 tritt nun das Motiv des Besuchs
Friedrichs II. auf der Wartburg in Verbindung mit der Erscheinung eines
Engels, der Elisabeth einen kostbaren Mantel bringt.95 Motivisch wird hier in
deutlicher Freiheit gegenüber möglichen ikonographischen Vorbildern96 also

aus einem Teil der mittelalterlichen Heiligenverehrung eine nicht durch die
Kirche, sondern durch einen Engel vermittelte Ehrung Elisabeths - und damit
ein Vorgang von verminderter konfessioneller Anstössigkeit.

Nicht zuletzt in der mit der Reminiszenz an das mittelalterliche Kaisertum

wohl auch enthaltenen Verbeugung gegenüber dem kaiserlichen Stifter97

zeigt sich freilich, dass Voss beziehungsweise Oetken gerade in der bewussten
Konzentration der Protestanten auf die historische fürstliche Gestalt98 motivisch

einerseits einen Gegenakzent gegen den katholischen Schwind setzten,
andererseits auch ein Moment fortführten, das sich auch bei diesem fand: die

88 Voss: Bau- und Kunstdenkmäler (Anm. 75), 67.
89 G. Jacobs: Kaiserkunst auf der Wartburg. Das Glasmosaik in der Elisabethkemenate,

in: Blume, Werner: Elisabeth von Thüringen (Anm. 57), 565-582 (565).
90 Zu seiner Biographie s. Schmidt: Bilder-Zyklus (Anm. 86), 106-108.
91 Jacobs: Kaiserkunst (Anm. 89), 567.
92 Jacobs: Kaiserkunst (Anm. 89), 576; zur Gegenüberstellung der Zyklen Oetkens und

Schwinds s. Schmidt: Bilder-Zyklus (Anm. 86), 125-128.
93 S. E. Leppin: Die Elisabethkirche in Marburg. Ein Wegweiser zum Verstehen, Mar¬

burg 1983, 29.
94 Schweizer: Der katholische Maler (Anm. 57), 560.
95 Voss: Bau- und Kunstdenkmäler (Anm. 75), 69; vgl. zum Motivhintergrund H.

Schwarz: Das Mantelwunder der heiligen Elisabeth. Zu einem Mosaikbild in der
Elisabeth-Kemenate der Wartburg, Wartburg-Jahrbuch 5 (1997) 75-84.

96 Jacobs: Kaiserkunst (Anm. 89), 573.
97 Jacobs: Kaiserkunst (Anm. 89), 574.
98 Jacobs: Kaiserkunst (Anm. 89), 576.



Dreifaches Gedächtnis 329

Verengung Elisabeths auf ihre höfische Dimension. Aus ihrem Leben als

unhöfische Höfische wurde so bei beiden Künstlern, dem katholischen wie
dem evangelischen, vor allem der affirmative Teil des Höfischen bildlich
wirksam, die von ihr schon auf der Wartburg vollzogene Brechung fürstlicher
Patronage fand in der Bildsprache des 19. Jahrhunderts keinen adäquaten
Ausdruck. Elisabeths Individualität verschwand in der Monumentalerinnerung

des nationalen Denkmals der Wartburg.

Schlussüberlegungen

Die Wartburg ist mehr als die Summe von Luther, Burschenschaften und
Elisabeth. Sie ist wie nur wenige Orte der deutschen Geschichte ein
Kristallisationspunkt der Schwierigkeiten der deutschen Geschichte und ihrer
unterschiedlichen, gelegentlich nur verschämt und indirekt gepflegten
Gedächtniskonzeptionen. Am Anfang steht Elisabeth als mittelalterliche Heilige. Freilich

ist die Wartburg hier eine Zeitlang geradezu der Gegenort für Elisabeths

Heiligkeit, dem sie ihre Lebensführung entgegensetzt und den sie am Ende

unter Druck verlässt, um ihre Erfüllung in der Tätigkeit in Marburg zu
finden.

Ein Unort bleibt die Wartburg offenbar für Luther in gewisser Weise
auch, sonst würde er seine Wartburgpostille nicht «ynn der wüsten» datieren."

Aber der Unort wird in einer Weise, wie es vorher und nachher nicht
geschah, theologisch qualifiziert als Offenbarungsort Patmos. Wenn irgendwann

die Wartburg tatsächlich religiöse Qualifikationen erfährt, dann durch
diese Begrifflichkeit, und doch gleich schon wieder in gebrochener Weise:
Bedeutsam ist nicht der Ort, bedeutsam ist das Geschehen an diesem Ort, und
mit dem Ende des Geschehens, man könnte auch sagen: mit dem Ende von
Luthers Aufenthalt, gehört sie wieder ganz in die Profanität.

Doch haftete ihr ein Gedächtnis an, das aus einem Zufall heraus im 19.

Jahrhundert neu aufleben konnte. Die besonderen Bedingungen der nachna-

poleonischen Ära führten die Turner und Burschen auf die Wartburg, und sie

machten Gebrauch von der Aura der Burg und ihrer Geschichte. Auch ihnen
war nicht der Ort selbst religiös bedeutsam, aber er war greifbar als Symbol
einer Selbstverständigung, eines Zusammenhanges von Freiheit und
deutscher Nation, wie er ihnen nirgends anders so fassbar erschien wie auf dieser

thüringischen Burg. Aus ganz Deutschland, genauer: aus dem gesamten
protestantischen Deutschland zusammengekommen, zelebrierten sie Einheit an
diesem Ort und Hessen in ihm auf- und vorleben, was sie für die gesamte
Nation erhofften und erkämpfen wollten. Nicht die Präsenz einer Heiligen und

99 WA 10/1/1, 8,11.



330 Volker Leppin

nicht ein Offenbarungsgeschehen machte hier den Ort momenthaft bedeutsam,

sondern die Vorwegnahme einer zukünftigen Erwartung im Vorgang
des Festes.

Abstract

Das 19. Jahrhundert hat die Wartburg zu einem zentralen deutschen Gedächtnisort
gemacht. Dass sie 1817 zum Ort von national gestimmten Feierlichkeiten erkoren wurde,
hatte mit ihrer Bedeutung für die Reformation zu tun: Nach dem Wormser Reichstag 1521

wurde Luther hier verborgen und nutzte die Zeit produktiv für die Ubersetzung des Neuen

Testaments und anderer Schriften. Diese Leistung wurde in der Romantik als

Wiederentdeckung der deutschen Sprache gefeiert, und die Turnerbünde und Burschenschaften
konnten hieran anknüpfen, als sie 1817 auf die Wartburg zogen, um das Gedächtnis der
Reformation und der antinapoleonischen Freiheitskriege zu feiern. Durch das Wartburgfest

1817 war ein Fanal zur Wiederentdeckung der Wartburg gesetzt, die in den folgenden
Jahrzehnten in romantischem Geist ausgestaltet wurde. Dabei wurde, in enger
Verknüpfung mit der Erinnerung an die Minnesänger, auch Elisabeth von Thüringen
wiederentdeckt und in eine Gedächtniskultur eingezeichnet, die ebenso katholische wie
protestantische Elemente aufnahm, zugleich aber gerade die Schärfen ihres Lebens als unhöfische

Höfische abschliff.

Volker Leppin, Jena


	Dreifaches Gedächtnis : Elisabeth, Luther, Burschenschaften : die Wartburg als deutscher Erinnerungsort

