Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 4

Artikel: Berg des Segens, Berg des Streits : Heiden, Juden, Christen und
Samaritaner auf dem Garizim

Autor: Zangenberg, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877819

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 63 2007 Heft 4

Berg des Segens, Berg des Streits

Heiden, Juden, Christen und Samaritaner auf dem Garizim!

1. Anniherung

Der Garizim ist heute keines der berithmten Zentren grosser Weltreligionen
und eigentlich nie in den Schlagzeilen - und ist doch ein faszinierender Ort
jahrhundertelanger religioser Aktivitdt.? Was macht seine Faszination aus?
Der Garizim ist einer der wenigen Orte der antiken Welt, der fiir mehrere Re-
ligionen gleichzeitig religiése Bedeutung hatte, und zwar iiber lange Jahre hin-
weg nicht allein nacheinander im Sinne einer Kultfolge, in der ein neuer Kult
den alten ersetzt oder iiberlagert, sondern gleichzeitig und in gegenseitiger
Konkurrenz. Die Spuren dieser Konkurrenz sind noch heute deutlich zu spi-
ren, auf dem Berg selbst zu sehen und vor allem in alten Texten nachzulesen.
Der Garizim bringt uns so in hochst konkreten Kontakt mit unterschiedli-
chen Kulturen und Voélkern, die in Palistina um die Herrschaft oder auch nur
um thren Platz im kulturellen Gefiige der Region gerungen haben - und ins-

1 Offentlicher Vortrag im Rahmen der Ringvorlesung «Heilige Orte» der Theologi-
schen Fakultit der Universitdt Basel am 21.06.2007. Ich danke meinen Kollegen Hans-
Peter Mathys und Martin Wallraff fiir die freundliche Einladung nach Basel und fiir
das Angebot, den Vortrag in der Theologischen Zeitschrift zu publizieren, sowie fiir
bereitwillige Hilfe zur raschen Druckvorbereitung. Den Vortragscharakter des Textes
habe ich beibehalten, lediglich einige weiterfiihrende Anmerkungen hinzugefiigt.

2 Zum antiken Samaria und zum Garizim allgemein s. J. Zangenberg: Between Jerusa-
lem and the Galilee. Samaria in the Time of Jesus, in: J.H. Charlesworth (Hg.): Jesus
and Archaeology, Grand Rapids 2006, 393-432; J. Zangenberg: Garizim - «Berg des
Segens». Stadt und Heiligtum der Samaritaner aus hellenistischer Zeit, AW 34 (2003)
23-35; R. Pummer: Early Christian Authors on Samaritans and Samaritanism. Texts,
Translations and Commentary (TSA] 92), Tibingen 2002; J. Zangenberg: TAMA-
PEIA. Antike Quellen zur Geschichte und Kultur der Samaritaner in deutscher Uber-
setzung (TANZ 15), Tiibingen 1994.

ThZ 4/63 (2007) S. 289-309



290 Jiirgen Zangenberg

besondere mit einer Religion, die fast schon vergessen wire, hitte nicht nach
Johannes eine Frau am Brunnen mit Jesus gesprochen (Joh 4,1-42)3 oder einer
ihrer Vertreter durch ein Gleichnis Karriere gemacht, das der Evangelist Lu-
kas Jesus in den Mund gelegt hat (Lk 10,25-37).* Mit dieser Religionsgemein-
schaft, den Samaritanern, ist der Garizim bis heute in ganz besonderem Masse
verbunden.®

2. Der Garizim in seinem regionalen Kontext

Die Bedeutung des Garizim liegt sicher nicht nur im Bereich seiner literari-
schen Wirkungsgeschichte, sondern zuallererst darin, dass er ein realer, stets
aufgesuchter, gebrauchter und interpretierter Ort war. Ganz anders als Jeru-
salem, das bis heute im Zentrum der Aufmerksamkeit dreier Weltreligionen
steht (mit all den Problemen, die sich daraus bis heute ergeben), war der Ga-
rizim jahrhundertelang aus dem Blickfeld der allermeisten Menschen, selbst
in der unmittelbaren regionalen Umgebung, verschwunden. Allein den Sama-
ritanern blieb er heilig, und mit der «Wiederentdeckungy ihrer Literatur und
Kultur durch westliche Besucher und Wissenschaftler seit dem 17. Jahrhun-
dert wurde auch der Berg wieder zu einer gleichsam realen Grosse. Das ar-
chiologische Interesse erwachte jedoch erst spit und konzentrierte sich auf
wenige Stellen. Bevor wir uns jedoch mit der modernen Forschung befassen,
lohnt der Blick auf die natiirlichen Gegebenheiten.

3 Zu Samarien und den Samaritanern im Johannesevangelium s. Zangenberg: Between
Jerusalem and the Galilee (Anm. 2), 396f. (mit weiterer Literatur); ders.: Friihes Chri-
stentum in Samarien. Topographische und traditionsgeschichtliche Studien zu den
Samarientexten im Johannesevangelium (TANZ 27), Tiibingen 1998.

4 Zu Samarien und den Samaritern im lukanischen Doppelwerk s. Zangenberg: Bet-
ween Jerusalem and the Galilee (Anm. 2), 394-398 (mit weiterer Literatur); M. Bohm:
Samarien und die Samaritai bei Lukas. Eine Studie zum religionshistorischen und tra-
ditionsgeschichtlichen Hintergrund der lukanischen Samarientexte und zu deren
topografischer Verhaftung (WUNT II/111), Tiibingen 1999; zu Simon Magus s. J.
Zangenberg: Advopig 100 8e0d. Das religionsgeschichtliche Profil des Simon Magus
aus Sebaste, in: A. v. Dobbeler, K. Erlemann, R. Heiligenthal (Hg.): Religionsge-
schichte des Neuen Testaments, FS K. Berger, Tiibingen 2000, 519-540; G. Theissen:
Simon Magus - Die Entwicklung seines Bildes vom Charismatiker zum gnostischen
Erloser. Ein Beitrag zur Friithgeschichte der Gnosis, in: ebd., 407-432; S. Haar: Simon
Magus. The First Gnostic? (BZNW 119), Berlin/New York 2003.

5 Zuden Samaritanern insgesamt s. R. Pummer: The Samaritans (IoR.] 5), Leiden 1987;
N. Schur: History of the Samaritans (BEAT 18), Frankfurt a.M. 1989; A.D. Crown
(Hg.): The Samaritans, Tiibingen 1989; ders.: A Companion to Samaritan Studies,
Tiibingen 1993; R.T. Anderson, T. Giles: The Keepers. An Introduction to the
History and Culture of the Samaritans, Peabody 2002; P. van der Horst: De Samarita-
nen. Geschiedenis en godsdienst van een vergeten groepering, Kampen 2004.



Berg des Segens, Berg des Streits 291

Geographisch war der Garizim eigentlich immer gut zu erreichen.® Der
Berg liegt in Zentralpalistina, im biblischen Samarien, nur ca. 30 km nérdlich
von Jerusalem und 40 km 6stlich des Mittelmeers. Zusammen mit dem Ebal,
dem unmittelbar nordlich gelegenen, mit 938 m tiber NN noch etwas hohe-
ren Nachbarberg, bildet der Garizim einen strategisch wichtigen Durchlass
durch das samarische Bergland. Zwei wichtige Strassen treffen hier aufeinan-
der: die eine, vom Mittelmeer kommend, kreuzt den Jordan und fiihrt ins
transjordanische Bergland, die andere liuft auf dem Kamm des Berglands von
Nord nach Siid.

Am 6stlichen Eingang der schmalen Ebene zwischen den beiden Bergen
lag seit der Mittelbronzezeit eines der bedeutendsten stidtischen Zentren Pa-
listinas: das auch aus der Bibel bekannte Sichem (Gen 34; Jos 24; Ri 9; I Kén
12), dessen Ruinen seit Thiersch und Holscher auf Tell Balata lokalisiert wer-
den und seit 1913/14 von deutschen, &sterreichischen und amerikanischen
Forschern intensiv untersucht wurden. Direkt am Fuss des Tells von Sichem
erstreckt sich die Ebene von al-Askar, dem antiken Sychar (Joh 4,4), eine was-
serreiche, sehr fruchtbare Region, der Griinglirtel von Sichem, sicher seit frii-
her Zeit bereits intensiv landwirtschaftlich genutzt und mit zahlreichen D6r-
fern und Weilern durchsetzt. Einige davon sind durch Surveys lokalisiert und
mehr oder minder fliichtig archiologisch untersucht worden. Hinzu kommt,
dass sich der beriihmte «Brunnen Jakobs» in der Ebene befand.”

Unmittelbar im Durchlass zwischen Garizim und dem gegeniiberliegen-
den Ebal griindeten die Romer im Jahre 73 n.Chr. tber der Vorgingersied-
lung Mabartha eine Stadt mit dem Namen Flavia Neapolis und siedelten in
der «Neustadt» Veteranen der siegreichen Legionen des Jiidischen Krieges an
(Plinius, Naturalis Historia 5,69).8 Der Kirchenvater Justin stammt aus Nea-
polis, auch gab es dort bis in jiingste Zeit hinein eine samaritanische Gemein-
de. Heute ist die Stadt unter dem Namen Nablus bekannt und die derzeit
grosste arabische Stadt in Zentralpaldstina.

Nur gut 12 km vom Garizim entfernt liegt Samaria, die Hauptstadt des
Nordreichs Israel, persische Residenz und hellenistische Stadt, spiter durch
Herodes zu Ehren des Kaisers neugegriindet und umbenannt in Sebaste.’

¢ Zuden Verkehrsverbindungen in Samarien s. Zangenberg: Between Jerusalem and the
Galilee (Anm. 2), 400-402; ders.: Frithes Christentum (Anm. 3), 14-22.

7 Zur Ebene von al-Askar s. Zangenberg: Between Jerusalem and the Galilee (Anm. 2),

416-418; ders.: Friihes Christentum (Anm. 3), 96-106.

Zu Neapolis s. Zangenberg: Between Jerusalem and the Galilee (Anm. 2), 4291,; ders.:

Frithes Christentum (Anm. 3), 30-35; Y. Magen: Flavia Neapolis. Shekhem in the

Roman Period (Judaea and Samaria Publications 6), Jerusalem 2005 (Hebr.).

9  Zu Sebaste s. Zangenberg: Between Jerusalem and the Galilee (Anm. 2), 426-429; ders.:
Friihes Christentum (Anm. 3), 47-55.



292 Jiirgen Zangenberg

Man sieht also: Die Region um Garizim und Ebal ist relativ klein, Mittel-
meer und Jordan, Galilia und Jerusalem sind jeweils nur ein oder zwei Tages-
mirsche entfernt. So stand Samarien und mit der Region auch der Garizim
stets Einfliissen von aussen offen, deren Triger - einmal sesshaft geworden im
Land - rasch ein ganz eigenes kulturelles Profil entwickelten - bis der nichste
Schub an Neuem zu neuen Entwicklungen anregte.

Neben der Geographie ist auch die Topographie des Garizim bedeutsam.
Der Garizim ist in sich gegliedert, ist also kein «<normaler» Berg mit nur einem
Gipfel. Der breit ausladende Hauptgipfel (Gebel el-Islamiye) erhebt sich 881
m tber NN und beherbergt auf seinem Scheitelpunkt zahlreiche archiologi-
sche Reste aus unterschiedlicher Zeit, auf die wir noch zuriickkommen wer-
den. Der ca. 831 m hohe Nebengipfel, Tell er-Ras genannt, springt hingegen
nach Norden vor und ist in die Ebene nach Sichem orientiert. Seine ca. 120
mal 80 m grosse kegelformige Kuppe bildet einen markanten Punkt, der sich
wie ein Thron {iber Sichem im Tal erhebt. Diese beiden Bereiche, sowohl der
Hauptglpfel als auch Tell er-Ras, spielten als Schauplatz religiéser Aktivititen
eine jeweils bedeutsame Rolle. Erst in der letzten Zeit erkannte man, wie un-
terschiedlich und eigenstindig diese religidsen Aktivititen waren, obwohl
Tell er-Ras nur wenige 100 Meter vom Hauptgipfel entfernt ist und allein eine
sanfte Senke die beiden Teile voneinander trennt. Diese Gegebenheiten wer-
den uns im Folgenden noch beschiftigen. Demgegeniiber besass der flache
und nur ca. 807 m hohe Westhiigel kaum religicse Bedeutung und spielte auch
in der Bebauungsgeschichte des Berges keine erkennbare Rolle.

Warum berichte ich all das? Der Garizim mit seiner bewegten Geschichte
ist nicht zu verstehen, ohne dass man sich ein wenigstens halbwegs deutliches
Bild von seiner Umgebung gemacht hat. Der Berg war stets eingebunden in
die Geschichte der Region, wie alle heiligen Orte in diesem oft so unheiligen
Landstrich der Erde. Am Garizim kann man sich sehr gut vor Augen fiihren:
Obwohl vermeintlich dem Alltag durch sakrale Weihe enthoben, haben gera-
de auch heilige Orte ihre Geographie. Die Nutzung und Geschichte heiliger
Orte folgt in hohem Masse auch den Gegebenheiten des Raumes, in dem sie
sich befinden. Auch heilige Orte haben ihre Infrastruktur und ihren sied-
lungsgeographischen Kontext. Gerade der Garizim fithrt dabei in unver-
gleichlichem Masse vor Augen, auf welch kleinem Raum sich in Palistina
Kult und Kultur, Geschichte und Geschichten, Krieg und Frieden oft abspiel-

ten.



Berg des Segens, Berg des Streits 293

3. Der Garizim und die antiken Samaritaner im Dickicht literarischer Quellen

Warum also war der Garizim so lange so wenig bekannt? Die Antwort liegt
im Charakter unserer Quellen und der Art und Weise, wie sie interpretiert
wurden.

Bis zur Wiederentdeckung des Garizim fiir die Wissenschaft durch den
franzosischen Forscher Félicien de Saulcy im Jahre 1851 beruhte die Kenntnis
des Ortes allein auf der antiken Literatur, die ein sehr eigenes und oft wider-
sprichliches Bild von den Bewohnern und Nutzern des Berges zeichnet. Die
weitaus grosste Anzahl unserer Quellen bezieht sich auf die Rolle, die der
Berg fiir die Samaritaner gespielt hat. Leider stammen die samaritanischen
Selbstzeugnisse aus deutlich spiterer Zeit, sind also eher fiir die «Wirkungsge-
schichte» des Berges als fiir seine Kultgeschichte zu gebrauchen. Fiir die Sama-
ritaner ist der Garizim der Berg des Heils und der Gnade, der Nabel der Welt.
Nur dort darf der vor Gott legitime Kult abgehalten werden, denn nur diesen
Ort hat Gott erwihlt.!° Dass diese Sicht des Garizim viel lter ist als die sama-
ritanischen Texte, die heute noch dariiber Auskunft geben, und weit in die
Antike zurtickgeht, verdeutlichen ironischerweise jidische Quellen, die mas-
siv und vielstimmig die Anspriiche der Samaritaner zuriickweisen und Jerusa-
lem als den Ort der Gnade und des Heils, als den einzig zum legitimen Kult
erwihlten Platz verteidigen.!! Natiirlich stehen all diese jiidischen Texte dem
Garizim hochst ablehnend gegeniiber. Wenn manche Texte den Samaritanern
zumindest noch eine gewisse Sorgfalt bei der Befolgung des Gesetzes zugeste-
hen, war der Garizim stets und ohne Ausnahme der grosse Zankapfel. Vor al-
lem am Garizim wurde deutlich, dass die Samaritaner eigentlich dubiose Ab-
kommlinge von Fremdvélkern und nur wenig verschleierte Heiden waren.
Besonders die dtiologische Erzihlung von den Fremdstimmen, die nach der
assyrischen Eroberung in Samarien angesiedelt wurden (I K6n 17) und die
Notiz vom Vergraben der Gétzenbilder unter der Terebinthe von Sichem
(Gen 35,4; vgl. schon Jub 31,1-3) spielten beim Vorwurf eine Rolle, die Sama-
ritaner wiirden Gotzen anbeten. Besonders deutlich wird das etwa in Jose-
phus, Ant. 11,340-346, oder der Bezeichnung «Kuthier» in der rabbinischen

10 Besonders deutlich wird dies in den schriftgelehrten Zusitzen zum Dekalog in der
samaritanischen Form des Pentateuch, dazu s. Zangenberg: Between Jerusalem and
the Galilee (Anm. 2), 421-426; ders.: Frithes Christentum (Anm. 3), 35-47.140-148; F.
Dexinger: Das Garizimgebot im Dekalog der Samaritaner, in: G. Braulik (Hg.): Stu-
dien zum Pentateuch, FS W. Kornfeld, Freiburg/Basel/Wien 1977, 111-133; Bohm:
Samarien und die Samaritai (Anm. 4), 313f.; Zangenberg: SAMAPEIA (Anm. 2), 180-
188.

1 Dazus. z.B. I. Hjelm: The Samaritans in Early Judaism. A Literary Analysis (JSOT.S
303), Sheffield 2000; dies.: Jerusalem’s Rise to Sovereignty. Zion and Gerizim in Com-
petition (JSOT.S 404), London/New York 2004.



294 Jiirgen Zangenberg

Literatur.’? Der Garizim war der Ort synkretistischer Praktiken und eines
heidnisch inspirierten Mischkults.

Dieses Szenario hat man in der Forschung lange Zeit fiir mehr oder min-
der bare Miinze genommen und den Samaritanern allerlei synkretistische
Tendenzen unterstellt, die diese angeblich auf dem Garizim ausgelebt hit-
ten.!> Methodisch entscheidend war dabei, dass man die zahlreichen Zeugnis-
se der antiken jiidischen Literatur, die gegen die Menschen in Sichem und auf
dem Garizim polemisiert, auf eine einzige Gruppe bezog, nimlich die Sama-
ritaner, und dass man diese Texte dann als Quelle zur Rekonstruktion von de-
ren Religiositit benutzte. So sah man in dem «torichten Volk, das in Sichem
wohnt» (Sir 50,26), die Samaritaner.

Die Realitit freilich scheint viel komplexer gewesen zu sein. Drei Fakto-
ren sind hervorzuheben:

a) Die jidischen Quellen sind - trotz aller Polemik - insofern ernst zu neh-
men, als sie klar eine Gruppe angreifen, die ganz deutlich auf dem Boden
des Pentateuch steht, dessen Verheissungen aber positiv auf den Garizim
bezieht. Der Garizim ist ausschliesslicher Kultort, hier fungieren Priester
und Laien, und der Berg spielt eine grosse Rolle in der Frommigkeit (An-
rufung beim Gebet) und in eschatologischen Kontexten.!* Es ist also anzu-
nehmen, dass der Streit zwischen Juden und Samaritanern letztlich darum
ging, wer die Heilstraditionen des Pentateuch zu Recht fiir sich und die ei-
gene Kultpraxis beansprucht. Diese Sicht wird indirekt dadurch bestitigt,
dass bereits im 2. Jh. v.Chr. Juden und Samaritaner in Alexandria dadurch
aufgefallen sind, dass sie tiber die Legitimitit ihrer beiden Kultorte stritten
(Ant. 12,10; 13,74-79). Einzigartig sind dariiber hinaus zwei Inschriften aus
der Nachbarschaft der Synagoge aus Delos (2. und 1. Jh. v.Chr.), auf denen
sich die Auftraggeber bezeichnen als «Israeliten auf Delos, die Opfer dar-
bringen zum heiligen, geweihten Garizim».!> Diese Inschriften sind nicht
nur deshalb bedeutsam, weil sie bis vor kurzem die einzigen antiken Zeug-

12§, dazu Zangenberg: TAMAPEIA (Anm. 2), 92-166; A. Lehnardt: Das auflerkanonische
Talmud-Traktat Kutim (Samaritaner) in der innerrabbinischen Uberlieferung, FJB 26
(1999) 111-138. Einen wichtigen Uberblick iiber die Debatte um die Unterschiede
zwischen Judentum und Samaritanern bietet I. Hjelm: What Do Samaritans and Jews
Have in Common?. Recent Trends in Samaritan Studies, CBR 3 (2004) 9-62.

13 Eine wichtige, noch heute wertvolle Ausnahme bietet die grundlegende Studie von
J.A. Montgomery: The Samaritans. The Earliest Jewish Sect, their History, Theology
and Literature, Philadelphia 1907; spiter J. Macdonald: The Theology of the Samari-
tans, Philadelphia 1964.

14 Siehe z.B. die Tradition von der Verbergung und Zuriickholung der Tempelgerite in
Josephus: Antiquitates 18,85-87, Zangenberg: TAMAPEIA (Anm. 2), 82f. mit weiterer
Literatur.

5 Dazu Zangenberg: TAMAPEIA (Anm. 2), 325{.; [JudO i, 228-233.



b)

16

17

Berg des Segens, Berg des Streits 295

nisse darstellten, die nachweislich von Samaritanern selbst verfasst wur-
den, sondern inhaltlich auch dadurch, dass ihre Autoren die biblische
Selbstbezeichnung «Israelitai» firr sich reklamieren und diese durch den ex-
pliziten Verweis auf den Kult am Garizim qualifizieren. Die Beanspru-
chung biblischer Traditionen hitte es freilich trotz der jiidischen Polemik
als nicht plausibel erscheinen lassen miisssen, dass mit der Konzentration
auf den Garizim als Kultort zugleich ein nichtbiblischer, synkretistischer
Kult praktiziert wurde. Zumindest genauso gut denkbar wire, dass die Al-
ternative Garizim nichts anderes war als eine Parallele zu Jerusalem an an-
derem Ort, somit allein die Orte, nicht aber die Arten des Kultes mitein-
ander in Konkurrenz traten.

Die Lage ist aber nicht so einfach. Neben der jiidischen Polemik, die stets
den semi-heidnischen Charakter der Samaritaner unterstrich, gibt es in der
Tat davon unabhingige Zeugnisse, die deutlich von heidnischem Kult auf
dem Garizim oder der Anwesenheit von Fremdvélkern in dessen Umge-
bung sprechen. So berichtet II Makk 6,1f., dass Kénig Antiochos IV den
Athener Geron nach Jerusalem schickte, um die Juden notfalls gewaltsam
vom Glauben abzubringen und den Tempel in ein Heiligtum des Zeus
Olympios umzuwidmen (in IT Makk 14,33 ist hingegen von einem Altar
des Dionysos die Rede). Wihrend im Falle von Jerusalem explizit von
Zwang die Rede ist, erfolgt die Umbenennung des Tempels auf dem Gari-
zim in ein Heiligtum des Zeus Xenios bezeichnenderweise «auf Antrag der
den Ort Bewohnenden».!¢ Ist wirklich denkbar, dass Samaritaner dahinter
stehen, oder muss man nicht vielmehr davon ausgehen, dass unterschied-
liche Gruppen nebeneinander auf und am Berg prisent waren, die in der
judischen Uberlieferung immer mehr zu einer, dann aber umso dubiose-
ren Gruppe zusammenschmolzen? Dass darunter auch Heiden waren, hal-
te ich fiir unbestreitbar, zumal Josephus von so seltsamen Bewohnern wie
den «Sidoniern von Sichem» redet - phonizischen Kolonisten in Sichem -,
die den Sabbat hielten und behaupteten, sie seien Hebrier (Ant. 12,258-
261).7 Gegen diese Menschen konnte auch die Polemik gegen «das torich-
te Volk in Sichem» in Sir 50,26 gerichtet sein.

Zusitzlich verkompliziert wird die Situation dadurch, dass all dies topo-
grafisch auf engstem Raum stattfindet und offensichtlich auch auf der Basis
eines allgemeinen semitischen ethnischen Substratums, sodass die Vermi-
schung unterschiedlicher biblischer oder nichtbiblischer Traditionen
durchaus nicht abwegig erscheint, zumal auch der Garizim, bzw. die auf

Dazu vgl. Josephus: Antiquitates 12,257-264, und Zangenberg: ZAMAPEIA (Anm.
2),141; C. Breytenbach: Zeus und Jupiter auf dem Zion und dem Berg Garizim. Die
Hellenisierung und Romanisierung der Kultstitten des Hochsten, JS] 28 (1997) 369-
380.

Dazu s. Zangenberg: ZAMAPEIA (Anm. 2), 671.



296 Jiirgen Zangenberg

und bei ihm prisenten Gruppen munter allerhand Traditionen auf den
Berg verpflanzten. So gibt es z.B. Anzeichen dafiir, dass der Berg von be-
stimmten Gruppen (Samaritanern?) schon bald mit Luza/Bet-El gleichge-
setzt wurde und man auch behauptete, auf dem Garizim sei Abraham vom
Priester Melchisedek gastlich aufgenommen worden (Pseudo-Eupolemos
frg. 1,51.).18

Hintergrund dieses Volkergemischs und damit auch der kultischen Vielfalt
auf dem Garizim waren die gute Erreichbarkeit und Fruchtbarkeit der Regi-
on und die zum Teil turbulenten historischen Ereignisse, die zu zahlreichen
Einwanderungsbewegungen fithrten, wobei sich immer wieder neue Bevolke-
rungsgruppen mit bereits anwesenden zu arrangieren hatten. Véllig zu Recht
sind diese Faktoren in der Forschung in letzter Zeit stirker ins Blickfeld gera-
ten und in die Beurteilung der kulturellen und geschichtlichen Wurzeln der
antiken Samaritaner und damit auch in die Interpretation des Garizim einge-
flossen. Besonders wichtig war zunichst die terminologische Differenzierung
zwischen den eigentlichen Samaritanern im Sinne der auf den Garizim orien-
tierten, aber biblischen Traditionen verpflichteten «Israeliten», und den Sa-
mariern im Sinne der zumeist semitischen und zumeist heidnischen Bewoh-
ner der Region Samarien, die erstmals von Rita Egger in die Diskussion ein-
gefiihrt wurde.!” Egger gelingt so eine wichtige Verfeinerung unseres begriff-
lichen Instrumentariums, die die sachlichen Unterschiede zwischen den in der
antiken Literatur genannten Gruppen besser erfassen lisst. Egger iiberwindet
so eine gewisse Tendenz der Forschung, alle Gruppen in einen Topf zu wer-
fen. Diese Tendenz ist freilich nicht zuletzt darauf zuriickzufiihren, dass die
antiken Quellen selbst keinerlei terminologische Differenzierung vorneh-
men.

Eine weitere wichtige Differenzierung geht auf Reinhard Pummer und
Ferdinand Dexinger zuriick.?® Besonders Dexinger hat sich der Frage ange-
nommen, ob es sich bei den in den biblischen Spitschriften (Il Kén; Chroni-
stisches Geschichtswerk) genannten Nordreichsbewohnern schon um Sama-
ritaner im eigentlichen Sinn handelt. Bekanntlicherweise fiihlten sich diese
Nordlinge ja mit den Bewohnern des Sudreichs verbunden und wollten sich
daher gar am Tempelbau in Jerusalem beteiligen, was von den Jerusalemern
aufgrund ihrer neuen, aus dem Exil mitgebrachten Reinheitsvorstellungen
strikt zuriickgewiesen wurde. Der Garizim wird dabei freilich nie erwihnt,
die Initiativen gehen von Samarien aus. Dort residierte der persische Statthal-

8 Dazus. Zangenberg: ZAMAPEIA (Anm. 2), 5.

19 R. Egger: Josephus Flavius und die Samaritaner. Eine terminologische Untersuchung
zur Identititsklirung der Samaritaner (NTOA 4), Freiburg CH/Géttingen 1986.

2 F. Dexinger: Der Ursprung der Samaritaner im Spiegel der frithen Quellen, in: F.
Dexinger, R. Pummer (Hg.): Die Samaritaner (WdF 604), Darmstadt 1992, 67-140.



Berg des Segens, Berg des Streits 297

ter, von dort sind aus spitpersischer Zeit auch interessante Reste einer Misch-
kultur aus persischen, phonizischen, griechischen und einheimischen Ele-
menten zu erkennen (Munzen, Daliye-Bullen).?! Dexingers Textanalysen ha-
ben ihn zu der sehr plausiblen Annahme gefiihrt, dass man im 5. und 4. Jh.
v.Chr. eigentlich noch nicht von Samaritanern sprechen sollte, dass aber eine
deutliche Kontinuitit zwischen beiden Gruppen bestehe, die ja auch in den
Texten thematisiert wird (Jahwe-Affinitit; Wohnen in Samarien). Dexinger
unterscheidet daher zu Recht zwischen sog. «Proto-Samaritanern» und «Sa-
maritanern». Verbindet man diese beiden Differenzierungen von Egger und
Dexinger, so wird man sagen kdnnen, dass die Proto-Samaritaner allesamt Sa-
marier waren, dass aber nach der Weiterentwicklung mancher (!) Protosama-
ritaner zu Samaritanern neben letzteren weiterhin noch Samarier in der Regi-
on lebten, die nichts mit dem biblisch inspirierten Kult auf dem Hauptgipfel
des Garizim zu tun hatten.

Der wichtigste Faktor fiir die Verwandlung von Proto-Samaritanern zu
Samaritanern war aber gerade die Etablierung des Kultes auf dem Garizim.
Dexingers Differenzierungen sind vor allem deshalb von Bedeutung, weil sie
die recht romantische Sicht einiger Exponenten der ilteren Forschung korri-
gieren, wonach die Samaritaner direkte Nachkommen des Nordreiches Israel
darstellen, die die Katastrophe der assyrischen Eroberung iiberstanden und
genuine Nordreichstraditionen fortgesetzt hitten. Kaum etwas spricht dafiir,
dass der samaritanische Kult eine besondere Nihe zu altisraelitischen Vorstel-
lungen und Praktiken aufweist — etwa im Unterschied zum Jerusalemer Ju-
dentum, das sich nach dem Exil und besonders nach der Katastrophe von 70
n.Chr. recht bald von diesen Wurzeln gelost hat. Im Gegenteil: Die Religion
der antiken Samaritaner weist auffillige Affinititen zu fundamental «siid-
lichen» Elementen auf, die es wahrscheinlich machen, dass trotz aller Veran-
kerung der Proto-Samaritaner im Norden der entscheidende Impuls hin zur
Entwicklung der Samaritaner gerade aus dem Siiden kam: nimlich einerseits

21 Zu den perserzeitlichen Miinzen und Siegelabdriicken aus Samarien s. M.J.W. Leith:
Seals and Coins in Persian Period Samaria, in: L.H. Schiffman, E. Tov, ]J.C. Vander-
Kam (Hg.): The Dead Sea Scrolls Fifty Years after Their Discovery. Proceedings of
the Jerusalem Congress, July 22-25, 1997, Jerusalem 2000, 691-707; dies.: Wadi Dali-
yeh I. The Wadi Daliyeh Seal Impressions (DJD 24), Oxford 1997; Y. Meshorer, S.
Qedar: The Coinage of Ancient Samaria in the Fourth Century B.C.E., Jerusalem
1991; dies.: Samarian Coinage, Jerusalem 1999; zum literarischen und historischen
Kontext s. A. Labahn: Atalja und Joscheba (2Chr 22,10-23,21). Ein spannungsvolles
Verhiltnis auf dem Hintergrund der beginnenden Konfrontation mit Samaria, in: M.
Oeming (Hg.): Theologie des Alten Testaments aus der Perspektive von Frauen (BVB
1), Miinster u.a. 2003, 277-311; G.N. Knoppers: Mt. Gerizim and Mt. Zion. A Study
in the Early History of the Samaritans and Jews, SR 34 (2005) 309-338; ders.: Revi-
siting the Samaritan Question in the Persian Period, in: O. Lipschits, M. Oeming
(Hg.): Judah and the Judeans in the Persian Period, Winona Lake 2006, 265-289.



298 Jiirgen Zangenberg

die Form des Pentateuch, der bis auf wenige typisch sektarische Zufiigungen
ein Produkt Jerusalemer Schreibertradition ist?, und die strikte Kultzentrali-
sation mitsamt pentateuchisch inspirierter Priesterhierarchie und Kultpraxis
andererseits.

Wann genau diese «Infusion aus dem Siiden» erfolgte, ist unklar. Josephus
berichtet in Ant. 11,302f. und 306-312 davon, dass kurz vor dem Auftauchen
Alexanders in Palistina, also im spiten 4. Jh. v.Chr., ein Streit innerhalb der
Priesterschaft Jerusalems ausbrach, da Manasses, der Bruder des Hoheprie-
sters Jaddus von Jerusalem, Nikaso, die Tochter des persischen Satrapen San-
ballat, zur Frau nahm.?* Hinter dieser Heirat standen nicht zuletzt politische
Motive, die es Sanballat ermdglichen sollten, Einfluss auf Juda auszuiiben;
doch sie widersprachen zutieftst den Regeln priesterlicher Reinheit, nach de-
nen ein Angehoriger des Hohepriestergeschlechts keine Fremdstimmige hei-
raten durfte (insofern setzen sich Motive des 5./4. Jh. fort). Im Zuge der An-
feindungen, denen Manasses ausgesetzt war, erhielt er ein Angebot seines
Schwiegervaters, mit seiner Frau auf den Garizim auszuwandern, wo er ein
eigenes Heiligtum «nach dem Vorbild Jerusalems» mit Unterstiitzung Sanbal-
lats errichten konne. Manasses folgte dieser Einladung, und mit ithm zahlrei-
che andere Jerusalemer. Obwohl der Text einige chronologische Probleme
aufwirft und auch sonst nicht frei sein mag von literarischer Ausschmiickung,
halte ich ihn im Grossen und Ganzen fiir sachlich plausibel, da er erklirt, war-
um die samaritanische Religionspraxis in zentralen Punkten mit der der Jeru-
salemer Briider tibereinstimmt.

Auf einen dritten Aspekt ist hinzuweisen. Der australische Semitist Alan
D. Crown und der niederlindische Judaist Pieter van der Horst haben in meh-
reren Studien mit Nachdruck darauf hingewiesen, dass man trotz aller Inno-
vation zu Beginn der Geschichte der Samaritaner und aller folgenden Polemik
nicht von einem «Bruch» sprechen sollte. Trotz aller Unterschiede und gegen-
seitiger Gewaltausbriiche blieben die Samaritaner bis in die Spatantike hinein
ideologisch aufs Engste mit ihren jiidischen Briidern verbunden. Statt von ei-
nem «Schisma» sollte man daher von einer graduellen Entfremdung sprechen,
an deren Ende erst zwei selbstindige Gruppen standen.

22 Zum samaritanischen Pentateuch vgl. E. Tov: Textual Criticism of the Hebrew Bible,
Minneapolis/Assen 1992, bes. 80-100 und zum Dekalog vgl. Anm. 10 oben. Eine
nichtkritische Ausgabe liegt vor in A. Tal: The Samaritan Pentateuch. Edited Accor-
ding to MS 6 (c) of the Shekhem Synagogue, Tel Aviv 1994.

2 Dazu s. Zangenberg: ZAMAPEIA (Anm. 2), 59-63.



Berg des Segens, Berg des Streits 299

4. Die Rolle der Archiologie

Welche Rolle spielte die Archiologie bei all dem? Heute, nach vielen Jahr-
zehnten intensiver Forschung, kann man sagen, dass die Archiologie neben
der neuen Interpretation der Texte, wie ich sie eben umrissen habe, wesentli-
chen Einfluss auf die Revision des traditionellen Bildes der Samaritaner und
des Garizim hatte. Doch brauchte man einige Zeit, bis man das Potential der
archiologischen Hinterlassenschaften erkannte und systematisch ausschop-
fen konnte. Dabei hatten die ersten Grabungen bereits 1929 stattgefunden.
Damals untersuchte der deutsche Archiologe A.M. Schneider die massiven
byzantinischen Reste auf dem Hauptgipfel und konnte die Reste einer justi-
nianischen Befestigung mit Oktogonalkirche nachweisen. So wichtig diese
Grabungen waren, die Ergebnisse trugen kaum etwas zur Rekonstruktion der
religiosen Praktiken der antiken Samaritaner bei. Ebenso verhilt es sich mit
den mittelbronzezeitlichen Strukturen von Khirbet et-Tananir, die 1931 am
Hang des Garizim angegraben worden sind. Vermutlich handelt es sich dabei
um ein kleineres Heiligtum, das in Verbindung mit der Siedlung auf Tell Ba-
lata (Sichem) stand. In der Diskussion um den samaritanischen Kult hat es
dennoch zu Recht keine Rolle gespielt.

Erst zwischen 1964 und 1968 konnten im Rahmen der Grabungen auf Tell
Balata wieder Untersuchungen auf dem Garizim unternommen werden.
Diesmal konzentrierte sich die Arbeit unter Robert Bull auf Tell er-Ras, den
oberhalb von Sichem gelegenen Vorkegel. Bull gelang der Nachweis eines
zweiphasigen Tempels, dessen Beifunde (Inschriften und Skulpturenreste)
deutliche Beziige zu Zeus, also einer paganen Gottheit, aufwiesen. Die iltere
Phase des Heiligtums identifizierte Bull mit dem in vielen antiken jiidischen
Texten erwihnten samaritanischen Heiligtum. Wenn dies zutrifft, und Bull
lasst bis heute keinen Zweifel daran, dann bestitigen die archiologischen Fun-
de einen wesentlichen Vorwurf, den die Texte den Samaritanern gegeniiber
erhoben: nimlich den des Synkretismus. Der Sechstagekrieg und die israeli-
sche Besetzung Samariens machten eine Fortsetzung der Grabungen unmég-
lich, zur Untersuchung des Hauptgipfels kam es daher nicht mehr. Man darf
ruhig einen Moment dariiber spekulieren, wie anders Bulls Bild der Samarita-
ner geworden wire, wenn er nicht den Nebenhiigel untersucht, sondern im
Umkreis der von Schneider freigelegten Reste auf dem Hauptgipfel weiterge-
graben hitte. Dennoch ist es letztlich unerklirlich, warum Bull die Reste auf
dem auch topographisch deutlich sekundiren Neberhiigel als reprisentativ
fur die Nutzung des gesamten Berges ansah. Aber mangels gegenteiliger Befun-
de war es kaum méglich, thm zu widersprechen, und Bulls Funde trugen zu-
nichst wesentlich dazu bei, trotz aller Bedenken, die sich durch die Neuinter-
pretation der Texte ergaben, am grundsitzlich synkretistischen Charakter der
samaritanischen Religion festzuhalten.



300 Jiirgen Zangenberg

Der eigentliche Durchbruch hin zu einer sachgerechten Interpretation des
Geschehens auf dem antiken Garizim erfolgte erst im Zuge der grossriumigen
Ausgrabungen, die seit 1982 tber fast 20 Jahre durch die Zivilverwaltung der
israelischen Militiradministration von «Judia und Samaria» unter der Leitung
von Yitzhak Magen durchgefiihrt wurden;?* erst sie verhalfen der Neubewer-
tung der textlichen Aussagen zu den Samaritanern durch Alan Crown, Rein-
hard Pummer, Ferdinand Dexinger und Rita Egger zu einem wirklichen
Durchbruch, was einen besonderen Gliicksfall in der Forschung darstellt.

Magen konzentrierte sich bewusst wieder auf den Hauptgipfel, legte dort
nicht nur den gesamten Bereich der justinianischen Festung wie auch der Ok-
togonalkirche frei, sondern auch massive Reste eines Heiligtums, ja einer gan-
zen Stadt aus hellenistischer Zeit. Die archiologischen Befunde, die im Fol-
genden niher besprochen werden (darunter ca. 400 fragmentierte Inschrif-
ten), lassen keinen Zweifel daran, dass Magen endlich die Hauptsiedlung der
antiken Samaritaner gefunden hatte. Als Magen im Jahre 1993 die ersten Er-
gebnisse seiner Untersuchungen in einem Festschriftbeitrag publizierte, wur-
de diese Sensation in der Forschung gar nicht recht wahrgenommen. Weitere
Aufsidtze folgten im Jahre 2000. Die Grabungen sind abgeschlossen, ein erster
Band der Endpublikation liegt seit 2004 vor,? ein weiterer kam 2006 zu den
Grabungen in Neapolis auf Hebriisch heraus.?® Weitere Binde werden fol-
gen. Obwohl noch nicht das gesamte Material vorliegt, insbesondere nicht die
Keramik und die Daten zur Stratigrafie, hat sich das Bild des Garizim grund-
legend verindert.

Dank Magens Grabungen ist nun klar, dass nicht Tell er-Ras, sondern der
Hauprgipfel Gebel el-Islamiye als massgeblich fiir die Rekonstruktion samari-
tanischen Lebens herangezogen werden muss. Allein hier lag das Heiligtum
der Samaritaner. Ferner zeigte sich, dass dieses Heiligtum lediglich Teil einer
komplexen, weit grosseren Anlage war. Das «Heiligtum auf dem heiligen
Berg» war eingebettet in eine «<heilige Stadt auf dem heiligen Berg». Bei dieser
Stadt, deren Name inschriftlich nicht belegt ist, die aber vielleicht als das
Luza/Bet-El der Samaritaner identifiziert werden kann, haben wir den
Hauptort der Samaritaner vor uns, und dieser, nicht Sichem muss als Zen-
trum der Samaritaner angesehen werden. Das gibt Raum auch zu einer Neu-
bewertung der Kultur und Geschichte Sichems in hellenistischer Zeit, das
wohl als Handelsniederlassung sidonischer Kolonisten gegen Ende des 4. Jh.

24 Dazu s. Zangenberg: Frithes Christentum (Anm. 3), 43-47; ders.: Between Jerusalem
and the Galilee (Anm. 2), 421-426.

2 Y. Magen, H. Misgav, L. Tsfania: Mount Gerizim Excavations I. The Aramaic,
Hebrew and Samaritan Inscriptions (Judaea and Samaria Publications 4), Jerusalem
2004. Dort findet sich ein Verzeichnis der fritheren Publikationen von Magen und
eine Diskussion der archiologischen Befunde auf dem Berge.

% Magen: Flavia Neapolis (Anm. 8).



Berg des Segens, Berg des Streits 301

v.Chr. wiedergegriindet wurde und eine primir heidnische Bevolkerung be-
herbergte.?”

Schliesslich lieferten genauere Nachuntersuchungen durch Magen auf Tell
er-Ras den Beweis dafiir, dass zeitweise zwei unterschiedliche Heiligtiimer an
unterschiedlichen Orten auf ein und demselben Berg existiert haben miissen.
Bull hatte zwar Recht mit der Identifizierung der Reste als zweiphasigem
Tempel, er irrte jedoch in der Datierung und der Zuweisung an die Samarita-
ner. Der Tempel auf Tell er-Ras ist deutlich zur Ebene hinab orientiert und
war wohl das Hauptheiligtum der im Tal befindlichen Stadt Sichem. Mehrere
archiologische und textliche Zeugen stellen heraus, dass der Tempel durch
eine grosse Freitreppe mit Sichem verbunden war.?® Angesichts der Mischbe-
volkerung Sichems (beachte die «Sidonier», die Josephus erwdhnt), ist
verstindlich, warum die Umwidmung des Heiligtums an Zeus Xenios unter
Antiochus IV véllig gewaltlos verlief und sogar «auf Antrag der Bewohner des
Platzes» als Loyalititsbezeugung vorgenommen werden konnte.

5. Phasen der Nutzung des Hauprgipfels

Magens Grabungen haben nicht nur wesentlich zur Klirung zahlreicher Fra-
gen beigetragen, sondern auch neue aufgeworfen. Was also haben wir genau
vor uns??

5.1. Die Friihzeit

Die Anfinge der Besiedlung und kultischen Nutzung des Garizim liegen
(noch) im Dunkeln. Sicher scheint momentan nur, dass die Reste auf Tell Ba-
lata nicht mit dem Rhythmus der Besiedlung des Garizim korrespondieren.
Vor allem fiir die Bronzezeit, die ja auf Tell Balata so massiv prisent ist, fehlen
auf den Gipfeln des Garizim bisher noch jegliche Hinweise, und dasselbe gilt
fiir die Eisenzeit. Allein das mittelbronzezeitliche Heiligtum Khirbet et-Tana-
nir am Hang des Garizim ist auffillig, bleibt aber einphasig und eigentlich
ohne Bezug zum Geschehen in der Ebene.

Leider ist der urspriingliche bauliche Kontext mehrerer proto-dolischer
Kapitelle in gut eisenzeitlicher Tradition nicht mehr eruierbar; sie wurden al-

7 Dazu Zangenberg: Between Jerusalem and the Galilee (Anm. 2), 413-416.

2 Dazu s. 3Q 15 und die Erliuterungen bei Zangenberg: TAMAPEIA (Anm. 2), 340f.
und J.K. Lefkovits: The Copper Scroll 3 Q 15 - A Reevaluation. A New Reading,
Translation and Commentary (STDJ 25), Leiden 2000, 409-412.

2 Ich folge im wesentlichen Magen, bin aber etwas vorsichtiger, was den Charakter des
ersten (perserzeitlichen?) Heiligtums angeht.



302 Jiirgen Zangenberg

lesamt in sekundirer Verwendung gefunden.® Es ist jedoch deutlich plausi-
bler, dass die Kapitelle zur ersten Bauphase aus der Perserzeit gehorten, als al-
lein aufgrund ihrer eine eisenzeitliche Bauphase zu postulieren.

5.2. Die Grundung des ersten Heiligtums in der persischen Zeit

Magen datiert die iltesten Reste auf dem Hauprtgipfel des Garizim ins 5. Jh.
v.Chr., also in die persische Periode. Damit wirft er eine ganze Reihe von Fra-
gen nach den religionsgeschichtlichen, kulturellen und politischen Umstin-
den der Griindung auf, die mangels ausreichender Daten momentan noch
nicht abschliessend beantwortet werden konnen. Meiner Meinung nach ge-
hért diese Phase angesichts der Josephus-Stelle ans Ende des 4. Jh., doch muss
man mit Blick auf die chronologischen Unsicherheiten bis zu einer endgiilti-
gen Klirung abwarten, was Magen in den folgenden Binden noch vorlegen
wird.

Magen weist der perserzeitlichen Griindungsphase eine nahezu quadrati-
sche massive Einfriedung von 98 mal 96 m Seitenlinge zu. Die Mauer ist im
Westen von Ecke zu Ecke iiber gut 80 m ganz erhalten, im Norden wurde ein
sechskammeriges Tor ganz in eisenzeitlicher Tradition gefunden. Im Osten
und Siiden ist die Einfriedung aufgrund spiterer Uberbauung nicht gut erhal-
ten, allein im Westen sind einige Mauerziige von Anbauten und Kammern
auszumachen; zwei weitere Tore werden dort vermutet. In der Nihe der Ost-
mauer, verborgen unter den Resten eines hellenistischen Tores, hat Magen
Reste eines Altars festgestellt, den er ebenfalls der Perserzeit zuweist. Das In-
nere der Einfriedung scheint unbebaut gewesen zu sein, und auch ausserhalb
wurden keine Baureste gefunden, die in die Perserzeit datieren. Der Komplex
steht somit (noch) recht isoliert da.

Was also haben wir hier vor uns? Das Fehlen von Wohnhiusern und einer
gesicherten Wasserversorgung (auf der Akropolis des Garizim befindet sich
keine Quelle) machen es dusserst unwahrscheinlich, dass es sich bei der von
Magen identifizierten Anlage um eine Wohnsiedlung handelt. Eine Festung
scheidet ebenfalls aus, da das Mauerwerk nicht massiv genug ist und eben
nicht geniigend Wasser vorhanden ist. So bleibt nur ein Heiligtum, was auch
durch den Fund eines moglichen Altars nahegelegt wird.

Was aber war der funktionale Kontext dieses Heiligtums? Samaria ist 12
km entfernt, was zwar nicht weit ist, aber ausschliesst, dass der Garizim als
Hof- oder Stadtheiligtum Samarias fungierte. In Samaria gab es sicher andere
Moglichkeiten der Kultausiibung. Sichem war in persischer Zeit ebenfalls
nicht besiedelt, also auch hier kann es keine genuine Verbindung geben. War-
um wurde das Heiligtum auf dem Garizim erbaut und nicht auf dem promi-

30 E. Stern, Y. Magen, Archaeological Evidence for the First Stage of the Samaritan
Temple on Mount Gerizim, IE] 52 (2002) 49-57.



Berg des Segens, Berg des Streits 303

nenteren Ebal (wegen Dt 11,341?)? Und weiter: Welchen Kult praktizierten
die Menschen auf dem Berg? Wurde er permanent durch festes Personal aus-
geiibt oder nur zu bestimmten Zeiten (man beachte das offensichtliche Fehlen
von Wohnbauten)? Und vor allem: Galt der Kult Jahwe? Immerhin dhnelt das
Gebiude laut Magen der Beschreibung des idealen Tempels in Ez 42. Galt der
Kult tatsichlich Jahwe, wie verhalten sich die Anhinger dieses Kultes dann zu
den Samaritanern? Waren es Proto-Samaritaner, oder haben wir die Etablie-
rung der eigentlichen Samaritaner noch weiter hinauf zu datieren?

5.3. Ein Bauboom im 3. Jh. v.Chr.

Im frithen 3. Jh. ist geradezu eine Explosion der Besiedlung auf dem Haupt-
gipfel festzustellen. Magen fiihrt diese auffillige Zunahme auf die Zerstrung
Samarias durch Alexander und die Vertreibung der Bevolkerung im Zuge der
Umwandlung Samarias in eine makedonische Militirkolonie zuriick. Ich
wiirde das Siedlungswachstum nicht gern allein auf die Flichtlinge aus Sama-
rien zuriickfiihren, sondern zumindest ebenso im Zusammenhang mit den in
Josephus, Ant. 11,306-312 erwihnten Ereignissen sehen. In fritheren Publika-
tionen datierte Magen den Ausbau des Garizim in die Zeit Antiochus III um
200 v.Chr. Was ihn zur Umdatierung veranlasst hat, ist noch nicht hinrei-
chend deutlich.

Wie dem auch sei, die Zuwanderung fithrte zu einer massiven Ausweitung
der Besiedlung iiber den gesamten Hauptgipfel hin. Nicht nur wurde der Te-
menos auf der Hiigelkuppe erneuert und ausgebaut; man bebaute den Hiigel
zudem mit zum Teil recht grossen und luxuriésen Wohnhiusern. Vor allem
der Umgang mit dem Heiligtum zeigt, dass es sich bei dem Ausbau trotz aller
Verinderungen nicht um einen Neuanfang, sondern um die Fortsetzung des
Bisherigen handelt. So blieb die Grundstruktur des Temenos erhalten, vor-
handene Mauern wurden wo méglich genutzt, Vorgingerbauten z. T. am sel-
ben Ort neu errichtet, im Falle des Nord- und Osttors sogar in der recht an-
tiquierten Bauart als Kammertor (nun reduziert auf 4 Kammern). Offentliche
Gebiude, grosse Hallen (von Magen als Unterkunft fiir Pilger bezeichnet),
eine monumentale Freitreppe und eine Zitadelle sowie andere Befestigungen
wurden hinzugefiigt.

Trotz Josephus’ enigmatischer Nachricht, dass das samaritanische Heilig-
tum «nach dem Modell Jerusalems» gebaut sei (Ant. 11,302), fehlen jegliche
Reste eines Tempels. Nach allem, was wir derzeit wissen, war der sorgfiltig
gepflasterte Hof leer und beherbergte kein Tempelgebaude. Damit stand das
Garizimheiligtum in drastischem Unterschied zu Jerusalem, wo der Teme-
nosbereich seit frithester Zeit Raum fiir ein regelrechtes Tempelgebiude bot.
Der Garizim stand aber als «tempelloses Heiligtum» gleichwohl nicht allein.
Aus herodianischer Zeit kennen wir dhnliche «sacred precincts» aus Mamre
oder Hebron. Immerhin scheint es so, als habe Magen Triimmer eines freiste-



304 Jirgen Zangenberg

henden Altars innerhalb der Piazza identifizieren konnen, doch sind die bis-
her publizierten Befunde dusserst diirftig, was sicher auch auf die Tatsache
zurlickzufithren ist, dass die Byzantiner just in diesem Bereich ihre Oktogo-
nalkirche errichtet haben und bei der Fundamentierung die ohnehin nicht tie-
fen Sedimente ordentlich durcheinandergebracht haben. Trife Magens Beob-
achtung zu, was durchaus plausibel ist, dann hitten wir ein Heiligtum vor
uns, das klar pentateuchischen Vorschriften entspricht, aber eben nicht dem
Vorbild Jerusalems folgt. Selbst wenn also dissidente Jerusalemer Priester auf
den Garizim gekommen wiren, sind sie den bestehenden Strukturen gefolgt,
statt ihr ehemaliges Heiligtum zu kopieren.

Funktional jedoch haben wir auf dem Garizim nichts anderes als ein Kon-
kurrenzheiligtum zu Jerusalem. Ein grosses Korpus von fast 400 Inschriften
in Quadratschrift und althebriischer Schrift von verschiedenen Stellen des
Heiligtums mit ihrem faszinierend «biblischen» Onomastikon und priester-
lich geprigter Terminologie, Reste von Opferhandlungen (Knochen von Ka-
priden, wenig Rind und Taube; Keramik) und andere Befunde zeigen die gros-
se Ubereinstimmung samaritanischer Religiositit mit derjenigen der Jerusa-
lemer Konkurrenten.*!

Wihrend im Bereich des Temenos weitgehend Kontinuitit herrschte, war
in der Siedlung alles neu. Der Garizim war nun trotz aller logistischer Proble-
me Wohnort geworden. Auffillig ist, dass viele Residenzen mit Sitzbadewan-
nen griechischen Typs ausgertistet waren, die sowohl den Reichtum der Be-
wohner dokumentieren als auch moglicherweise deren besondere Sorge fiir
rituelle Reinheit. Immerhin gibt es keine Stufenbecken auf dem Berg. Viele
Hiuser besassen einen Trakt mit Geriten zur Weiterverarbeitung landwirt-
schaftlicher Produkte (Olpresse 0.4.).

Die Siedlung war regelmissig und wahrscheinlich im wesentlichen in ei-
nem Zug gebaut worden. Bauterrassen sorgten fiir die notwendige Stabilitit
am Hang, Strassen gliederten die Bebauung. Im Stiden schiitzte ein einkamm-
riges Tor den Zugang zur Stadt; ein langer Zug der Stadtmauer war auf dieser
Seite noch erhalten.

5.4. Das Ende durch Hyrcanus

All diese Pracht ging gegen Ende des 2. Jh. durch eine verheerende Feuers-
brunst in Schutt und Asche unter. Die Hasmonier unternahmen mehrere
Vorstosse nach Samarien, um die Region der verhassten Konkurrenten und
Abtriinnigen unter ihre Kontrolle zu bringen. Wihrend Samaria bereits um
128 v.Chr. dem Erdboden gleichgemacht worden war, hielten Sichem und die
Stadt auf dem Garizim noch einige Jahre aus. Ihr Ende kam nach dem Aus-
weis der Miinzfunde nicht vor 111 v.Chr. Heiligtum und Stadt wurden nie-

31 Publiziert in Magen, Misgav, Tsfania: Gerizim I (Anm. 25).



Berg des Segens, Berg des Streits 305

dergebrannt. Eine kleine Garnison stellte sicher, dass die Samaritaner ihr
Haupt nicht wieder erhoben.

Fiir mehrere Jahrhunderte blieb der Gipfel unbebaut, méglicherweise gab
es seit dem 3. Jh. eine Synagoge, doch sind die Hinweise darauf spirlich. Was
jedoch weiter ging, war die Verehrung des Berges selbst: Er, nicht ein Gebiu-
de darauf, war von Gott erwihlt worden und daher heilig zu halten. So haben
wir aus romischer und frithbyzantinischer Zeit zahlreiche Inschriften, die re-
gelmissige Pilgerfahrten von Samaritanern etwa aus Caesarea erwihnen. Ob-
wohl der Tempel zerstort war, wurden weiterhin Opfer abgehalten, und der
Priesterstand behielt seine angestammte religidse und soziale Stellung. Noch
heute ist dies nicht anders.

So war es gerade die Archiologie, die den Garizim - zumindest im Be-
wusstsein historisch interessierter Menschen - wieder zu dem gemacht hat,
was er einmal war: der heilige Berg einer einst bedeutenden religiosen Ge-
meinschaft: geliebt von den einen und gehasst von den anderen, ein Berg des
Segens und des Streits.

Abbildungen

Abb. 1: Aufgang zum Heiligtum auf dem Hauptgipfel des Garizim von Osten. Im Vorder-
grund die massiven Reste der Umfassungsmauern, der Freitreppe und Toranlage des sama-
ritanischen Heiligtums des 4.-2. Jh. v.Chr. Dariiber befindet sich die oktogonale Theoto-



306 Jiirgen Zangenberg

koskirche des spiten 5. Jh. n.Chr. (nur noch Grundmauern erhalten) inmitten der recht-
eckigen Befestigung Justinians samt ndrdlich (rechts) angebauter Kaserne. Aus: Qadmoni-
ot 120 (2000), Titelbild. © Israel Exploration Society.

Abb. 2: Kapitell 10025, gefunden ex sit# im Bauschutt des samaritanischen Heiligtums auf
dem Garizim, mdglicherweise zu einem fritheren Gebiude gehdrend. Aus: Stern, Magen,

Archaeological Evidence (Anm. 30), (49, Fig. 1). © Israel Exploration Society.

Abb. 3: Kapitell 10540, gefunden ex siz# im Bauschutt des samaritanischen Heiligtums auf
dem Garizim, méglicherweise zu einem fritheren Gebiude gehdrend? Aus: Stern, Magen,
Archaeological Evidence (Anm. 30), (49, Fig. 2). © Israel Exploration Society.

Abb. 4: Medaillon des Antoninus Pius (Portrait und Titulatur auf Vorderseite). Auf der
Riickseite ist der Garizim abgebildet. Erkennbar ist eine Sdulenhalle am Fuss des Berges



Berg des Segens, Berg des Streits 307

(Hippodrom von Neapolis?) und eine bergauf fiihrende Treppe, die an einem Tempel en-
det. Der Tempel steht auf einem Podium, im Eingangsbereich ist eine Figur zu sehen, an
der hinteren Ecke eine Siule (?). Die Kuppe, auf der der Tempel steht (Tell er-Ras), ist klar
von einem weiteren Gipfel im Hintergrund unterschieden, der bis auf eine Siule unbebaut
zu sein scheint (Hauptgipfel). Die Umschrift lautet: ®AAYIA NEATIOAEQZ LYPIAZ TMA-
AAIZTINHE ([von] Flavia Neapolis in Syria Paldstina). Das Medaillon ist eine wichtige
Quelle fiir die zweite Bauphase des paganen Tempels auf Tell er-Ras. Aus: Y. Meshorer,
City-Coins of Eretz Israel and the Decapolis in the Roman Period, Jerusalem 1985, 48 Nr.
126. © The Israel Museum.

Abb. 5: Fragment eines Steinblocks (ca. 60 x 60 cm) aus Areal S, Bereich nérdlich des un-
teren Tors mit dreizeiliger, in frither Quadratschrift geschriebener hebriischer Inschrift.
Der Text lautet:

[Das was] Josef [Sohn des NN] geweiht/geopfert hat
[fiir] seine [Fr]au und fiir seine S6hne
[vor dem He]rrn (lifne adonai - kein Tetragramm!) im Tempel (migdash).

Aus: Magen, Misgav, Tsfania, Gerizim I (Anm. 25), 141, Inschrift 150. © Staff Officer of
Archaeology - Civil Administration of Judea and Samaria; Israel Antiquities Authority.



308 Jiirgen Zangenberg

5

/
Zng
G T
Church of Mary Theotokos

Monastery and bathhouse
Residential building and oil press (Area T)

Monumental staircase leading to the sacred precinct
Lower gatehouse
Courtyards for pilgrims’ accommodation
Citadel
“The Twelve Stones”

9  Fortified enclosure
10 Western entrance to the sacred precinct
11 “Everlasting Hill"

9 N N L B W N

12 Winepress

13 “Altar of the Sacrifice of Isaac”

14  Public building

15 Mansion (Area P)

16  Southwestern residential quarter (Area A)
17 Mansion (Area E)

18  Southern residential quarter (Area B)
19  Southern city-gate

20 Southern city-wall

21 Citadel — public building

22 Residential building (Area K2)

23 Residential building (Area K1)

Persian period
Hellenistic period
Byzantine period
Samaritan holy place

ponn

o

50

— [T1

20

Fig. 2. Schematic plan of the excavations at Mt. Gerizim.

Abb. 6: Plan der Ausgrabungen auf dem Hauptgipfel des Garizim nach Yitzhak Magen.
Aus: Magen, Misgav, Tsfania, Gerizim I (Anm. 25), 2 Fig. 2. © Staff Officer of Archaeology
- Civil Administration of Judea and Samaria; Israel Antiquities Authority.



Berg des Segens, Berg des Streits 309

Abb. 7: Fragment eines Steinblocks (ca. 21,5 x 47 cm) aus Areal S, auf der Oberfliche des
ndrdlichen Kirchenbereichs mit mindestens dreizeiliger aramiischer Inschrift aus einer
Mixtur von frither Quadratschrift und althebriischer Schrift. Der Text lautet:

... NN] Sohn des Pinhas, Pr{iester ...
...] ihre [Brliider [die] Priest[er ...

Aus: Magen, Misgav, Tsfania, Mount Gerizim Excavations I (Anm. 25), 259, Inschrift 389.
© Staff Officer of Archaeology - Civil Administration of Judea and Samaria; Israel Anti-
quities Authority.

Abstract

The article reviews the complex history of Mount Gerizim in the Hellenistic and Roman
periods, one of the most fascinating and most controversial «holy sites» in the ancient Le-
vant. Massive excavations on several areas on Mount Gerizim and intensive research on Je-
wish, Christian, Samaritan and pagan textual sources allow a reappraisal of cultic activity
on the mountain. For long periods of its history, Mount Garizim was used by different
religions as center of cultic activity: Samaritans, pagans and later Christians built sanctua-
ries and often worshipped alongside each other. Jews, on the other hand, rejected the
Mountain as illegitimate competitor to Jerusalem.

Jiirgen Zangenberg, Leiden/NL



	Berg des Segens, Berg des Streits : Heiden, Juden, Christen und Samaritaner auf dem Garizim

