
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 4

Artikel: Berg des Segens, Berg des Streits : Heiden, Juden, Christen und
Samaritaner auf dem Garizim

Autor: Zangenberg, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 63 2007 Heft 4

Berg des Segens, Berg des Streits

Heiden, Juden, Christen und Samaritaner auf dem Garizim1

1. Annäherung

Der Garizim ist heute keines der berühmten Zentren grosser Weltreligionen
und eigentlich nie in den Schlagzeilen - und ist doch ein faszinierender Ort
jahrhundertelanger religiöser Aktivität.2 Was macht seine Faszination aus?

Der Garizim ist einer der wenigen Orte der antiken Welt, der für mehrere
Religionen gleichzeitig religiöse Bedeutung hatte, und zwar über lange Jahre
hinweg nicht allein nacheinander im Sinne einer Kultfolge, in der ein neuer Kult
den alten ersetzt oder überlagert, sondern gleichzeitig und in gegenseitiger
Konkurrenz. Die Spuren dieser Konkurrenz sind noch heute deutlich zu spüren,

auf dem Berg selbst zu sehen und vor allem in alten Texten nachzulesen.
Der Garizim bringt uns so in höchst konkreten Kontakt mit unterschiedlichen

Kulturen und Völkern, die in Palästina um die Herrschaft oder auch nur
um ihren Platz im kulturellen Gefüge der Region gerungen haben - und ins-

1 Öffentlicher Vortrag im Rahmen der Ringvorlesung «Heilige Orte» der Theologi¬
schen Fakultät der Universität Basel am 21.06.2007. Ich danke meinen Kollegen Hans-
Peter Mathys und Martin Wallraff für die freundliche Einladung nach Basel und für
das Angebot, den Vortrag in der Theologischen Zeitschrift zu publizieren, sowie für
bereitwillige Hilfe zur raschen Druckvorbereitung. Den Vortragscharakter des Textes
habe ich beibehalten, lediglich einige weiterführende Anmerkungen hinzugefügt.

2 Zum antiken Samaria und zum Garizim allgemein s. J. Zangenberg: Between Jerusa¬
lem and the Galilee. Samaria in the Time of Jesus, in: J.H. Charlesworth (Hg.): Jesus
and Archaeology, Grand Rapids 2006, 393-432; J. Zangenberg: Garizim - «Berg des

Segens». Stadt und Heiligtum der Samaritaner aus hellenistischer Zeit, AW 34 (2003)
23-35; R. Pummer: Early Christian Authors on Samaritans and Samaritanism. Texts,
Translations and Commentary (TSAJ 92), Tübingen 2002; J. Zangenberg: EAMA-
PEIA. Antike Quellen zur Geschichte und Kultur der Samaritaner in deutscher
Übersetzung (TANZ 15), Tübingen 1994.

ThZ 4/63 (2007) S. 289-309



290 Jürgen Zangenberg

besondere mit einer Religion, die fast schon vergessen wäre, hätte nicht nach
Johannes eine Frau am Brunnen mit Jesus gesprochen (Joh 4,l-42)3 oder einer
ihrer Vertreter durch ein Gleichnis Karriere gemacht, das der Evangelist Lukas

Jesus in den Mund gelegt hat (Lk 10,25-37).4 Mit dieser Religionsgemeinschaft,

den Samaritanern, ist der Garizim bis heute in ganz besonderem Masse
verbunden.5

2. Der Garizim in seinem regionalen Kontext

Die Bedeutung des Garizim liegt sicher nicht nur im Bereich seiner literarischen

Wirkungsgeschichte, sondern zuallererst darin, dass er ein realer, stets
aufgesuchter, gebrauchter und interpretierter Ort war. Ganz anders als

Jerusalem, das bis heute im Zentrum der Aufmerksamkeit dreier Weltreligionen
steht (mit all den Problemen, die sich daraus bis heute ergeben), war der
Garizim jahrhundertelang aus dem Blickfeld der allermeisten Menschen, selbst

in der unmittelbaren regionalen Umgebung, verschwunden. Allein den
Samaritanern blieb er heilig, und mit der «Wiederentdeckung» ihrer Literatur und
Kultur durch westliche Besucher und Wissenschaftler seit dem 17. Jahrhundert

wurde auch der Berg wieder zu einer gleichsam realen Grösse. Das
archäologische Interesse erwachte jedoch erst spät und konzentrierte sich auf
wenige Stellen. Bevor wir uns jedoch mit der modernen Forschung befassen,
lohnt der Blick auf die natürlichen Gegebenheiten.

3 Zu Samarien und den Samaritanern im Johannesevangelium s. Zangenberg: Between
Jerusalem and the Galilee (Anm. 2), 396f. (mit weiterer Literatur); ders.: Frühes
Christentum in Samarien. Topographische und traditionsgeschichtliche Studien zu den
Samarientexten im Johannesevangelium (TANZ 27), Tübingen 1998.

4 Zu Samarien und den Samaritern im lukanischen Doppelwerk s. Zangenberg: Bet¬

ween Jerusalem and the Galilee (Anm. 2), 394-398 (mit weiterer Literatur); M. Böhm:
Samarien und die Samaritai bei Lukas. Eine Studie zum religionshistorischen und
traditionsgeschichtlichen Hintergrund der lukanischen Samarientexte und zu deren

topografischer Verhaftung (WUNT 11/111), Tübingen 1999; zu Simon Magus s. J.

Zangenberg: Aûvapiç toù 0eoù. Das religionsgeschichtliche Profil des Simon Magus
aus Sebaste, in: A. v. Dobbeler, K. Erlemann, R. Heiligenthal (Hg.): Religionsgeschichte

des Neuen Testaments, FS K. Berger, Tübingen 2000, 519-540; G. Theissen:
Simon Magus - Die Entwicklung seines Bildes vom Charismatiker zum gnostischen
Erlöser. Ein Beitrag zur Frühgeschichte der Gnosis, in: ebd., 407-432; S. Haar: Simon
Magus. The First Gnostic? (BZNW 119), Berlin/New York 2003.

5 Zu den Samaritanern insgesamt s. R. Pummer: The Samaritans (IoR.J 5), Leiden 1987;

N. Schur: History of the Samaritans (BEAT 18), Frankfurt a.M. 1989; A.D. Crown
(Hg.): The Samaritans, Tübingen 1989; ders.: A Companion to Samaritan Studies,

Tübingen 1993; R.T. Anderson, T. Giles: The Keepers. An Introduction to the

History and Culture of the Samaritans, Peabody 2002; P. van der Horst: De Samarita-

nen. Geschiedenis en godsdienst van een vergeten groepering, Kampen 2004.



Berg des Segens, Berg des Streits 291

Geographisch war der Garizim eigentlich immer gut zu erreichen.6 Der
Berg liegt in Zentralpalästina, im biblischen Samarien, nur ca. 30 km nördlich
von Jerusalem und 40 km östlich des Mittelmeers. Zusammen mit dem Ebal,
dem unmittelbar nördlich gelegenen, mit 938 m über NN noch etwas höheren

Nachbarberg, bildet der Garizim einen strategisch wichtigen Durchlass
durch das samarische Bergland. Zwei wichtige Strassen treffen hier aufeinander:

die eine, vom Mittelmeer kommend, kreuzt den Jordan und führt ins

transjordanische Bergland, die andere läuft auf dem Kamm des Berglands von
Nord nach Süd.

Am östlichen Eingang der schmalen Ebene zwischen den beiden Bergen
lag seit der Mittelbronzezeit eines der bedeutendsten städtischen Zentren
Palästinas: das auch aus der Bibel bekannte Sichern (Gen 34; Jos 24; Ri 9; I Kön
12), dessen Ruinen seit Thiersch und Hölscher auf Teil Balata lokalisiert werden

und seit 1913/14 von deutschen, österreichischen und amerikanischen
Forschern intensiv untersucht wurden. Direkt am Fuss des Teils von Sichern
erstreckt sich die Ebene von al-Askar, dem antiken Sychar (Joh 4,4), eine
wasserreiche, sehr fruchtbare Region, der Grüngürtel von Sichern, sicher seit früher

Zeit bereits intensiv landwirtschaftlich genutzt und mit zahlreichen Dörfern

und Weilern durchsetzt. Einige davon sind durch Surveys lokalisiert und
mehr oder minder flüchtig archäologisch untersucht worden. Hinzu kommt,
dass sich der berühmte «Brunnen Jakobs» in der Ebene befand.7

Unmittelbar im Durchlass zwischen Garizim und dem gegenüberliegenden
Ebal gründeten die Römer im Jahre 73 n.Chr. über der Vorgängersiedlung

Mabartha eine Stadt mit dem Namen Flavia Neapolis und siedelten in
der «Neustadt» Veteranen der siegreichen Legionen des Jüdischen Krieges an
(Plinius, Naturalis Historia 5,69).8 Der Kirchenvater Justin stammt aus
Neapolis, auch gab es dort bis in jüngste Zeit hinein eine samaritanische Gemeinde.

Heute ist die Stadt unter dem Namen Nablus bekannt und die derzeit
grösste arabische Stadt in Zentralpalästina.

Nur gut 12 km vom Garizim entfernt liegt Samaria, die Hauptstadt des

Nordreichs Israel, persische Residenz und hellenistische Stadt, später durch
Herodes zu Ehren des Kaisers neugegründet und umbenannt in Sebaste.9

6 Zu den Verkehrsverbindungen in Samarien s. Zangenberg: Between Jerusalem and the
Galilee (Anm. 2), 400-402; ders.: Frühes Christentum (Anm. 3), 14-22.

7 Zur Ebene von al-Askar s. Zangenberg: Between Jerusalem and the Galilee (Anm. 2),

416-418; ders.: Frühes Christentum (Anm. 3), 96-106.
8 Zu Neapolis s. Zangenberg: Between Jerusalem and the Galilee (Anm. 2), 429f.; ders.:

Frühes Christentum (Anm. 3), 30-35; Y. Magen: Flavia Neapolis. Shekhem in the
Roman Period (Judaea and Samaria Publications 6), Jerusalem 2005 (Hebr.).

9 Zu Sebaste s. Zangenberg: Between Jerusalem and the Galilee (Anm. 2), 426-429; ders.:
Frühes Christentum (Anm. 3), 47-55.



292 Jürgen Zangenberg

Man sieht also: Die Region um Garizim und Ebal ist relativ klein, Mittelmeer

und Jordan, Galiläa und Jerusalem sind jeweils nur ein oder zwei
Tagesmärsche entfernt. So stand Samarien und mit der Region auch der Garizim
stets Einflüssen von aussen offen, deren Träger - einmal sesshaft geworden im
Land - rasch ein ganz eigenes kulturelles Profil entwickelten - bis der nächste
Schub an Neuem zu neuen Entwicklungen anregte.

Neben der Geographie ist auch die Topographie des Garizim bedeutsam.
Der Garizim ist in sich gegliedert, ist also kein «normaler» Berg mit nur einem
Gipfel. Der breit ausladende Hauptgipfel (Gebel el-Islamiye) erhebt sich 881

m über NN und beherbergt auf seinem Scheitelpunkt zahlreiche archäologische

Reste aus unterschiedlicher Zeit, auf die wir noch zurückkommen werden.

Der ca. 831 m hohe Nebengipfel, Teil er-Ras genannt, springt hingegen
nach Norden vor und ist in die Ebene nach Sichern orientiert. Seine ca. 120
mal 80 m grosse kegelförmige Kuppe bildet einen markanten Punkt, der sich
wie ein Thron über Sichern im Tal erhebt. Diese beiden Bereiche, sowohl der

Hauptgipfel als auch Teil er-Ras, spielten als Schauplatz religiöser Aktivitäten
eine jeweils bedeutsame Rolle. Erst in der letzten Zeit erkannte man, wie
unterschiedlich und eigenständig diese religiösen Aktivitäten waren, obwohl
Teil er-Ras nur wenige 100 Meter vom Hauptgipfel entfernt ist und allein eine
sanfte Senke die beiden Teile voneinander trennt. Diese Gegebenheiten werden

uns im Folgenden noch beschäftigen. Demgegenüber besass der flache
und nur ca. 807 m hohe Westhügel kaum religiöse Bedeutung und spielte auch
in der Bebauungsgeschichte des Berges keine erkennbare Rolle.

Warum berichte ich all das? Der Garizim mit seiner bewegten Geschichte
ist nicht zu verstehen, ohne dass man sich ein wenigstens halbwegs deutliches
Bild von seiner Umgebung gemacht hat. Der Berg war stets eingebunden in
die Geschichte der Region, wie alle heiligen Orte in diesem oft so unheiligen
Landstrich der Erde. Am Garizim kann man sich sehr gut vor Augen führen:
Obwohl vermeintlich dem Alltag durch sakrale Weihe enthoben, haben gerade

auch heilige Orte ihre Geographie. Die Nutzung und Geschichte heiliger
Orte folgt in hohem Masse auch den Gegebenheiten des Raumes, in dem sie

sich befinden. Auch heilige Orte haben ihre Infrastruktur und ihren
siedlungsgeographischen Kontext. Gerade der Garizim führt dabei in
unvergleichlichem Masse vor Augen, auf welch kleinem Raum sich in Palästina
Kult und Kultur, Geschichte und Geschichten, Krieg und Frieden oft abspielten.



Berg des Segens, Berg des Streits 293

3. Der Garizim und die antiken Samaritaner im Dickicht literarischer Quellen

Warum also war der Garizim so lange so wenig bekannt? Die Antwort liegt
im Charakter unserer Quellen und der Art und Weise, wie sie interpretiert
wurden.

Bis zur Wiederentdeckung des Garizim für die Wissenschaft durch den
französischen Forscher Félicien de Saulcy im Jahre 1851 beruhte die Kenntnis
des Ortes allein auf der antiken Literatur, die ein sehr eigenes und oft
widersprüchliches Bild von den Bewohnern und Nutzern des Berges zeichnet. Die
weitaus grösste Anzahl unserer Quellen bezieht sich auf die Rolle, die der
Berg für die Samaritaner gespielt hat. Leider stammen die samaritanischen
Selbstzeugnisse aus deutlich späterer Zeit, sind also eher für die «Wirkungsgeschichte»

des Berges als für seine Kultgeschichte zu gebrauchen. Für die
Samaritaner ist der Garizim der Berg des Heils und der Gnade, der Nabel der Welt.
Nur dort darf der vor Gott legitime Kult abgehalten werden, denn nur diesen

Ort hat Gott erwählt.10 Dass diese Sicht des Garizim viel älter ist als die
samaritanischen Texte, die heute noch darüber Auskunft geben, und weit in die
Antike zurückgeht, verdeutlichen ironischerweise jüdische Quellen, die massiv

und vielstimmig die Ansprüche der Samaritaner zurückweisen und Jerusalem

als den Ort der Gnade und des Heils, als den einzig zum legitimen Kult
erwählten Platz verteidigen.11 Natürlich stehen all diese jüdischen Texte dem
Garizim höchst ablehnend gegenüber. Wenn manche Texte den Samaritanern
zumindest noch eine gewisse Sorgfalt bei der Befolgung des Gesetzes zugestehen,

war der Garizim stets und ohne Ausnahme der grosse Zankapfel. Vor
allem am Garizim wurde deutlich, dass die Samaritaner eigentlich dubiose
Abkömmlinge von Fremdvölkern und nur wenig verschleierte Heiden waren.
Besonders die ätiologische Erzählung von den Fremdstämmen, die nach der
assyrischen Eroberung in Samarien angesiedelt wurden (II Kön 17) und die
Notiz vom Vergraben der Götzenbilder unter der Terebinthe von Sichern

(Gen 35,4; vgl. schon Jub 31,1-3) spielten beim Vorwurf eine Rolle, die
Samaritaner würden Götzen anbeten. Besonders deutlich wird das etwa in Jose-
phus, Ant. 11,340-346, oder der Bezeichnung «Kuthäer» in der rabbinischen

10 Besonders deutlich wird dies in den schriftgelehrten Zusätzen zum Dekalog in der
samaritanischen Form des Pentateuch, dazu s. Zangenberg: Between Jerusalem and
the Galilee (Anm. 2), 421-426; ders.: Frühes Christentum (Anm. 3), 35-47.140-148; F.
Dexinger: Das Garizimgebot im Dekalog der Samaritaner, in: G. Braulik (Hg.):
Studien zum Pentateuch, FS W. Kornfeld, Freiburg/Basel/Wien 1977, 111-133; Böhm:
Samarien und die Samaritai (Anm. 4), 313f.; Zangenberg: SAMAPE1A (Anm. 2), 180-

188.
11 Dazu s. z.B. I. Hjelm: The Samaritans in Early Judaism. A Literary Analysis 0SOT.S

303), Sheffield 2000; dies.: Jerusalem's Rise to Sovereignty. Zion and Gerizim in
Competition QSOT.S 404), London/New York 2004.



294 Jürgen Zangenberg

Literatur.12 Der Garizim war der Ort synkretistischer Praktiken und eines

heidnisch inspirierten Mischkults.
Dieses Szenario hat man in der Forschung lange Zeit für mehr oder minder

bare Münze genommen und den Samaritanern allerlei synkretistische
Tendenzen unterstellt, die diese angeblich auf dem Garizim ausgelebt
hätten.13 Methodisch entscheidend war dabei, dass man die zahlreichen Zeugnisse

der antiken jüdischen Literatur, die gegen die Menschen in Sichern und auf
dem Garizim polemisiert, auf eine einzige Gruppe bezog, nämlich die Sama-

ritaner, und dass man diese Texte dann als Quelle zur Rekonstruktion von
deren Religiosität benutzte. So sah man in dem «törichten Volk, das in Sichern
wohnt» (Sir 50,26), die Samaritaner.

Die Realität freilich scheint viel komplexer gewesen zu sein. Drei Faktoren

sind hervorzuheben:

a) Die jüdischen Quellen sind - trotz aller Polemik - insofern ernst zu neh¬

men, als sie klar eine Gruppe angreifen, die ganz deutlich auf dem Boden
des Pentateuch steht, dessen Verheissungen aber positiv auf den Garizim
bezieht. Der Garizim ist ausschliesslicher Kultort, hier fungieren Priester
und Laien, und der Berg spielt eine grosse Rolle in der Frömmigkeit
(Anrufung beim Gebet) und in eschatologischen Kontexten.14 Es ist also

anzunehmen, dass der Streit zwischen Juden und Samaritanern letztlich darum
ging, wer die Heilstraditionen des Pentateuch zu Recht für sich und die

eigene Kultpraxis beansprucht. Diese Sicht wird indirekt dadurch bestätigt,
dass bereits im 2. Jh. v.Chr. Juden und Samaritaner in Alexandria dadurch
aufgefallen sind, dass sie über die Legitimität ihrer beiden Kultorte stritten
(Ant. 12,10; 13,74-79). Einzigartig sind darüber hinaus zwei Inschriften aus
der Nachbarschaft der Synagoge aus Delos (2. und 1. Jh. v.Chr.), auf denen
sich die Auftraggeber bezeichnen als «Israeliten auf Delos, die Opfer
darbringen zum heiligen, geweihten Garizim».15 Diese Inschriften sind nicht
nur deshalb bedeutsam, weil sie bis vor kurzem die einzigen antiken Zeug-

12 S. dazu Zangenberg: IAMAPEIA (Anm. 2), 92-166; A. Lehnardt: Das außerkanonische
Talmud-Traktat Kutim (Samaritaner) in der innerrabbinischen Überlieferung, FJB 26

(1999) 111-138. Einen wichtigen Überblick über die Debatte um die Unterschiede
zwischen Judentum und Samaritanern bietet I. Hjelm: What Do Samaritans and Jews
Have in Common?. Recent Trends in Samaritan Studies, CBR 3 (2004) 9-62.

13 Eine wichtige, noch heute wertvolle Ausnahme bietet die grundlegende Studie von
J.A. Montgomery: The Samaritans. The Earliest Jewish Sect, their History, Theology
and Literature, Philadelphia 1907; später J. Macdonald: The Theology of the Samaritans,

Philadelphia 1964.
14 Siehe z.B. die Tradition von der Verbergung und Zurückholung der Tempelgeräte in

Josephus: Antiquitates 18,85-87, Zangenberg: ZAMAPEIA (Anm. 2), 82f. mit weiterer
Literatur.

15 Dazu Zangenberg: ZAMAPEIA (Anm. 2), 325f.; IJudO i, 228-233.



Berg des Segens, Berg des Streits 295

nisse darstellten, die nachweislich von Samaritanern selbst verfasst wurden,

sondern inhaltlich auch dadurch, dass ihre Autoren die biblische
Selbstbezeichnung «Israelitai» für sich reklamieren und diese durch den
expliziten Verweis auf den Kult am Garizim qualifizieren. Die Beanspruchung

biblischer Traditionen hätte es freilich trotz der jüdischen Polemik
als nicht plausibel erscheinen lassen müsssen, dass mit der Konzentration
auf den Garizim als Kultort zugleich ein nichtbiblischer, synkretistischer
Kult praktiziert wurde. Zumindest genauso gut denkbar wäre, dass die
Alternative Garizim nichts anderes war als eine Parallele zu Jerusalem an
anderem Ort, somit allein die Orte, nicht aber die Arten des Kultes miteinander

in Konkurrenz traten.
b) Die Lage ist aber nicht so einfach. Neben der jüdischen Polemik, die stets

den semi-heidnischen Charakter der Samaritaner unterstrich, gibt es in der
Tat davon unabhängige Zeugnisse, die deutlich von heidnischem Kult auf
dem Garizim oder der Anwesenheit von Fremdvölkern in dessen Umgebung

sprechen. So berichtet II Makk 6,lf., dass König Antiochos IV den
Athener Geron nach Jerusalem schickte, um die Juden notfalls gewaltsam
vom Glauben abzubringen und den Tempel in ein Heiligtum des Zeus

Olympios umzuwidmen (in II Makk 14,33 ist hingegen von einem Altar
des Dionysos die Rede). Während im Falle von Jerusalem explizit von
Zwang die Rede ist, erfolgt die Umbenennung des Tempels auf dem Garizim

in ein Heiligtum des Zeus Xenios bezeichnenderweise «auf Antrag der
den Ort Bewohnenden».16 Ist wirklich denkbar, dass Samaritaner dahinter
stehen, oder muss man nicht vielmehr davon ausgehen, dass unterschiedliche

Gruppen nebeneinander auf und am Berg präsent waren, die in der
jüdischen Uberlieferung immer mehr zu einer, dann aber umso dubioseren

Gruppe zusammenschmolzen? Dass darunter auch Heiden waren, halte

ich für unbestreitbar, zumal Josephus von so seltsamen Bewohnern wie
den «Sidoniern von Sichern» redet - phönizischen Kolonisten in Sichern -,
die den Sabbat hielten und behaupteten, sie seien Hebräer {Ant. 12,258-
261).17 Gegen diese Menschen könnte auch die Polemik gegen «das törichte

Volk in Sichern» in Sir 50,26 gerichtet sein.
c) Zusätzlich verkompliziert wird die Situation dadurch, dass all dies topo-

grafisch auf engstem Raum stattfindet und offensichtlich auch auf der Basis
eines allgemeinen semitischen ethnischen Substratums, sodass die Vermischung

unterschiedlicher biblischer oder nichtbiblischer Traditionen
durchaus nicht abwegig erscheint, zumal auch der Garizim, bzw. die auf

16 Dazu vgl. Josephus: Antiquitates 12,257-264, und Zangenberg: XAMAPEIA (Anm.
2),14f.; C. Breytenbach: Zeus und Jupiter auf dem Zion und dem Berg Garizim. Die
Hellenisierung und Romanisierung der Kultstätten des Höchsten, JSJ 28 (1997) 369-
380.

17 Dazu s. Zangenberg: ZAMAPEIA (Anm. 2), 67f.



296 Jürgen Zangenberg

und bei ihm präsenten Gruppen munter allerhand Traditionen auf den

Berg verpflanzten. So gibt es z.B. Anzeichen dafür, dass der Berg von
bestimmten Gruppen (Samaritanern?) schon bald mit Luza/Bet-El gleichgesetzt

wurde und man auch behauptete, auf dem Garizim sei Abraham vom
Priester Melchisedek gastlich aufgenommen worden (Pseudo-Eupolemos
frg. l,5f.).18

Hintergrund dieses Völkergemischs und damit auch der kultischen Vielfalt
auf dem Garizim waren die gute Erreichbarkeit und Fruchtbarkeit der Region

und die zum Teil turbulenten historischen Ereignisse, die zu zahlreichen
Einwanderungsbewegungen führten, wobei sich immer wieder neue
Bevölkerungsgruppen mit bereits anwesenden zu arrangieren hatten. Völlig zu Recht
sind diese Faktoren in der Forschung in letzter Zeit stärker ins Blickfeld geraten

und in die Beurteilung der kulturellen und geschichtlichen Wurzeln der
antiken Samaritaner und damit auch in die Interpretation des Garizim
eingeflossen. Besonders wichtig war zunächst die terminologische Differenzierung
zwischen den eigentlichen Samaritanern im Sinne der auf den Garizim
orientierten, aber biblischen Traditionen verpflichteten «Israeliten», und den Sa-

mariern im Sinne der zumeist semitischen und zumeist heidnischen Bewohner

der Region Samarien, die erstmals von Rita Egger in die Diskussion
eingeführt wurde.19 Egger gelingt so eine wichtige Verfeinerung unseres begrifflichen

Instrumentariums, die die sachlichen Unterschiede zwischen den in der
antiken Literatur genannten Gruppen besser erfassen lässt. Egger überwindet
so eine gewisse Tendenz der Forschung, alle Gruppen in einen Topf zu werfen.

Diese Tendenz ist freilich nicht zuletzt darauf zurückzuführen, dass die
antiken Quellen selbst keinerlei terminologische Differenzierung vornehmen.

Eine weitere wichtige Differenzierung geht auf Reinhard Pummer und
Ferdinand Dexinger zurück.20 Besonders Dexinger hat sich der Frage
angenommen, ob es sich bei den in den biblischen Spätschriften (II Kön; Chronistisches

Geschichtswerk) genannten Nordreichsbewohnern schon um
Samaritaner im eigentlichen Sinn handelt. Bekanntlicherweise fühlten sich diese

Nordlinge ja mit den Bewohnern des Südreichs verbunden und wollten sich
daher gar am Tempelbau in Jerusalem beteiligen, was von den Jerusalemern
aufgrund ihrer neuen, aus dem Exil mitgebrachten Reinheitsvorstellungen
strikt zurückgewiesen wurde. Der Garizim wird dabei freilich nie erwähnt,
die Initiativen gehen von Samarien aus. Dort residierte der persische Statthal-

18 Dazu s. Zangenberg: IAMAPEIA (Anm. 2), 5.
19 R. Egger: Josephus Flavius und die Samaritaner. Eine terminologische Untersuchung

zur Identitätsklärung der Samaritaner (NTOA 4), Freiburg CH/Göttingen 1986.
20 F. Dexinger: Der Ursprung der Samaritaner im Spiegel der frühen Quellen, in: F.

Dexinger, R. Pummer (Hg.): Die Samaritaner (WdF 604), Darmstadt 1992, 67-140.



Berg des Segens, Berg des Streits 297

ter, von dort sind aus spätpersischer Zeit auch interessante Reste einer Mischkultur

aus persischen, phönizischen, griechischen und einheimischen
Elementen zu erkennen (Münzen, Daliye-Bullen).21 Dexingers Textanalysen
haben ihn zu der sehr plausiblen Annahme geführt, dass man im 5. und 4. Jh.
v.Chr. eigentlich noch nicht von Samaritanern sprechen sollte, dass aber eine
deutliche Kontinuität zwischen beiden Gruppen bestehe, die ja auch in den
Texten thematisiert wird Qahwe-Affinität; Wohnen in Samarien). Dexinger
unterscheidet daher zu Recht zwischen sog. «Proto-Samaritanern» und
«Samaritanern». Verbindet man diese beiden Differenzierungen von Egger und
Dexinger, so wird man sagen können, dass die Proto-Samaritaner allesamt Sa-

marier waren, dass aber nach der Weiterentwicklung mancher Protosama-
ritaner zu Samaritanern neben letzteren weiterhin noch Samarier in der Region

lebten, die nichts mit dem biblisch inspirierten Kult auf dem Hauptgipfel
des Garizim zu tun hatten.

Der wichtigste Faktor für die Verwandlung von Proto-Samaritanern zu
Samaritanern war aber gerade die Etablierung des Kultes auf dem Garizim.
Dexingers Differenzierungen sind vor allem deshalb von Bedeutung, weil sie

die recht romantische Sicht einiger Exponenten der älteren Forschung
korrigieren, wonach die Samaritaner direkte Nachkommen des Nordreiches Israel
darstellen, die die Katastrophe der assyrischen Eroberung überstanden und
genuine Nordreichstraditionen fortgesetzt hätten. Kaum etwas spricht dafür,
dass der samaritanische Kult eine besondere Nähe zu altisraelitischen Vorstellungen

und Praktiken aufweist - etwa im Unterschied zum Jerusalemer
Judentum, das sich nach dem Exil und besonders nach der Katastrophe von 70
n.Chr. recht bald von diesen Wurzeln gelöst hat. Im Gegenteil: Die Religion
der antiken Samaritaner weist auffällige Affinitäten zu fundamental
«südlichen» Elementen auf, die es wahrscheinlich machen, dass trotz aller
Verankerung der Proto-Samaritaner im Norden der entscheidende Impuls hin zur
Entwicklung der Samaritaner gerade aus dem Süden kam: nämlich einerseits

21 Zu den perserzeitlichen Münzen und Siegelabdrücken aus Samarien s. M.J.W. Leith:
Seals and Coins in Persian Period Samaria, in: L.H. Schiffman, E. Tov, J.C. Vander-
Kam (Hg.): The Dead Sea Scrolls Fifty Years after Their Discovery. Proceedings of
the Jerusalem Congress, July 22-25, 1997, Jerusalem 2000, 691-707; dies.: Wadi Dali-
yeh I. The Wadi Daliyeh Seal Impressions (DJD 24), Oxford 1997; Y. Meshorer, S.

Qedar: The Coinage of Ancient Samaria in the Fourth Century B.C.E., Jerusalem
1991; dies.: Samarian Coinage, Jerusalem 1999; zum literarischen und historischen
Kontext s. A. Labahn: Atalja und Joscheba (2Chr 22,10-23,21). Ein spannungsvolles
Verhältnis auf dem Hintergrund der beginnenden Konfrontation mit Samaria, in: M.
Oeming (Hg.): Theologie des Alten Testaments aus der Perspektive von Frauen (BVB
1), Münster u.a. 2003, 277-311; G.N. Knoppers: Mt. Gerizim and Mt. Zion. A Study
in the Early History of the Samaritans and Jews, SR 34 (2005) 309-338; ders.:
Revisiting the Samaritan Question in the Persian Period, in: O. Lipschits, M. Oeming
(Hg.): Judah and the Judeans in the Persian Period, Winona Lake 2006, 265-289.



298 Jürgen Zangenberg

die Form des Pentateuch, der bis auf wenige typisch sektarische Zufügungen
ein Produkt Jerusalemer Schreibertradition ist22, und die strikte Kultzentrali-
sation mitsamt pentateuchisch inspirierter Priesterhierarchie und Kultpraxis
andererseits.

Wann genau diese «Infusion aus dem Süden» erfolgte, ist unklar. Josephus
berichtet in Ant. ll,302f. und 306-312 davon, dass kurz vor dem Auftauchen
Alexanders in Palästina, also im späten 4. Jh. v.Chr., ein Streit innerhalb der
Priesterschaft Jerusalems ausbrach, da Manasses, der Bruder des Hoheprie-
sters Jaddus von Jerusalem, Nikaso, die Tochter des persischen Satrapen San-

ballat, zur Frau nahm.23 Hinter dieser Heirat standen nicht zuletzt politische
Motive, die es Sanballat ermöglichen sollten, Einfluss auf Juda auszuüben;
doch sie widersprachen zutieftst den Regeln priesterlicher Reinheit, nach
denen ein Angehöriger des Hohepriestergeschlechts keine Fremdstämmige
heiraten durfte (insofern setzen sich Motive des 5./4. Jh. fort). Im Zuge der
Anfeindungen, denen Manasses ausgesetzt war, erhielt er ein Angebot seines

Schwiegervaters, mit seiner Frau auf den Garizim auszuwandern, wo er ein
eigenes Heiligtum «nach dem Vorbild Jerusalems» mit Unterstützung Sanbal-
lats errichten könne. Manasses folgte dieser Einladung, und mit ihm zahlreiche

andere Jerusalemer. Obwohl der Text einige chronologische Probleme
aufwirft und auch sonst nicht frei sein mag von literarischer Ausschmückung,
halte ich ihn im Grossen und Ganzen für sachlich plausibel, da er erklärt, warum

die samaritanische Religionspraxis in zentralen Punkten mit der der
Jerusalemer Brüder übereinstimmt.

Auf einen dritten Aspekt ist hinzuweisen. Der australische Semitist Alan
D. Crown und der niederländische Judaist Pieter van der Horst haben in
mehreren Studien mit Nachdruck darauf hingewiesen, dass man trotz aller
Innovation zu Beginn der Geschichte der Samaritaner und aller folgenden Polemik
nicht von einem «Bruch» sprechen sollte. Trotz aller Unterschiede und
gegenseitiger Gewaltausbrüche blieben die Samaritaner bis in die Spätantike hinein
ideologisch aufs Engste mit ihren jüdischen Brüdern verbunden. Statt von
einem «Schisma» sollte man daher von einer graduellen Entfremdung sprechen,
an deren Ende erst zwei selbständige Gruppen standen.

22 Zum samaritanischen Pentateuch vgl. E. Tov: Textual Criticism of the Hebrew Bible,
Minneapolis/Assen 1992, bes. 80-100 und zum Dekalog vgl. Anm. 10 oben. Eine
nichtkritische Ausgabe liegt vor in A. Tal: The Samaritan Pentateuch. Edited According

to MS 6 (c) of the Shekhem Synagogue, Tel Aviv 1994.
23 Dazu s. Zangenberg: IAMAPEIA (Anm. 2), 59-63.



Berg des Segens, Berg des Streits 299

4. Die Rolle der Archäologie

Welche Rolle spielte die Archäologie bei all dem? Heute, nach vielen
Jahrzehnten intensiver Forschung, kann man sagen, dass die Archäologie neben
der neuen Interpretation der Texte, wie ich sie eben umrissen habe, wesentlichen

Einfluss auf die Revision des traditionellen Bildes der Samaritaner und
des Garizim hatte. Doch brauchte man einige Zeit, bis man das Potential der
archäologischen Hinterlassenschaften erkannte und systematisch ausschöpfen

konnte. Dabei hatten die ersten Grabungen bereits 1929 stattgefunden.
Damals untersuchte der deutsche Archäologe A.M. Schneider die massiven

byzantinischen Reste auf dem Hauptgipfel und konnte die Reste einer
justinianischen Befestigung mit Oktogonalkirche nachweisen. So wichtig diese

Grabungen waren, die Ergebnisse trugen kaum etwas zur Rekonstruktion der
religiösen Praktiken der antiken Samaritaner bei. Ebenso verhält es sich mit
den mittelbronzezeitlichen Strukturen von Khirbet et-Tananir, die 1931 am
Hang des Garizim angegraben worden sind. Vermutlich handelt es sich dabei

um ein kleineres Heiligtum, das in Verbindung mit der Siedlung auf Teil Ba-
lata (Sichern) stand. In der Diskussion um den samaritanischen Kult hat es

dennoch zu Recht keine Rolle gespielt.
Erst zwischen 1964 und 1968 konnten im Rahmen der Grabungen auf Teil

Balata wieder Untersuchungen auf dem Garizim unternommen werden.
Diesmal konzentrierte sich die Arbeit unter Robert Bull auf Teil er-Ras, den
oberhalb von Sichern gelegenen Vorkegel. Bull gelang der Nachweis eines

zweiphasigen Tempels, dessen Beifunde (Inschriften und Skulpturenreste)
deutliche Bezüge zu Zeus, also einer paganen Gottheit, aufwiesen. Die ältere
Phase des Heiligtums identifizierte Bull mit dem in vielen antiken jüdischen
Texten erwähnten samaritanischen Heiligtum. Wenn dies zutrifft, und Bull
lässt bis heute keinen Zweifel daran, dann bestätigen die archäologischen Funde

einen wesentlichen Vorwurf, den die Texte den Samaritanern gegenüber
erhoben: nämlich den des Synkretismus. Der Sechstagekrieg und die israelische

Besetzung Samariens machten eine Fortsetzung der Grabungen unmöglich,

zur Untersuchung des Hauptgipfels kam es daher nicht mehr. Man darf
ruhig einen Moment darüber spekulieren, wie anders Bulls Bild der Samaritaner

geworden wäre, wenn er nicht den Nebenhügel untersucht, sondern im
Umkreis der von Schneider freigelegten Reste auf dem Hauptgipfel weitergegraben

hätte. Dennoch ist es letztlich unerklärlich, warum Bull die Reste auf
dem auch topographisch deutlich sekundären NebenhügeX als repräsentativ
für die Nutzung des gesamten Berges ansah. Aber mangels gegenteiliger Befunde

war es kaum möglich, ihm zu widersprechen, und Bulls Funde trugen
zunächst wesentlich dazu bei, trotz aller Bedenken, die sich durch die Neuinterpretation

der Texte ergaben, am grundsätzlich synkretistischen Charakter der
samaritanischen Religion festzuhalten.



300 Jürgen Zangenberg

Der eigentliche Durchbruch hin zu einer sachgerechten Interpretation des

Geschehens auf dem antiken Garizim erfolgte erst im Zuge der grossräumigen
Ausgrabungen, die seit 1982 über fast 20 Jahre durch die Zivilverwaltung der
israelischen Militäradministration von «Judäa und Samaria» unter der Leitung
von Yitzhak Magen durchgeführt wurden;24 erst sie verhalfen der Neubewertung

der textlichen Aussagen zu den Samaritanern durch Alan Crown, Reinhard

Pummer, Ferdinand Dexinger und Rita Egger zu einem wirklichen
Durchbruch, was einen besonderen Glücksfall in der Forschung darstellt.

Magen konzentrierte sich bewusst wieder auf den Hauptgipfel, legte dort
nicht nur den gesamten Bereich der justinianischen Festung wie auch der Ok-
togonalkirche frei, sondern auch massive Reste eines Heiligtums, ja einer ganzen

Stadt aus hellenistischer Zeit. Die archäologischen Befunde, die im
Folgenden näher besprochen werden (darunter ca. 400 fragmentierte Inschriften),

lassen keinen Zweifel daran, dass Magen endlich die Hauptsiedlung der
antiken Samaritaner gefunden hatte. Als Magen im Jahre 1993 die ersten
Ergebnisse seiner Untersuchungen in einem Festschriftbeitrag publizierte, wurde

diese Sensation in der Forschung gar nicht recht wahrgenommen. Weitere
Aufsätze folgten im Jahre 2000. Die Grabungen sind abgeschlossen, ein erster
Band der Endpublikation liegt seit 2004 vor,25 ein weiterer kam 2006 zu den

Grabungen in Neapolis auf Hebräisch heraus.26 Weitere Bände werden
folgen. Obwohl noch nicht das gesamte Material vorliegt, insbesondere nicht die
Keramik und die Daten zur Stratigrafie, hat sich das Bild des Garizim grundlegend

verändert.
Dank Magens Grabungen ist nun klar, dass nicht Teil er-Ras, sondern der

Hauptgipfel Gebel el-Islamiye als massgeblich für die Rekonstruktion samari-
tanischen Lebens herangezogen werden muss. Allein hier lag das Heiligtum
der Samaritaner. Ferner zeigte sich, dass dieses Heiligtum lediglich Teil einer
komplexen, weit grösseren Anlage war. Das «Heiligtum auf dem heiligen
Berg» war eingebettet in eine «heilige Stadt auf dem heiligen Berg». Bei dieser
Stadt, deren Name inschriftlich nicht belegt ist, die aber vielleicht als das

Luza/Bet-El der Samaritaner identifiziert werden kann, haben wir den

Hauptort der Samaritaner vor uns, und dieser, nicht Sichern muss als

Zentrum der Samaritaner angesehen werden. Das gibt Raum auch zu einer
Neubewertung der Kultur und Geschichte Sichems in hellenistischer Zeit, das

wohl als Handelsniederlassung sidonischer Kolonisten gegen Ende des 4. Jh.

24 Dazu s. Zangenberg: Frühes Christentum (Anm. 3), 43-47; ders.: Between Jerusalem
and the Galilee (Anm. 2), 421-426.

25 Y. Magen, H. Misgav, L. Tsfania: Mount Gerizim Excavations I. The Aramaic,
Hebrew and Samaritan Inscriptions (Judaea and Samaria Publications 4), Jerusalem
2004. Dort findet sich ein Verzeichnis der früheren Publikationen von Magen und
eine Diskussion der archäologischen Befunde auf dem Berge.

26 Magen: Flavia Neapolis (Anm. 8).



Berg des Segens, Berg des Streits 301

v.Chr. wiedergegründet wurde und eine primär heidnische Bevölkerung
beherbergte.27

Schliesslich lieferten genauere Nachuntersuchungen durch Magen auf Teil
er-Ras den Beweis dafür, dass zeitweise zwei unterschiedliche Heiligtümer an
unterschiedlichen Orten auf ein und demselben Berg existiert haben müssen.
Bull hatte zwar Recht mit der Identifizierung der Reste als zweiphasigem
Tempel, er irrte jedoch in der Datierung und der Zuweisung an die Samarita-

ner. Der Tempel auf Teil er-Ras ist deutlich zur Ebene hinab orientiert und
war wohl das Hauptheiligtum der im Tal befindlichen Stadt Sichern. Mehrere
archäologische und textliche Zeugen stellen heraus, dass der Tempel durch
eine grosse Freitreppe mit Sichern verbunden war.28 Angesichts der
Mischbevölkerung Sichems (beachte die «Sidonier», die Josephus erwähnt), ist
verständlich, warum die Umwidmung des Heiligtums an Zeus Xenios unter
Antiochus IV völlig gewaltlos verlief und sogar «auf Antrag der Bewohner des

Platzes» als Loyalitätsbezeugung vorgenommen werden konnte.

5. Phasen der Nutzung des Hauptgipfels

Magens Grabungen haben nicht nur wesentlich zur Klärung zahlreicher Fragen

beigetragen, sondern auch neue aufgeworfen. Was also haben wir genau
vor uns?29

5.1. Die Frühzeit

Die Anfänge der Besiedlung und kultischen Nutzung des Garizim liegen
(noch) im Dunkeln. Sicher scheint momentan nur, dass die Reste auf Teil Ba-

lata nicht mit dem Rhythmus der Besiedlung des Garizim korrespondieren.
Vor allem für die Bronzezeit, die ja auf Teil Balata so massiv präsent ist, fehlen
auf den Gipfeln des Garizim bisher noch jegliche Hinweise, und dasselbe gilt
für die Eisenzeit. Allein das mittelbronzezeitliche Heiligtum Khirbet et-Tana-
nir am Hang des Garizim ist auffällig, bleibt aber einphasig und eigentlich
ohne Bezug zum Geschehen in der Ebene.

Leider ist der ursprüngliche bauliche Kontext mehrerer proto-äolischer
Kapitelle in gut eisenzeitlicher Tradition nicht mehr eruierbar; sie wurden al-

27 Dazu Zangenberg: Between Jerusalem and the Galilee (Anm. 2), 413-416.
28 Dazu s. 3Q 15 und die Erläuterungen bei Zangenberg: XAMAPEIA (Anm. 2), 340f.

und J.K. Lefkovits: The Copper Scroll 3 Q 15 - A Réévaluation. A New Reading,
Translation and Commentary (STDJ 25), Leiden 2000, 409-412.

29 Ich folge im wesentlichen Magen, bin aber etwas vorsichtiger, was den Charakter des

ersten (perserzeitlichen?) Heiligtums angeht.



302 Jürgen Zangenberg

lesamt in sekundärer Verwendung gefunden.30 Es ist jedoch deutlich plausibler,

dass die Kapitelle zur ersten Bauphase aus der Perserzeit gehörten, als
allein aufgrund ihrer eine eisenzeitliche Bauphase zu postulieren.

5.2. Die Gründung des ersten Heiligtums in der persischen Zeit

Magen datiert die ältesten Reste auf dem Hauptgipfel des Garizim ins 5. Jh.
v.Chr., also in die persische Periode. Damit wirft er eine ganze Reihe von Fragen

nach den religionsgeschichtlichen, kulturellen und politischen Umständen

der Gründung auf, die mangels ausreichender Daten momentan noch
nicht abschliessend beantwortet werden können. Meiner Meinung nach
gehört diese Phase angesichts der Josephus-Stelle ans Ende des 4. Jh., doch muss
man mit Blick auf die chronologischen Unsicherheiten bis zu einer endgültigen

Klärung abwarten, was Magen in den folgenden Bänden noch vorlegen
wird.

Magen weist der perserzeitlichen Gründungsphase eine nahezu quadratische

massive Einfriedung von 98 mal 96 m Seitenlänge zu. Die Mauer ist im
Westen von Ecke zu Ecke über gut 80 m ganz erhalten, im Norden wurde ein

sechskammeriges Tor ganz in eisenzeitlicher Tradition gefunden. Im Osten
und Süden ist die Einfriedung aufgrund späterer Uberbauung nicht gut erhalten,

allein im Westen sind einige Mauerzüge von Anbauten und Kammern
auszumachen; zwei weitere Tore werden dort vermutet. In der Nähe der
Ostmauer, verborgen unter den Resten eines hellenistischen Tores, hat Magen
Reste eines Altars festgestellt, den er ebenfalls der Perserzeit zuweist. Das
Innere der Einfriedung scheint unbebaut gewesen zu sein, und auch ausserhalb
wurden keine Baureste gefunden, die in die Perserzeit datieren. Der Komplex
steht somit (noch) recht isoliert da.

Was also haben wir hier vor uns? Das Fehlen von Wohnhäusern und einer
gesicherten Wasserversorgung (auf der Akropolis des Garizim befindet sich
keine Quelle) machen es äusserst unwahrscheinlich, dass es sich bei der von
Magen identifizierten Anlage um eine Wohnsiedlung handelt. Eine Festung
scheidet ebenfalls aus, da das Mauerwerk nicht massiv genug ist und eben

nicht genügend Wasser vorhanden ist. So bleibt nur ein Heiligtum, was auch
durch den Fund eines möglichen Altars nahegelegt wird.

Was aber war der funktionale Kontext dieses Heiligtums? Samaria ist 12

km entfernt, was zwar nicht weit ist, aber ausschliesst, dass der Garizim als

Hof- oder Stadtheiligtum Samarias fungierte. In Samaria gab es sicher andere

Möglichkeiten der Kultausübung. Sichern war in persischer Zeit ebenfalls
nicht besiedelt, also auch hier kann es keine genuine Verbindung geben. Warum

wurde das Heiligtum auf dem Garizim erbaut und nicht auf dem promi-

30 E. Stern, Y. Magen, Archaeological Evidence for the First Stage of the Samaritan

Temple on Mount Gerizim, IEJ 52 (2002) 49-57.



Berg des Segens, Berg des Streits 303

nenteren Ebal (wegen Dt 11,34!?)? Und weiter: Welchen Kult praktizierten
die Menschen auf dem Berg? Wurde er permanent durch festes Personal
ausgeübt oder nur zu bestimmten Zeiten (man beachte das offensichtliche Fehlen

von Wohnbauten)? Und vor allem: Galt der Kult Jahwe? Immerhin ähnelt das

Gebäude laut Magen der Beschreibung des idealen Tempels in Ez 42. Galt der
Kult tatsächlich Jahwe, wie verhalten sich die Anhänger dieses Kultes dann zu
den Samaritanern? Waren es Proto-Samaritaner, oder haben wir die Etablierung

der eigentlichen Samaritaner noch weiter hinauf zu datieren?

5.3. Ein Bauboom im 3. Jh. v.Chr.

Im frühen 3. Jh. ist geradezu eine Explosion der Besiedlung auf dem Hauptgipfel

festzustellen. Magen führt diese auffällige Zunahme auf die Zerstörung
Samarias durch Alexander und die Vertreibung der Bevölkerung im Zuge der

Umwandlung Samarias in eine makedonische Militärkolonie zurück. Ich
würde das Siedlungswachstum nicht gern allein auf die Flüchtlinge aus Sama-

rien zurückführen, sondern zumindest ebenso im Zusammenhang mit den in
Josephus, Ant. 11,306-312 erwähnten Ereignissen sehen. In früheren Publikationen

datierte Magen den Ausbau des Garizim in die Zeit Antiochus III um
200 v.Chr. Was ihn zur Umdatierung veranlasst hat, ist noch nicht hinreichend

deutlich.
Wie dem auch sei, die Zuwanderung führte zu einer massiven Ausweitung

der Besiedlung über den gesamten Hauptgipfel hin. Nicht nur wurde der Te-

menos auf der Hügelkuppe erneuert und ausgebaut; man bebaute den Hügel
zudem mit zum Teil recht grossen und luxuriösen Wohnhäusern. Vor allem
der Umgang mit dem Heiligtum zeigt, dass es sich bei dem Ausbau trotz aller
Veränderungen nicht um einen Neuanfang, sondern um die Fortsetzung des

Bisherigen handelt. So blieb die Grundstruktur des Temenos erhalten,
vorhandene Mauern wurden wo möglich genutzt, Vorgängerbauten z. T. am
selben Ort neu errichtet, im Falle des Nord- und Osttors sogar in der recht
antiquierten Bauart als Kammertor (nun reduziert auf 4 Kammern). Öffentliche
Gebäude, grosse Hallen (von Magen als Unterkunft für Pilger bezeichnet),
eine monumentale Freitreppe und eine Zitadelle sowie andere Befestigungen
wurden hinzugefügt.

Trotz Josephus' enigmatischer Nachricht, dass das samaritanische Heiligtum

«nach dem Modell Jerusalems» gebaut sei (Ant. 11,302), fehlen jegliche
Reste eines Tempels. Nach allem, was wir derzeit wissen, war der sorgfältig
gepflasterte Hof leer und beherbergte kein Tempelgebäude. Damit stand das

Garizimheiligtum in drastischem Unterschied zu Jerusalem, wo der Teme-
nosbereich seit frühester Zeit Raum für ein regelrechtes Tempelgebäude bot.
Der Garizim stand aber als «tempelloses Heiligtum» gleichwohl nicht allein.
Aus herodianischer Zeit kennen wir ähnliche «sacred precincts» aus Mamre
oder Hebron. Immerhin scheint es so, als habe Magen Trümmer eines freiste-



304 Jürgen Zangenberg

henden Altars innerhalb der Piazza identifizieren können, doch sind die
bisher publizierten Befunde äusserst dürftig, was sicher auch auf die Tatsache
zurückzuführen ist, dass die Byzantiner just in diesem Bereich ihre Oktogo-
nalkirche errichtet haben und bei der Fundamentierung die ohnehin nicht
tiefen Sedimente ordentlich durcheinandergebracht haben. Träfe Magens
Beobachtung zu, was durchaus plausibel ist, dann hätten wir ein Heiligtum vor
uns, das klar pentateuchischen Vorschriften entspricht, aber eben nicht dem
Vorbild Jerusalems folgt. Selbst wenn also dissidente Jerusalemer Priester auf
den Garizim gekommen wären, sind sie den bestehenden Strukturen gefolgt,
statt ihr ehemaliges Heiligtum zu kopieren.

Funktional jedoch haben wir auf dem Garizim nichts anderes als ein
Konkurrenzheiligtum zu Jerusalem. Ein grosses Korpus von fast 400 Inschriften
in Quadratschrift und althebräischer Schrift von verschiedenen Stellen des

Heiligtums mit ihrem faszinierend «biblischen» Onomastikon und priesterlich

geprägter Terminologie, Reste von Opferhandlungen (Knochen von Ka-
priden, wenig Rind und Taube; Keramik) und andere Befunde zeigen die grosse

Ubereinstimmung samaritanischer Religiosität mit derjenigen der Jerusalemer

Konkurrenten.31
Während im Bereich des Temenos weitgehend Kontinuität herrschte, war

in der Siedlung alles neu. Der Garizim war nun trotz aller logistischer Probleme

Wohnort geworden. Auffällig ist, dass viele Residenzen mit Sitzbadewannen

griechischen Typs ausgerüstet waren, die sowohl den Reichtum der
Bewohner dokumentieren als auch möglicherweise deren besondere Sorge für
rituelle Reinheit. Immerhin gibt es keine Stufenbecken auf dem Berg. Viele
Häuser besassen einen Trakt mit Geräten zur Weiterverarbeitung
landwirtschaftlicher Produkte (Ölpresse o.ä.).

Die Siedlung war regelmässig und wahrscheinlich im wesentlichen in
einem Zug gebaut worden. Bauterrassen sorgten für die notwendige Stabilität
am Hang, Strassen gliederten die Bebauung. Im Süden schützte ein einkamm-
riges Tor den Zugang zur Stadt; ein langer Zug der Stadtmauer war auf dieser
Seite noch erhalten.

5.4. Das Ende durch Hyrcanus

All diese Pracht ging gegen Ende des 2. Jh. durch eine verheerende Feuersbrunst

in Schutt und Asche unter. Die Hasmonäer unternahmen mehrere
Vorstösse nach Samarien, um die Region der verhassten Konkurrenten und
Abtrünnigen unter ihre Kontrolle zu bringen. Während Samaria bereits um
128 v.Chr. dem Erdboden gleichgemacht worden war, hielten Sichern und die
Stadt auf dem Garizim noch einige Jahre aus. Ihr Ende kam nach dem Ausweis

der Münzfunde nicht vor 111 v.Chr. Heiligtum und Stadt wurden nie-

31 Publiziert in Magen, Misgav, Tsfania: Gerizim I (Anm. 25).



Berg des Segens, Berg des Streits 305

dergebrannt. Eine kleine Garnison stellte sicher, dass die Samaritaner ihr
Haupt nicht wieder erhoben.

Für mehrere Jahrhunderte blieb der Gipfel unbebaut, möglicherweise gab
es seit dem 3. Jh. eine Synagoge, doch sind die Hinweise darauf spärlich. Was
jedoch weiter ging, war die Verehrung des Berges selbst: Er, nicht ein Gebäude

darauf, war von Gott erwählt worden und daher heilig zu halten. So haben
wir aus römischer und frühbyzantinischer Zeit zahlreiche Inschriften, die
regelmässige Pilgerfahrten von Samaritanern etwa aus Caesarea erwähnen.
Obwohl der Tempel zerstört war, wurden weiterhin Opfer abgehalten, und der
Priesterstand behielt seine angestammte religiöse und soziale Stellung. Noch
heute ist dies nicht anders.

So war es gerade die Archäologie, die den Garizim - zumindest im Be-
wusstsein historisch interessierter Menschen - wieder zu dem gemacht hat,
was er einmal war: der heilige Berg einer einst bedeutenden religiösen
Gemeinschaft: geliebt von den einen und gehasst von den anderen, ein Berg des

Segens und des Streits.

Abbildungen

Abb. 1: Aufgang zum Heiligtum auf dem Hauptgipfel des Garizim von Osten. Im Vordergrund

die massiven Reste der Umfassungsmauern, der Freitreppe und Toranlage des sama-
ritanischen Heiligtums des 4.-2. Jh. v.Chr. Darüber befindet sich die oktogonale Theoto-



306 Jürgen Zangenberg

koskirche des späten 5. Jh. n.Chr. (nur noch Grundmauern erhalten) inmitten der
rechteckigen Befestigung Justinians samt nördlich (rechts) angebauter Kaserne. Aus: Qadmoni-
ot 120 (2000), Titelbild. ® Israel Exploration Society.

Abb. 2 Abb. 3

Abb. 2: Kapitell 10025, gefunden ex situ im Bauschutt des samaritanischen Heiligtums auf
dem Garizim, möglicherweise zu einem früheren Gebäude gehörend. Aus: Stern, Magen,
Archaeological Evidence (Anm. 30), (49, Fig. 1). ® Israel Exploration Society.

Abb. 3: Kapitell 10540, gefunden ex situ im Bauschutt des samaritanischen Heiligtums auf
dem Garizim, möglicherweise zu einem früheren Gebäude gehörend? Aus: Stern, Magen,
Archaeological Evidence (Anm. 30), (49, Fig. 2). ® Israel Exploration Society.

Abb. 4: Medaillon des Antoninus Pius (Portrait und Titulatur auf Vorderseite). Auf der
Rückseite ist der Garizim abgebildet. Erkennbar ist eine Säulenhalle am Fuss des Berges



Berg des Segens, Berg des Streits 307

(Hippodrom von Neapolis?) und eine bergauf führende Treppe, die an einem Tempel
endet. Der Tempel steht auf einem Podium, im Eingangsbereich ist eine Figur zu sehen, an
der hinteren Ecke eine Säule Die Kuppe, auf der der Tempel steht (Teil er-Ras), ist klar
von einem weiteren Gipfel im Hintergrund unterschieden, der bis auf eine Säule unbebaut
zu sein scheint (Hauptgipfel). Die Umschrift lautet: «PAATIA NEAIIOAEfll ITPIAIITA-
AAIZTINHX ([von] Flavia Neapolis in Syria Palästina). Das Medaillon ist eine wichtige
Quelle für die zweite Bauphase des paganen Tempels auf Teil er-Ras. Aus: Y. Meshorer,
City-Coins of Eretz Israel and the Decapolis in the Roman Period, Jerusalem 1985, 48 Nr.
126. ® The Israel Museum.

Abb. 5: Fragment eines Steinblocks (ca. 60 x 60 cm) aus Areal S, Bereich nördlich des

unteren Tors mit dreizeiliger, in früher Quadratschrift geschriebener hebräischer Inschrift.
Der Text lautet:

[Das was] Josef [Sohn des NN] geweiht/geopfert hat
[für] seine [Fr]au und für seine Söhne

[vor dem He]rrn (lifne adonai - kein Tetragramm!) im Tempel (miqdash).

Aus: Magen, Misgav, Tsfania, Gerizim I (Anm. 25), 141, Inschrift 150. ® Staff Officer of
Archaeology - Civil Administration of Judea and Samaria; Israel Antiquities Authority.



308 Jürgen Zangenberg

Fig. 2. Schematic plan of the excavations at Mt. Gerizim.

Persian periodI Hellenistic period

CD Byzantine period

Samaritan holy place

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

Church of Mary Theotokos

Monastery and bathhouse

Residential building and oil press (Area T)
Monumental staircase leading to the sacred precinct

Lower gatehouse

Courtyards for pilgrims' accommodation

Citadel

"The Twelve Stones"

Fortified enclosure

Western entrance to the sacred precinct

"Everlasting Hill"

Winepress

"Altar of the Sacrifice of Isaac"

Public building

Mansion (Area P)

Southwestern residential quarter (Area A)

Mansion (Area E)

Southern residential quarter (Area B)

Southern city-gate

Southern city-wall

Citadel — public building

Residential building (Area K2)

Residential building (Area Kl)

Abb. 6: Plan der Ausgrabungen auf dem Hauptgipfel des Garizim nach Yitzhak Magen.
Aus: Magen, Misgav, Tsfania, Gerizim I (Anm. 25), 2 Fig. 2. ® Staff Officer of Archaeology
- Civil Administration of Judea and Samaria; Israel Antiquities Authority.



Berg des Segens, Berg des Streits 309

Abb. 7: Fragment eines Steinblocks (ca. 21,5 x 47 cm) aus Areal S, auf der Oberfläche des

nördlichen Kirchenbereichs mit mindestens dreizeiliger aramäischer Inschrift aus einer
Mixtur von früher Quadratschrift und althebräischer Schrift. Der Text lautet:

NN] Sohn des Pinhas, Pr[iester
...] ihre [Br]üder [die] Priest[er

Aus: Magen, Misgav, Tsfania, Mount Gerizim Excavations I (Anm. 25), 259, Inschrift 389.
® Staff Officer of Archaeology - Civil Administration of Judea and Samaria; Israel
Antiquities Authority.

Abstract

The article reviews the complex history of Mount Gerizim in the Hellenistic and Roman
periods, one of the most fascinating and most controversial «holy sites» in the ancient
Levant. Massive excavations on several areas on Mount Gerizim and intensive research on
Jewish, Christian, Samaritan and pagan textual sources allow a reappraisal of cultic activity
on the mountain. For long periods of its history, Mount Garizim was used by different
religions as center of cultic activity: Samaritans, pagans and later Christians built sanctuaries

and often worshipped alongside each other. Jews, on the other hand, rejected the
Mountain as illegitimate competitor to Jerusalem.

Jürgen Zangenberg, Leiden/NL


	Berg des Segens, Berg des Streits : Heiden, Juden, Christen und Samaritaner auf dem Garizim

