
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Rainer Kessler, Sozialgeschichte des alten Israel. Eine Einführung, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft: Darmstadt 2006. 223 S., EUR 34.90, CHF 58.60, ISBN 3-534-15917-9.

Der Marburger Alttestamentier legt eine Sozialgeschichte Israels vom 13. Jh. bis in die
hellenistische Zeit vor. Das Buch, das halb so umfangreich wie die 1995 erschienene «Urchristliche

Sozialgeschichte» von Ekkehard und Wolfgang Stegemann ist, zeigt auf dem Einband
eine byzantinische Darstellung von Petri wunderbarem Fischfang - entweder fand sich keine

photogene altisraelitische Darstellung, oder es handelt sich um ein Bekenntnis zur
typischen Langlebigkeit sozialer Lebensumstände. Dieses seinerzeit von Braudel beschriebene
Phänomen der longue durée gehört mit zu den theoretischen Grundlagen einer Sozialgeschichte,

worüber Kessler grundsätzlicher reflektiert als das genannte Buch der Gebrüder
Stegemann. Nach einer knappen Forschungsgeschichte seit dem Ende des 19. Jhs. sowie
einer Einführung in die vielfältigen Methoden einer Sozialgeschichte Israels (und der zu
vermeidenden Fallen!) bleiben für die eigentliche Darstellung 140 informationsreiche Seiten.
Kessler entscheidet sich für eine in sechs Zeitepochen gegliederte Darstellung, ohne diese

gegen eine ebenso berechtigte Institutionengeschichte auszuspielen. In jedem Fall ist die

(kritische!) Verwendung moderner Kategorien aus der soziologischen Theoriebildung
unvermeidlich.

Kesslers Einsatz bei der ersten inschriftlichen Erwähnung Israels am Ende des 13. Jhs.

geschieht im Bewusstsein, dass in keiner Epoche eindeutig ist, was «eigentlich» Israel ist, so
dass eine Unterscheidung zwischen «Vorgeschichte» und «eigentlicher Geschichte» nicht
hilfreich wäre. Israels Werden verdankt sich laut Kessler einer allmählichen Mischung aus
unterschiedlichster Herkunft: aus Halbnomaden (den Schasu der ägyptischen Quellen und
den biblischen Erzelterntraditionen entsprechend), aus Entwurzelten (den Apiru der
altorientalischen Quellen und den «Hebräern» der Exodus-Tradition entsprechend) und
wohl auch von Aramäern (vgl. Gen 11; 24; 27-29; Dt 26). Auffällig sind das hartnäckige
Insistieren der Bibeltexte auf nicht-autochthoner Herkunft sowie das Zusammengehörig-
keits-Bewusstsein unter der Bezeichnung Israel, die den Gottesnamen El und nicht Jahwe
in sich trägt. (Eine sozialgeschichtliche Betrachtungsweise ist allerdings überfordert, wenn
sie erklären soll, wie eine solche Bevölkerungsmischung zu einer gemeinsamen Identität als

Volk JHWHs fand.) Kessler bezeichnet die Gesellschaftsstruktur als «verwandtschaftsba-
siert» und über den gemeinsamen Ahnen Israel definiert. Archäologie, Texte und ethno-
soziologische Vergleiche sprechen für eine relativ egalitäre Struktur, auch in Bezug auf die

Stellung der Frau.
Die Entwicklung vom unvollständigen zum frühen und schliesslich zum entwickelten

Staat verändert längere Zeit noch wenig am weiteren Funktionieren der verwandtschafts-
basierten Gesellschaft. Erst im 8. Jh. wird, durch verschiedene Faktoren begünstigt, die

Entwicklung zu einer oekonomischen Klassengesellschaft sichtbar, wobei bisherige
temporäre Verschuldungen in eine unumkehrbare Uberschuldung und Verelendung führen,
und dagegen eine ganze Klasse Vermögender von dieser Entwicklung deutlich profitiert.
Das Königtum versucht, durch die Kodifizierung des Rechts einen gewissen Ausgleich zu
schaffen. Doch erst nach den Deportationen der Oberschicht durch die siegreichen Baby-
lonier werden wirksamere Landreformen möglich. Nun können sich die Zwangs-Exilier-
ten nicht dagegen wehren, dass ihr Landbesitz an die zurückgebliebenen Armen geht (Jer

39,10), allerdings z.T. auch an Angehörige ausländischer Völker (Klgl 5,8). Bei den Exilierten

nimmt - trotz Verlust des Landbesitzes - die Bedeutung der Familienstruktur nicht ab.

ThZ 3/63 (2007) S. 272-288



Rezensionen 273

Über eine Registrierung in Listen wird der schriftliche Nachweis geführt, wer wirklich zu
Israel gehört (Ez 13,9; Esr 2,62).

Als später Nachkommen von Exilierten je «in ihre Stadt» zurückkehren (Neh 7,6), führt
dies zu erneuten Spannungen im Lande, von denen das (aus der Gola-Perspektive verfasste)
Buch Esr/Neh nur zwischen den Zeilen berichtet. Die alte Oberschicht der Exilierten
trifft auf eine seither neu entstandene Oberschicht im Lande, die mit derjenigen in Samaria

verschwägert ist, und auch auf eine durch Schuldsklaverei verursachte Verelendung. Kessler

schildert die vielfältigen Chancen und Konsequenzen der Existenz in einer teilautonomen

persischen Provinz, aber auch in der babylonischen und ägyptischen Diaspora.
Mit der zunehmenden Geldwirtschaft im hellenistischen Zeitalter wächst die Macht

grosser Oberschichtfamilien noch weiter an. Gleichzeitig erodieren andere Familienstrukturen,

was mit privaten und Tempel-gebundenen Almosen teilweise aufgefangen wird.
Dass die politische Macht sich aus der Provinz stärker in die ptolemäische Zentrale
verschiebt, führt u.a. zu einer stärkeren Stellung des Hohepriesters in Jerusalem. In seleukidi-
scher Zeit kann Onias das Hohepriesteramt kaufen; er will Jerusalem zu einer marktkon-
formen hellenistischen Polis machen, d.h. modernisieren, was dann allerdings zum mak-
kabäischen Aufstand führt. Getragen wird der Aufstand durch die konservative
Landbevölkerung unter Führung einer niedrigen Priesterfamilie. Gefördert wird der soziale
Ausgleich (I Makk 2,29), und die Volksversammlung erhält neues Gewicht. Kessler skizziert
die weitere Entwicklung und stellt eine wachsende soziale Ausdifferenzierung Israels in
feste Gruppen (Unterschichtszirkel, Asidäer u.a.) fest. Später werden Pharisäer und Saddu-
zäer folgen, und schliesslich die Christen mit ihrem Anspruch, «wahres Israel» zu sein.

Ein knappes Schlusswort wirft die gewichtige Frage nach der Identität Israels auf, die

spätestens seit der Perserzeit immer wieder umstritten war. Auffälligerweise konnte die
Identität auch nach Verlust der staatlichen Verfasstheit, ja auch des Tempels als religiösem
Zentrum überleben.

Auswahl-Register und eine umfangreiche Bibliographie beschliessen die verdienstvolle
Arbeit, die durch ihre reichhaltige Information und die knappe Diskussion der Sekundärliteratur

einen gewichtigen Überblick ermöglicht und nie der Versuchung erliegt, die
sozialgeschichtlichen Realitäten monokausal erklären zu wollen. So leistet Kessler einen
hilfreichen Beitrag zu einer «sozialgeschichtliche[n] Erdung der grossen und kleinen Worte
der biblischen Schriften, die ohne ihre soziale Fundierung in der Gefahr stehen, zur Ideologie

zu werden, statt ihre befreiende Kraft zu entfalten» (196).
Edgar Kellenberger, Oberwil

Bernhard W. Anderson, Contours ofOld Testament Theology, Fortress Press: Minneapolis
1999. 358 S., USD 32.-, ISBN 0-8006-3074-2.

Beim zu besprechenden Buch handelt es sich um eine «Theologie des Alten Testaments»
im klassischen Sinne dieser Gattungsbezeichnung. Sie ist zwar mit Erscheinungsjahr 1999

nicht mehr ganz druckfrisch; aufgrund ihrer weiten Verbreitung als Grundlektüre im alt-
testamentlichen Unterrichtsbetrieb des angelsächsischen Raums ist sie es aber trotzdem
wert, näher vorgestellt zu werden.

Das Buch gliedert sich in drei unterschiedlich lange Hauptteile, mit den Überschriften
«Yahweh, the Holy One of Israel» (37-78), «Yahweh's Covenants with the People» (79-236)
und «Trials of Faith and Horizons of Hope» (237-324). Diesem dreiteiligen Hauptkorpus
gehen «Preliminary Considerations» voraus; ein Abschnitt «Conclusion: From the Old
Testament to the New» und zwei Anhänge («Appendix 1» und «Appendix 2») folgen ihm.



274 Rezensionen

Den Abschluss des Buches bildet ein dreiteiliges Register von Sachbegriffen, Autoren und
Quellentexten.

Am Anfang des Buches reflektiert Anderson recht ausführlich die Frage des Verhältnisses

von Altem und Neuem Testament. Die Beachtung dieser Frage ist nicht selbstverständlich,

aber sicherlich hilfreich für alle, die sich vor einem christlichen Hintergrund dem
Alten Testament nähern. Dem Rezensenten besonders sympathisch ist Andersons Hinweis
darauf, dass es ohne Altes Testament nicht möglich ist, das Neue Testament zu verstehen
(7), und dass das Alte Testament in seinen theologischen Aussagen keineswegs «veraltet»
ist (9). Weniger einleuchtend ist dagegen Andersons Behauptung einer «radical discontinuity»

am theologisch zentralen und gleichzeitig sensiblen Punkt des Messiaszeugnisses des

Alten Testaments im Verhältnis zum neutestamentlichen Christuszeugnis (8). Ebenso wenig

glücklich erscheint seine recht kühne und nicht weiter begründete Behauptung, dass

das Alte Testament das Neue unter Umständen korrigieren kann (12). Insgesamt möchte
Anderson in der Bestimmung des Verhältnisses der beiden Testamente einen Weg
zwischen Uberbetonung der Kontinuität und Uberbetonung der Diskontinuität gehen. Er
illustriert das mit dem Bild eines Doppelchors, in dem beide Seiten einander gegenüberstehen

(10). Dass hier die Gewichte anders zu liegen kommen als etwa im paulinischen Bild
des Ölbaums mit den eingepfropften Zweigen (Rom 11), ist offensichtlich.

Das Thema des Verhältnisses zum Neuen Testament ist mit diesen einführenden
Erwägungen keineswegs erledigt. Explizit und breit zieht Anderson die Linien vom Alten
Testament ins Neue im Abschnitt «Conclusion» gegen Ende des Buches aus, aber verstreut
auch in den meisten anderen Kapiteln. Diese Perspektive ist oft erhellend und ein hilfreicher

Beitrag zum Entwurf einer gesamtbiblischen Theologie.
Immer noch als Teil der «Preliminary Considerations» finden sich Bemerkungen Andersons

zu seinem hermeneutischen Zugang zum Alten Testament. Richtig hält er fest: «I

recognize that invariably we read the past through the lens of our own experience or categories.

This epistemological limitation, however, does not justify a deliberate reading of
the past through a particular lens ; it only warns us to be deliberate about allowing the

past, in so far as possible, to speak to us with its own voice We must allow the Old
Testament to be a different, even an alien, voice that speaks to us from another world of
discourse» (31). Diesen klaren, ausgewogenen und wohlformulierten Ausführungen, die,

wenn befolgt, vor manchem Irrweg in der Arbeit am Alten Testament bewahren könnten,
kann sich der Rezensent nur anschliessen. Anders verhält es sich mit Andersons Meinung,
dass es sich bei der biblischen Welt um eine durch poetische Imagination konstruierte Welt
handelt, die nur durch einen poetischen Sinn für die allgegenwärtigen Symbole dieser Welt
entschlüsselt werden kann und bei der der Ausleger die Scylla des Literalismus und die

Charybdis des Historizismus vermeiden muss (3If.). Hier wird ohne Not und ohne weitere

Rechtfertigung der Grund gelegt für einen Zugang, welcher der geschichtlichen Dimension

des Alten Testaments und der geschichtlichen Verankerung des biblischen Glaubens
doch wohl zu wenig Rechnung trägt. Das ist umso auffälliger, als sich Anderson über die
Probleme eines solchen Zugangs durchaus Rechenschaft zu geben scheint, wie seine
kritischen Ausführungen zu von Rad und Brueggemann zeigen (21-27). Die hier zutage tretenden

Probleme finden sich dann auch im Appendix 2, «The Relevance of Biblical Archaeology

to Biblical Theology», wieder.
Im ersten Hauptteil geht es um die Frage nach dem Kern des Alten Testaments, den

Anderson im Zeugnis von dem einen Heiligen sieht, den Israel als mit JHWH identisch
verehrt. In der Heiligkeit sieht er «the primary datum of Israel's knowledge of God that is
reflected and refracted in various traditions: priestly, prophetic, and sapiential» (42). Die
Erfahrung dieses Heiligen ist schrecklich und überwältigend; aber indem es mit dem Namen



Rezensionen 275

JHWH verbunden werden kann, wird es doch in einer Ich-Du-Beziehung zugänglich.
«This is the great biblical paradox: that the God who is beyond naming chooses to be

known by name» (51). Dass das Zeugnis von diesem Gott seine Wurzel in einer historischen

Erfahrung hat und nicht als blosses Interpretament zu verstehen ist, hält Anderson
mit Berufung auf entsprechende Ausführungen Emil Fackenheims in «God's Presence in
History» fest (52f.). Damit ist hier an entscheidender Stelle die oben erwähnte ahistorische
Tendenz durchbrochen. Ebenfalls auf Fackenheim basiert die Feststellung dreier grundlegender

dialektischer Gegensätze, die das Verhältnis JHWHs zu Israel prägen: göttliche
Transzendenz vs. göttliche Immanenz; göttliche Souveränität vs. menschliche Freiheit;
Universalität Gottes in seiner Herrschaft über Schöpfung und Geschichte ingesamt vs. Par-
tikularität der Offenbarung Gottes an Israel (77f.).

Der zweite Hauptteil, der umfangmässig den Schwerpunkt des Buches bildet, nimmt diese

drei Gegensätze auf und verbindet sie mit drei grundlegenden Bundesschlüssen, denen
nach Anderson der grössere Teil der Tora und der Propheten unmittelbar zugeordnet werden

kann:

1. Abrahamitischer Bund, mit den bestimmenden Figuren Abraham und Sara, mit der
Textgrundlage im Pentateuch in seiner priesterlichen Endform, mit dem historischen
Haftpunkt am Jerusalemer Tempel und mit Ezechiel als dem hauptsächlichen Vertreter

dieser theologischen Sichtweise innerhalb der prophetischen Tradition; in diesem
Bund wird die Spannung zwischen Universalismus und Partikularismus thematisiert.

2. Mosaischer Bund, mit den bestimmenden Figuren Mose, Aaron und Mirjam, mit der
Textgrundlage im Dt und im dtr. Geschichtswerk, mit dem historischen Haftpunkt im
Nordreich und mit Hosea und Jeremia als den hauptsächlichen Vertretern dieser
theologischen Sichtweise innerhalb der prophetischen Tradition; in diesem Bund wird die

Spannung zwischen Souveränität Gottes und menschlicher Freiheit thematisiert.
3. Königlicher Bund, mit der bestimmenden Figur David, mit der Textgrundlage in den

Psalmen und in der Chronik, mit dem historischen Haftpunkt im davidischen Königtum

und mit (Proto-)Jesaja als dem hauptsächlichen Vertreter dieser theologischen
Sichtweise innerhalb der prophetischen Tradition; in diesem Bund wird die Spannung
zwischen Transzendenz und Immanenz thematisiert.

Die drei Bünde stehen nach Anderson für drei parallele und komplementäre, nicht
antagonistische theologische Sichtweisen, die innerhalb des Alten Testaments einen polyphonen
Chor mit unterschiedlichen Akzenten bilden.

Dieser Dreiteilung folgend führt Anderson in die Hauptthemen des den einzelnen Bünden

zugeordneten biblischen Materials ein, wobei insgesamt die prophetische Literatur
eher schwach beleuchtet wird. Dass in dieser Ubersicht auch ethische und gesellschaftspolitische

Fragen wie Rechtfertigung des Krieges (bzw. Gott und Krieg, 171-180), Stellung der
Frau und manche andere angesprochen werden, macht die Lektüre auch für einen breiteren

Leserkreis spannend. Der Eindruck, den die strenge Einteilung des Materials in die drei
Sichtweisen hinterlässt, ist zwiespältig. Einerseits dient sie der Übersichtlichkeit und hilft
(manchmal durchaus überraschend) theologische Zusammenhänge verdeutlichen; andererseits

erscheint sie als zu künstlich und statisch, so dass sie den Blick auf Verbindungslinien
oder theologische Komplexe, die zur vorgeschlagenen Dreiteilung quer liegen, verstellt.
Als Beispiel sei auf die Behandlung der davidischen Messiaserwartung hingewiesen (193-
236), bei der der Fokus auf das Transzendenz-Immanenz-Problem und die weitgehende
Beschränkung auf (Proto-)Jesaja eine adäquate Erfassung der Zusammenhänge mit dem Sinaibund

oder der historischen Entwicklung der Erwartung v.a. auch jenseits des Exils praktisch

verunmöglicht.



276 Rezensionen

Auf die vielen Einzelbeobachtungen, die in diesem Hauptteil des Buches vorgetragen
werden, kann im Einzelnen nicht näher eingegangen werden. Es seien lediglich beispielhaft
je eine hilfreiche und eine weniger glückliche Ausführung erwähnt. Beides findet sich nahe
beieinander im Kapitel «Creation and the Noachic Covenant» (87-97). Mit guten Gründen
weist Anderson u.a. darauf hin, dass der erste Satz der Bibel nicht als Neben-, sondern als

Hauptsatz zu verstehen ist; dass der Mensch im Vergleich zu altorientalischen Mythen
enorm positiv gewürdigt wird; dass andererseits der Regierungsauftrag des Menschen kein
Freipass zur Ausbeutung ist, sondern eingebettet ist in Gottes fürsorgliche Herrschaft über
die Welt. Dagegen vermag die Deutung der Schöpfung als creatio ex chaos (statt creatio ex
nihilo) ebenso wenig zu überzeugen wie die Rede von einem Vermehrungsauftrag (statt
eines Vermehrungssegens) oder die Verbindung der Gottesebenbildlichkeit mit dem blossen
Nebeneinander der Geschlechter (statt ihres Aufeinander-Zugeordnetseins).

Der dritte Hauptteil gliedert sich zur Hauptsache in die beiden Blöcke Weisheit und
Apokalyptik, wobei die Ausführungen zur Apokalyptik sehr sachgemäss in ein Kapitel
über den «apokalyptischen Triumph Jesu Christi» überleiten. Während die Ausführungen
zur Apokalyptik den weitreichenden Konsens in Grundfragen der Entstehung und der

Charakterzüge dieser Strömung reflektieren, fällt in den recht umfangreichen Kapiteln zur
Weisheit besonders der Verzicht auf Systematisierungen auf. Nüchtern werden die
verschiedenen Facetten und Sichtweisen der Weisheit nebeneinander dargestellt. Während
dies positiv zu vermerken ist, erscheinen die relativ weitgehende Abkoppelung der Weisheit

von den übrigen Traditionen Israels wie besonders auch das Einsetzen der Weisheit
bei einem behaupteten Versagen der drei Bundestheologien angesichts der Katastrophe der

Zerstörung Jerusalems und seines Tempels 587/86 als problematisch.
In allen Teilen des Buches ist das Bemühen des Autors erkennbar, einen mittleren Kurs

zu halten und Extreme zu vermeiden. Das betrifft Datierungsfragen und literarkritische
Probleme ebenso wie Fragen der theologischen Auslegung und ethischen Anwendung alt-
testamentlicher Texte. Als Stärke des Werkes ist hervorzuheben, dass es eine umfassende
Ubersicht über die wesentlichen Themen des Alten Testaments bietet. Die Diskussion dieser

Themen ist aber von unterschiedlicher Qualität. Etwas schärfere Konturen an einigen
Stellen und eine straffere Darstellung würden die Eignung des Buches für den Unterrichtsbetrieb

sicher noch erhöhen.
Markus Zehnder, Kristiansand, Norwegen

Michael Bergunder (Hg.), Missionsberichte aus Indien im 18. Jahrhundert. Ihre Bedeutung
für die europäische Geistesgeschichte und ihr wissenschaftlicher Quellenwert für die
Indienkunde (Neue Hallesche Berichte 1), Verlag Franckesche Stiftungen: Halle 1999.

260 S. EUR 24.50, ISBN 3-931479-66-8.

Das Buch enthält Vorträge, die auf der von den Franckeschen Stiftungen am 20.-21.
November 1997 als interdisziplinäre Fachtagung unter dem Thema «Missionsberichte aus
Indien im 18. Jahrhundert» veranstalteten Tagung gehalten wurden. Im Zentrum stehen die
«Halleschen Berichte».

Neben dem Vortrag von Robert Eric Frykenberg, «The Halle Legacy in Modern India:
Information and the Spread ofEducation, Enlightenment and Evangelization» wurde noch der
Aufsatz von H. Gräfe, «Hindu Apologetics at the Beginning of the Protestant Mission Era in
India» hinzugefügt.

Sehr hilfreich ist die Auswahlbibliographie zur christlichen Mission in Indien im 18.

Jahrhundert, die einen ersten Uberblick über den bisherigen Forschungsstand vermittelt.



Rezensionen 277

Es waren vornehmlich pietistisch geprägte Missionare der Herrnhuter Brüdergemeine,
die August Herrmann Francke dem dänischen König zur Verfügung stellte und die mit
Hilfe indischer Christen eine «information revolution» in Tranquebar in Südindien einleiteten.

Während die Dänen nur am profitablen Handel interessiert waren, wollten die
Missionare der Herrnhuter Brüdergemeine (wie ihr Gründer Graf Nikolaus von Zinzendorf)
den gekreuzigten Jesus Christus in Indien verkündigen. Sie gründeten deshalb christliche
Schulen und erforschten die einheimische Tamil-Sprache. Neben Bartholomäus Ziegenbalg
und Heinrich Plütschau förderte vor allem Christian Friedrich Schwartz einheimische «Helfer».

Vedanyakam Sastri ist neben dem späteren Herrscher von Tranquebar der wohl
bedeutendste. Beide hinterliessen tiefe Spuren in der Tamil Kultur bis zum heutigen Tag. Sie

begründeten ein «public Enlightenment of India» (Robert Eric Frykenberg) und sahen als

ein «Zeichen der Zeit», dass durch die Missionsberichte «unser Indien dem geliebten
Europa immer bekannter wird» (33).

Die Indienmission im Weltaspekt beschreibt Hans-Werner Gensichen (30-43). Ziel der
Missionare war: «Der Heiland will eine Hütte Gottes unter den Menschen», nicht aber
«eine auf lutherischem Fuß eingerichtete christliche Kirche aus den Heiden» (42).

S. Rajamanickam kommt in der Untersuchung der Geschichte der Madurai und Taran-

quebar Mission (44-68) zum Ergebnis, dass nie mehr als 14 europäische Missionare dieser
Mission im Lande waren, jedoch ein gutes Dutzend Zentren über das ganze Gebiet von
Tamil Nadu verstreut waren. Diese von Anfang an indische Mission litt sehr unter der Trennung

zwischen katholischer und protestantischer Mission.
Hugold Gräfe unterstreicht in seinem Beitrag Hindu Apologetics at the Beginning of the

Protestant Mission Era in Indien (69-93), dass der Dialog der Religionen immer eine wichtige
Rolle spielte, auch wenn dann im 18. Jahrhundert die Höflichkeit im religiösen Diskurs
die Oberhand gewann und einen vertieften, der Sache dienenden Dialog verhinderte. Spätere

Missionare versuchten nicht mehr wie Ziegenbalg ehrlich und leidenschaftlich, sich in
den Hinduismus hineinzudenken.

Daniel Jeyaraj konzentriert sich auf Hallesche Berichte: Quelle zur Südindienkunde (94-

110). Er ist überzeugt, «dass die Halleschen Berichte Südindien mit Deutschland, Dänemark

und England verbanden», weil die Missionare es verstanden, die Entwicklung der
Mission in Südindien, die dortige Kultur, Religion und Lebenswelt der Tamilen den
europäischen Lesern verständlich zu beschreiben. Sie sind auch heute noch «eine unverzichtbare

Quelle zur Südindienkunde.» (109)
Michael Bergunder betont in seinem Referat Die Darstellung des Hinduismus in den Halleschen

Berichten (111-125) die Vielschichtigkeit des Inhalts der Hinduismusforschung. Er
bezieht sich auf drei umfangreiche Werke Ziegenbalgs, nämlich Das Malabarische Heidenthum,

Die Malabarische Korrespondenz und Die Genealogie der malabarischen Götter. Hinzu
kommt der vierzigseitige sogenannte Yajur-Veda. Wichtig war den Missionaren die
Vermittlung religiöser Inhalte (115ff.) wie beispielsweise die zehn Avataras Vishnus (117ff.), die

Beschreibung von Wallfahrten (119) und die Religiöse Bewältigung von Krankheiten (121ff.),
bei der vornehmlich weibliche Dorf-Gottheiten eine wichtige Rolle spielten.

Da die Missionare viel unterwegs waren, konnten sie auch ausführlich, wie beispielsweise
Missionar Geister 1734, die Bestattungszeremonien beschreiben (123ff.). Bergunder ist

überzeugt, «dass in den Halleschen Berichten noch viele Quellen zum Studium des Hinduismus

verborgen sind die es verdienen als solche gewürdigt zu werden, weil sie wichtige

Einblicke in den südindischen Hinduismus des 18. Jahrhunderts in Tamilnadu» (125)

geben.
Gita Dharampal-Frick referiert über Malabarisches Heidenthum: Bartholomäus Ziegenbalg

über Religion und Gesellschaft der Tamilen (126-152). «Die Besonderheit von Ziegenbalgs



278 Rezensionen

proto-indologischen Schriften und ihre vielleicht eigenständigsten Leistungen» seien
Alternativen zu bereits bestehenden «eingespielten und zu scheinbaren Gewißheiten verfestigten

Sichtweisen späterer Generationen von Indologen» und «eine wichtige Ergänzung und
in mancher Hinsicht auch ein Korrektiv» langzeitig einseitig dominierender sanskritisch

geprägter Auffassungen. Eine Neubeschäftigung mit Ziegenbalgs Untersuchungen könnte
zu einem Revisionsprozess in der Forschung und zu einem differenzierteren Verständnis
des frühneuzeitlichen Indien beitragen. (152)

Heike Liebau weist in ihrem Vortrag Der Islam in Südindien im Spiegel der dänisch-halle-
schen Missionsquellen (153-174) nach, dass das Interesse am Islam in den Berichten und
Abhandlungen der Missionare deutlich nachzuweisen sei. Sie seien bis heute Quellen von
unschätzbarem kulturhistorischem Wert, besonders auf linguistischem, philosophischem
und teilweise naturwissenschaftlichem Gebiet.

Andreas Nebring beschäftigt sich in seinem Referat mit Natur und Gnade: Zu Theologie
und Kulturkritik in den Neuen Halleschen Berichten (220-245). Das anfängliche Interesse an
der Beschreibung von Religion und Gesellschaft wich später dem Interesse an naturwissenschaftlichen

Erkenntnissen. So erhielt beispielsweise 1795 Peter Rottler (1749-1836) von
der Universität Erlangen die Ehrendoktorwürde für seine Leistungen in der Botanik.

Gegen Ende des Jahrhunderts solidarisierten sich die Missionare mehr und mehr mit den
Armen und Unterdrückten. Ursachen der Armut seien weniger das Kastensystem als
vielmehr politische und kulturelle Probleme. Deshalb konzentrierten sich die Missionare auf
die Verbesserung der sozialen und wirtschaftlichen Gesetzgebung für die Paraiyar.
Missionarjohn erhoffte sich die Verbesserung der Gesellschaft durch die «Gründung einer christlichen

Kultur» in Indien. Dazu sollte die Schularbeit ihren Beitrag leisten. John ist der
Ansicht, dass «die Europäer von tamilischer Literatur, von den indischen Sprachen und von
indischer Medizin und Chemie einiges lernen könnten» (235). Doch «das beste Mittel, die
hiesigen Einwohner zu verbessern, wird immer dieses seyn und bleiben, dass man die Herzen

durch christlichen Unterricht für Jesum zu gewinnen sucht und dahin arbeitet, sie

weiser und glücklicher zu machen, ihre Kinder zu unterrichten, für den Staat zu erziehen,
für ihre Witwen und Armen zu sorgen, und Gewerbe, Fleiß und allemeinen Wohlstand zu
befördern» (237).

Hier finden wir erste Ansätze zu dem, was man dann im 20. Jahrhundert «Christian na-
tionbuilding» nannte.

Der umfangreichste und für mich wichtigste Beitrag ist der von Indira Viswanathan
Peterson, Science in the Tranquebar Mission Curriculum; Natural Theology and Indian Responses

(175-219). Die Missionsgeschichte steht in enger Verbindung mit der Wirtschaftsgeschichte.

Das weltweite Netz, das wir heute Globalismus nennen, wurde zwischen 1450

und 1800 langsam immer enger geknüpft und sprengte alle Dimensionen, um sich, beginnend

mit der Industriellen Revolution in England, im Zeitalter des Imperialismus, heute

zum alles umfassenden Internet zu verdichten.
In dieses «Human Web» 0.R. McNeill und W.H. McNeil) eingesponnen ist auch die

Missionsgeschichte. Indien und China stehen wie im 18. Jahrhundert heute wieder im
Fokus des religiösen und wirtschaftlichen Interesses der Europäer. Zu Beginn des 18.
Jahrhunderts errichtete der dänische König Friedrich IV. in der kleinen Handelskolonie
Tranquebar an der Südostküste Indiens eine protestantische Mission. Zwei Schüler A ugust
Hermann Franckes, des Begründers der Franckeschen Stiftungen zu Halle, Bartholomäus
Ziegenbalg (1682-1719) und Heinrich Plütschau (1677-1752), erreichten nach abenteuerlicher
Reise am 9. Juli 1706 die Küste Südindiens. Mit grosser Behutsamkeit nahmen sie den Dialog

mit den Menschen vor Ort auf. Sie erlernten die Landessprache Tamil und begannen
mit Ubersetzungen religiöser Schriften, die sie, der Tradition des Landes folgend, auf Palm-



Rezensionen 279

blätter schrieben. Aufmerksam erkundeten sie die neue Lebenswelt und berichteten
regelmässig und ausführlich nach Halle. Auszüge wurden in den «Halleschen Berichten» der
Öffentlichkeit zugänglich gemacht; sie fanden über die Grenzen Deutschlands hinaus
Verbreitung und prägten massgeblich die Wahrnehmung Indiens in weiten Kreisen bis hin zu
Johann Wolfgang von Goethe.

Die Dänisch-Hallesche Mission steht für den beständigen Kulturdialog zwischen Indien
und Europa. Ein Beispiel des positiven Kulturaustauschs ist die Geschichte von Tanjore in
Südindien zur Zeit der Herrschaft von Raja Serfoji II (1798-1832). In Indien entstand durch
Raja Serfoji zwischen 1770 und 1820 ein Netzwerk von Ideen und einer wissenschaftlichen
Praxis, die dem europäischen Vorbild in nichts nachstand. Ein kleines Königreich schaffte
im frühen 19. Jahrhundert in Südindien den Sprung in die Modernität. Diese Geschichte
ist bislang nicht hinreichend erforscht worden.

Der am 24. September 1777 im königlichen Haus des Maratha Königs, Chattrapathy
Shivaji geborene und am 7. März 1832 gestorbene Serfoji II war der letzte absolute Herrscher

der unabhängigen Maratha principality of Tanjore. Seine Nachkommen tragen bis
heute den Titel Maharajahs ofThanjavur. Raja Thulajah, der König von Thanjavur, adoptierte

ihn 1787 als Sohn, «indem er ordnungsgemäß alle frommen Riten durchführte». Er
vertraute Serfoji der Obhut des christlichen Missionars Christian Friedrich Schwartz an. Als
Amar Singh sich 1787 des Thrones bemächtigte und dem jungen Prinzen eine gute Ausbildung

verweigerte, sandte Schwartz den jungen Prinzen zum lutherischen Missionar
Wilhelm Gericke nach Madras, der ihm eine vorzügliche Ausbildung ermöglichte. Auf diese

Weise lernte Serfoji Tamil, Telugu, Urdu, Sanskrit, Französisch, Deutsch, Dänisch,
Holländisch, aber auch klassisches Griechisch und Latein. So wurde er zu einem der Gebildetsten

seiner Zeit. Schliesslich setzten ihn die Dänen als raja (König) ein.

Raja Serfoji führte eine Bildungsreform durch und gründete in diesem Zusammenhang
die berühmte Schule Navavidhya Kalanidhi Sala, in der neben Sprachen und Literatur auch
Naturwissenschaften und Kunst sowie handwerkliche Fertigkeiten zusätzlich zum Vedas
und zu den Shastras unterrichtet wurden. Er liess Frauen zu Lehrerinnen ausbilden und
reformierte so das ganze Erziehungswesen. Serfoji führte ausserdem 1805 die erste indische
Handpresse in Südindien ein.

Für die Bauern liess er Wasserspeicher konstruieren und, verbunden mit einem unterirdischen

Entwässerungssystem für die ganze Stadt Thanjavur, viele Brunnen graben.
Das Forschungsinstitut Dhanavantari Mahal sammelte Kräuter (Ayurvedic) und

verarbeitete sie zu Medizin für Menschen und Tiere. Arzte forschten auf den unterschiedlichsten

Gebieten und stellten Kräuter und Tinkturen für medizinische Heilung her. Sie
produzierten im Laufe der Jahre achtzehn Volumen medizinisches Forschungsmaterial. Die
aus Kräutern gewönne Medizin wurde im «Aushadak Kottadi», einer riesigen Apotheke,
aufbewahrt.

Die im Sarabhendra Vaidhya Muraigal gesammelten Gedichte schildern, wie die verschiedenen

Krankheiten zu behandeln sind.
Aus den im September 2003 vom 6. Nachkommen des Königs Serfoji II, dem gegenwärtigen

Prinzen von Thanjavur, veröffentlichten 200 Jahre alten Manuskripten der Saraswa-

thi Mahal Bibliothek geht hervor, dass Serfoji II. selber Augenoperationen durchführte. Er
gründete auch den ersten Zoo in Tamil Nadu und liess eine Werft bei Manora, rund fünfzig
Kilometer von Thanjavur entfernt, errichten, weiter eine meteorologische Station, um den
Handel zu erleichtern, schliesslich eine Gewehrfabrik, eine Marinebibliothek und einen

Marinespeicher mit allen Arten von Navigationsinstrumenten.
Er förderte traditionelle indische Tänze und Musik, führte aber gleichzeitig westliche

Musikinstrumente wie Klarinette und Violine in der Carnatic Musik ein. An der bis heute



280 Rezensionen

bestehenden fünfstöckigen Sarjab Mabadi Bibliothek im Thanjavur Palast Hess er die
Geschichte der Bhonsle Dynastie auf der südwestlichen Wand inschriftlich festhalten. Diese
Inschrift gilt als längste auf der Welt.

Serfoji war sehr tolerant und unterstützte Kirchen, christliche Missionsschulen, hindui-
stische Tempel und islamische Einrichtungen.

An seiner Beisetzung am 7. März 1832, nach fast 40jähriger Herrschaft, nahmen über
90.000 Menschen teil.

Eng verbunden mit Serfoji ist Vedanayakam Sastri (1774-1864). Auch er verdankt seine

Ausbildung Missionar Schwartz. Der christliche Dichter schrieb in Tamil über Kastenwesen

und Christentum. Er gilt als einer der bedeutendsten Dichter in Tamil Nadu. Dem
Beispiel August Herrmann Franckes in Halle folgend, schuf der pietistische Tamile Sastri
Indira Viswanathan Peterson zufolge «ample room for wonder, and thereby in the flow and

interchange of ideas regarding science during the Age of Enlightenment, which, paradoxically,

eventuall rendered the Kunstkammer obsolete». (218)
Karl Wilhelm Rennstich, Reutlingen

Hans Joachim Iwand, Theologiegeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts «Väter und Söhne»,

Nachgelassene Werke. Neue Folge Bd. 3, bearbeitet und kommentiert und mit einem
Nachwort versehen von Gerhard C. den Hertog, Gütersloher Verlagshaus: Gütersloh
2001. 560 S., EUR 101.80, ISBN-10 3-579-01847-7.

Hans Joachim Iwand ist 1899 in Schlesien geboren und 1960 in Bonn gestorben. Er war
nach seiner Promotion und Habilitation zunächst Lehrer für Neues Testament am Herder-
Institut in Riga. Wegen seiner Mitgliedschaft in der Bekennenden Kirche ist ihm die venia

legendi entzogen worden, und er wurde mit dem «Reichsredeverbot» belegt. Iwand war
daraufhin von 1935-37 Leiter illegaler Predigerseminare und, nach zwischenzeitlicher
Inhaftierung, kurze Zeit Pfarrer in Dortmund. Von 1945-1952 nahm er eine Professur für
Systematische Theologie in Göttingen wahr und ging dann an die Universität Bonn. Iwand
ist zeitlebens ein politisch engagierter Theologe gewesen. Nach dem Ende des zweiten
Weltkriegs lehnte er aus sozialistisch-pazifistischer Uberzeugung die Westorientierung der

Adenauerpolitik ab. 1958 wirkte er an der «Prager christlichen Friedenskonferenz» (1958)

mit, wie er überhaupt die Versöhnung mit dem Osten beharrlich anmahnte. Er gründete
1947 das «Haus der helfenden Hände» zur Linderung der Flüchtlingsnot. Seit 1947 gab er
die «Göttinger Predigtmeditationen» heraus, die damals weitverbreiteste deutschsprachige
theologische Zeitschrift, Ausdruck dafür, welche Bedeutung Iwand der Verkündigungsarbeit

der Kirche zumass. Iwands theologisches Denken kreist im Kern um die Theologie
Luthers. Sie ist für ihn die Grundlage und der Massstab, von dem her er auch Karl Barths

Wort-Gottes-Theologie positiv rezipierte. Damit haben wir bereits das Wesentliche gesagt,

um den Grundtenor zu verstehen, von dem die Beiträge Iwands zur Theologiegeschichte
geprägt sind.

Der anzuzeigende Band 3 von Iwands «Nachgelassene Werke Neue Folge» umfasst in der

Hauptsache zwei Vorlesungsmanuskripte, die bei Helmut Gollwitzer jahrelang im Keller
lagerten, von diesem 1978 dem Herausgeber Gerhard den Hertog übergeben wurden und

nun dank der vorliegenden Edition einer breiteren Öffentlichkeit zugänglich sind. Die
Manuskripte waren jeweils für eine zweisemestrige Vorlesung angelegt, die Iwand in seiner

Göttinger Zeit vorgetragen hat. Es handelt sich hier um die in den Jahren 1948/49 gehaltene

Vorlesung «Geschichte der protestantischen Theologie im neunzehnten Jahrhundert:
Väter und Söhne» und die «Einführung in die gegenwärtige Lage der Theologie» aus den



Rezensionen 281

Jahren 1949/50. Der Vorlesungsstil macht die Texte gut lesbar. Iwand hat seine Darstellung

mit prägnanten Zitaten belegt. Der Herausgeber hat diese im Anmerkungsapparat
bibliographisch nachgewiesen und die Texte mit einer der Ausgabe angemessenen spärlichen
Kommentierung versehen. In einem Anhang sind zudem ausgewählte Texte Iwands zu den
Themen der Vorlesungen beigegeben, ebenso ein Nachwort, ein Editionsbericht des

Herausgebers sowie ein Literaturverzeichnis über die von Iwand verwandten Werke samt
einem Namens- und Bibelstellenregister.

Die Themen, denen Iwand in diesen beiden Vorlesungen nachgeht, gehören für die
evangelische Theologie zu den neben und nach der Reformation spannendsten Kapiteln ihrer
Geschichte: die Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts deshalb, weil hier der Versuch
unternommen wird, unter den Bedingungen der Neuzeit, das heisst der durch die Aufklärung

und insbesondere durch Kant heraufgeführten geistesgeschichtlichen Grosswetterlage,

Theologie zu treiben. An der Würdigung dieses Vorhabens als solchem scheiden sich
noch heute die Geister in der theologischen Zunft. Die einen sehen in dem insbesondere

von Schleiermacher inaugurierten Transformationsprozess evangelischer Theologie
sozusagen das Nonplusultra, eine Errungenschaft, hinter die die Theologie, will sie eine Theologie

unter den Bedingungen der Moderne und für den modernen Menschen sein, nicht
mehr zurückgehen darf; von den anderen wird darin mehr oder weniger der Sündenfall der
Theologie weg von ihrer im strikten Sinne theo-logischen Orientierung hin zu einem zu
grossen Ernstnehmen des Menschen in seinem Denken, Fühlen und Handeln gesehen.
Iwands Behandlung der «gegenwärtigen Lage der Theologie» wiederum ist insofern von
Interesse, als sie der Formierungsphase der Nachkriegstheologie gewidmet ist und damit für
uns heute in einer doppelten Perspektive zu lesen ist: zum einen als Versuch der
Selbstpositionierung der «Söhne» gegenüber den «Vätern» des 19. Jahrhunderts und zum andern als

diejenige Theologie, auf die wir Heutigen als auf unsere «Väter» zurückblicken. Dass Söhne

nicht ohne ihre Väter begriffen werden können, gilt wie im richtigen Leben so auch für
das Verstehen theologischer Konzeptionen. Iwand selbst interpretiert das Verhältnis
zwischen der Theologie um die Mitte des 20. Jahrhunderts zu derjenigen des 19. Jahrhunderts
als «Umkehr». Dies bedeutet, dass er die Entwicklung der Theologie des 19. Jahrhunderts
primär als Negativfolie heranzieht, um die aus seiner Sicht dringend erforderliche und
dann vor allem durch Karl Barth auch wirkkräftig vollzogene Umkehr der Theologie als

eine von ihrer Sache her notwendige zu beschreiben, die sich im kritischen Gegenzug zur
Theologie des 19. Jahrhunderts vollzogen hat und sich vollziehen musste. Damit
übernimmt Iwand im wesentlichen das Selbstverständnis der Wort-Gottes-Theologie, die nach
den Katastrophen des ersten und zweiten Weltkriegs die Theologie ihrer Väter als zum
Untergang bestimmt ansah und sich durch radikalen Abbruch zu dieser selbst positionierte.
Über mehrere Jahrzehnte hinweg wurde diese Selbstdeutung der Wort-Gottes-Theologie
in der theologiegeschichtlichen Forschung übernommen. Erst in der zeitgenössischen
Theologie wird hier nuancierter geurteilt und stärker auf die Kontinuitäten der Söhne zu
den Vätern denn auf den radikalen Abbruch abgehoben. Diese Einsicht ist freilich
theologiegeschichtlich eher jüngeren Datums (vgl. etwa Pfleiderer, Wittekind, Lohmann).

Man wird sagen dürfen, dass Iwands Darstellung der Theologiegeschichte des 19.
Jahrhunderts keine umfassende ist und auch gar nicht sein will. Weder kommen die besprochenen

theologischen Positionen besonders detailliert zur Darstellung noch der philosophische,

auch nicht der gesellschaftliche und kirchliche Kontext, in welchen die behandelten
Entwürfe zu stehen kommen. Man sollte auch nicht vermeinen, dass in Iwands Darstellungen

der Theologiegeschichte das, wie Ranke glaubte sagen zu können, «Ich des Autors
ausgelöscht sei» und nur noch «das, wie es gewesen ist» zur Darstellung komme. Iwands
Ausführungen werfen vielmehr einen ganz spezifisch «interessegeleiteten» Blick auf die Ent-



282 Rezensionen

wicklung der Theologie des 19. Jahrhunderts und deren Charakteristikum; sie sind vor
allem deswegen von Bedeutung. Dieser Blick ist, um es vorweg zu sagen, im wesentlichen
durch Iwands Lutherstudien geprägt. Iwand hatte sich mit einer Arbeit über Luther
(Rechtfertigungslehre und Christusglaube. Eine Untersuchung zur Systematik der
Rechtfertigungslehre Luthers in ihren Anfängen, Leipzig 1930) habilitiert; weitere Arbeiten zu
Luther folgten. Diese Texte sind thematisch fokussiert auf Sünde und Rechtfertigung, den
unfreien Willen, auf die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium, die Christologie,
insbesondere die Kreuzestheologie. Der mit diesen Stichworten aufgerufene Massstab ist

es, den Iwand an die Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts anlegt. Es ist des Menschen
Sünde, aufgrund derer ihm von sich aus in Sachen Gotteserkenntnis nichts möglich ist,
aufgrund derer der Mensch in Sachen Ethik und im Blick auf die Frage des guten Handelns
aus sich selbst heraus nichts vermag - weshalb es überhaupt zu einer Synthese zwischen
Denken und Glauben so ohne weiteres nicht kommen kann, weshalb es auch eine
entwicklungsgeschichtliche Betrachtung der Geschichte als Handeln Gottes in ihr nicht eigentlich
geben kann. Die Sünde trennt den Menschen von Gott; diese Trennung ist nur von Gott
her zu überwinden. Sie ist die Ursache dafür, dass der Mensch der Sünde unter dem Gericht
Gottes steht, und das göttliche Gericht ist Gottes Nein zum Sünder und zu der an die Sünde

verfallenen Welt, ein Nein, das nur in der Versöhnung durch das Kreuz überwunden
wird. Darum kulminiert Iwands in Ton und Darstellung durchaus nicht unfaire Behandlung

Schleiermachers, Rothes und Hegels im Vorwurf an sie, die Sünde und damit den
radikalen Gegensatz zwischen Gott und sündigen Menschen nicht ernst genommen zu
haben und einer harmonischen Sicht des Miteinanders zwischen Gott und Mensch das Wort
zu reden. Iwand versucht dies an Schleiermachers Verständnis der Religion und des frommen

Selbstbewusstseins, an Rothes Konzeption der theologischen Ethik, an Hegels
Interpretation des Dogmas sowie an der Geschichtstheologie der religionsgeschichtlichen Schule

zu zeigen. Im Kern zeigt sich deren grundsätzlicher Mangel in der Missachtung des Wortes

Gottes, das sich in der rechten Unterscheidung von Gesetz und Evangelium in der
Verkündigung vollzieht und solcherart den Christus praesens verkündigt. Dies alles erinnert
freilich an den Tenor, den Barth in «Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert»
anschlägt, die Iwand in seiner Einführung zu dieser Vorlesung neben Albert Schweitzer und
seiner Betonung der Eschatologie gegen die Leben-Jesu-Forschung sowie Karl Heims
kritischer Auseinandersetzung mit dem naturwissenschaftlichen Weltbild zu den Schlüsseltexten

für sein Verständnis der Theologie des 19. Jahrhunderts zählt. Und doch gewichtet
Iwand die spezifisch lutherische Unterscheidung zwischen Gesetz und Evangelium im
Unterschied zu Barth theologisch stärker, auch wenn er in späteren Jahren, seine diesbezügliche

Kritik an Barth relativierend, dessen Umkehrung der Unterscheidung in Evangelium
und Gesetz als «dialektisch mit Luther vereinbar» behauptet hat. Daneben setzt sich Iwand
kritisch mit dem konfessionellen lutherischen Lager und dessen Kirchen- und
Amtsverständnis (Vilmar) auseinander und ebenso mit der am Gewissen, verstanden als einer
gleichsam natürlichen Instanz im Menschen, ausgerichteten Theologie (Hans Lassen Mar-
tensen, Adolf von Harleß, Alexander von Oettingen), wobei ihm Kierkegaard und Nietzsche

in der Kritik Pate stehen.

In der Vorlesung «Einführung in die gegenwärtige Lage der Theologie» lässt Iwand den
erforderlichen Neueinsatz oder Aufbruch in der Theologie anheben mit dem Generalthema

«von Gott reden» und, so müssen wir sogleich ergänzen, nicht mehr nur und zuvörderst

vom Menschen, von der Religion, der Geschichte, vom historischen Jesus und seiner

Wirkung als einer welthistorischen Grösse. Besagter Neueinsatz wird noch einmal durch
eine kritische Abgrenzung gegenüber dem Ende des Neuprotestantismus in Gestalt von
Troeltsch und Max Weber sowie der Krise der Leben-Jesu-Forschung eingeführt. Es hat



Rezensionen 283

der Theologie um den «lebendigen Christus» zu gehen, wie er in der Verkündigung des

Wortes Gottes sich vergegenwärtigt, was anhand der Auseinandersetzung zwischen
Wilhelm Herrmann und Martin Kahler und sodann in Anknüpfung an Schweitzers und
Bultmanns Kritik an der Frage nach dem historischen Jesus entfaltet wird. Die Christologie
erhielt durch Emil Brunner und Heinrich Vogel entscheidende Impulse. Errungen ist diese

im wahrsten Sinne theo-logische Gestalt der Theologie indes für Iwand allererst in der

Theologie Karl Barths. Diese wird darum unter der Uberschrift «Die Wiederherstellung
des Gegenübers von Gott und Mensch im Wort» behandelt. Dieses Gegenüber von Gott
und Mensch, das erreicht werden muss, wenn zu klären ist, welchen Sinn es hat, von Gott
zu reden, erreicht Bultmann gerade nicht. Er steht für Iwand im Verdacht, doch wieder
dem anthropologischen Sog zu verfallen, die Gotteserkenntnis nun eben nur im
Zusammenhang der Selbsterkenntnis des Menschen zu behaupten, und nicht zuletzt, die Christologie

sträflich zu vernachlässigen. Diese Fehler, so Iwand, macht Karl Barth nicht. Damit
ist nun auch die Perspektive erreicht, unter der Iwand dessen Theologie als wegweisend
rezipiert: Sie negiert die Religion als Gemächte des Menschen, sie redet von Gott als einer
für sich seienden, sich in Freiheit für die Welt bestimmenden Wirklichkeit, sie lässt es nicht
zu einem Ubergewicht der fides qua gegenüber der fides quae kommen wie bei Bultmann,
sondern entwickelt den Glaubensinhalt im Zuge einer grossangelegten Dogmatik; sie ist
die «Wiederentdeckung der ganzen Fülle des dogmatischen Denkens, Wiederherstellung
des Ganzen als Gegenstand des Glaubens» (435) und sie gibt der Dogmatik einen eindeutigen

Fokus im «Christus allein».
Es wäre freilich interessant zu sehen, an welchen Stellen Iwand sich auf der Grundlage

seiner Lutherstudien veranlasst sieht, mit Barth in ein auch kritisches Gespräch zu treten.
Die lutherische Theologie des 20. Jahrhunderts hat sich ausser mit dem Verständnis von
Gesetz und Evangelium etwa auch mit Barths Verständnis der Rechtfertigungslehre, des

Wortes Gottes, der Sünde auseinandergesetzt, um nur diejenigen Themen zu nennen, die
sich von Iwands Lutherarbeiten her nahelegen. Im vorliegenden Text kommt es dazu
nicht. Iwand beschränkt sich auf den Neueinsatz im Verständnis von Theologie bei Barth,
die Behandlung der besagten materialdogmatischen Topoi werden nicht traktiert. Auf
eines sei am Schluss noch eigens hingewiesen. Wie eingangs erwähnt, war Iwand ein politischer

Theologe und machte die Versöhnung mit dem Osten zu einem seiner Anliegen.
Auch hier ist ein Neuanfang, ein Aufbruch vonnöten, der, so Iwand, nur theologisch
begründet wahrhaft gelingen kann. «Was heißt», so fragt Iwand deshalb 1949, «iustificatio im-
pii (Rechtfertigung der Gottlosen) - etwa hineingestellt in das öffentliche und vielleicht
auch das geheime Denken über Ost und West? Was heißt Versöhnung im Blick auf die
unabsehbare Schuld, die heute die Nationen Europas im Todeskampf aneinander kettet? Was
heißt nova vita - neue Kreatur - im Hinblick auf die tiefen Schäden der Gesellschaft, an
denen ihr Gefüge zu zerbrechen droht?» In den Passagen, in denen Iwand auf die
gesellschaftlichen und kirchlichen Zustände seiner Gegenwart eingeht, wird er mahnend,
prophetisch. Sie gehören zu den eindrücklichen Seiten dieses Bandes, der neben seinen im
engeren Sinne theologiehistorischen und systematisch-theologischen Einlassungen auch
einen Einblick gibt in die Kirchen- und Zeitgeschichte nach dem zweiten Weltkrieg.

Christine Axt-Piscalar, Göttingen



284 Rezensionen

Theologien der Gegenwart. Eine Einführung, mit Beiträgen von G. Collet, B. Marz, L.
Scherzberg, G. Orth, H. Häring, J. Reikerstorfer, G. Müller-Fahrenholz, R. Faber, C.
Barwasser, R. Boschki und C. Rehberger, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt

2006, 235 S„ EUR 24.90, ISBN-10: 3-534-15803-2.

Ein Buch ohne Herausgeber, ohne Vorwort, Einleitung und Nachwort. Der Leser erfährt
nicht, wer die Auswahl der Gegenwartstheologien vorgenommen hat und welche
Gesichtspunkte dabei leitend waren. Neben einzelnen Ansätzen katholischer (Drewermann,
Küng, Metz, Schillebeeckx) und evangelischer Provenienz (Gollwitzer, Moltmann, Solle)
werden breitere Strömungen besprochen (Befreiungstheologie, Feministische Theologie,
Prozesstheologie). Die Zusammenstellung erscheint willkürlich. Bei manchen der
vorgestellten Personen fragt man sich, ob sie in der Theologie der Gegenwart noch eine zentrale
Rolle spielen. Andere, die eine solche Rolle spielen, fehlen. Die Titel mancher Beiträge
zeigen nur die referierte Person oder Bewegung an, andere enthalten programmatische
Untertitel. Einige der Autoren fügen eine Literaturliste an, andere nicht. In manchen Texten
ist die Literaturliste zwischen Primär- und Sekundärliteratur untergliedert, in anderen
nicht. Die Zitationsstandards sind unterschiedlich.

Diese konzeptionelle Unklarheit und redaktionelle Uneinheitlichkeit enthält einen
Hinweis auf die Art, wie dieses Buch zu verstehen und zu lesen ist: nicht als einheitliche
Überblicksdarstellung der gegenwärtigen theologischen Landschaften, sondern als

Zusammenstellung einzelner, je für sich stehender Einblicke in diese Topographie. Der Blick
richtet sich auf einzelne Bäume und Baumgruppen, nicht auf den Wald insgesamt. Der Plural

«Theologien» bringt das zum Ausdruck.
Die einzelnen Skizzen sind dann allerdings von hohem Wert. Dafür bürgt schon die

Auswahl der Autoren, bei denen es sich zu allermeist um namhafte Kompetenzträger für
den jeweiligen Darstellungsbereich handelt: die Theologie der Befreiung wird von Gian-
carlo Collet skizziert, Drewermann von Bernd Marz, die Feministische Theologie von Lucia

Scherzberg, Gollwitzer von Gottfried Orth. Hermann Häring präsentiert Küng,
Johann Reikerstorfer «die neue Politische Theologie von Johann Baptist Metz», Geiko
Müller-Fahrenholz das Gesamtwerk Jürgen Moltmanns. Mit Roland Faber wurde ein
ausgewiesener Kenner der Prozesstheologie für die Darstellung dieses Fachgebiets gewonnen.
Carsten Barwasser führt in das Werk von Edward Schillebeeckx ein, Reinhold Boschki
und Claudia Rehberger erinnern an Dorothee Solle.

Weil es sich bei den Autoren z.T. um Weggefährten und Schüler, in der Regel aber um
Personen handelt, die von den dokumentierten Vertretern der Gegenwartstheologie
geprägt oder zumindest beeinflusst sind, verwundert es nicht, dass ihnen zu allermeist die
kritische Distanz zu den von ihnen vorgestellten Entwürfen fehlt. Es sind eher innenperspektivische

Einblicke, die sich dem Selbstverständnis ihrer Heroen verpflichtet fühlen, und
weniger aussenperspektivische Analysen und Interpretationen - darin haben sie ihre
Bedeutung, aber auch ihre Begrenzung.

Die einzelnen Beiträge sind durchweg aktuell, informativ und gut lesbar. Wo sie einzelne
Personen zum Inhalt haben, verbinden sie in der Regel biographische Hinweise mit
werkgeschichtlichen und theologisch programmatischen. So entstehen mehrdimensionale Skizzen

kontextueller Theologien. Die drei Darstellungen der Befreiungs-, Feministischen- und
Prozesstheologie heben sich davon noch einmal ab, indem sie nicht nur die geschichtliche
Entwicklung der jeweiligen Strömung, sondern auch ihre inneren Differenzierungen und
Spannungen herausarbeiten. Es wird deutlich, wie diese Spannungen sowohl in der Befreiungs-

als auch in der Feministischen Theologie auf dem Weg der zunehmenden Kontextua-
lisierung der Ursprungsimpulse entstehen, d.h. dort, wo sich andere Trägergruppen die



Rezensionen 285

ursprünglichen Anliegen der Bewegungen zu eigen machen und diese in ihren jeweils eigenen

Kontexten und Fragehorizonten zur Geltung bringen. So kommt es zu inneren
Dissonanzen, die selbstkritische Klärungsbemühungen auslösen. Als ein Beispiel dafür sei für
die Feministische Theologie die Bewusstwerdung der Unterdrückung von Frauen durch
Frauen genannt. Auch das aufbrechende Problembewusstsein im Blick auf einen allzu
ungebrochenen Erfahrungsbezug und auf die selektive Inanspruchnahme biblischer
Uberlieferungen in legitimatorischer Absicht wird thematisiert.

Die Zusammenstellung der zehn Beiträge gibt einen insgesamt sehr guten, primär an
Personen und Bewegungen, nicht an Entwicklungen und Strukturen orientierten Einblick in
markante, für die Theologie der Gegenwart wichtige Positionen. Das Buch stellt damit
eine wertvolle Fortsetzung des Bandes «Theologen des 20. Jahrhunderts» (hg.v. Peter Neuner

und Gunther Wenz) dar, der als letzter in der siebenbändigen Reihe «Theologen im
Portrait» (WBG: Darmstadt 2002/2003) erschienen ist. Während dort die Klassiker des 20.

Jahrhunderts versammelt sind, kommen hier wichtige Protagonisten der theologischen
Debatten der jüngeren Vergangenheit und der Gegenwart zur Darstellung, wobei Überlappungen

der beiden Personenkreise kaum zu vermeiden sind.
Einer der wesentlichen Vorzüge von personenzentrierten Ausschnitten aus breiten

ideengeschichtlichen Strömen besteht darin, dass sie die Verankerung der Theologie in der
Biographie und damit im lebensweltlichen Kontext aufweisen. Das ist auch bei den meisten
der hier zusammengetragenen Beiträge gut gelungen und macht den Band als Ergänzung
zu einer systematischen Darstellung der Gegenwartstheologie überaus lesenswert.

Reinhold Bernhardt, Basel

Jan Assmann: Die Zauberflöte. Oper und Mysterium. Karl Hanser Verlag: München/Wien
2005. 384 S„ EUR 24.90, ISBN 3-446-20673-6.

Dass die Zauberflöte neben Hamlet und der Mona Lisa das dritte Rätselwerk unserer Kultur

sei, dieser Satz von Peter von Matt steht als erstes Motto vor dem neuen Buch des Agyp-
tologen Jan Assmann. Was kann er zur Erhellung beitragen? Er sagt es selber im Vorwort.
Es ist nicht die Ägyptologie selber, die hier gefragt ist. Denn die Zauberflöte spielt nicht in
Ägypten, sondern an einem utopischen Ort, an dem die Mysterien von Isis und Osiris
verehrt werden. Der geistige Hintergrund der Zauberflöte ist die Freimaurerbewegung in
Wien und deren Erforschung und Anwendung von Riten, die auf den Isis-Kult zurückgeführt

wurden. Aber diese Riten werden in der Oper selber Wirklichkeit: «Die Zauberflöte
bringt ein Ritual auf die Bühne und lässt es nicht nur vor den Zuschauern ablaufen,
sondern bezieht diese auch auf eine ebenso subtile und wie intensive Weise in dieses Ritualgeschehen

ein» (22). Das Einweihungsritual wird für Assmann zur Leitidee des Werkes, gibt
ihm Einheit und entfaltet seine Wirkung auch dann noch, wenn der freimaurerische
Hintergrund nicht mehr verstanden wird.

Aber die «Zauberflöte» umfasst mehr als den Weg von Tamino und Pamina. In Papage-

no, dessen Gestalt als sympathischer Gegensatz zum Paar der Einzuweihenden gezeigt
wird, kommt die Differenz zwischen oberen und unteren Mysterien zum Ausdruck,
zwischen der Religion der Eingeweihten und des Volkes. Damit nimmt Assmann einen
Gedanken auf, den er schon in seinem Moses-Buch behandelt hatte: Hinter den historischen
volkstümlichen Ausprägungen des Glaubens steht das Geheimnis, dessen Kenntnis nur
wenigen Menschen vergönnt ist, die sich vorher schweren Prüfungen zu unterziehen haben.
Der Weg aber führt vom Bösen, vom Aberglauben zum Tempel der Sonne, in dem Sa-

rastro herrscht und das eingeweihte Paar in eine neue Herrschaft eingesetzt wird.



286 Rezensionen

Wie aber steht es mit der «Königin der Nacht», die in ihrem ersten Auftritt als leidende
Isis und später als nahezu wahnsinnige Verkörperung des Bösen, der Rache dargestellt
wird? Eine mögliche Lösung war lange Zeit die Annahme eines «Bruches» im Textbuch,
aber Assmann zeigt eine ganz anders gelagerte Auflösung dieser geheimnisvollen Wandlung,

die überzeugend wirkt und zugleich ins Zentrum des «Mysteriums» der Oper führt.
Um das zu erfahren, muss sich der Leser der Führung des Autors anvertrauen, der ihn in
acht Kapiteln ins Mysterium der Oper «einweiht». Das Konzept dieser Führung kommt
dabei der Lesbarkeit sehr entgegen. Assmann teilt die beiden Akte jeweils in zwei Teile auf,

so dass sich eine vierteilige Struktur ergibt, deren Abschnitte nochmals unterteilt sind: Auf
eine musikalisch-textliche Analyse folgt eine kulturwissenschaftliche Betrachtung. Zuerst
geht der Autor jeweils der Verbindung von Text und Musik genau nach und beruft sich
dafür auf das Konzept der «dichten Beschreibung» von Clifford Geertz. Diese Kapitel können

einen neuen Zugang zum Hören eröffnen, sind aber nicht einfach zu lesen. Man muss
die Oper gut im Ohr haben und möglichst noch einen Klavierauszug vor sich haben. Dann
aber ist es faszinierend, der Verknüpfung von Text, Tonarten, Instrumentierung,
Tempoangaben zu folgen, und Assmann lässt seine Bewunderung für das Genie Mozart immer
wieder auch auf den Leser überspringen. Notenbeispiele und Illustrationen mit alten
Bühnenbildern helfen bei der Konkretion, ersparen aber nicht die Mühe, der sich allerdings -
in anderer Weise - auch die Helden der Oper zu unterziehen haben. Diese Verbindung
zwischen Leser und Bühnenpersonen ist nicht zufällig, denn das Einweihungsmysterium
der Oper bezieht neben Assmann auch den Rezipienten direkt mit ein. Er wird gleich zu
Anfang «illusioniert», die Königin der Nacht erlebt er als beraubte Mutter und Sarastro als

Tyrannen. Er teilt diese Illusion mit Tamino.
Aber bevor er im 2. Teil des 1. Aktes zu erkennen vermag, dass er der dunklen Welt des

Aberglaubens verfallen war, lädt Assmann die Leser zum ersten Pausengespräch ein über
«Ort und Zeit der Zauberflöte». Es geht hierbei um Ägypten-Phantasien des 18. Jahrhunderts.

Man wusste von den Pyramiden und von den Gräbern. Beides wird kombiniert in
Vorstellungen von geheimnisvollen, unterirdischen Städten, in denen die Eingeweihten
wohnen und in die man sich durch lange gefährliche Gänge hinkämpfen muss. Aber diese

Orte sind zugleich Orte einer Weisheit, die bis heute Gültigkeit besitzt und in die man sich
führen lassen kann. Eindrücklich schildert Assmann, wie diese Art von Ägyptomanie vor
allem in Freimaurerkreisen zur Anlage von ägyptisierenden Landschaftsgärten führte. Der
Ort der Zauberflöte ist ein imaginäres und damit allgegenwärtiges Ägypten, in dem es keine

Verfremdung ist, wenn Tamino nach dem Textbuch ein japanisches Gewand trägt.
Nach dem Eintritt in die Welt Sarastros erkennt Tamino, welchem Irrtum er verhaftet

war. Dass der Umschlag bei ihm im Gespräch mit dem «Sprecher» innerhalb zweier Zeilen
erfolgt, das ist nun freilich selbst dem Schikaneder-begeisterten Autor ein bisschen zu
schnell; er betrachtet es als ein Ungeschick des Textbuches. Als Hörer der Oper ist man an
der betreffenden Stelle jedenfalls ziemlich verblüfft, was ich selber wiederum ausprobiert
habe.

Nach der Analyse der zweiten Hälfte des 1. Akts «Eintritt in Sarastros Welt» folgt ein
weiteres Pausengespräch, «Illusion und Desillusionierung». Hier geht es um die Wiener
Freimaurerloge «Zur wahren Eintracht» und ihr Projekt einer Erforschung der Mysterienreligionen.

Das ist deshalb für Mozarts Oper unmittelbar wichtig, weil er Mitglied einer
Schwesterloge war und oft auch in der «Wahren Eintracht» als Gast weilte. Man darf sich

nun diese beiden Logen keineswegs als obskurantistische Geheimbünde denken - das gab
es freilich auch -, sie waren vielmehr die Hauptträger der Aufklärung im Kampf gegen den
Absolutismus und die katholische Kirche. Ein damaliger Zuschauer konnte in der «Köni-



Rezensionen 287

gin der Nacht» leicht die Kirche und den Marienkult finden, aus deren Aberglauben er sich
befreien musste.

Einweihung in die Mysterien hiess nun, in einem ersten Schritt die Illusion der Volksreligion

zu durchschauen und ihr zu entsagen. Wenn nun Tamino und Papageno vor
«Weibertücken» gewarnt werden, denen sie nicht verfallen sollen, so ist damit die Welt der
Königin der Nacht und der drei Damen gemeint, die die Welt der Volksreligion repräsentieren.

Auch Papageno kann diesen ersten Weg noch gehen und gelangt damit immerhin zu
den «Kleinen Mysterien». Der zweite Schritt aber, der nur wenigen vorbehalten ist, führt
zur Schau der Gottheit, zum Sonnentempel, mit dem die Oper schliesst. Doch zunächst

gilt es, die schweren Prüfungen des zweiten Aktes zu bestehen, und das heisst im ersten
Teil, der Unwahrheit und der erotischen Versuchung zu entsagen. Tamino treibt damit Pa-

mina fast in den Tod, während Papageno am Bestehen der Prüfungen kein Interesse zeigt.
Dafür aber wird er nicht verurteilt. Die menschenfreundliche Haltung der Oper und der
Freimaurer zeigt sich darin, dass der Gegensatz zwischen Hoch und Niedrig, zwischen Elite

und Volk nicht abfällig ausgespielt wird. Wer sich im Zuschauerraum mit Papageno
identifiziert, wird dafür nicht kritisiert. Die grossen Mysterien sind eigentlich auch nur
Herrschern vorbehalten und solchen, die, wie Tamino, es werden sollen. Im dritten
Pausengespräch geht es dann auch um die Einweihung in die grossen Mysterien, die als

symbolischer Tod und Wiedergeburt begangen werden. Dass hier auch zeitgenössische Berichte

über die Rituale der Freimaurer eingeblendet werden, hilft vermutlich dem Leser, deren
Praktiken zu entmystifizieren. Den letzten Prüfungen stellen sich Tamino und Pamina
gemeinsam. Das ist allerdings eine Revolution, denn Frauen waren in Wien keineswegs
zugelassen. Pamina ist sogar führend, indem sie den bedenklichen Tamino an seine Zauberflöte

erinnert und ihm vorangeht. Die triumphale Einführung in den Sonnentempel steht

am Ende.
Im Schlusskapitel, gleichsam vor dem Verlassen des Opernhauses, gibt es ein letztes

Gespräch. Was war das für eine Oper, deren Zeugen wir geworden sind? Das Grosse an
diesem Kunstwerk ist vermutlich, dass viele Antworten möglich sind. Assmann zeigt, wie im
ersten Akt die Erwartung des Zuschauers geweckt wird, eine Märchenoper zu sehen. Nach
der strukturalistischen Märchenanalyse sind in der Tat anfänglich viele der wichtigsten
Elemente vorhanden. Aber diese Erwartung wird nicht erfüllt, ebenso wie auch Tamino
seine Täuschung erkennt. Er, der ausgezogen ist, ein Mädchen zu erretten, sieht sich plötzlich

als jemand, der in eine Mysterieneinweihung verwickelt wird. Aber er ist dabei nicht
allein, sondern wird von seiner Liebe zu dem Mädchen vorangetrieben, um derentwegen
er ausgezogen ist. Schliesslich noch das volkstümliche Element des Papageno, der aber zu
keiner Gegenfigur wird und sogar mehr Arien zu singen hat als Tamino und Pamina, also

recht im Vordergrund steht.

Entsprechend der Vielfältigkeit der Handlung verbindet auch die Musik viele Elemente.
Neben empfindsamen Arien im Stile der Frühklassik stehen Elemente der Opera seria
(Königin der Nacht), geistliche Lieder (Sarastro) und Lieder im Volkston. Die Zauberflöte
überschreitet die Einheit einer geschlossenen Form. Lässt sich trotzdem eine Grundidee
benennen?

Mir scheint, dass Assmann im Prozess des Schreibens seine Charakterisierung der Oper
modifiziert. Anfangs war sie ein Ritual auf der Bühne (siehe das obenstehende Zitat von S.

22). Aber dieses Ritual wird zunehmend von der Liebe zwischen Tamino und Pamina
überhöht. Wenn Assmann die Uberzeugung äussert, dass Tamino sich ohne seine Liebe zu
Pamina nie hätte einweihen lassen, so reduziert sich das «Ritual» zu einem der Elemente
der Oper. Es strukturiert vor allem den zweiten Akt und nachträglich auch den ersten,
aber es macht aus der Oper selber keinen heiligen Akt. Die Zauberflöte ist vielmehr die



288 Rezensionen

ästhetische Umsetzung einer Einweihung, sie benutzt die Vorlage in freier Form, wie ein
Traum einen Tagesrest. Die Freimaurerrituale waren eine Theatralisierung der antiken
Mysterien mit dem Ziel, den Einzuweihenden die Aufklärung von Aberglauben und
Wahn recht anschaulich zu machen. Die Oper bricht diese fiktive Form nochmals und
stellt sie auf die Bühne. In Anlehnung an den Germanisten Karl Pestalozzi, der die Zauberflöte

als ein Aufklärungsmärchen deutet, spricht Assmann von einem Aufklärungsmysterium
und bleibt damit näher an der Sprache der Freimaurer. Dem kann ich voll zustimmen,

nur muss man sich dessen bewusst bleiben, dass dieses Mysterium ein Spiel bleibt.
Das Finale der Oper mündet in die Aufbrechung der Männerherrschaft um Sarastro

zugunsten eines eingeweihten Paares. Insofern könnte man - soweit geht Assmann aber nicht

- die Oper sogar als Revolutionsspiel ansehen. Aber auch das wäre nur wieder eine der vielen

möglichen Deutungen, die dieses vielschichtige Kunstwerk erlaubt.
Das Reizvolle am neuen Buch von Assmann ist das virtuose Spiel zwischen mehreren

Disziplinen, das dem Leser ungemein viele neue Aspekte zeigt, zu Mozart, zur Musikwissenschaft,

zum Freimaurertum, zur Rezeption der ägyptischen Kultur, zum Funktionieren
von Ritualen und vor allem auch zur Geschichte der Aufklärung im 18. Jahrhundert. Der
universale Gott, dem Assmann in früheren Veröffentlichungen in der esoterischen Moses-
Tradition der Renaissance und des Barock gefolgt war, erscheint im aufgeklärten Freimaurertum

und in der Zauberflöte als Gott der allgemeinen Vernunft. Es ist der Gott, den
Schiller in Anlehnung an K.L. Reinhold in seiner Schrift «Die Sendung des Moses» dargestellt

hat (vgl. meine Rezension in ThZ 61 [2005] 276-278).
Ich bin gespannt, wie Assmann diejenige Linie in Zukunft weiterverfolgen wird, die von

seinem Moses-Buch zur «Zauberflöte» führte.
Hartmut Raguse, Basel


	Rezensionen

