Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 63 (2007)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Rainer Kessler, Sozialgeschichte des alten Israel. Eine Einfilhrung, Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft: Darmstadt 2006. 223 S., EUR 34.90, CHF 58.60, ISBN 3-534-15917-9.

Der Marburger Alttestamentler legt eine Sozialgeschichte Israels vom 13. Jh. bis in die hel-
lenistische Zeit vor. Das Buch, das halb so umfangreich wie die 1995 erschienene «Urchrist-
liche Sozialgeschichte» von Ekkehard und Wolfgang Stegemann ist, zeigt auf dem Einband
eine byzantinische Darstellung von Petri wunderbarem Fischfang - entweder fand sich kei-
ne photogene altisraelitische Darstellung, oder es handelt sich um ein Bekenntnis zur typi-
schen Langlebigkeit sozialer Lebensumstinde. Dieses seinerzeit von Braudel beschriebene
Phinomen der longue durée gehort mit zu den theoretischen Grundlagen einer Sozialge-
schichte, woriiber Kessler grundsitzlicher reflektiert als das genannte Buch der Gebriider
Stegemann. Nach einer knappen Forschungsgeschichte seit dem Ende des 19. Jhs. sowie ei-
ner Einfithrung in die vielfiltigen Methoden einer Sozialgeschichte Israels (und der zu ver-
meidenden Fallen!) bleiben fiir die eigentliche Darstellung 140 informationsreiche Seiten.
Kessler entscheidet sich fiir eine in sechs Zeitepochen gegliederte Darstellung, ohne diese
gegen eine ebenso berechtigte Institutionengeschichte auszuspielen. In jedem Fall ist die
(kritische!) Verwendung moderner Kategorien aus der soziologischen Theoriebildung un-
vermeidlich.

Kesslers Einsatz bei der ersten inschriftlichen Erwihnung Israels am Ende des 13. Jhs.
geschieht im Bewusstsein, dass in keiner Epoche eindeutig ist, was «eigentlich» Israel ist, so
dass eine Unterscheidung zwischen «Vorgeschichte» und «eigentlicher Geschichte» nicht
hilfreich wire. Israels Werden verdankt sich laut Kessler einer allmihlichen Mischung aus
unterschiedlichster Herkunft: aus Halbnomaden (den Schasu der dgyptischen Quellen und
den biblischen Erzelterntraditionen entsprechend), aus Entwurzelten (den Apiru der alt-
orientalischen Quellen und den «Hebriern» der Exodus-Tradition entsprechend) und
wohl auch von Aramiern (vgl. Gen 11; 24; 27-29; Dt 26). Auffillig sind das hartnickige In-
sistieren der Bibeltexte auf nicht-autochthoner Herkunft sowie das Zusammengehorig-
keits-Bewusstsein unter der Bezeichnung Israel, die den Gottesnamen El und nicht Jahwe
in sich trigt. (Eine sozialgeschichtliche Betrachtungsweise ist allerdings iberfordert, wenn
sie erkliren soll, wie eine solche Bevolkerungsmischung zu einer gemeinsamen Identitit als
Volk JHWHs fand.) Kessler bezeichnet die Gesellschaftsstruktur als «verwandtschaftsba-
siert» und tiber den gemeinsamen Ahnen Israel definiert. Archiologie, Texte und ethno-
soziologische Vergleiche sprechen fiir eine relativ egalitire Struktur, auch in Bezug auf die
Stellung der Frau.

Die Entwicklung vom unvollstindigen zum frithen und schliesslich zum entwickelten
Staat verindert lingere Zeit noch wenig am weiteren Funktionieren der verwandtschafts-
basierten Gesellschaft. Erst im 8. Jh. wird, durch verschiedene Faktoren begiinstigt, die
Entwicklung zu einer oekonomischen Klassengesellschaft sichtbar, wobei bisherige tem-
porire Verschuldungen in eine unumkehrbare Uberschuldung und Verelendung fiihren,
und dagegen eine ganze Klasse Vermdgender von dieser Entwicklung deutlich profitiert.
Das Kénigtum versucht, durch die Kodifizierung des Rechts einen gewissen Ausgleich zu
schaffen. Doch erst nach den Deportationen der Oberschicht durch die siegreichen Baby-
lonier werden wirksamere Landreformen moglich. Nun kénnen sich die Zwangs-Exilier-
ten nicht dagegen wehren, dass ihr Landbesitz an die zuriickgebliebenen Armen geht (Jer
39,10), allerdings z.T. auch an Angehérige auslindischer Volker (Klgl 5,8). Bei den Exilier-
ten nimmt - trotz Verlust des Landbesitzes — die Bedeutung der Familienstruktur nicht ab.

ThZ 3/63 (2007) S. 272-288



Rezensionen 273

Uber eine Registrierung in Listen wird der schriftliche Nachweis gefiihrt, wer wirklich zu
Israel gehort (Ez 13,9; Esr 2,62).

Als spiter Nachkommen von Exilierten je «in ihre Stadt» zuriickkehren (Neh 7,6), fiihrt
dies zu erneuten Spannungen im Lande, von denen das (aus der Gola-Perspektive verfasste)
Buch Esr/Neh nur zwischen den Zeilen berichtet. Die alte Oberschicht der Exilierten
trifft auf eine seither neu entstandene Oberschicht im Lande, die mit derjenigen in Samaria
verschwiigert ist, und auch auf eine durch Schuldsklaverei verursachte Verelendung. Kess-
ler schildert die vielfiltigen Chancen und Konsequenzen der Existenz in einer teilautono-
men persischen Provinz, aber auch in der babylonischen und dgyptischen Diaspora.

Mit der zunehmenden Geldwirtschaft im hellenistischen Zeitalter wichst die Macht
grosser Oberschichtfamilien noch weiter an. Gleichzeitig erodieren andere Familienstruk-
turen, was mit privaten und Tempel-gebundenen Almosen teilweise aufgefangen wird.
Dass die politische Macht sich aus der Provinz stirker in die ptolemiische Zentrale ver-
schiebt, fiihrt u.a. zu einer stirkeren Stellung des Hohepriesters in Jerusalem. In seleukidi-
scher Zeit kann Onias das Hohepriesteramt kaufen; er will Jerusalem zu einer marktkon-
formen hellenistischen Polis machen, d.h. modernisieren, was dann allerdings zum mak-
kabiischen Aufstand fihrt. Getragen wird der Aufstand durch die konservative Landbe-
volkerung unter Fithrung einer niedrigen Priesterfamilie. Geférdert wird der soziale Aus-
gleich (I Makk 2,29), und die Volksversammlung erhilt neues Gewicht. Kessler skizziert
die weitere Entwicklung und stellt eine wachsende soziale Ausdifferenzierung Israels in fe-
ste Gruppen (Unterschichtszirkel, Asidier u.a.) fest. Spiter werden Pharisier und Saddu-
zier folgen, und schliesslich die Christen mit ihrem Anspruch, «wahres Israel» zu sein.

Ein knappes Schlusswort wirft die gewichtige Frage nach der Identitit Israels auf, die
spitestens seit der Perserzeit immer wieder umstritten war. Auffilligerweise konnte die
Identitdt auch nach Verlust der staatlichen Verfasstheit, ja auch des Tempels als religiosem
Zentrum iiberleben.

Auswahl-Register und eine umfangreiche Bibliographie beschliessen die verdienstvolle
Arbeit, die durch ihre reichhaltige Information und die knappe Diskussion der Sekundir-
literatur einen gewichtigen Uberblick ermdglicht und nie der Versuchung erliegt, die sozi-
algeschichtlichen Realititen monokausal erkliren zu wollen. So leistet Kessler einen hilf-
reichen Beitrag zu einer «sozialgeschichtliche[n] Erdung der grossen und kleinen Worte
der biblischen Schriften, die ohne ihre soziale Fundierung in der Gefahr stehen, zur Ideo-

logie zu werden, statt ihre befreiende Kraft zu entfalten» (196).
Edgar Kellenberger, Oberwil

Bernhard W. Anderson, Contours of Old Testament Theology, Fortress Press: Minneapolis
1999, 358 S., USD 32.-, ISBN 0-8006-3074-2.

Beim zu besprechenden Buch handelt es sich um eine «Theologie des Alten Testaments»
im klassischen Sinne dieser Gattungsbezeichnung. Sie ist zwar mit Erscheinungsjahr 1999
nicht mehr ganz druckfrisch; aufgrund ihrer weiten Verbreitung als Grundlektiire im alt-
testamentlichen Unterrichtsbetrieb des angelsichsischen Raums ist sie es aber trotzdem
wert, niher vorgestellt zu werden.

Das Buch gliedert sich in drei unterschiedlich lange Hauptteile, mit den Uberschriften
«Yahweh, the Holy One of Israel» (37-78), «Yahweh’s Covenants with the People» (79-236)
und «Trials of Faith and Horizons of Hope» (237-324). Diesem dreiteiligen Hauptkorpus
gehen «Preliminary Considerations» voraus; ein Abschnitt «Conclusion: From the Old
Testament to the New» und zwei Anhinge («Appendix 1» und «Appendix 2») folgen ihm.



274 Rezensionen

Den Abschluss des Buches bildet ein dreiteiliges Register von Sachbegriffen, Autoren und
Quellentexten.

Am Anfang des Buches reflektiert Anderson recht ausfiihrlich die Frage des Verhiltnis-
ses von Altem und Neuem Testament. Die Beachtung dieser Frage ist nicht selbstverstind-
lich, aber sicherlich hilfreich fiir alle, die sich vor einem christlichen Hintergrund dem Al-
ten Testament nihern. Dem Rezensenten besonders sympathisch ist Andersons Hinweis
darauf, dass es ohne Altes Testament nicht mdglich ist, das Neue Testament zu verstehen
(7), und dass das Alte Testament in seinen theologischen Aussagen keineswegs «veraltet»
ist (9). Weniger einleuchtend ist dagegen Andersons Behauptung einer «radical discontinui-
ty» am theologisch zentralen und gleichzeitig sensiblen Punkt des Messiaszeugnisses des
Alten Testaments im Verhiltnis zum neutestamentlichen Christuszeugnis (8). Ebenso we-
nig gliicklich erscheint seine recht kithne und nicht weiter begriindete Behauptung, dass
das Alte Testament das Neue unter Umstinden korrigieren kann (12). Insgesamt mdchte
Anderson in der Bestimmung des Verhiltnisses der beiden Testamente einen Weg zwi-
schen Uberbetonung der Kontinuitit und Uberbetonung der Diskontinuitit gehen. Er il-
lustriert das mit dem Bild eines Doppelchors, in dem beide Seiten einander gegeniiberste-
hen (10). Dass hier die Gewichte anders zu liegen kommen als etwa im paulinischen Bild
des Olbaums mit den eingepfropften Zweigen (Rém 11), ist offensichtlich.

Das Thema des Verhiltnisses zum Neuen Testament ist mit diesen einfithrenden Erwi-
gungen keineswegs erledigt. Explizit und breit zieht Anderson die Linien vom Alten Te-
stament ins Neue im Abschnitt «Conclusion» gegen Ende des Buches aus, aber verstreut
auch in den meisten anderen Kapiteln. Diese Perspektive ist oft erhellend und ein hilfrei-
cher Beitrag zum Entwurf einer gesamtbiblischen Theologie.

Immer noch als Teil der «Preliminary Considerations» finden sich Bemerkungen Ander-
sons zu seinem hermeneutischen Zugang zum Alten Testament. Richtig hilt er fest: «I re-
cognize that invariably we read the past through the lens of our own experience or catego-
ries. ... This epistemological limitation, however, does not justify a deliberate reading of
the past through a particular lens ... ; it only warns us to be deliberate about allowing the
past, in so far as possible, to speak to us with its own voice ... . We must allow the Old
Testament to be a different, even an alien, voice that speaks to us from another world of
discourse» (31). Diesen klaren, ausgewogenen und wohlformulierten Ausfithrungen, die,
wenn befolgt, vor manchem Irrweg in der Arbeit am Alten Testament bewahren kénnten,
kann sich der Rezensent nur anschliessen. Anders verhilt es sich mit Andersons Meinung,
dass es sich bei der biblischen Welt um eine durch poetische Imagination konstruierte Welt
handelt, die nur durch einen poetischen Sinn fiir die allgegenwirtigen Symbole dieser Welt
entschliisselt werden kann und bei der der Ausleger die Scylla des Literalismus und die
Charybdis des Historizismus vermeiden muss (31f.). Hier wird ohne Not und ohne weite-
re Rechtfertigung der Grund gelegt fiir einen Zugang, welcher der geschichtlichen Dimen-
sion des Alten Testaments und der geschichtlichen Verankerung des biblischen Glaubens
doch wohl zu wenig Rechnung trigt. Das ist umso auffilliger, als sich Anderson iiber die
Probleme eines solchen Zugangs durchaus Rechenschaft zu geben scheint, wie seine kriti-
schen Ausfiihrungen zu von Rad und Brueggemann zeigen (21-27). Die hier zutage treten-
den Probleme finden sich dann auch im Appendix 2, «The Relevance of Biblical Archaeo-
logy to Biblical Theology», wieder.

Im ersten Hauptteil geht es um die Frage nach dem Kern des Alten Testaments, den An-
derson im Zeugnis von dem einen Heiligen sieht, den Israel als mit JHWH identisch ver-
ehrt. In der Heiligkeit sieht er «the primary datum of Israel’s knowledge of God that is re-
flected and refracted in various traditions: priestly, prophetic, and sapiential» (42). Die Er-
fahrung dieses Heiligen ist schrecklich und iiberwiltigend; aber indem es mit dem Namen



Rezensionen 275

JHWH verbunden werden kann, wird es doch in einer Ich-Du-Beziehung zuginglich.
«This is the great biblical paradox: that the God who is beyond naming chooses to be
known by name» (51). Dass das Zeugnis von diesem Gott seine Wurzel in einer histori-
schen Erfahrung hat und nicht als blosses Interpretament zu verstehen ist, hilt Anderson
mit Berufung auf entsprechende Ausfithrungen Emil Fackenheims in «God’s Presence in
History» fest (52f.). Damit ist hier an entscheidender Stelle die oben erwihnte ahistorische
Tendenz durchbrochen. Ebenfalls auf Fackenheim basiert die Feststellung dreier grundle-
gender dialektischer Gegensitze, die das Verhiltnis JHWHSs zu Israel prigen: gottliche
Transzendenz vs. gottliche Immanenz; gottliche Souverinitit vs. menschliche Freiheit;
Universalitit Gottes in seiner Herrschaft iiber Schopfung und Geschichte ingesamt vs. Par-
tikularitit der Offenbarung Gottes an Israel (771.).

Der zweite Hauptteil, der umfangmissig den Schwerpunkt des Buches bildet, nimmt die-
se drei Gegensitze auf und verbindet sie mit drei grundlegenden Bundesschliissen, denen
nach Anderson der gréssere Teil der Tora und der Propheten unmittelbar zugeordnet wer-
den kann:

1. Abrahamitischer Bund, mit den bestimmenden Figuren Abraham und Sara, mit der
Textgrundlage im Pentateuch in seiner priesterlichen Endform, mit dem historischen
Haftpunkt am Jerusalemer Tempel und mit Ezechiel als dem hauptsichlichen Vertre-
ter dieser theologischen Sichtweise innerhalb der prophetischen Tradition; in diesem
Bund wird die Spannung zwischen Universalismus und Partikularismus thematisiert.

2. Mosaischer Bund, mit den bestimmenden Figuren Mose, Aaron und Mirjam, mit der
Textgrundlage im Dt und im dtr. Geschichtswerk, mit dem historischen Haftpunkt im
Nordreich und mit Hosea und Jeremia als den hauptsichlichen Vertretern dieser theo-
logischen Sichtweise innerhalb der prophetischen Tradition; in diesem Bund wird die
Spannung zwischen Souverinitit Gottes und menschlicher Freiheit thematisiert.

3. Kbniglicher Bund, mit der bestimmenden Figur David, mit der Textgrundlage in den
Psalmen und in der Chronik, mit dem historischen Haftpunkt im davidischen K6nig-
tum und mit (Proto-)Jesaja als dem hauptsichlichen Vertreter dieser theologischen
Sichtweise innerhalb der prophetischen Tradition; in diesem Bund wird die Spannung
zwischen Transzendenz und Immanenz thematisiert.

Die drei Biinde stehen nach Anderson fiir drei parallele und komplementire, nicht antago-
nistische theologische Sichtweisen, die innerhalb des Alten Testaments einen polyphonen
Chor mit unterschiedlichen Akzenten bilden.

Dieser Dreiteilung folgend fiihrt Anderson in die Hauptthemen des den einzelnen Biin-
den zugeordneten biblischen Materials ein, wobei insgesamt die prophetische Literatur
eher schwach beleuchtet wird. Dass in dieser Ubersicht auch ethische und gesellschaftspo-
litische Fragen wie Rechtfertigung des Krieges (bzw. Gott und Krieg, 171-180), Stellung der
Frau und manche andere angesprochen werden, macht die Lektiire auch fiir einen breite-
ren Leserkreis spannend. Der Eindruck, den die strenge Einteilung des Materials in die drei
Sichtweisen hinterlisst, ist zwiespiltig. Einerseits dient sie der Ubersichtlichkeit und hilft
(manchmal durchaus iiberraschend) theologische Zusammenhinge verdeutlichen; anderer-
seits erscheint sie als zu kiinstlich und statisch, so dass sie den Blick auf Verbindungslinien
oder theologische Komplexe, die zur vorgeschlagenen Dreiteilung quer liegen, verstellt.
Als Beispiel sei auf die Behandlung der davidischen Messiaserwartung hingewiesen (193-
236), bei der der Fokus auf das Transzendenz-Immanenz-Problem und die weitgehende Be-
schrinkung auf (Proto-)Jesaja eine adiquate Erfassung der Zusammenhinge mit dem Sinai-
bund oder der historischen Entwicklung der Erwartung v.a. auch jenseits des Exils prak-
tisch verunmaglicht.



276 Rezensionen

Auf die vielen Einzelbeobachtungen, die in diesem Hauptteil des Buches vorgetragen
werden, kann im Einzelnen nicht niher eingegangen werden. Es seien lediglich beispielhaft
je eine hilfreiche und eine weniger gliickliche Ausfithrung erwihnt. Beides findet sich nahe
beieinander im Kapitel «Creation and the Noachic Covenant» (87-97). Mit guten Griinden
weist Anderson u.a. darauf hin, dass der erste Satz der Bibel nicht als Neben-, sondern als
Hauptsatz zu verstehen ist; dass der Mensch im Vergleich zu altorientalischen Mythen
enorm positiv gewiirdigt wird; dass andererseits der Regierungsauftrag des Menschen kein
Freipass zur Ausbeutung ist, sondern eingebettet ist in Gottes fiirsorgliche Herrschaft tiber
die Welt. Dagegen vermag die Deutung der Schoptung als creatio ex chaos (statt creatio ex
nihilo) ebenso wenig zu tiberzeugen wie die Rede von einem Vermehrungsauftrag (statt ei-
nes Vermehrungssegens) oder die Verbindung der Gottesebenbildlichkeit mit dem blossen
Nebeneinander der Geschlechter (statt ihres Aufeinander-Zugeordnetseins).

Der dritte Hauptteil gliedert sich zur Hauptsache in die beiden Blocke Weisheit und
Apokalyptik, wobei die Ausfithrungen zur Apokalyptik sehr sachgemiss in ein Kapitel
iiber den «apokalyptischen Triumph Jesu Christi» iiberleiten. Wihrend die Ausfiihrungen
zur Apokalyptik den weitreichenden Konsens in Grundfragen der Entstehung und der
Charakterziige dieser Stromung reflektieren, fillt in den recht umfangreichen Kapiteln zur
Weisheit besonders der Verzicht auf Systematisierungen auf. Niichtern werden die ver-
schiedenen Facetten und Sichtweisen der Weisheit nebeneinander dargestellt. Wihrend
dies positiv zu vermerken ist, erscheinen die relativ weitgehende Abkoppelung der Weis-
heit von den tbrigen Traditionen Israels wie besonders auch das Einsetzen der Weisheit
bei einem behaupteten Versagen der drei Bundestheologien angesichts der Katastrophe der
Zerstérung Jerusalems und seines Tempels 587/86 als problematisch.

In allen Teilen des Buches ist das Bemiihen des Autors erkennbar, einen mittleren Kurs
zu halten und Extreme zu vermeiden. Das betrifft Datierungsfragen und literarkritische
Probleme ebenso wie Fragen der theologischen Auslegung und ethischen Anwendung alt-
testamentlicher Texte. Als Stirke des Werkes ist hervorzuheben, dass es eine umfassende
Ubersicht iiber die wesentlichen Themen des Alten Testaments bietet. Die Diskussion die-
ser Themen ist aber von unterschiedlicher Qualitit. Etwas schirfere Konturen an einigen
Stellen und eine straffere Darstellung wiirden die Eignung des Buches fiir den Unterrichts-
betrieb sicher noch erhthen.

Markus Zebnder, Kristiansand, Norwegen

Michael Bergunder (Hg.), Missionsberichte aus Indien im 18. Jabrbundert. Thre Bedeutung
fiir die europiische Geistesgeschichte und ihr wissenschaftlicher Quellenwert fiir die In-
dienkunde (Neue Hallesche Berichte 1), Verlag Franckesche Stiftungen: Halle 1999.
260 S. EUR 24.50, ISBN 3-931479-66-8.

Das Buch enthilt Vortrige, die auf der von den Franckeschen Stiftungen am 20.-21. No-
vember 1997 als interdisziplinire Fachtagung unter dem Thema «Missionsberichte aus In-
dien im 18. Jahrhundert» veranstalteten Tagung gehalten wurden. Im Zentrum stehen die
«Halleschen Berichte».

Neben dem Vortrag von Robert Eric Frykenberg, « The Halle Legacy in Modern India: In-
formation and the Spread of Education, Enlightenment and Evangelization» wurde noch der
Aufsatz von H. Grafe, «Hindu Apologetics at the Beginning of the Protestant Mission Era in
India» hinzugefiigt.

Sehr hilfreich ist die Auswahlbibliographie zur christlichen Mission in Indien im 18.
Jahrhundert, die einen ersten Uberblick iiber den bisherigen Forschungsstand vermittelt.



Rezensionen 277

Es waren vornehmlich pietistisch geprigte Missionare der Herrnhuter Briidergemeine,
die August Herrmann Francke dem dinischen Kénig zur Verfiigung stellte und die mit
Hilfe indischer Christen eine «information revolution» in Tranquebar in Siidindien einlei-
teten. Wihrend die Dinen nur am profitablen Handel interessiert waren, wollten die Mis-
sionare der Herrnhuter Briidergemeine (wie ithr Griinder Graf Nikolaus von Zinzendorf)
den gekreuzigten Jesus Christus in Indien verkiindigen. Sie griindeten deshalb christliche
Schulen und erforschten die einheimische Tamil-Sprache. Neben Bartholomdus Ziegenbalg
und Heinrich Pliitschau {6rderte vor allem Christian Friedrich Schwartz einheimische «Hel-
fer». Vedanyakam Sastri ist neben dem spiteren Herrscher von Tranquebar der wohl be-
deutendste. Beide hinterliessen tiefe Spuren in der Tamil Kultur bis zum heutigen Tag. Sie
begriindeten ein «public Enlightenment of India» (Robert Eric Frykenberg) und sahen als
ein «Zeichen der Zeit», dass durch die Missionsberichte «unser Indien ... dem geliebten Eu-
ropa immer bekannter wird» (33).

Die Indienmission im Weltaspekt beschreibt Hans-Werner Gensichen (30-43). Ziel der
Missionare war: «Der Heiland will (...) eine Hiitte Gottes unter den Menschen», nicht aber
«eine auf lutherischem Fuf} eingerichtete christliche Kirche aus den Heiden» (42).

S. Rajamanickam kommt in der Untersuchung der Geschichte der Madurai und Taran-
guebar Mission (44-68) zum Ergebnis, dass nie mehr als 14 europiische Missionare dieser
Mission im Lande waren, jedoch ein gutes Dutzend Zentren iiber das ganze Gebiet von Ta-
mil Nadu verstreut waren. Diese von Anfang an indische Mission litt sehr unter der Tren-
nung zwischen katholischer und protestantischer Mission.

Hugold Grafe unterstreicht in seinem Beitrag Hindu Apologetics at the Beginning of the
Protestant Mission Era in Indien (69-93), dass der Dialog der Religionen immer eine wichtige
Rolle spielte, auch wenn dann im 18. Jahrhundert die Hoflichkeit im religiésen Diskurs
die Oberhand gewann und einen vertieften, der Sache dienenden Dialog verhinderte. Spi-
tere Missionare versuchten nicht mehr wie Ziegenbalg ehrlich und leidenschaftlich, sich in
den Hinduismus hineinzudenken.

Daniel Jeyaraj konzentriert sich auf Hallesche Berichte: Quelle zur Siidindienkunde (94-
110). Er ist iiberzeugt, «dass die Halleschen Berichte Siidindien mit Deutschland, Dine-
mark und England verbanden», weil die Missionare es verstanden, die Entwicklung der
Mission in Siidindien, die dortige Kultur, Religion und Lebenswelt der Tamilen den euro-
piischen Lesern verstindlich zu beschreiben. Sie sind auch heute noch «eine unverzichtba-
re Quelle zur Stidindienkunde.» (109)

Michael Bergunder betont in seinem Referat Die Darstellung des Hinduismus in den Halle-
schen Berichten (111-125) die Vielschichtigkeit des Inhalts der Hinduismusforschung. Er be-
zieht sich auf drei umfangreiche Werke Ziegenbalgs, nimlich Das Malabarische Heiden-
thum, Die Malabarische Korrespondenz und Die Genealogie der malabarischen Gétter. Hinzu
kommt der vierzigseitige sogenannte Yajur-Veda. Wichtig war den Missionaren die Ver-
mittlung religioser Inbalte (115f.) wie beispielsweise die zehn Avataras Vishnus (1171L.), die
Beschreibung von Wallfabrten (119) und die Religicse Bewiltigung von Krankbeiten (1211f.),
bei der vornehmlich weibliche Dorf-Gottheiten eine wichtige Rolle spielten.

Da die Missionare viel unterwegs waren, konnten sie auch ausfiihrlich, wie beispielswei-
se Missionar Geister 1734, die Bestattungszeremonien beschreiben (123ff.). Bergunder ist
tiberzeugt, «dass in den Halleschen Berichten noch viele Quellen zum Studium des Hindu-
ismus verborgen sind (...), die es verdienen als solche gewiirdigt zu werden, weil sie wich-
tige Einblicke in den stidindischen Hinduismus des 18. Jahrhunderts in Tamilnadu» (125)
geben.

Gita Dharampal-Frick referiert iber Malabarisches Heidenthum: Bartholomdus Ziegenbalg
iiber Religion und Gesellschaft der Tamilen (126-152). «Die Besonderheit von Ziegenbalgs



278 Rezensionen

proto-indologischen Schriften und ihre vielleicht eigenstindigsten Leistungen» seien Alter-
nativen zu bereits bestehenden «eingespielten und zu scheinbaren Gewifheiten verfestig-
ten Sichtweisen spiterer Generationen von Indologen» und «eine wichtige Erginzung und
in mancher Hinsicht auch ein Korrektiv» langzeitig einseitig dominierender sanskritisch
gepragter Auffassungen. Eine Neubeschiftigung mit Ziegenbalgs Untersuchungen konnte
zu einem Revisionsprozess in der Forschung und zu einem differenzierteren Verstindnis
des frithneuzeitlichen Indien beitragen. (152)

Heike Lieban weist in ithrem Vortrag Der Islam in Siidindien im Spiegel der dinisch-halle-
schen Missionsquellen (153-174) nach, dass das Interesse am Islam in den Berichten und Ab-
handlungen der Missionare deutlich nachzuweisen sei. Sie seien bis heute Quellen von un-
schitzbarem kulturhistorischem Wert, besonders auf linguistischem, philosophischem
und teilweise naturwissenschaftlichem Gebiet.

Andreas Nebring beschiftigt sich in seinem Referat mit Natur und Gnade: Zu Theologie
und Kulturkritik in den Newen Halleschen Berichten (220-245). Das anfingliche Interesse an
der Beschreibung von Religion und Gesellschaft wich spiter dem Interesse an naturwissen-
schaftlichen Erkenntnissen. So erhielt beispielsweise 1795 Peter Rottler (1749-1836) von
der Universitit Erlangen die Ehrendoktorwiirde fiir seine Leistungen in der Botanik.

Gegen Ende des Jahrhunderts solidarisierten sich die Missionare mehr und mehr mit den
Armen und Unterdriickten. Ursachen der Armut seien weniger das Kastensystem als viel-
mehr politische und kulturelle Probleme. Deshalb konzentrierten sich die Missionare auf
die Verbesserung der sozialen und wirtschaftlichen Gesetzgebung fiir die Paraiyar. Missio-
nar John erhoffte sich die Verbesserung der Gesellschaft durch die «Griindung einer christ-
lichen Kultur» in Indien. Dazu sollte die Schularbeit ihren Beitrag leisten. John ist der An-
sicht, dass «die Europider von tamilischer Literatur, von den indischen Sprachen und von
indischer Medizin und Chemie einiges lernen kénnten» (235). Doch «das beste Mittel, die
hiesigen Einwohner zu verbessern, wird immer dieses seyn und bleiben, dass man die Her-
zen durch christlichen Unterricht fiir Jesum zu gewinnen sucht ... und dahin arbeitet, sie
weiser und gliicklicher zu machen, ihre Kinder zu unterrichten, fiir den Staat zu erziehen,
fiir thre Witwen und Armen zu sorgen, und Gewerbe, Fleiff und allemeinen Wohlstand zu
beférdern» (237).

Hier finden wir erste Ansitze zu dem, was man dann im 20. Jahrhundert «Christian na-
tionbuilding» nannte.

Der umfangreichste und fiir mich wichtigste Beitrag ist der von Indira Viswanathan Pe-
terson, Science in the Tranquebar Mission Curriculum; Natural Theology and Indian Respon-
ses (175-219). Die Missionsgeschichte steht in enger Verbindung mit der Wirtschaftsge-
schichte. Das weltweite Netz, das wir heute Globalismus nennen, wurde zwischen 1450
und 1800 langsam immer enger geknipft und sprengte alle Dimensionen, um sich, begin-
nend mit der Industriellen Revolution in England, im Zeitalter des Imperialismus, heute
zum alles umfassenden Internet zu verdichten.

In dieses «<Human Web» (J.R. McNeill und W.H. McNeil) eingesponnen ist auch die
Missionsgeschichte. Indien und China stehen wie im 18. Jahrhundert heute wieder im Fo-
kus des religiésen und wirtschaftlichen Interesses der Europier. Zu Beginn des 18. Jahr-
hunderts errichtete der dinische Konig Friedrich IV. in der kleinen Handelskolonie Tran-
quebar an der Siidostkiiste Indiens eine protestantische Mission. Zwei Schiller August Her-
mann Franckes, des Begriinders der Franckeschen Stiftungen zu Halle, Bartholomdus Zie-
genbalg (1682-1719) und Heinrich Pliitschau (1677-1752), erreichten nach abenteuerlicher
Reise am 9. Juli 1706 die Kiiste Siidindiens. Mit grosser Behutsamkeit nahmen sie den Dia-
log mit den Menschen vor Ort auf. Sie erlernten die Landessprache Tamil und begannen
mit Ubersetzungen religidser Schriften, die sie, der Tradition des Landes folgend, auf Palm-



Rezensionen 279

blitter schrieben. Aufmerksam erkundeten sie die neue Lebenswelt und berichteten regel-
missig und ausfithrlich nach Halle. Ausziige wurden in den «Halleschen Berichten» der
Offentlichkeit zuginglich gemacht; sie fanden iiber die Grenzen Deutschlands hinaus Ver-
breitung und prigten massgeblich die Wahrnehmung Indiens in weiten Kreisen bis hin zu
Johann Wolfgang von Goethe.

Die Dinisch-Hallesche Mission steht fiir den bestindigen Kulturdialog zwischen Indien
und Europa. Ein Beispiel des positiven Kulturaustauschs ist die Geschichte von Tanjore in
Stidindien zur Zeit der Herrschaft von Raja Serfoji IT (1798-1832). In Indien entstand durch
Raja Serfoji zwischen 1770 und 1820 ein Netzwerk von Ideen und einer wissenschaftlichen
Praxis, die dem europiischen Vorbild in nichts nachstand. Ein kleines Konigreich schaffte
im frithen 19. Jahrhundert in Siidindien den Sprung in die Modernitit. Diese Geschichte
ist bislang nicht hinreichend erforscht worden.

Der am 24. September 1777 im koniglichen Haus des Maratha Konigs, Chattrapathy
Shivaji geborene und am 7. Mirz 1832 gestorbene Serfoji II war der letzte absolute Herr-
scher der unabhingigen Maratha principality of Tanjore. Seine Nachkommen tragen bis
heute den Titel Maharajahs of Thanjavur. Raja Thulajah, der Kénig von Thanjavur, adop-
tierte thn 1787 als Sohn, «indem er ordnungsgemif3 alle frommen Riten durchfiihrte». Er
vertraute Serfoji der Obhut des christlichen Missionars Christian Friedrich Schwartz an. Als
Amar Singh sich 1787 des Thrones bemichtigte und dem jungen Prinzen eine gute Ausbil-
dung verweigerte, sandte Schwartz den jungen Prinzen zum lutherischen Missionar Wil-
helm Gericke nach Madras, der ihm eine vorziigliche Ausbildung erméglichte. Auf diese
Weise lernte Serfoji Tamil, Telugu, Urdu, Sanskrit, Franzésisch, Deutsch, Dinisch, Hol-
lindisch, aber auch klassisches Griechisch und Latein. So wurde er zu einem der Gebildet-
sten seiner Zeit. Schliesslich setzten ihn die Dinen als raja (K6nig) ein.

Raja Serfoji fithrte eine Bildungsreform durch und griindete in diesem Zusammenhang
die berithmte Schule Navavidhya Kalanidhi Sala, in der neben Sprachen und Literatur auch
Naturwissenschaften und Kunst sowie handwerkliche Fertigkeiten zusitzlich zum Vedas
und zu den Shastras unterrichtet wurden. Er liess Frauen zu Lehrerinnen ausbilden und
reformierte so das ganze Erziehungswesen. Serfoji fithrte ausserdem 1805 die erste indische
Handpresse in Stidindien ein.

Fir die Bauern liess er Wasserspeicher konstruieren und, verbunden mit einem unterir-
dischen Entwisserungssystem fiir die ganze Stadt Thanjavur, viele Brunnen graben.

Das Forschungsinstitut Dhanavantari Mahal sammelte Krauter (Ayurvedic) und verar-
beitete sie zu Medizin fiir Menschen und Tiere. Arzte forschten auf den unterschiedlich-
sten Gebieten und stellten Kriuter und Tinkturen fiir medizinische Heilung her. Sie pro-
duzierten im Laufe der Jahre achtzehn Volumen medizinisches Forschungsmaterial. Die
aus Kriutern gewonne Medizin wurde im «Awushadak Kottadi», einer riesigen Apotheke,
aufbewahrt.

Die im Sarabbendra Vaidhya Muraigal gesammelten Gedichte schildern, wie die verschie-
denen Krankheiten zu behandeln sind.

Aus den im September 2003 vom 6. Nachkommen des Konigs Serfoji II, dem gegenwir-
tigen Prinzen von Thanjavur, verdffentlichten 200 Jahre alten Manuskripten der Saraswa-
thi Mahal Bibliothek geht hervor, dass Serfoji IL. selber Augenoperationen durchfiihrte. Er
griindete auch den ersten Zoo in Tamil Nadu und liess eine Werft bet Manora, rund fiinfzig
Kilometer von Thanjavur entfernt, errichten, weiter eine meteorologische Station, um den
Handel zu erleichtern, schliesslich eine Gewehrfabrik, eine Marinebibliothek und einen
Marinespeicher mit allen Arten von Navigationsinstrumenten.

Er férderte traditionelle indische Tinze und Musik, fiihrte aber gleichzeitig westliche
Musikinstrumente wie Klarinette und Violine in der Carnatic Musik ein. An der bis heute



280 Rezensionen

bestehenden fiinfstdckigen Sarjah Mahadi Bibliothek im Thanjavur Palast liess er die Ge-
schichte der Bhonsle Dynastie auf der siidwestlichen Wand inschriftlich festhalten. Diese
Inschrift gilt als lingste auf der Welt.

Serfoji war sehr tolerant und unterstiitzte Kirchen, christliche Missionsschulen, hindui-
stische Tempel und islamische Einrichtungen.

An seiner Beisetzung am 7. Mirz 1832, nach fast 40jihriger Herrschaft, nahmen iiber
90.000 Menschen teil.

Eng verbunden mit Serfoji ist Vedanayakam Sastri (1774-1864). Auch er verdankt seine
Ausbildung Missionar Schwartz. Der christliche Dichter schrieb in Tamil iiber Kastenwe-
sen und Christentum. Er gilt als einer der bedeutendsten Dichter in Tamil Nadu. Dem Bei-
spiel August Herrmann Franckes in Halle folgend, schuf der pietistische Tamile Sastri In-
dira Viswanathan Peterson zufolge «<ample room for wonder, and thereby in the flow and
interchange of ideas regarding science during the Age of Enlightenment, which, paradoxi-
cally, eventuall rendered the Kunstkammer obsolete». (218)

Karl Wilbelm Rennstich, Reutlingen

Hans Joachim Iwand, Theologiegeschichte des 19. und 20. Jabrbunderts «Viter und Séhne»,
Nachgelassene Werke. Neue Folge Bd. 3, bearbeitet und kommentiert und mit einem
Nachwort versehen von Gerhard C. den Hertog, Giitersloher Verlagshaus: Giitersloh
2001. 560 S., EUR 101.80, ISBN-10 3-579-01847-7.

Hans Joachim Iwand ist 1899 in Schlesien geboren und 1960 in Bonn gestorben. Er war
nach seiner Promotion und Habilitation zunichst Lehrer fiir Neues Testament am Herder-
Institut in Riga. Wegen seiner Mitgliedschaft in der Bekennenden Kirche ist ihm die venia
legendi entzogen worden, und er wurde mit dem «Reichsredeverbot» belegt. Iwand war
daraufhin von 1935-37 Leiter illegaler Predigerseminare und, nach zwischenzeitlicher In-
haftierung, kurze Zeit Pfarrer in Dortmund. Von 1945-1952 nahm er eine Professur fiir Sy-
stematische Theologie in Gottingen wahr und ging dann an die Universitit Bonn. Iwand
ist zeitlebens ein politisch engagierter Theologe gewesen. Nach dem Ende des zweiten
Weltkriegs lehnte er aus sozialistisch-pazifistischer Uberzeugung die Westorientierung der
Adenauerpolitik ab. 1958 wirkte er an der «Prager christlichen Friedenskonferenz» (1958)
mit, wie er {iberhaupt die Verséhnung mit dem Osten beharrlich anmahnte. Er griindete
1947 das «Haus der helfenden Hinde» zur Linderung der Fliichtlingsnot. Seit 1947 gab er
die «Gottinger Predigtmeditationen» heraus, die damals weitverbreiteste deutschsprachige
theologische Zeitschrift, Ausdruck dafiir, welche Bedeutung Iwand der Verkiindigungsar-
beit der Kirche zumass. Iwands theologisches Denken kreist im Kern um die Theologie Lu-
thers. Sie ist fiir ihn die Grundlage und der Massstab, von dem her er auch Karl Barths
Wort-Gottes-Theologie positiv rezipierte. Damit haben wir bereits das Wesentliche gesagt,
um den Grundtenor zu verstehen, von dem die Beitrige Iwands zur Theologiegeschichte
gepragt sind.

Der anzuzeigende Band 3 von Iwands «Nachgelassene Werke Neue Folge» umfasst in der
Hauptsache zwei Vorlesungsmanuskripte, die bei Helmut Gollwitzer jahrelang im Keller
lagerten, von diesem 1978 dem Herausgeber Gerhard den Hertog iibergeben wurden und
nun dank der vorliegenden Edition einer breiteren Offentlichkeit zuginglich sind. Die Ma-
nuskripte waren jeweils fiir eine zweisemestrige Vorlesung angelegt, die Iwand in seiner
Gottinger Zeit vorgetragen hat. Es handelt sich hier um die in den Jahren 1948/49 gehal-
tene Vorlesung «Geschichte der protestantischen Theologie im neunzehnten Jahrhundert:
Viter und S6hne» und die «Einfiihrung in die gegenwirtige Lage der Theologie» aus den



Rezensionen 281

Jahren 1949/50. Der Vorlesungsstil macht die Texte gut lesbar. Iwand hat seine Darstel-
lung mit prignanten Zitaten belegt. Der Herausgeber hat diese im Anmerkungsapparat bi-
bliographisch nachgewiesen und die Texte mit einer der Ausgabe angemessenen spirlichen
Kommentierung versehen. In einem Anhang sind zudem ausgewahlte Texte Iwands zu den
Themen der Vorlesungen beigegeben, ebenso ein Nachwort, ein Editionsbericht des Her-
ausgebers sowie ein Literaturverzeichnis iiber die von Iwand verwandten Werke samt ei-
nem Namens- und Bibelstellenregister.

Die Themen, denen Iwand in diesen beiden Vorlesungen nachgeht, gehoren fiir die evan-
gelische Theologie zu den neben und nach der Reformation spannendsten Kapiteln ihrer
Geschichte: die Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts deshalb, weil hier der Versuch
unternommen wird, unter den Bedingungen der Neuzeit, das heisst der durch die Aufkli-
rung und insbesondere durch Kant heraufgefiihrten geistesgeschichtlichen Grosswetterla-
ge, Theologie zu treiben. An der Wiirdigung dieses Vorhabens als solchem scheiden sich
noch heute die Geister in der theologischen Zunft. Die einen sehen in dem insbesondere
von Schleiermacher inaugurierten Transformationsprozess evangelischer Theologie sozu-
sagen das Nonplusultra, eine Errungenschaft, hinter die die Theologie, will sie eine Theo-
logie unter den Bedingungen der Moderne und fiir den modernen Menschen sein, nicht
mehr zuriickgehen darf; von den anderen wird darin mehr oder weniger der Siindenfall der
Theologie weg von ihrer im strikten Sinne theo-logischen Orientierung hin zu einem zu
grossen Ernstnehmen des Menschen in seinem Denken, Fithlen und Handeln gesehen.
Iwands Behandlung der «gegenwirtigen Lage der Theologie» wiederum ist insofern von In-
teresse, als sie der Formierungsphase der Nachkrlegstheologle gewidmet ist und damit fiir
uns heute in einer doppelten Perspektive zu lesen ist: zum einen als Versuch der Selbstpo-
sitionierung der «S6hne» gegeniiber den «Vitern» des 19. Jahrhunderts und zum andern als
diejenige Theologie, auf die wir Heutigen als auf unsere «Viter» zuriickblicken. Dass S6h-
ne nicht ohne ihre Viter begriffen werden konnen, gilt wie im richtigen Leben so auch fiir
das Verstehen theologischer Konzeptionen. Iwand selbst interpretiert das Verhiltnis zwi-
schen der Theologie um die Mitte des 20. Jahrhunderts zu derjenigen des 19. Jahrhunderts
als «<Umkehr». Dies bedeutet, dass er die Entwicklung der Theologie des 19. Jahrhunderts
primir als Negativfolie heranzieht, um die aus seiner Sicht dringend erforderliche und
dann vor allem durch Karl Barth auch wirkkriftig vollzogene Umkehr der Theologie als
eine von ihrer Sache her notwendige zu beschreiben, die sich im kritischen Gegenzug zur
Theologie des 19. Jahrhunderts vollzogen hat und sich vollziehen musste. Damit iiber-
nimmt Iwand im wesentlichen das Selbstverstindnis der Wort-Gottes-Theologie, die nach
den Katastrophen des ersten und zweiten Weltkriegs die Theologie ithrer Viter als zum Un-
tergang bestimmt ansah und sich durch radikalen Abbruch zu dieser selbst positionierte.
Uber mehrere Jahrzehnte hinweg wurde diese Selbstdeutung der Wort-Gottes-Theologie
in der theologiegeschichtlichen Forschung iibernommen. Erst in der zeitgendssischen
Theologie wird hier nuancierter geurteilt und stirker auf die Kontinuititen der Séhne zu
den Vitern denn auf den radikalen Abbruch abgehoben. Diese Einsicht ist freilich theolo-
giegeschichtlich eher jlingeren Datums (vgl. etwa Pfleiderer, Wittekind, Lohmann).

Man wird sagen diirfen, dass Iwands Darstellung der Theologiegeschichte des 19. Jahr-
hunderts keine umfassende ist und auch gar nicht sein will. Weder kommen die besproche-
nen theologischen Positionen besonders detailliert zur Darstellung noch der philosophi-
sche, auch nicht der gesellschaftliche und kirchliche Kontext, in welchen die behandelten
Entwiirfe zu stehen kommen. Man sollte auch nicht vermeinen, dass in Iwands Darstellun-
gen der Theologiegeschichte das, wie Ranke glaubte sagen zu konnen, «Ich des Autors aus-
geloscht sei» und nur noch «das, wie es gewesen ist» zur Darstellung komme. Iwands Aus-
fithrungen werfen vielmehr einen ganz spezifisch «interessegeleiteten» Blick auf die Ent-



282 Rezensionen

wicklung der Theologie des 19. Jahrhunderts und deren Charakteristikums; sie sind vor al-
lem deswegen von Bedeutung. Dieser Blick ist, um es vorweg zu sagen, im wesentlichen
durch Iwands Lutherstudien geprigt. Iwand hatte sich mit einer Arbeit iiber Luther
(Rechtfertigungslehre und Christusglaube. Eine Untersuchung zur Systematik der Recht-
fertigungslehre Luthers in ihren Anfingen, Leipzig 1930) habilitiert; weitere Arbeiten zu
Luther folgten. Diese Texte sind thematisch fokussiert auf Stinde und Rechtfertigung, den
unfreien Willen, auf die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium, die Christologie,
insbesondere die Kreuzestheologie. Der mit diesen Stichworten aufgerufene Massstab ist
es, den Iwand an die Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts anlegt. Es ist des Menschen
Siinde, aufgrund derer ihm von sich aus in Sachen Gotteserkenntnis nichts moglich ist, auf-
grund derer der Mensch in Sachen Ethik und im Blick auf die Frage des guten Handelns
aus sich selbst heraus nichts vermag - weshalb es iiberhaupt zu einer Synthese zwischen
Denken und Glauben so ohne weiteres nicht kommen kann, weshalb es auch eine entwick-
lungsgeschichtliche Betrachtung der Geschichte als Handeln Gottes in ihr nicht eigentlich
geben kann. Die Siinde trennt den Menschen von Gott; diese Trennung ist nur von Gott
her zu {iberwinden. Sie ist die Ursache dafiir, dass der Mensch der Siinde unter dem Gericht
Gottes steht, und das gottliche Gericht ist Gottes Nein zum Stinder und zu der an die Siin-
de verfallenen Welt, ein Nein, das nur in der Versdhnung durch das Kreuz iiberwunden
wird. Darum kulminiert Iwands in Ton und Darstellung durchaus nicht unfaire Behand-
lung Schleiermachers, Rothes und Hegels im Vorwurf an sie, die Siinde und damit den ra-
dikalen Gegensatz zwischen Gott und siindigen Menschen nicht ernst genommen zu ha-
ben und einer harmonischen Sicht des Miteinanders zwischen Gott und Mensch das Wort
zu reden. Iwand versucht dies an Schleiermachers Verstindnis der Religion und des from-
men Selbstbewusstseins, an Rothes Konzeption der theologischen Ethik, an Hegels Inter-
pretation des Dogmas sowie an der Geschichtstheologie der religionsgeschichtlichen Schu-
le zu zeigen. Im Kern zeigt sich deren grundsitzlicher Mangel in der Missachtung des Wor-
tes Gottes, das sich in der rechten Unterscheidung von Gesetz und Evangelium in der Ver-
kiindigung vollzieht und solcherart den Christus praesens verkiindigt. Dies alles erinnert
freilich an den Tenor, den Barth in «Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert» an-
schligt, die Iwand in seiner Einfiihrung zu dieser Vorlesung neben Albert Schweitzer und
seiner Betonung der Eschatologie gegen die Leben-Jesu-Forschung sowie Karl Heims kri-
tischer Auseinandersetzung mit dem naturwissenschaftlichen Weltbild zu den Schlissel-
texten fiir sein Verstindnis der Theologie des 19. Jahrhunderts zihlt. Und doch gewichtet
Iwand die spezifisch lutherische Unterscheidung zwischen Gesetz und Evangelium im Un-
terschied zu Barth theologisch stirker, auch wenn er in spiteren Jahren, seine diesbeziigli-
che Kritik an Barth relativierend, dessen Umkehrung der Unterscheidung in Evangelium
und Gesetz als «dialektisch mit Luther vereinbar» behauptet hat. Daneben setzt sich Iwand
kritisch mit dem konfessionellen lutherischen Lager und dessen Kirchen- und Amts-
verstindnis (Vilmar) auseinander und ebenso mit der am Gewissen, verstanden als einer
gleichsam natiirlichen Instanz im Menschen, ausgerichteten Theologie (Hans Lassen Mar-
tensen, Adolf von Harlef}, Alexander von QOettingen), wobei ihm Kierkegaard und Nietz-
sche in der Kritik Pate stehen.

In der Vorlesung «Einfithrung in die gegenwirtige Lage der Theologie» lisst Iwand den
erforderlichen Neueinsatz oder Aufbruch in der Theologie anheben mit dem Generalthe-
ma «von Gott reden» und, so miissen wir sogleich erginzen, nicht mehr nur und zuvér-
derst vom Menschen, von der Religion, der Geschichte, vom historischen Jesus und seiner
Wirkung als einer welthistorischen Grésse. Besagter Neueinsatz wird noch einmal durch
eine kritische Abgrenzung gegeniiber dem Ende des Neuprotestantismus in Gestalt von
Troeltsch und Max Weber sowie der Krise der Leben-Jesu-Forschung eingefiihrt. Es hat



Rezensionen 283

der Theologie um den «lebendigen Christus» zu gehen, wie er in der Verkiindigung des
Wortes Gottes sich vergegenwirtigt, was anhand der Auseinandersetzung zwischen Wil-
helm Herrmann und Martin Kihler und sodann in Ankntipfung an Schweitzers und Bult-
manns Kritik an der Frage nach dem historischen Jesus entfaltet wird. Die Christologie er-
hielt durch Emil Brunner und Heinrich Vogel entscheidende Impulse. Errungen ist diese
im wahrsten Sinne theo-logische Gestalt der Theologie indes fiir Iwand allererst in der
Theologie Karl Barths. Diese wird darum unter der Uberschrift «Die Wiederherstellung
des Gegeniibers von Gott und Mensch im Wort» behandelt. Dieses Gegeniiber von Gott
und Mensch, das erreicht werden muss, wenn zu kliren ist, welchen Sinn es hat, von Gott
zu reden, erreicht Bultmann gerade nicht. Er steht fir Iwand im Verdacht, doch wieder
dem anthropologischen Sog zu verfallen, die Gotteserkenntnis nun eben nur (!) im Zusam-
menhang der Selbsterkenntnis des Menschen zu behaupten, und nicht zuletzt, die Christo-
logie striflich zu vernachlissigen. Diese Fehler, so Iwand, macht Karl Barth nicht. Damit
ist nun auch die Perspektive erreicht, unter der Iwand dessen Theologie als wegweisend re-
zipiert: Sie negiert die Religion als Gemichte des Menschen, sie redet von Gott als einer
fiir sich seienden, sich in Freiheit fiir die Welt bestimmenden Wirklichkeit, sie lisst es nicht
zu einem Ubergewicht der fides qua gegeniiber der fides quae kommen wie bei Bultmann,
sondern entwickelt den Glaubensinhalt im Zuge einer grossangelegten Dogmatik; sie ist
die «Wiederentdeckung der ganzen Fiille des dogmatischen Denkens, Wiederherstellung
des Ganzen als Gegenstand des Glaubens» (435) und sie gibt der Dogmatik einen eindeuti-
gen Fokus im «Christus allein».

Es wire freilich interessant zu sehen, an welchen Stellen Iwand sich auf der Grundlage
seiner Lutherstudien veranlasst sieht, mit Barth in ein auch kritisches Gesprich zu treten.
Die lutherische Theologie des 20. Jahrhunderts hat sich ausser mit dem Verstindnis von
Gesetz und Evangelium etwa auch mit Barths Verstindnis der Rechtfertigungslehre, des
Wortes Gottes, der Stinde auseinandergesetzt, um nur diejenigen Themen zu nennen, die
sich von Iwands Lutherarbeiten her nahelegen. Im vorliegenden Text kommt es dazu
nicht. Iwand beschrinkt sich auf den Neueinsatz im Verstindnis von Theologie bei Barth,
die Behandlung der besagten materialdogmatischen Topoi werden nicht traktiert. Auf ei-
nes sei am Schluss noch eigens hingewiesen. Wie eingangs erwihnt, war Iwand ein politi-
scher Theologe und machte die Verséhnung mit dem Osten zu einem seiner Anliegen.
Auch hier ist ein Neuanfang, ein Aufbruch vonnéten, der, so Iwand, nur theologisch be-
griindet wahrhaft gelingen kann. «Was heif’t», so fragt Iwand deshalb 1949, «ustificatio im-
pit (Rechtfertigung der Gottlosen) - etwa hineingestellt in das 6ffentliche und vielleicht
auch das geheime Denken iiber Ost und West? Was heifit Verschnung im Blick auf die un-
absehbare Schuld, die heute die Nationen Europas im Todeskampf aneinander kettet? Was
heifdt nova vita - neue Kreatur - im Hinblick auf die tiefen Schiden der Gesellschaft, an
denen ihr Gefiige zu zerbrechen droht?» In den Passagen, in denen Iwand auf die gesell-
schaftlichen und kirchlichen Zustinde seiner Gegenwart eingeht, wird er mahnend, pro-
phetisch. Sie gehéren zu den eindriicklichen Seiten dieses Bandes, der neben seinen im en-
geren Sinne theologiehistorischen und systematisch-theologischen Einlassungen auch ei-
nen Einblick gibt in die Kirchen- und Zeitgeschichte nach dem zweiten Weltkrieg.

Christine Axt-Piscalar, Gottingen



284 Rezensionen

Theologien der Gegenwart. Eine Einfilhrung, mit Beitrigen von G. Collet, B. Marz, L.
Scherzberg, G. Orth, H. Hiring, J. Reikerstorfer, G. Miiller-Fahrenholz, R. Faber, C.
Barwasser, R. Boschki und C. Rehberger, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darm-
stadt 2006, 235 S., EUR 24.90, ISBN-10: 3-534-15803-2.

Ein Buch ohne Herausgeber, ohne Vorwort, Einleitung und Nachwort. Der Leser erfihrt
nicht, wer die Auswahl der Gegenwartstheologien vorgenommen hat und welche Ge-
sichtspunkte dabei leitend waren. Neben einzelnen Ansitzen katholischer (Drewermann,
Kiing, Metz, Schillebeeckx) und evangelischer Provenienz (Gollwitzer, Moltmann, Solle)
werden breitere Stromungen besprochen (Befreiungstheologie, Feministische Theologie,
Prozesstheologie). Die Zusammenstellung erscheint willkiirlich. Bei manchen der vorge-
stellten Personen fragt man sich, ob sie in der Theologie der Gegenwart noch eine zentrale
Rolle spielen. Andere, die eine solche Rolle spielen, fehlen. Die Titel mancher Beitrige zei-
gen nur die referierte Person oder Bewegung an, andere enthalten programmatische Un-
tertitel. Einige der Autoren fiigen eine Literaturliste an, andere nicht. In manchen Texten
ist die Literaturliste zwischen Primir- und Sekundirliteratur untergliedert, in anderen
nicht. Die Zitationsstandards sind unterschiedlich.

Diese konzeptionelle Unklarheit und redaktionelle Uneinheitlichkeit enthilt einen
Hinweis auf die Art, wie dieses Buch zu verstehen und zu lesen ist: nicht als einheitliche
Uberblicksdarstellung der gegenwirtigen theologischen Landschaften, sondern als Zusam-
menstellung einzelner, je fiir sich stehender Einblicke in diese Topographie. Der Blick
richtet sich auf einzelne Biume und Baumgruppen, nicht auf den Wald insgesamt. Der Plu-
ral «Theologien» bringt das zum Ausdruck.

Die einzelnen Skizzen sind dann allerdings von hohem Wert. Dafiir biirgt schon die
Auswahl der Autoren, bei denen es sich zu allermeist um namhafte Kompetenztriger fiir
den jeweiligen Darstellungsbereich handelt: die Theologie der Befreiung wird von Gian-
carlo Collet skizziert, Drewermann von Bernd Marz, die Feministische Theologie von Lu-
cia Scherzberg, Gollwitzer von Gottfried Orth. Hermann Hiring prisentiert Kiing, Jo-
hann Reikerstorfer «die neue Politische Theologie von Johann Baptist Metz», Geiko Miil-
ler-Fahrenholz das Gesamtwerk Jiirgen Moltmanns. Mit Roland Faber wurde ein ausge-
wiesener Kenner der Prozesstheologie fiir die Darstellung dieses Fachgebiets gewonnen.
Carsten Barwasser fithrt in das Werk von Edward Schillebeeckx ein, Reinhold Boschki
und Claudia Rehberger erinnern an Dorothee Solle.

Weil es sich bei den Autoren z.T. um Weggefihrten und Schiiler, in der Regel aber um
Personen handelt, die von den dokumentierten Vertretern der Gegenwartstheologie ge-
prigt oder zumindest beeinflusst sind, verwundert es nicht, dass ihnen zu allermeist die kri-
tische Distanz zu den von ithnen vorgestellten Entwiirfen fehlt. Es sind eher innenperspek-
tivische Einblicke, die sich dem Selbstverstindnis ihrer Heroen verpflichtet fithlen, und
weniger aussenperspektivische Analysen und Interpretationen - darin haben sie ihre Be-
deutung, aber auch ihre Begrenzung.

Die einzelnen Beitrige sind durchweg aktuell, informativ und gut lesbar. Wo sie einzelne
Personen zum Inhalt haben, verbinden sie in der Regel biographische Hinweise mit werk-
geschichtlichen und theologisch programmatischen. So entstehen mehrdimensionale Skiz-
zen kontextueller Theologien. Die drei Darstellungen der Befreiungs-, Feministischen- und
Prozesstheologie heben sich davon noch einmal ab, indem sie nicht nur die geschichtliche
Entwicklung der jeweiligen Strémung, sondern auch ihre inneren Differenzierungen und
Spannungen herausarbeiten. Es wird deutlich, wie diese Spannungen sowohl in der Befrei-
ungs- als auch in der Feministischen Theologie auf dem Weg der zunehmenden Kontextua-
lisierung der Ursprungsimpulse entstehen, d.h. dort, wo sich andere Trigergruppen die



Rezensionen 285

urspriinglichen Anliegen der Bewegungen zu eigen machen und diese in ihren jeweils eige-
nen Kontexten und Fragehorizonten zur Geltung bringen. So kommt es zu inneren Dis-
sonanzen, die selbstkritische Klirungsbemiihungen auslésen. Als ein Beispiel dafiir sei fiir
die Feministische Theologie die Bewusstwerdung der Unterdriickung von Frauen durch
Frauen genannt. Auch das aufbrechende Problembewusstsein im Blick auf einen allzu un-
gebrochenen Erfahrungsbezug und auf die selektive Inanspruchnahme biblischer Uberlie-
ferungen in legitimatorischer Absicht wird thematisiert.

Die Zusammenstellung der zehn Beitrige gibt einen insgesamt sehr guten, primir an Per-
sonen und Bewegungen, nicht an Entwicklungen und Strukturen orientierten Einblick in
markante, fiir die Theologie der Gegenwart wichtige Positionen. Das Buch stellt damit
eine wertvolle Fortsetzung des Bandes «Theologen des 20. Jahrhunderts» (hg.v. Peter Neu-
ner und Gunther Wenz) dar, der als letzter in der siebenbindigen Reihe «Theologen im
Portrait» (WBG: Darmstadt 2002/2003) erschienen ist. Wihrend dort die Klassiker des 20.
Jahrhunderts versammelt sind, kommen hier wichtige Protagonisten der theologischen
Debatten der jiingeren Vergangenheit und der Gegenwart zur Darstellung, wobei Uberlap-
pungen der beiden Personenkreise kaum zu vermeiden sind.

Einer der wesentlichen Vorziige von personenzentrierten Ausschnitten aus breiten ide-
engeschichtlichen Strémen besteht darin, dass sie die Verankerung der Theologie in der
Biographie und damit im lebensweltlichen Kontext aufweisen. Das ist auch bei den meisten
der hier zusammengetragenen Beitrige gut gelungen und macht den Band als Erginzung
zu einer systematischen Darstellung der Gegenwartstheologie iiberaus lesenswert.

Reinhold Bernhardt, Basel

Jan Assmann: Die Zauberflite. Oper und Mysterium. Karl Hanser Verlag: Miinchen/Wien
2005. 384 S., EUR 24.90, ISBN 3-446-20673-6.

Dass die Zauberflte neben Hamlet und der Mona Lisa das dritte Ritselwerk unserer Kul-
tur sei, dieser Satz von Peter von Matt steht als erstes Motto vor dem neuen Buch des Agyp-
tologen Jan Assmann. Was kann er zur Erhellung beitragen? Er sagt es selber im Vorwort.
Es ist nicht die Agyptologle selber, die hier gefragt ist. Denn die Zauberfl5te spielt nicht in
Agypten, sondern an einem utopischen Ort, an dem die Mysterlen von Isis und Osiris ver-
ehrt werden. Der geistige Hintergrund der Zauberflote ist die Freimaurerbewegung in
Wien und deren Erforschung und Anwendung von Riten, die auf den Isis-Kult zuriickge-
fiihrt wurden. Aber diese Riten werden in der Oper selber Wirklichkeit: «Die Zauberflste
bringt ein Ritual auf die Biihne und lisst es nicht nur vor den Zuschauern ablaufen, son-
dern bezieht diese auch auf eine ebenso subtile und wie intensive Weise in dieses Ritualge-
schehen ein» (22). Das Einweihungsritual wird fiir Assmann zur Leitidee des Werkes, gibt
ihm Einheit und entfaltet seine Wirkung auch dann noch, wenn der freimaurerische Hin-
tergrund nicht mehr verstanden wird.

Aber die «Zauberflte» umfasst mehr als den Weg von Tamino und Pamina. In Papage-
no, dessen Gestalt als sympathischer Gegensatz zum Paar der Einzuweihenden gezeigt
wird, kommt die Differenz zwischen oberen und unteren Mysterien zum Ausdruck, zwi-
schen der Religion der Eingeweihten und des Volkes. Damit nimmt Assmann einen Ge-
danken auf, den er schon in seinem Moses-Buch behandelt hatte: Hinter den historischen
volkstiimlichen Auspragungen des Glaubens steht das Geheimnis, dessen Kenntnis nur we-
nigen Menschen vergdnnt ist, die sich vorher schweren Priifungen zu unterziehen haben.
Der Weg aber fithrt vom Bésen, vom Aberglauben zum Tempel der Sonne, in dem Sa-
rastro herrscht und das eingeweihte Paar in eine neue Herrschaft eingesetzt wird.



286 Rezensionen

Wie aber steht es mit der «<K6nigin der Nacht», die in ithrem ersten Auftritt als leidende
Isis und spiter als nahezu wahnsinnige Verkorperung des Bosen, der Rache dargestellt
wird? Eine mogliche Losung war lange Zeit die Annahme eines «Bruches» im Textbuch,
aber Assmann zeigt eine ganz anders gelagerte Auflosung dieser geheimnisvollen Wand-
lung, die iiberzeugend wirkt und zugleich ins Zentrum des «Mysteriums» der Oper fiihrt.
Um das zu erfahren, muss sich der Leser der Fiihrung des Autors anvertrauen, der ihn in
acht Kapiteln ins Mysterium der Oper «einweiht». Das Konzept dieser Fithrung kommt
dabei der Lesbarkeit sehr entgegen. Assmann teilt die beiden Akte jeweils in zwei Teile auf,
so dass sich eine vierteilige Struktur ergibt, deren Abschnitte nochmals unterteilt sind: Auf
eine musikalisch-textliche Analyse folgt eine kulturwissenschaftliche Betrachtung. Zuerst
geht der Autor jeweils der Verbindung von Text und Musik genau nach und beruft sich
dafiir auf das Konzept der «dichten Beschreibung» von Clifford Geertz. Diese Kapitel kén-
nen einen neuen Zugang zum Horen erdffnen, sind aber nicht einfach zu lesen. Man muss
die Oper gut im Ohr haben und mdglichst noch einen Klavierauszug vor sich haben. Dann
aber ist es faszinierend, der Verkniipfung von Text, Tonarten, Instrumentierung, Tem-
poangaben zu folgen, und Assmann lisst seine Bewunderung fiir das Genie Mozart immer
wieder auch auf den Leser tiberspringen. Notenbeispiele und Illustrationen mit alten Biih-
nenbildern helfen bei der Konkretion, ersparen aber nicht die Miihe, der sich allerdings -
in anderer Weise - auch die Helden der Oper zu unterziehen haben. Diese Verbindung
zwischen Leser und Bithnenpersonen ist nicht zufillig, denn das Einweithungsmysterium
der Oper bezieht neben Assmann auch den Rezipienten direkt mit ein. Er wird gleich zu
Anfang «llusioniert», die Konigin der Nacht erlebt er als beraubte Mutter und Sarastro als
Tyrannen. Er teilt diese Illusion mit Tamino.

Aber bevor er im 2. Teil des 1. Aktes zu erkennen vermag, dass er der dunklen Welt des
Aberglaubens verfallen war, ladt Assmann die Leser zum ersten Pausengesprich ein iiber
«Ort und Zeit der Zauberfléte». Es geht hierbei um Agypten-Phantasien des 18. Jahrhun-
derts. Man wusste von den Pyramiden und von den Gribern. Beides wird kombiniert in
Vorstellungen von geheimnisvollen, unterirdischen Stidten, in denen die Eingeweihten
wohnen und in die man sich durch lange gefihrliche Gange hinkimpfen muss. Aber diese
Orte sind zugleich Orte einer Weisheit, die bis heute Giiltigkeit besitzt und in die man sich
fiihren lassen kann. Eindriicklich schildert Assmann, wie diese Art von Agyptomanie vor
allem in Freimaurerkreisen zur Anlage von dgyptisierenden Landschaftsgirten fiihrte. Der
Ort der Zauberflste ist ein imaginires und damit allgegenwirtiges Agypten, in dem es kei-
ne Verfremdung ist, wenn Tamino nach dem Textbuch ein japanisches Gewand trigt.

Nach dem Eintritt in die Welt Sarastros erkennt Tamino, welchem Irrtum er verhaftet
war. Dass der Umschlag bei ihm im Gesprich mit dem «Sprecher» innerhalb zweier Zeilen
erfolgt, das ist nun freilich selbst dem Schikaneder-begeisterten Autor ein bisschen zu
schnell; er betrachtet es als ein Ungeschick des Textbuches. Als Horer der Oper ist man an
der betreffenden Stelle jedenfalls ziemlich verbliifft, was ich selber wiederum ausprobiert
habe.

Nach der Analyse der zweiten Hilfte des 1. Akts «Eintritt in Sarastros Welt» folgt ein
weiteres Pausengesprich, «[llusion und Desillusionierung». Hier geht es um die Wiener
Freimaurerloge «Zur wahren Eintracht» und ihr Projekt einer Erforschung der Mysterien-
religionen. Das ist deshalb fiir Mozarts Oper unmittelbar wichtig, weil er Mitglied einer
Schwesterloge war und oft auch in der «Wahren Eintracht» als Gast weilte. Man darf sich
nun diese beiden Logen keineswegs als obskurantistische Geheimbiinde denken - das gab
es freilich auch -, sie waren vielmehr die Haupttriger der Aufklirung im Kampf gegen den
Absolutismus und die katholische Kirche. Ein damaliger Zuschauer konnte in der «Koni-



Rezensionen 287

gin der Nacht» leicht die Kirche und den Marienkult finden, aus deren Aberglauben er sich
befreien musste.

Einweihung in die Mysterien hiess nun, in einem ersten Schritt die Illusion der Volksre-
ligion zu durchschauen und ihr zu entsagen. Wenn nun Tamino und Papageno vor «Wei-
bertiicken» gewarnt werden, denen sie nicht verfallen sollen, so ist damit die Welt der Ko6-
nigin der Nacht und der drei Damen gemeint, die die Welt der Volksreligion reprisentie-
ren. Auch Papageno kann diesen ersten Weg noch gehen und gelangt damit immerhin zu
den «Kleinen Mysterien». Der zweite Schritt aber, der nur wenigen vorbehalten ist, fithrt
zur Schau der Gottheit, zum Sonnentempel, mit dem die Oper schliesst. Doch zunichst
gilt es, die schweren Priifungen des zweiten Aktes zu bestehen, und das heisst im ersten
Teil, der Unwahrheit und der erotischen Versuchung zu entsagen. Tamino treibt damit Pa-
mina fast in den Tod, wihrend Papageno am Bestehen der Priifungen kein Interesse zeigt.
Dafiir aber wird er nicht verurteilt. Die menschenfreundliche Haltung der Oper und der
Freimaurer zeigt sich darin, dass der Gegensatz zwischen Hoch und Niedrig, zwischen Eli-
te und Volk nicht abfillig ausgespielt wird. Wer sich im Zuschauerraum mit Papageno
identifiziert, wird dafiir nicht kritisiert. Die grossen Mysterien sind eigentlich auch nur
Herrschern vorbehalten und solchen, die, wie Tamino, es werden sollen. Im dritten Pau-
sengesprich geht es dann auch um die Einweihung in die grossen Mysterien, die als sym-
bolischer Tod und Wiedergeburt begangen werden. Dass hier auch zeitgendssische Berich-
te iiber die Rituale der Freimaurer eingeblendet werden, hilft vermutlich dem Leser, deren
Praktiken zu entmystifizieren. Den letzten Priifungen stellen sich Tamino und Pamina ge-
meinsam. Das ist allerdings eine Revolution, denn Frauen waren in Wien keineswegs zu-
gelassen. Pamina ist sogar fiihrend, indem sie den bedenklichen Tamino an seine Zauber-
flote erinnert und ihm vorangeht. Die triumphale Einfilhrung in den Sonnentempel steht
am Ende.

Im Schlusskapitel, gleichsam vor dem Verlassen des Opernhauses, gibt es ein letztes Ge-
spriach. Was war das fiir eine Oper, deren Zeugen wir geworden sind? Das Grosse an die-
sem Kunstwerk ist vermutlich, dass viele Antworten méglich sind. Assmann zeigt, wie im
ersten Akt die Erwartung des Zuschauers geweckt wird, eine Mirchenoper zu sehen. Nach
der strukturalistischen Mirchenanalyse sind in der Tat anfinglich viele der wichtigsten
Elemente vorhanden. Aber diese Erwartung wird nicht erfiillt, ebenso wie auch Tamino
seine Tauschung erkennt. Er, der ausgezogen ist, ein Midchen zu erretten, sieht sich plotz-
lich als jemand, der in eine Mysterieneinweihung verwickelt wird. Aber er ist dabei nicht
allein, sondern wird von seiner Liebe zu dem Midchen vorangetrieben, um derentwegen
er ausgezogen ist. Schliesslich noch das volkstimliche Element des Papageno, der aber zu
keiner Gegenfigur wird und sogar mehr Arien zu singen hat als Tamino und Pamina, also
recht im Vordergrund steht.

Entsprechend der Vielfiltigkeit der Handlung verbindet auch die Musik viele Elemente.
Neben empfindsamen Arien im Stile der Frithklassik stehen Elemente der Opera seria (K&-
nigin der Nacht), geistliche Lieder (Sarastro) und Lieder im Volkston. Die Zauberfldte
tiberschreitet die Einheit einer geschlossenen Form. Lisst sich trotzdem eine Grundidee
benennen?

Mir scheint, dass Assmann im Prozess des Schreibens seine Charakterisierung der Oper
modifiziert. Anfangs war sie ein Ritual auf der Biihne (siehe das obenstehende Zitat von S.
22). Aber dieses Ritual wird zunehmend von der Liebe zwischen Tamino und Pamina
iiberhoht. Wenn Assmann die Uberzeugung dussert, dass Tamino sich ohne seine Liebe zu
Pamina nie hitte einwethen lassen, so reduziert sich das «Ritual» zu einem der Elemente
der Oper. Es strukturiert vor allem den zweiten Akt und nachtriglich auch den ersten,
aber es macht aus der Oper selber keinen heiligen Akt. Die Zauberfl6te ist vielmehr die



288 Rezensionen

asthetische Umsetzung einer Einweihung, sie benutzt die Vorlage in freier Form, wie ein
Traum einen Tagesrest. Die Freimaurerrituale waren eine Theatralisierung der antiken
Mysterien mit dem Ziel, den Einzuweihenden die Aufklirung von Aberglauben und
Wahn recht anschaulich zu machen. Die Oper bricht diese fiktive Form nochmals und
stellt sie auf die Biihne. In Anlehnung an den Germanisten Karl Pestalozzi, der die Zauber-
flste als ein Aufklirungsmirchen deutet, spricht Assmann von einem Aufklirungsmyste-
rium und bleibt damit niher an der Sprache der Freimaurer. Dem kann ich voll zustim-
men, nur muss man sich dessen bewusst bleiben, dass dieses Mysterium ein Spiel bleibt.

Das Finale der Oper miindet in die Aufbrechung der Minnerherrschaft um Sarastro zu-
gunsten eines eingeweihten Paares. Insofern kdnnte man - soweit geht Assmann aber nicht
- die Oper sogar als Revolutionsspiel ansehen. Aber auch das wiire nur wieder eine der vie-
len méglichen Deutungen, die dieses vielschichtige Kunstwerk erlaubt.

Das Reizvolle am neuen Buch von Assmann ist das virtuose Spiel zwischen mehreren
Disziplinen, das dem Leser ungemein viele neue Aspekte zeigt, zu Mozart, zur Musikwis-
senschaft, zum Freimaurertum, zur Rezeption der agyptischen Kultur, zum Funktionieren
von Ritualen und vor allem auch zur Geschichte der Aufklirung im 18. Jahrhundert. Der
universale Gott, dem Assmann in fritheren Verdffentlichungen in der esoterischen Moses-
Tradition der Renaissance und des Barock gefolgt war, erscheint im aufgeklirten Freimau-
rertum und in der Zauberflote als Gott der allgemeinen Vernunft. Es ist der Gott, den
Schiller in Anlehnung an K.L. Reinhold in seiner Schrift «Die Sendung des Moses» darge-
stellt hat (vgl. meine Rezension in ThZ 61 [2005] 276-278).

Ich bin gespannt, wie Assmann diejenige Linie in Zukunft weiterverfolgen wird, die von
seinem Moses-Buch zur «Zauberfl6te» fiihrte.

Hartmut Raguse, Basel



	Rezensionen

