
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 3

Artikel: Ohne Gott auf Gott hoffen? : Erwägungen zum Thema Glaube und
Hoffnung

Autor: Schmalenberg, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ohne Gott auf Gott hoffen?

Erwägungen zum Thema Glaube und Hoffnung

In seinem Gespräch mit Ernst Bloch stellt Wolfloart Pannenberg der Theologie
eine Reihe von Fragen bezüglich der Seinsweise Gottes. Er fragt, ob nach
biblischem Verständnis Gott nicht nur im Vollzug der Herrschaft über die Welt
Gott sei. Seine Gottheit werde ja erst mit dem Kommen seines Reiches offenbar.

Aber, so fährt er fort, «lassen sich die Offenbarung seiner Gottheit und
diese selbst voneinander ablösen?»1 Eine solche Ablösung lässt er nicht gelten.
Der Gott der Bibel sei nämlich nur Gott, indem er sich auch tatsächlich als

Herr der Welt erweise. Pannenberg fügt sodann die Frage hinzu: «Bedeutet das

nicht: Gott ist noch nicht, sondern wird erst sein?»2 Dieser Interpretationsvariante

geht Pannenberg nicht weiter nach, weist sie aber auch nicht rundherum

ab. Indem er mit einem «Jedenfalls ...» fortfährt, neigt er seinerseits der
Auffassung zu, dass Gott die Macht der Zukunft sei, die es nicht zulasse, ihn
als ein Seiendes oder als den Hintergrund alles Seienden anzusehen.

Wir möchten diese These hier nicht näher erörtern, wohl aber der von
ihm offen gelassenen Frage nachgehen. Das geschieht in folgenden Schritten:
Erstens rekapitulieren wir die Diskussion zwischen Wolßart Pannenberg und
Günter Dux über die Gottesfrage im Rahmen der Religionsproblematik aus
dem Jahre 1984. Zweitens stellen wir aufgrund der Ergebnislosigkeit dieser
Diskussion die These auf, dass einerseits im Anschluss an Ernst Bloch und
Günter Dux, andererseits im Gegensatz zu Bloch und Dux die Hoffnung auf
Gottes Existenz dazu geeignet sei, der Diskussion zwischen Theismus und
Atheismus eine andere Wendung zu geben. Und drittens deuten wir die

Konsequenzen an, die sich aus der Hoffnung auf Gottes Existenz für das Verständnis

der Glaubenstraditionen des Christentums sowie der anderen Religionen
ergeben.

1. Gott als menschliches Konstrukt

Im Rahmen der Dokumentation zu einer Tagung über das Thema «Sind wir
von Natur aus religiös? Antworten heutiger Anthropologie»3 aus dem Jahre

1 W. Pannenberg: Der Gott der Hoffnung, in: Ernst Bloch zu Ehren, hg.v. S. Unseld,
Frankfurt a.M. 1965, 209-225, zit. nach: Der Gott der Hoffnung, in: ders.: Grundfragen

systematischer Theologie, Gesammelte Aufsätze, Göttingen 1967, 393.
2 Ebd., 393.
3 W. Pannenberg: Sind wir von Natur aus religiös? (Schriften der Katholischen Akade¬

mie in Bayern 120), Düsseldorf 1986.

ThZ 3/63 (2007) S. 264-271



Ohne Gott auf Gott hoffen? 265

1984 legen sowohl Wolfhart Pannenberg als auch Günter Dux ihre Positionen
zur Sache in Kurzform als Vortrag4 bzw. Aufsatz5 vor.

Pannenberg versucht, unter Rückgriff auf Befunde von Paläontologie,
Ethnologie und Kulturgeschichte die These von Soziologen in der Nachfolge
Dürkheims zu entkräften, Religion sei eine Ubergangserscheinung, die der
aufgeklärte Mensch nicht mehr benötige.6 Pannenberg setzt dem die These

entgegen, dass der Mensch von Natur aus religiös sei. Er sieht sie unter anderem

im Anschluss an Piaget durch den Befund bestätigt, dass die Sprache «im
Ursprung aus einer religiösen Ergriffenheit entsteht»7. Sprache sei zwar
menschliche Schöpfung, verdanke sich aber einer «Erhebung und Inspiration».

Eine Erhärtung seiner These sieht Pannenberg darin, dass menschliches
Leben letzten Endes aus einer «religiösen Tiefenschicht gehalten und in Bewegung

gehalten werde.»8 Auch im Hinblick auf die symbiotische Mutter-Kind-
Beziehung gälte Ahnliches: Das Kind existiere «in einer ganz ursprünglichen
Weise außerhalb seiner selbst». Die «Exstase» sei da vor dem Insichselbstste-
hen, vor der «Hypostase», der Person.9 Die Mutter vertrete für das Kind nicht
nur die Welt, sondern Gott. Das ursprüngliche Weltvertrauen könne nämlich
durch die Mutter allein nicht gerechtfertigt werden. Die Möglichkeit, daraus
einen Gottesbeweis abzuleiten, sieht Pannenberg jedoch nicht. Der Mensch
sei zwar von Natur aus religiös, aber darin liege keine Garantie dafür, dass

Gott auch existiere. Die Möglichkeit, dass der Mensch einer natürlichen
Illusion verfallen sei, lasse sich nicht von der Hand weisen. Gottes Dasein werde
nämlich nur durch Gott selbst bewiesen, erschliesse sich nur in der religiösen
Erfahrung.10

Demgegenüber versucht der Soziologe Günter Dux im Anschluss an Piaget
nachzuweisen, dass der Entstehung von Religion ein «subjektivisches Schema»

voraus liege, mit dessen Hilfe jeder neugeborene Mensch auch alle
Objekte zunächst als handelnde Subjekte auffasse. Auf dem Wege der Gewin-

4 W. Pannenberg: Religion und menschliche Natur, in: Pannenberg: Sind wir von
Natur aus religiös? (Anm. 3), 9-23.

5 G. Dux: Zum historischen Stand der Religion, in: Pannenberg: Sind wir von Natur
aus religiös? (Anm. 3), 43-72 (zuerst veröffentlicht in: T. Rendtorff [Hg.]: Religion als

Problem der Aufklärung. Eine Bilanz der religionstheoretischen Forschung, Göttingen

1980, 107-129). Vgl. ders.: Die Logik der Weltbilder (stw 370), Frankfurt a.M.
1982; ders.: Die Zeit in der Geschichte. Ihre Entwicklungslogik vom Mythos zur
Weltzeit, Frankfurt a.M. 1989; ders.: Historisch-genetische Theorie der Kultur. Instabile

Welten. Zur prozessualen Logik im kulturellen Wandel, Weilerswist 2000.
6 A.a.O. (Anm. 3), 11.
7 Ebd., 16.
8 Vgl. dazu auch W. Pannenberg: Anthropologie in theologischer Perspektive, Göttin¬

gen 1983, 347f.
9 A.a.O. (Anm. 3), 22.
10 Ebd., 23 f.



266 Erich Schmalenberg

nung von Handlungs- und Interaktionskompetenz distanziere sich das

Neugeborene von der Objektwelt, vorab anhand des ihm zuerst begegnenden
Objekts, der sorgenden Bezugsperson, der Mutter. Alle Objekte werden demnach

als handlungsmächtige Subjekte wahrgenommen. Das subjektivische
Vorstellungsschema bestimme aber nicht nur jede Ontogenese, sondern
darüber hinaus das Weltbild aller frühen Kulturen. Es diene als Paradigma für
jedwede Erklärung. Die werde freilich erst erforderlich, wenn das Regelwissen,

die Urform allen Gesetzeswissens, versage11.

Religion habe sich an dieses subjektivische Schema gebunden. Kraft seiner
werde jedes Objekt mit einem subjektivischen Agens verbunden, das dessen

Eigenart und Identität bestimme. Nicht nur werde in primitiven Gesellschaften

die Einheit und Dauer der realen Aktionsgemeinschaft der Familie in
einem subjektiven Agens, der Familiengottheit, gesucht, ähnliches gelte auch
für Stammeskulturen. «Die entschiedene Bedeutung eines einzigen Stammesgottes»

sei um der Einheit und Geschlossenheit des Stammes willen am
ehesten bei Nomaden zu erwarten, «die kriegerisch organisiert sind und in unruhigen

Gegenden leben».12 Ein solcher Stammesgott sei der Gott des Alten
Testaments, Jahwe. Dessen kosmologische Funktion wachse ihm erst «mit dem

Ubergang von der Monolatrie zum Monotheismus» zu. «Gott ist der Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs geblieben, nicht der Philosophen-Gott.»13

Ist Gott für Dux demnach ein menschliches Konstrukt, so lässt sich über
dessen Wahrheitsgehalt nichts aussagen. Es finde sich aber auch keine
«Bestätigung» mehr dafür. Das subjektivische Grundmuster der Wirklichkeitsdeu-
tung in Religion und Philosophie sei zugunsten eines «systemischen,
interrelationalen» abgebaut worden. Als «energetisches System von zuständlicher
Dynamik» sei «die Natur von allen sinnhaften, nach Art sozialer Beziehungen
verstandenen Ordnungen befreit» worden.14 Was an der Aussenwelt erfahrbar

ist, sei der religiösen Interpretation im herkömmlichen Sinne entglitten.
Dadurch sieht Dux im Sinne seines Aufsatzthemas den historischen Stand der

Religion in unserer Zeit bestimmt.15 Er präzisiert jedoch, dass diese Diagnose
«entwicklungslogisch» gemeint sei. Faktisch indes lebe die Mehrzahl der
Menschen in der Gedankenwelt von gestern. Dux prognostiziert daher, dieser
Zustand werde nicht von langer Dauer sein. Entwicklungslogisch jedoch
anerkennt er die Rolle von Religion und Philosophie in der Geschichte. Beide be-

sässen das Recht, die Neuzeit als ihr Produkt anzusehen, zwar nicht als

«Determinanten», wohl aber als «Exekutoren».16 Er räumt zwar ein, dass Religion

11 Vgl. ebd., 54f.
12 Ebd., 63.
13 Ebd.,64.
14 Vgl. ebd., 67.
15 Vgl. ebd., 68.
16 Vgl. ebd., 70f.



Ohne Gott auf Gott hoffen? 267

in der Geschichte «auch die großen Zielvorstellungen der Menschheit»
hervorgebracht habe, die in der Gegenwart bewahrt sind; an seiner Bestimmung
des historischen Standes der Religion ändert sich jedoch dadurch nichts. Ihr
zufolge hat das systemische, interrelationale Paradigma das subjektivische
überholt.17

In der sich anschliessenden Diskussion mit Pannenberg konzediert Dux
durchaus, dass es eine Verwiesenheit auf Transzendenz gibt18. Die von
Menschen konstruierte Welt verweise auf ein unbestimmt anderes jenseits der
Grenze, innerhalb derer sie sich darstellt. Dabei handele es sich jedoch um
eine «konstitutionstheoretische Transzendenz», die Pannenberg in eine
«theologische» ummünze. «Wenn man also wegen dieser unausgedachten und auch
unausdenkbaren Welt über das Vorletzte hinaus will, dann ist man im
Recht.»19 Gleichwohl entziehe sich das Denken Gottes nicht der säkularen
Erklärung. Sie erkläre zugleich, weshalb Pannenberg im subjektivistischen
Schema theistisch denken müsse. Es sei zwar kein «negativer Gottesbeweis»

zu führen, aber in der historischen Situation der Gegenwart finde sich für den

ontologischen Wahrheitsgehalt des subjektivischen Schemas kein Anhalt
mehr an der Welt.20 Daher sei die theologische Position kognitiv so aussichtslos.

2. Gottes Entbehrlichkeit und die Hoffnung auf Gott

Es fällt schwer, ein Fazit dieser Auseinandersetzung zu ziehen. Einerseits ist
Dux zu widersprechen, wenn er die Diagnose nahelegt, das Ende der Religion
sei gekommen, andererseits ist ihm Recht zu geben, wenn er unterstellt, dass

Pannenberg Gott immer schon voraussetzt.
Hier zeichnet sich ein Dilemma ab. Es kann möglicherweise dadurch

umgangen werden, dass wir Pannenbergs offen gelassene Frage ernster nehmen,
als sie ursprünglich gemeint gewesen sein mag. Sollte Gott noch nicht sein?

Könnte das vielleicht nicht auch bedeuten, dass Gott sich selbst erst noch
erschaffen müsste? Ginge der <creatio ex nihilo> nicht die <creatio sui> voraus? In
diesem Falle würde alles bis jetzt Gewordene auch ohne Gott existieren. Wir
müssten dem Atheismus das Feld überlassen - eine Horrorvorstellung jedes
Theologen.

In der Tat: Der These, Gott sei ein menschliches Konstrukt, lässt sich nach
dem derzeitigen Stand der Erkenntniskritik nichts Stichhaltiges entgegensetzen.

Allerdings wäre mit dieser Erklärung keineswegs die Frage beantwortet,

17 Vgl. ebd., 72.
18 Ebd., 84.
19 Ebd., 85.
20 Ebd., 86.



268 Erich Schmalenberg

auf der Pannenberg beharrt, weshalb Menschen nach der Aufklärung nicht
davon ablassen, weiterhin unsere Welt zu transzendieren. Es wäre bei diesem
Uberschritt zwar kein Gott zu finden, der, wie Dux zu Recht konstatiert,
etwas anderes sein könnte als ein menschliches Konstrukt, aber diese Erkenntnis

reicht offensichtlich nicht dazu aus, dass Menschen auf die Transzendie-

rung des «Vorletzten» überhaupt verzichten.
Der Grund dafür dürfte tiefer liegen. Er könnte in einer Hoffnung bestehen,

die, obwohl sie Gott jetzt nicht mehr voraussetzen kann, sich gleichwohl
Gottes zukünftige Existenz zum Gegenstand macht.

Zur Erläuterung des Gemeinten sehen wir uns an Ernst Bloch verwiesen.
Dieser hat in seiner epochemachenden Schrift <Das Prinzip Hoffnung) in der
Hoffnung die wichtigste und «menschlichste aller Gemütsbewegungen»21
erkannt. Sofern sie sich auf Gott als eine reale Grösse richtet, unterzieht er sie

jedoch im Anschluss an Feuerbach und Marx einer beissenden Kritik:
«Es ist eine wissenschaftliche Unreinlichkeit, diese Gottesvorstellung als real zu setzen,
es ist eine schlecht entzauberte Phantasterei, diese Gottesmythologie, weil sie nicht real

ist, nun etwa als ein Realprodukt an ein Ende der Tage zu setzen Desgleichen bringt
die Entzauberung kein Heil, die der Göttervorstellung nur die Realität wegnimmt, sie

aber mit ihrer ganzen mythologischen Form bestehen lässt: als fixes Ideal, gesetzt in
ein Postulat. Es ist das Kants Lehre sie stört den Gott des Katechismus nicht, sie läßt
ihn als <Einheit aller Wirklichkeit), gesetzt als regulative Idee.»22

Gott erscheint demgegenüber für Bloch als «hypostasiertes Ideal des in seiner
Wirklichkeit noch ungewordenen Menschenwesens».23

Blochs auf Feuerbach zurückweisender Projektionsthese wäre jedoch nur
dann zuzustimmen, wenn die menschliche «Bedürftigkeit», aus der Bloch die

Hoffnung hervorgehen sieht, allein in der Verwirklichung des «ungewordenen

Menschenwesens» bestünde, für die er jedoch keinen definitiven
Endpunkt in der Geschichte sieht.24 Der bedürftige Mensch muss sich jedoch
nicht mit der Devise zufrieden geben, dass der Weg dahin bereits das Ziel sei.

Seine geschichtlichen Erfahrungen lassen ihn vielmehr daran zweifeln, dass

die einzelnen Etappen dieses Menschwerdungsprozesses ihn wirklich seinem

Hoffnungsziel näher gebracht haben. Mag die «Gottesmythologie» auch nicht
real sein, «eine wissenschaftliche Unreinlichkeit», so bedarf der Mensch
dennoch eines allmächtigen Helfers, der nicht weniger real sein darf als die erste
Bezugsperson seines Lebens, die nach Dux dem nasciturus dazu verhilft, Subjekt

zu werden. Diesen Helfer nennen wir Gott. Er ist uns jetzt zwar nicht als

21 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Kapitel 1-32 (Werkausgabe Band 5/1), Frankfurt
a.M. 1985; zit. nach stw 554, I.A., Frankfurt a.M., 1985, 83.

22 E. Bloch: Das Prinzip Hoffnung, Kapitel 43-55 (Werkausgabe Bd. 5/3), Frankfurt
a.M. 1985; zit. nach stw 554, Frankfurt a.M. 1985, 1521 (kursiv vom Vf.).

23 Vgl. ebd., 1521.
24 Vgl. ebd., 1517.



Ohne Gott auf Gott hoffen? 269

reale Grösse gegeben, könnte aber als solche Gegenstand der Hoffnung sein.

Pannenbergs These, dass die Mutter Gott vertrete, wäre demnach cum grano
salis umzukehren: Gott vertritt die Mutter.

3. Die Hoffnung aufGott und der Glaube an Gott

In demselben Masse, wie Gottes Existenz selbst ein Gegenstand der Hoffnung
wird, tritt der Glaube an Gott den Primat an die Hoffnung ab. Denn dieser
Glaube bezieht sich auf einen jetzt beziehungsweise immer schon existierenden

Gott, der sich in geschichtlichen Ereignissen manifestiert. In altestament-
licher Sicht umschliesst er nicht nur Furcht und Vertrauen sowie Gehorsam
gegenüber Gottes Willen, sondern zugleich auch die Hoffnung, dass Gott sein
Volk und den Einzelnen aus aller Not erretten werde. Die Hoffnung ist hier
ein Implikat des Glaubens. Sie gründet sich auf ein durch Tradition vorgegebenes

Heilshandeln Gottes in der Geschichte, alttestamentlich vor allem auf
den Bundesschluss zwischen Jahwe und Israel und neutestamentlich auf Gottes

Handeln mit der Menschheit durch Jesus Christus. Die Hoffnung des

Glaubens richtet sich auf die Vollendung des mit Christus begonnenen
Heilshandelns, letztendlich auf die endgültige Königsherrschaft Gottes und das

ewige Leben, vorab aber auf Christi Wiederkunft, die Totenauferstehung und
das Bestehen im Endgericht.

In der Perspektive der Hoffnung, für die wir plädieren, erhält der Glaube
jedoch einen anderen Stellenwert. Er ist nicht rundheraus als Aberglaube
abzulehnen, sondern lässt sich verstehen als fiktive Vorwegnahme der erfüllten
Hoffnung auf Gott, bezieht er sich doch auf Gott so, wie er nach unseren
zeitgebundenen Vorstellungen sein müsste, wenn es ihn denn schon gäbe. Der
vorwegnehmende Glaube wäre demnach der Modus des Als-Ob der erfüllten
Hoffnung auf Gott. In diesem Sinne partizipiert die Hoffnung nicht am Glauben,

sondern umgekehrt der Glaube an der Hoffnung. Der Glaube drückt die
Sehnsucht des Menschen nach Gottes hilfreicher Nähe in Geschichte und
Gegenwart aus. Ihr versuchen alle Religionen auf je eigene Weise Rechnung zu
tragen. Die Hoffnung hingegen suspendiert die leidige Realitätsfrage im
Hinblick auf die Glaubensinhalte, die den Glaubenden immer wieder in Verlegenheit

bringt; zugleich aber gibt sie die Realitätsfrage nicht grundsätzlich preis.
Denn die visio Dei bleibt auch ihr eigenes unverzichtbares Ziel. Sie steht
jedoch der Verabsolutierung bestimmter Glaubensinhalte entgegen, die in
Vergangenheit und Gegenwart zu unheilvollen Auswirkungen geführt hat.

Daraus ergeben sich Konsequenzen auch für die christlichen Glaubenstraditionen.

Das Bekenntnis etwa, dass Gott die Welt geschaffen habe und erhalte,

erscheint im Lichte dieser Hoffnung als ein vorläufiges Desiderat, das noch
keinen Anhalt an der Wirklichkeit gefunden hat. Der Schöpfungsbericht der



270 Erich Schmalenberg

Bibel nimmt vorweg, was nur erhofft werden kann. Mit anderen Worten:
Schöpfung steht noch aus. Sie wäre ein Novum, etwas noch nicht Dagewesenes,

und somit nicht als Neuschöpfung im Sinne der Vollendung der (alten)
Schöpfung zu verstehen. Das absolute Novum aber wäre Gott selbst. Ebenso
erweist sich im Lichte der Hoffnung das Bekenntnis zu Jesus als dem einzigen
Sohne Gottes als Desiderat; wir wünschen nämlich, dass Gott, auf den wir
hoffen, weil wir ohne ihn keine Zukunft hätten, die Züge Jesu von Nazareth
trägt. Auch dem Bekenntnis zu Gott als dem Geist entspricht jetzt keine
Realität. Dass Gott als Geist es sei, der schöpferisch und erneuernd die Wirklichkeit

durchdringt, lässt sich nicht erweisen, wohl aber für eine neue Wirklichkeit

erhoffen, die mit Gott erst noch erschaffen werden müsste. Dabei müsste
es sich um eine subjektivische Wirklichkeit handeln, denn nur in einer
solchen könnten auch die auf Gott Hoffenden ihren Platz finden. Sie wären
(Neu-)Schöpfung aus dem Nichts. Als solche fiele sie mit der Errettung aus

unserer Verlorenheit zusammen. Das Reich Gottes wäre demnach ein
Hoffnungsziel, keine wenn auch jetzt noch unsichtbare jenseitige Gegebenheit.

Diese Hoffnung setzt sich dem Verdacht aus, illusionär zu sein, entspringt
sie doch der menschlichen Bedrohtheit und der Sehnsucht, einen starken Helfer

zu finden, der sie beendet, und das in Analogie zu der ersten Bezugsperson
unseres Lebens, die uns aus unserer anfänglichen Verlorenheit herausgeholfen
hat. Hier findet sich der Anhalt, der uns auf einen persönlichen Gott hoffen
lässt. Diese Hoffnung wird bestärkt durch Jesus, der uns den Gott der Liebe

vor Augen stellt.
Eine solche Hoffnung bedarf keiner rationalen Rechtfertigung. Ihre

Verifizierung liegt mit Pannenberg in Gottes Selbstoffenbarung. Dieser aber müsste

Gottes Selbsterschaffung vorausgehen. Für die auf ihn Hoffenden wäre sie

der erste grundlegende Akt der Liebe zu ihrer Errettung. Gottes Menschwerdung

durch Selbsterschaffung steht mithin noch aus. Daraus folgern wir: Gott
kann jetzt nicht vorausgesetzt werden.

Gleichwohl sind die fiktiven Vorwegnahmen für den Hoffenden
unverzichtbar, denn die Hoffnung nimmt Mass an den zwar fiktiven, aber gleichwohl

durch den Glauben als real gesetzten «Vorwegereignungen» Gottes in
der Geschichte, obwohl und gerade weil sich deren Realität nicht verifizieren
lässt. Sie sucht sich konkrete Vorstellungen, wie sie vor allem die religiösen
Traditionen vorgeben. Im Lichte dieser Hoffnung erübrigt sich die Zumutung

an die historische Wissenschaft, die geglaubte Realität der Vorwegereignungen,

ihren «Offenbarungscharakter», der nach Pannenberg erst durch
Gottes Selbstoffenbarung endgültig erkannt werden kann, vorab zu
«entdecken».25

25 Vgl. W. Pannenberg: Heilsgeschehen und Geschichte, 1959, in: ders.: Grundfragen
systematischer Theologie. Gesammelte Aufsätze, Göttingen 1967, 63.



Ohne Gott auf Gott hoffen? 271

Gleichwohl liegt darin kein Grund, den religiösen Traditionen überhaupt
den Abschied zu geben. Denn religiöse Konstrukte richten sich nicht nach der

jeweiligen erkenntnistheoretischen Diskussionslage. Dennoch können
diejenigen, die trotz aller Skepsis in Glaubensdingen davon überzeugt sind, dass sie

Gott nötig haben, der Überlegung Raum geben, ob sie jetzt nicht auch ohne
Gott auf Gott hoffen möchten. Ein Atheismus dieser Art wäre freilich ein
Atheismus unter Vorbehalt.

Abstract

Im Gespräch mit Wolfhart Pannenberg, Günter Dux und Ernst Bloch vertritt der Vf. die

These, dass Gott ein Gegenstand der Hoffnung zu sein habe. Der Glaube nimmt Erhofftes

vorweg, vermag es aber nicht zu verifizieren. Er beruht auf der Hoffnung, nicht aber
beruht die Hoffnung auf dem Glauben, für den sich Gott schon in Natur und Geschichte
manifestiert hat.

Disputing with Wolfhart Pannenberg, Günter Dux and Ernst Bloch the author argues,
that God has to be an object of hope. Faith in God anticipates what is to be hoped, but it
is unable to verily it. Faith should be based on hope, but hope should not be based on faith,
for which God has already manifested himself in nature and history.

Erich Schmalenberg, Moers


	Ohne Gott auf Gott hoffen? : Erwägungen zum Thema Glaube und Hoffnung

