Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 3

Artikel: Ohne Gott auf Gott hoffen? : Erwagungen zum Thema Glaube und
Hoffnung

Autor: Schmalenberg, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877818

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ohne Gott auf Gott hoffen?

Erwigungen zum Thema Glaube und Hoffnung

In seinem Gesprich mit Ernst Bloch stellt Wolfhart Pannenberg der Theologie
eine Reihe von Fragen beziiglich der Seinsweise Gottes. Er fragt, ob nach bi-
blischem Verstindnis Gott nicht nur im Vollzug der Herrschaft iiber die Welt
Gott sei. Seine Gottheit werde ja erst mit dem Kommen seines Reiches offen-
bar. Aber, so fihrt er fort, «lassen sich die Offenbarung seiner Gottheit und
diese selbst voneinander ablosen?»! Eine solche Ablésung lisst er nicht gelten.
Der Gott der Bibel se1 nimlich nur Gott, indem er sich auch tatsachlich als
Herr der Welt erweise. Pannenberg fiigt sodann die Frage hinzu: «Bedeutet das
nicht: Gott ist noch nicht, sondern wird erst sein?»? Dieser Interpretationsva-
riante geht Pannenberg nicht weiter nach, weist sie aber auch nicht rundher-
um ab. Indem er mit einem «Jedenfalls ...» fortfihrt, neigt er seinerseits der
Auffassung zu, dass Gott die Macht der Zukunft sei, die es nicht zulasse, ihn
als ein Seiendes oder als den Hintergrund alles Seienden anzusehen.

Wir mochten diese These hier nicht niher erdrtern, wohl aber der von
thm offen gelassenen Frage nachgehen. Das geschieht in folgenden Schritten:
Erstens rekapitulieren wir die Diskussion zwischen Wolfhart Pannenberg und
Giinter Dux iiber die Gottesfrage im Rahmen der Religionsproblematik aus
dem Jahre 1984. Zweitens stellen wir aufgrund der Ergebnislosigkeit dieser
Diskussion die These auf, dass einerseits im Anschluss an Ernst Bloch und
Giinter Dux, andererseits im Gegensatz zu Bloch und Dux die Hoffnung auf
Gottes Existenz dazu geeignet sei, der Diskussion zwischen Theismus und
Atheismus eine andere Wendung zu geben. Und drittens deuten wir die Kon-
sequenzen an, die sich aus der Hoffnung auf Gottes Existenz fiir das Verstind-
nis der Glaubenstraditionen des Christentums sowie der anderen Religionen
ergeben.

1. Gott als menschliches Konstrukt

Im Rahmen der Dokumentation zu einer Tagung tber das Thema «Sind wir
von Natur aus religiés? Antworten heutiger Anthropologie»® aus dem Jahre

I W. Pannenberg: Der Gott der Hoffnung, in: Ernst Bloch zu Ehren, hg.v. S. Unseld,
Frankfurt a.M. 1965, 209-225, zit. nach: Der Gott der Hoffnung, in: ders.: Grundfra-
gen systematischer Theologie, Gesammelte Aufsitze, Gottingen 1967, 393.

2 Ebd,; 393,

3 W. Pannenberg: Sind wir von Natur aus religios? (Schriften der Katholischen Akade-
mie in Bayern 120), Diisseldorf 1986.

ThZ 3/63 (2007) S. 264-271



Ohne Gott auf Gott hoffen? 265

1984 legen sowohl Wolfbart Pannenberg als auch Giinter Dux ihre Positionen
zur Sache in Kurzform als Vortrag* bzw. Aufsatz’® vor.

Pannenberg versucht, unter Riickgriff auf Befunde von Paldontologie, Eth-
nologie und Kulturgeschichte die These von Soziologen in der Nachfolge
Durkheims zu entkriften, Religion sei eine Ubergangserscheinung, die der
aufgeklirte Mensch nicht mehr bendétige.® Pannenberg setzt dem die These
entgegen, dass der Mensch von Natur aus religios sei. Er sieht sie unter ande-
rem im Anschluss an Piager durch den Befund bestitigt, dass die Sprache «im
Ursprung aus einer religiosen Ergriffenheit entsteht»’. Sprache sei zwar
menschliche Schépfung, verdanke sich aber einer «Erhebung und Inspirati-
on». Eine Erhirtung seiner These sieht Pannenberg darin, dass menschliches
Leben letzten Endes aus einer «religiosen Tiefenschicht gehalten und in Bewe-
gung gehalten werde.»® Auch im Hinblick auf die symbiotische Mutter-Kind-
Beziehung gilte Ahnliches: Das Kind existiere «in einer ganz urspringlichen
Weise auflerhalb seiner selbst». Die «Exstase» sei da vor dem Insichselbstste-
hen, vor der «Hypostase», der Person.” Die Mutter vertrete fiir das Kind nicht
nur die Welt, sondern Gott. Das urspriingliche Weltvertrauen kénne nimlich
durch die Mutter allein nicht gerechtfertigt werden. Die Méglichkeit, daraus
einen Gottesbeweis abzuleiten, sieht Pannenberg jedoch nicht. Der Mensch
sei zwar von Natur aus religios, aber darin liege keine Garantie dafur, dass
Gott auch existiere. Die Moglichkeit, dass der Mensch einer natiirlichen Illu-
sion verfallen se1, lasse sich nicht von der Hand weisen. Gottes Dasein werde
namlich nur durch Gott selbst bewiesen, erschliesse sich nur in der religitsen
Erfahrung.'©

Demgegeniiber versucht der Soziologe Giinter Dux im Anschluss an Piaget
nachzuweisen, dass der Entstehung von Religion ein «subjektivisches Sche-
ma» voraus liege, mit dessen Hilfe jeder neugeborene Mensch auch alle Ob-
jekte zunichst als handelnde Subjekte auffasse. Auf dem Wege der Gewin-

* W. Pannenberg: Religion und menschliche Natur, in: Pannenberg: Sind wir von
Natur aus religids? (Anm. 3), 9-23.

5> G. Dux: Zum historischen Stand der Religion, in: Pannenberg: Sind wir von Natur
aus religiés? (Anm. 3), 43-72 (zuerst verdffentlicht in: T. Rendtorff [Hg.]: Religion als
Problem der Aufklirung. Eine Bilanz der religionstheoretischen Forschung, Géttin-
gen 1980, 107-129). Vgl. ders.: Die Logik der Weltbilder (stw 370), Frankfurt a.M.
1982; ders.: Die Zeit in der Geschichte. Thre Entwicklungslogik vom Mythos zur
Weltzeit, Frankfurt a.M. 1989; ders.: Historisch-genetische Theorie der Kultur. Insta-
bile Welten. Zur prozessualen Logik im kulturellen Wandel, Weilerswist 2000.

¢ A.a.O.(Anm. 3), 11.

7 Ebd,, 16.

§  Vgl. dazu auch W. Pannenberg: Anthropologie in theologischer Perspektive, Gottin-
gen 1983, 3471.

®  A.a.O. (Anm. 3), 22.

1 Ebd,,23 1.



266 Erich Schmalenberg

nung von Handlungs- und Interaktionskompetenz distanziere sich das Neu-
geborene von der Objektwelt, vorab anhand des ihm zuerst begegnenden Ob-
jekts, der sorgenden Bezugsperson, der Mutter. Alle Objekte werden dem-
nach als handlungsmichtige Subjekte wahrgenommen. Das subjektivische
Vorstellungsschema bestimme aber nicht nur jede Ontogenese, sondern dar-
tiber hinaus das Weltbild aller frithen Kulturen. Es diene als Paradigma fiir
jedwede Erklirung. Die werde freilich erst erforderlich, wenn das Regelwis-
sen, die Urform allen Gesetzeswissens, versage!!.

Religion habe sich an dieses subjektivische Schema gebunden. Kraft seiner
werde jedes Objekt mit einem subjektivischen Agens verbunden, das dessen
Eigenart und Identitdt bestimme. Nicht nur werde in primitiven Gesellschaf-
ten die Einheit und Dauer der realen Aktionsgemeinschaft der Familie in ei-
nem subjektiven Agens, der Familiengottheit, gesucht, dhnliches gelte auch
fiir Stammeskulturen. «Die entschiedene Bedeutung eines einzigen Stammes-
gottes» sel um der Einheit und Geschlossenheit des Stammes willen am ehe-
sten bei Nomaden zu erwarten, «die kriegerisch organisiert sind und in unru-
higen Gegenden leben».!? Ein solcher Stammesgott sei der Gott des Alten Te-
staments, Jahwe. Dessen kosmologische Funktion wachse thm erst «mit dem
Ubergang von der Monolatrie zum Monotheismus» zu. «Gott ist der Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs geblieben, nicht der Philosophen-Gott.»!3

Ist Gott fiir Dux demnach ein menschliches Konstrukt, so lisst sich iiber
dessen Wahrheitsgehalt nichts aussagen. Es finde sich aber auch keine «Besta-
tigung» mehr dafiir. Das subjektivische Grundmuster der Wirklichkeitsdeu-
tung in Religion und Philosophie sei zugunsten eines «systemischen, interre-
lationalen» abgebaut worden. Als «energetisches System von zustindlicher
Dynamiks» sei «die Natur von allen sinnhaften, nach Art sozialer Beziehungen
verstandenen Ordnungen befreit» worden.'* Was an der Aussenwelt erfahr-
bar ist, sei der religiésen Interpretation im herkommlichen Sinne entglitten.
Dadurch sieht Dux im Sinne seines Aufsatzthemas den historischen Stand der
Religion in unserer Zeit bestimmt.'® Er prizisiert jedoch, dass diese Diagnose
«entwicklungslogisch» gemeint sei. Faktisch indes lebe die Mehrzahl der Men-
schen in der Gedankenwelt von gestern. Dux prognostiziert daher, dieser Zu-
stand werde nicht von langer Dauer sein. Entwicklungslogisch jedoch aner-
kennt er die Rolle von Religion und Philosophie in der Geschichte. Beide be-
siassen das Recht, die Neuzeit als thr Produkt anzusehen, zwar nicht als «De-
terminanten», wohl aber als «Exekutoren».!® Er riumt zwar ein, dass Religion

11 Vgl. ebd., 54f.
2 Ehd,; 63
B Ebd.,64.
4 Vgl. ebd., 67.
15 Vel. ebd., 68.
16 Vgl. ebd., 70f.



Ohne Gott auf Gott hoffen? 267

in der Geschichte «auch die groflen Zielvorstellungen der Menschheit» her-
vorgebracht habe, die in der Gegenwart bewahrt sind; an seiner Bestimmung
des historischen Standes der Religion dndert sich jedoch dadurch nichts. Thr
zufolge hat das systemische, interrelationale Paradigma das subjektivische
iberholt.”

In der sich anschliessenden Diskussion mit Pannenberg konzediert Dux
durchaus, dass es eine Verwiesenheit auf Transzendenz gibt!8. Die von Men-
schen konstruierte Welt verweise auf ein unbestimmt anderes jenseits der
Grenze, innerhalb derer sie sich darstellt. Dabei handele es sich jedoch um
eine «konstitutionstheoretische Transzendenz», die Pannenberg in eine «theo-
logische» ummiinze. «Wenn man also wegen dieser unausgedachten und auch
unausdenkbaren Welt iiber das Vorletzte hinaus will, dann ist man 1m
Recht.»!? Gleichwohl entziehe sich das Denken Gottes nicht der sikularen
Erklirung. Sie erklire zugleich, weshalb Pannenberg im subjektivistischen
Schema theistisch denken miisse. Es sei zwar kein «negativer Gottesbeweis»
zu fithren, aber in der historischen Situation der Gegenwart finde sich fiir den
ontologischen Wahrheitsgehalt des subjektivischen Schemas kein Anhalt
mehr an der Welt.? Daher sei die theologische Position kognitiv so aussichts-
los.

2. Gottes Entbebrlichkeit und die Hoffnung auf Gott

Es fillt schwer, ein Fazit dieser Auseinandersetzung zu ziehen. Einerseits ist
Dux zu widersprechen, wenn er die Diagnose nahelegt, das Ende der Religion
sei gekommen, andererseits ist ihm Recht zu geben, wenn er unterstellt, dass
Pannenberg Gott immer schon voraussetzt.

Hier zeichnet sich ein Dilemma ab. Es kann méglicherweise dadurch um-
gangen werden, dass wir Pannenbergs offen gelassene Frage ernster nehmen,
als sie urspriinglich gemeint gewesen sein mag. Sollte Gott noch nicht sein?
Konnte das vielleicht nicht auch bedeuten, dass Gott sich selbst erst noch er-
schaffen miisste? Ginge der «creatio ex nihilo> nicht die «creatio sui> voraus? In
diesem Falle wiirde alles bis jetzt Gewordene auch ohne Gott existieren. Wir
miissten dem Atheismus das Feld {iberlassen - eine Horrorvorstellung jedes
Theologen.

In der Tat: Der These, Gott sei ein menschliches Konstrukt, lisst sich nach
dem derzeitigen Stand der Erkenntniskritik nichts Stichhaltiges entgegenset-
zen. Allerdings wire mit dieser Erklirung keineswegs die Frage beantwortet,

7 Vgl. ebd., 72.
5 Ebd., 84.
9 Ebd., 85.
©  Ebd., 86.



268 Erich Schmalenberg

auf der Pannenberg beharrt, weshalb Menschen nach der Aufklirung nicht da-
von ablassen, weiterhin unsere Welt zu transzendieren. Es wire bei diesem
Uberschritt zwar kein Gott zu finden, der, wie Dux zu Recht konstatiert, et-
was anderes sein konnte als ein menschliches Konstrukt, aber diese Erkennt-
nis reicht offensichtlich nicht dazu aus, dass Menschen auf die Transzendie-
rung des «Vorletzten» tiberhaupt verzichten.

Der Grund dafiir durfte tiefer liegen. Er konnte in einer Hoffnung beste-
hen, die, obwohl sie Gott jetzt nicht mehr voraussetzen kann, sich gleichwohl
Gottes zukiinftige Existenz zum Gegenstand macht.

Zur Erlduterung des Gemeinten sehen wir uns an Ernst Bloch verwiesen.
Dieser hat in seiner epochemachenden Schrift <Das Prinzip Hoffnung) in der
Hoffnung die wichtigste und «menschlichste aller Gemiitsbewegungen»*! er-
kannt. Sofern sie sich auf Gott als eine reale Grosse richtet, unterzieht er sie
jedoch 1m Anschluss an Feuerbach und Marx einer beissenden Kritik:

«Es ist eine wissenschaftliche Unreinlichkeit, diese Gottesvorstellung als real zu setzen,
es ist eine schlecht entzauberte Phantasterei, diese Gottesmythologie, weil sie nicht real
ist, nun etwa als ein Realprodukt an ein Ende der Tage zu setzen . Desglelchen brmgt
d1e Entzauberung kein Heil, die der Gottervorstellung nur die Reahtat wegnimmt, sie
aber mit ihrer ganzen mythologischen Form bestehen lisst: als fixes Ideal, gesetzt in
ein Postulat. Es ist das Kants Lehre ... sie stort den Gott des Katechismus nicht, sie [afst
ihn als Einheit aller Wirklichkeit>, gesetzt als regulative Idee.»??

Gott erscheint demgegeniiber fiir Bloch als «hypostasiertes Ideal des in seiner
Wirklichkeit noch ungewordenen Menschenwesens».?

Blochs auf Feuerbach zuriickweisender Projektionsthese wire jedoch nur
dann zuzustimmen, wenn die menschliche «Bediirftigkeit», aus der Bloch die
Hoffnung hervorgehen sieht, allein in der Verwirklichung des «ungeworde-
nen Menschenwesens» bestiinde, fiir die er jedoch keinen definitiven End-
punkt in der Geschichte sieht.* Der bedurftige Mensch muss sich jedoch
nicht mit der Devise zufrieden geben, dass der Weg dahin bereits das Ziel sei.
Seine geschichtlichen Erfahrungen lassen ihn vielmehr daran zweifeln, dass
die einzelnen Etappen dieses Menschwerdungsprozesses ihn wirklich seinem
Hoffnungsziel niher gebracht haben. Mag die «Gottesmythologie» auch nicht
real sein, «eine wissenschaftliche Unreinlichkeit», so bedarf der Mensch den-
noch eines allmichtigen Helfers, der nicht weniger real sein darf als die erste
Bezugsperson seines Lebens, die nach Dux dem nasciturus dazu verhilft, Sub-
jekt zu werden. Diesen Helfer nennen wir Gott. Er ist uns jetzt zwar nicht als

21 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Kapitel 1-32 (Werkausgabe Band 5/1), Frankfurt
a.M. 1985; zit, nach stw 554, 1.A., Frankfurt a. M., 1985, 83.

22 E. Bloch: Das Prinzip Hoffnung, Kapitel 43-55 (Werkausgabe Bd. 5/3), Frankfurt
a.M. 1985; zit. nach stw 554, Frankfurt .M. 1985, 1521 (kursiv vom VL.).

B Vgl. ebd., 1521.

2 Vgl. ebd., 1517.



Ohne Gott auf Gott hoffen? 269

reale Grosse gegeben, konnte aber als solche Gegenstand der Hoffnung sein.
Pannenbergs These, dass die Mutter Gott vertrete, wire demnach cum grano
salis umzukehren: Gott vertritt die Mutter.

3. Die Hoffnung auf Gott und der Glanbe an Gott

In demselben Masse, wie Gottes Existenz selbst ein Gegenstand der Hoffnung
wird, tritt der Glaube an Gott den Primat an die Hoffnung ab. Denn dieser
Glaube bezieht sich auf einen jetzt beziehungsweise immer schon existieren-
den Gott, der sich in geschichtlichen Ereignissen manifestiert. In altestament-
licher Sicht umschliesst er nicht nur Furcht und Vertrauen sowie Gehorsam
gegeniiber Gottes Willen, sondern zugleich auch die Hoffnung, dass Gott sein
Volk und den Einzelnen aus aller Not erretten werde. Die Hoffnung ist hier
ein Implikat des Glaubens. Sie griindet sich auf ein durch Tradition vorgege-
benes Heilshandeln Gottes in der Geschichte, alttestamentlich vor allem auf
den Bundesschluss zwischen Jahwe und Israel und neutestamentlich auf Got-
tes Handeln mit der Menschheit durch Jesus Christus. Die Hoffnung des
Glaubens richtet sich auf die Vollendung des mit Christus begonnenen Heils-
handelns, letztendlich auf die endgtltige Konigsherrschaft Gottes und das
ewige Leben, vorab aber auf Christi Wiederkunft, die Totenauferstehung und
das Bestehen im Endgericht.

In der Perspektive der Hoffnung, fiir die wir plidieren, erhilt der Glaube
jedoch einen anderen Stellenwert. Er ist nicht rundheraus als Aberglaube ab-
zulehnen, sondern lisst sich verstehen als fiktive Vorwegnahme der erfiillten
Hoffnung auf Gott, bezieht er sich doch auf Gott so, wie er nach unseren zeit-
gebundenen Vorstellungen sein miisste, wenn es ihn denn schon gibe. Der
vorwegnehmende Glaube wire demnach der Modus des Als-Ob der erfiillten
Hoffnung auf Gott. In diesem Sinne partizipiert die Hoffnung nicht am Glau-
ben, sondern umgekehrt der Glaube an der Hoffnung. Der Glaube driickt die
Sehnsucht des Menschen nach Gottes hilfreicher Nihe in Geschichte und Ge-
genwart aus. Ihr versuchen alle Religionen auf je eigene Weise Rechnung zu
tragen. Die Hoffnung hingegen suspendiert die leidige Realititsfrage im Hin-
blick auf die Glaubensinhalte, die den Glaubenden immer wieder in Verlegen-
heit bringt; zugleich aber gibt sie die Realitdtsfrage nicht grundsitzlich preis.
Denn die visio Dei bleibt auch ihr eigenes unverzichtbares Ziel. Sie steht je-
doch der Verabsolutierung bestimmter Glaubensinhalte entgegen, die in Ver-
gangenheit und Gegenwart zu unheilvollen Auswirkungen gefiihrt hat.

Daraus ergeben sich Konsequenzen auch fiir die christlichen Glaubenstra-
ditionen. Das Bekenntnis etwa, dass Gott die Welt geschaffen habe und erhal-
te, erscheint im Lichte dieser Hoffnung als ein vorlaufiges Desiderat, das noch
keinen Anhalt an der Wirklichkeit gefunden hat. Der Schépfungsbericht der



270 Erich Schmalenberg

Bibel nimmt vorweg, was nur erhofft werden kann. Mit anderen Worten:
Schopfung steht noch aus. Sie wiire ein Novum, etwas noch nicht Dagewese-
nes, und somit nicht als Neuschépfung im Sinne der Vollendung der (alten)
Schopfung zu verstehen. Das absolute Novum aber wire Gott selbst. Ebenso
erweist sich im Lichte der Hoffnung das Bekenntnis zu Jesus als dem einzigen
Sohne Gottes als Desiderat; wir wiinschen nimlich, dass Gott, auf den wir
hoffen, weil wir ohne ihn keine Zukunft hitten, die Zlige Jesu von Nazareth
trigt. Auch dem Bekenntnis zu Gott als dem Geist entspricht jetzt keine Rea-
litdt. Dass Gott als Geist es sei, der schopferisch und erneuernd die Wirklich-
keit durchdringt, lasst sich nicht erweisen, wohl aber fiir eine neue Wirklich-
keit erhoffen, die mit Gott erst noch erschaffen werden miisste. Dabei miisste
es sich um eine subjektivische Wirklichkeit handeln, denn nur in einer sol-
chen konnten auch die auf Gott Hoffenden ihren Platz finden. Sie wiren
(Neu-)Schopfung aus dem Nichts. Als solche fiele sie mit der Errettung aus
unserer Verlorenheit zusammen. Das Reich Gottes wire demnach ein Hoff-
nungsziel, keine wenn auch jetzt noch unsichtbare jenseitige Gegebenheit.

Diese Hoffnung setzt sich dem Verdacht aus, illusionir zu sein, entspringt
sie doch der menschlichen Bedrohtheit und der Sehnsucht, einen starken Hel-
fer zu finden, der sie beendet, und das in Analogie zu der ersten Bezugsperson
unseres Lebens, die uns aus unserer anfinglichen Verlorenheit herausgeholfen
hat. Hier findet sich der Anhalt, der uns auf einen personlichen Gott hoffen
lisst. Diese Hoffnung wird bestirkt durch Jesus, der uns den Gott der Liebe
vor Augen stellt.

Eine solche Hoffnung bedarf keiner rationalen Rechtfertigung. Thre Veri-
fizierung liegt mit Pannenberg in Gottes Selbstoffenbarung. Dieser aber miiss-
te Gottes Selbsterschaffung vorausgehen. Fiir die auf ihn Hoffenden wire sie
der erste grundlegende Akt der Liebe zu ihrer Errettung. Gottes Menschwer-
dung durch Selbsterschaffung steht mithin noch aus. Daraus folgern wir: Gott
kann jetzt nicht vorausgesetzt werden.

Gleichwohl sind die fiktiven Vorwegnahmen fiir den Hoffenden unver-
zichtbar, denn die Hoffnung nimmt Mass an den zwar fiktiven, aber gleich-
wohl durch den Glauben als real gesetzten «Vorwegereignungen» Gottes in
der Geschichte, obwohl und gerade weil sich deren Realitdt nicht verifizieren
lasst. Sie sucht sich konkrete Vorstellungen, wie sie vor allem die religiosen
Traditionen vorgeben. Im Lichte dieser Hoffnung ertibrigt sich die Zumu-
tung an die historische Wissenschaft, die geglaubte Realitdt der Vorwegereig-
nungen, ihren «Offenbarungscharakter», der nach Pannenberg erst durch
Gottes Selbstoffenbarung endgiiltig erkannt werden kann, vorab zu «entde-
cken».?

2 Vgl. W. Pannenberg: Heilsgeschehen und Geschichte, 1959, in: ders.: Grundfragen
systematischer Theologie. Gesammelte Aufsitze, Gottingen 1967, 63.



Ohne Gott auf Gott hoffen? 271

Gleichwohl liegt darin kein Grund, den religiésen Traditionen iiberhaupt
den Abschied zu geben. Denn religiése Konstrukte richten sich nicht nach der
jeweiligen erkenntnistheoretischen Diskussionslage. Dennoch kénnen dieje-
nigen, die trotz aller Skepsis in Glaubensdingen davon tiberzeugt sind, dass sie
Gott nétig haben, der Uberlegung Raum geben, ob sie jetzt nicht auch ohne
Gott auf Gott hoffen méchten. Ein Atheismus dieser Art wire freilich ein
Atheismus unter Vorbehalt.

Abstract

Im Gesprich mit Wolfhart Pannenberg, Glinter Dux und Ernst Bloch vertritt der V1. die
These, dass Gott ein Gegenstand der Hoffnung zu sein habe. Der Glaube nimmt Erhofftes
vorweg, vermag es aber nicht zu verifizieren. Er beruht auf der Hoffnung, nicht aber be-
ruht die Hoffnung auf dem Glauben, fiir den sich Gott schon in Natur und Geschichte ma-
nifestiert hat.

Disputing with Wolfhart Pannenberg, Giinter Dux and Ernst Bloch the author argues,
that God has to be an object of hope. Faith in God anticipates what is to be hoped, but it
is unable to verify it. Faith should be based on hope, but hope should not be based on faith,
for which God has already manifested himself in nature and history.

Erich Schmalenberg, Moers



	Ohne Gott auf Gott hoffen? : Erwägungen zum Thema Glaube und Hoffnung

