
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 3

Artikel: Ungewollte Zuneigung : das Aufeinandertreffen von Pietistischen
Bekehrungsverständnis mit einer Lingayat'schen Dynamik in der frühen
Basler Mission in Nordkarnataka : Überlegungen zu einer Entdeckung
im Archiv der Basler Mission

Autor: Jenkins, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ungewollte Zuneigung:
Das Aufeinandertreffen von Pietistischem Bekehrungsverständnis

mit einer Lingayat'sehen Dynamik in der

frühen Basler Mission in Nordkarnataka

Überlegungen zu einer Entdeckung
im Archiv der Basler Mission1

1. Einführung

Das zentralisierte Berichtswesen der Basler Mission vor 1914, die relativ grosse

Zahl der berichtpflichtigen Missionare, ihre Sprachkenntnisse sowie ihre
kulturell ehrgeizigen sozialen und religiösen Absichten haben ein Archiv
geschaffen, das immer wieder überraschen kann. Das Archiv ist zwar nicht für
jedes Gebiet und zu jeder Zeit von gleicher Qualität. Aber Entwicklungen,
die den Missionaren auffielen oder die zu Kontroversen unter ihnen führten,
generierten eine Dokumentation, die eingehende Analysen erlaubt, oft auch

jenseits von aktuellen Trends. Ein Beispiel ist das Interesse für die Basler Mission

seitens der Kalagnana, einer Gruppierung, die der Hindu-Reformbewegung

der Lingayaten zuzurechnen ist, was für die um 1839-1840 im
nördlichen Teil des heutigen indischen Bundesstaates Karnataka neu ankommenden

Basler Missionare überraschend kam. Man kann sogar von einer spürbaren

Zuneigung sprechen, welche jedoch die Missionare schliesslich durch
strikte Handhabung der Kriterien für die Taufe zurückwiesen.

1 Dieser Beitrag wurde ursprünglich als Gastvortrag am Vorabend des Basler dies acade-

micus am 23. Nov. 2006 gehalten und wird hier mit leichter Überarbeitung des

Vorspanns und der letzten beiden Abschnitte zur Veröffentlichung gebracht. Ich möchte
ihn meiner Schwester Rachel Jenkins widmen. Wie ich verbrachte sie viele Jahre in
Afrika und übte anschliessend eine sozialwissenschaftliche Tätigkeit in Verbindung
mit kirchlichen Institutionen in Europa aus. Sie arbeitete einige Jahre lang für The

William Temple Foundation in Manchester und lehrte dann Erwachsenenbildung und
Sozialwissenschaftliche Forschungmethodologie am Luther King House, einer
interkonfessionellen Einrichtung für Pastorenausbildung in Manchester. Sie verstarb im
März 2006, zu früh, um Ehren, die sie sehr wohl verdient hätte, in Empfang zu
nehmen.

Ich danke herzlich Frau Pfrn. Ulrike Sill, die diesen Aufsatz vor dem mündlichen
Vortrag gegengelesen, und Frau Stephanie Zellweger-Tanner, die ihn für die Drucklegung

sprachlich überarbeitet hat. Allfällige Fehler und Unschönheiten sind aber von
mir zu verantworten.

ThZ 3/63 (2007) S. 237-263



238 Paul Jenkins

Die Ereignisse von 1840 beweisen das religiöse Interesse für die Missionare
als Vertreter einer neuen Botschaft und Überbringer einer neuen Heiligen
Schrift, das in dieser Gegend bestand. Der vorliegende Aufsatz soll diese

Ereignisse analysieren, um dann zu fragen, ob sich ein ähnliches Interesse
religiöser Gruppen an der Mission im Verlauf der weiteren Tätigkeit der ersten
Missionarsgeneration in Nordkarnataka (ungefähr bis 1855) beobachten lässt;
abschliessend möchte ich die Absichten der beiden Seiten in einen breiteren
Zusammenhang stellen.

Auf die mögliche Bedeutung dieses Themas im regionalen Kontext in
Indien machte mich Herr Dr. theol. Godwin Shiri vom Christian Institute for
the Study ofReligion und Society (CISRS) in Bangalore aufmerksam. Er hat
mich eingeladen, an einem gemeinsamen Seminar von christlichen und linga-
yatischen Akademikern teilzunehmen, das sich Ende 2007 mit dem Leben

von Chinappa Uttangi beschäftigen wird. Uttangi war ein indischer Pastor,
der vor 1914 von der Basler Mission ausgebildet worden war und dann im
Lauf seines Lebens in der hier anvisierten Gegend für viele Lingayaten zum
Guru wurde, ein Mann mit beeindruckenden und überzeugenden Kenntnissen

in ihrem Glauben.2 Als Antwort auf diese Einladung beschloss ich, nach
Hinweisen auf frühere Kontakte zwischen der Basler Mission und Lingayaten
in dieser Region zu suchen. Dabei stiess ich auf die hier behandelte Geschichte.

Es war eine echte Entdeckung,3 gibt es doch in der europäischen akademischen

Literatur - soweit ich sehen kann - nur einen einzigen kurzen Hinweis
darauf, und zwar in der 1915 veröffentlichten offiziellen Geschichte der Basler

Mission. Als Hausgeschichtsschreibung einer europäischen Missionsgesellschaft

zur Kolonialzeit stellt sie die Episode jedoch nur als eine (weitere)
Bestätigung dafür dar, dass vom <Heidentum> nichts Gutes erwartet werden
kann.4

Der Lingayatismus ist eine alte Reformbewegung unter Hindus, die im 12.

Jh. unserer Zeitrechnung von Basava, einem Politiker und Heiligen, gegründet

wurde.5 Er soll die monotheistische Verehrung von Shiva propagiert

2 Ein Beleg für Uttangis anerkannte Stellung als Gelehrter und als Experte für den Lin¬

gayatismus findet sich in S.R. Gunjal: Lingayat Bibliography. A comprehensive
source book, gedruckt in PO Bhalki, Bidar District, Karnataka 1989. Ein Anhang mit
einer allgemeinen Einführung in den Lingayatismus - «Anubha Mantapa, the heart of
Lingayat religion» (171-188) - stammt von Uttangi.

3 Die ursprüngliche moderne Entdeckung dieser Geschichte ist allerdings Herrn Dekan
Michael Graebsch zuzuschreiben, der in seiner unvollendeten Mainzer Dissertation
über die ersten Jahre der Basler Mission in Indien darauf aufmerksam macht.

4 W. Schlatter: Geschichte der Basler Mission, 3 Bde., Basel 1915, hier: Bd. 2, 36f.
5 Veröffentlichungen über die Lingayatbewegung finden sich überwiegend in der Kan-

nada-Sprache. S.R. Gunjal (Lingayat Bibliography [Anm. 2]) führt allerdings Literatur
in anderen Sprachen an und kommt auf 82 Seiten mit Listen von Dissertationen und
Veröffentlichungen in Englisch, Deutsch und Französisch. Ein Exemplar einer unver-



Ungewollte Zuneigung 239

haben bzw. die Verehrung des Linga als das eine Symbol Shivas. Basava steht
auch im Ruf, ein entschiedener Gegner des Kastensystems gewesen zu sein.
Auch wenn einer allgemeinen Klassifizierung des Hinduismus zufolge die

Lingayaten als Verashaiva gelten, haben sie doch eine eigene Identität und
sind nach wie vor hauptsächlich in der Region des nördlichen Teils von
Karnataka zu finden. Uber die Jahrhunderte haben sie sich vielleicht dem
«traditionellen» Hinduismus ihrer Gegend wieder angepasst - jedenfalls klagten

die Missionare, dass Basava wie eine Gottheit verehrt werde, und heute
gehören auch Lingayaten Kasten an, wovon allerdings einige durch sie selbst

gegründet worden zu sein scheinen. Ihr Gründungsmythos aber ist unter
ihnen bis heute gut bekannt, und dieser betont ihre ursprüngliche
Reformbereitschaft. Letzteres scheint zumindest bei einem Teil von ihnen in der
Vergangenheit zu auffallend positiven Erwartungshaltungen gegenüber
religiösen Innovationen geführt zu haben.

Das Berichtswesen der Basler Mission mag ein bedeutendes Archiv
hervorgebracht haben, aber dessen Umfang zwingt den Forscher aus Gründen der
Zeitökonomie oft zu einem schrittweisen Vorgehen.6 Für einen ersten
Zugang bieten sich oft die zeitgenössischen Veröffentlichungen der Basler Mission

an, vor allem in den hier relevanten Jahren. Meine eigenen Erfahrungen
mit Berichten über Afrika sowie Beobachtungen, die Albrecht und Gertraud
Frenz in den Indien-Akten gemacht haben,7 führen zu folgendem Ergebnis:
Die Berichte der Basler Missionare in den 1830er, 1840er und frühen 1850er

Jahren erschienen in der missionseigenen Vierteljahresschrift Magazin für die
neueste Geschichte der protestantischen Missions- und Bibelgesellschaften
(MNGPM) grossenteils mit nur unbedeutenden redaktionellen Eingriffen. Dieser

Aufsatz stützt sich daher auf diese viel leichter zugänglichen Fassungen

öffentlichten Dissertation von Clément Marro, dem letzten Basler Missionar in
Indien, befindet sich im Archiv von Mission 21 (Basler Missions-Bestand): La Lindga-
diksa des Lingayats. Sa signification, ses correlations philosophiques, ses conséquences

sociologiques, 575 Seiten, maschinenschriftlich, ohne Datum; eine wohl 1984 verteidigte

Dissertation der Theologischen Fakultät der Universität Lausanne (Archivsignatur
C-10.19).

6 Ich erstelle derzeit einen «Archivführer Indien» für das Archiv der Mission 21 und
weiss daher, dass die Hauptarchivreihe Indien vor 1914 (Reihe C-l) ca. 30,000
registrierte Dokumente umfasst. Die eine Hälfte davon sind kurze und eher lapidare
Verwaltungsmeldungen, die andere beinhaltet Berichte über Arbeit und Begegnungen
von jeweils durchschnittlich etwa 20 handschriftlich eng beschriebenen Seiten. Und es

gibt andere Reihen - z.B. C-6 Finanzakten aus Indien - die, wenn auch nicht ebenso

umfangreich, dennoch bedeutende Gruppen von Dokumenten zu dieser Periode der
Basler Mission in Südindien beisteuern.

7 Persönliche Mitteilung. Dieses Urteil bildet sie sich vor allem durch ihre neuere
Arbeit über die frühe Reiseberichterstattung Hermann Möglings (1838-1840)



240 Paul Jenkins

von einschlägigen Berichten.8 Zusammen mit meiner Frau übersetze ich zur
Zeit die Teile ins Englische, die für die von Religion geprägten Kontakte der
Missionare mit Einheimischen von Belang sind. Damit soll eine partnerschaftliche

europäisch-indische Erforschung dieses Themas in beidseitiger Kenntnis
der Basler Quellen ermöglich werden. Eine Auseinandersetzung mit allfälligen

zusätzlichen Quellen im handschriftlichen Teil des Archivs steht
allerdings noch aus. Ein weiteres Desiderat wäre die systematische Suche nach
indischen Experten und Expertinnen für die Lingayat-Seite des Problems sowie
für die relevante Kirchengeschichte Nordkarnatakas. Aber das stösst auf das

Sprachproblem: Die einschlägige Literatur ist hauptsächlich in der Kannada-

Sprache verfasst.9

2. Die Kalagnana und die Basler Mission, 1839-1840

Ich stelle hier die Geschichte einer Interaktion vor - zwischen einer werbenden

Lingayaten-Sekte auf der einen Seite und einer Mission auf der anderen
Seite, welche dann aber Ende 1840 das Gespräch abbrach. Es begann mit
ersten Verhandlungen im Juni 1839, die ergebnislos blieben; darauf folgte fast
das ganze Jahr 1840 hindurch ein langes Ringen um die Frage, ob die Kalagnana

oder ein Teil von ihnen in die entstehende Basler Missionskirche integriert
werden könnten. Ich behandle diese Geschichte relativ ausführlich, weil sie

nicht nur für mich, sondern auch für die beteiligten Missionare erstaunlich
verlaufen ist, und weil die Quellen besonders dicht sind. Wir fangen mit
einem schlichten, von Missionar Johannes Layer verfassten Text an.10

8 Diese Zeitschrift ist besser bekannt unter der Titel, der ihr nach einer Reorganistion
1856 gegeben wurde - Evangelisches Missions Magazin (EMM). Ihre moderne Fassung

trägt seit 1975 den Titel Zeitschriftfür Mission (ZMiss). Im hier untersuchten Zeitraum
erschien der Jahresbericht der Basler Mission jeweils in einer Vierteljahresnummer im
Magazin für die neueste Geschichte der protestantischen Missions- und Bibelgesellschaften

(MNGPM), und fast alle Quellen, auf welche hier hingewiesen wird, finden sich unter
dieser Rubrik. Ein separater Jahresbericht der Basler Mission erschien erst 1853.

9 Dass dieser Aufsatz nicht völlig ohne einen anregenden Austausch über Lingayatis-
mus und die möglichen Verknüpfungen zwischen den Basler Missionsquellen und der
innerhalb der Gruppe der Lingayaten überlieferten Geschichte ihrer Bewegung
auskommen muss, verdanke ich Gesprächen mit Herrn Dr. Godwin Shiri (Bangalore)
und Herrn Dr S.R. Gunjal (Dharwad) im Herbst 2006. Herr Gunjal hat mir inzwischen

die Kopie einer 800-seitigen, auf Kannada geschriebenen Dissertation vermittelt:

Manikarava Dhanashri, «Kalagnana-Literatur in Kannada», Universität Gulperga
1984. Die Arbeit scheint sich allerdings mit Prophezeiungen als Genre zu beschäftigen,

und dass Hinweise auf die Kalagnana-Sekte aus der Mitte des 19. Jh.s darin zu
finden wären, halte ich für unwahrscheinlich.

10 Text von Johannes Layer in: MNGPM 3/1841, 120-122.



Ungewollte Zuneigung 241

«Es war im Monat Juni 1839, als ich mich gerade in Hubly befand, dass Koppa Gowda
der Hauptanführer11 der Secte der Kalagnanas, ein Lingaite, mit einem Priester dieser
Secte uns einen Besuch abstattete zwey ganze Vormittage verbrachten wir damals in
der Unterredung mit ihnen, und waren nicht wenig verwundert über alles, was sie

fragten und sagten. Der Hauptinhalt ihrer Mittheilung war dieser: Wir haben alte

prophetische Bücher, in welchen geweissagt ist, dass eine Zeit kommen werde, da ein

grosser Herr in diesem Lande erscheinen, den ganzen Götzendienst stürzen, die

Anbetung des einigen wahren Gottes einführen und die Widerspenstigen strafen
werde. Auch Gesandte dieses Herrn werden sich einfinden und zwar von Westen her.
Diese werden keine Kaste haben, nur Einen Gott verehren und predigen, Bücher
austheilen und diesen soll man Gehör geben. Die Zeit, in welcher dies geschehen soll
sein, wenn Seringapatam (die von den Engländern 1799 eroberte Hauptstadt des

Reiches Meisur) fallen und die Könige dieses Landes ihre Herrschaft verlieren werden;
nun seyen diese Zeichen der Zeit eingetreten. <Ihr seid>, schlössen sie, <die Leute von
Westen, euer Predigen und die Lehre eurer Bücher entsprechen genau jener Weissagung

und wir sind daher überzeugt, dass dieselbe erfüllt ist und sind gekommen, euch

zu bitten, dass Ihr uns die Thüre zur Kirche Christi auftut.> (Daher nannten die Leute
ihre Lehre die Kalagnana, d.h. die Zeitkunde von Kala Zeit und Gnana Wissen).

Dies Alles klang wohl höchst interessant, und der Gedanke war erhebend, dass der
Herr vielleicht auf diese seltsame Weise diese verirrten Schaafe unter Seinen Hirtenstab
sammeln wolle. Allein Alles wurde durch eine starke fleischliche Beimischung getrübt.
So hatten sie die Idee, die Regierung werde das Christentum als die wahre Religion auf
einmal mit Waffengewalt im Lande einführen. Die Zahl derer, welche ihre Ansichten

theilen, belaufe sich auf mehrere Tausende; und sobald ein Regiment Soldaten

käme, würden diese alle den Götzendienst verlassen.

Wir erklärten ihnen, dass wir freilich eines grossen Herrn Gesandte seyen, dessen

Botschaft jetzt nach seiner Vorhersagung auf der ganzen Erde gepredigt werde und der
in diesen Tagen alle Menschen einladen lasse, Unterthanen seines Reiches zu werden.
Dieses Reich sei aber nicht von dieser Welt, dürfte auch nicht durch menschliche
Heeresmacht ausgebreitet werden. Der Weg, den der grosse König zu seiner Ausbreitung
vorgeschrieben habe, sei die Predigt von den zeitlichen und ewigen Segnungen, welche
dieses Reich seinen Bürgern bringe und nur wer durch diese Predigt geweckt und
gereizt werde, freiwillig alle anderen Götter und Wege zu verlassen und Christo zu
dienen, der sei ein Christ. Gezwungene Unterthanen wolle der König Jesus Christus
durchaus nicht, und um seine Jünger zu sein, müssen sie ganz andere Leute werden.
Dies Alles war ihnen ganz neu und fand wenig Beifall.»

Zusammengefasst: Eine Lingayatgruppierung, die sich den Namen «Kalagnana»

gegeben hatte, sah in der Ankunft der Basler Missionare die Erfüllung
einer der Prophezeiungen aus ihren eigenen Eleiligen Schriften.1213 Im Hinter-

11 Wie wir sehen werden, hat es sich später herausgestellt, dass ein anderer Kalagnana-
Führer - Pitemberappa - eine höhere Stellung als Koppa Gowda innehatte.

12 In Der Evangelische Heidenbote, 1840, 83-88, berichtet Heinrich Frey, dass der Grün¬
der der Kalagnana Mannipaja hiess, der seine Tätigkeit vor allem in einer Ortschaft
Wariwi entwickelte.

13 Ein Problem dieses Aufsatzes ist das Fehlen von ergänzender Literatur über die

Kalagnana (oder die Guru-Nudi-Leute, die im nächsten Abschnitt behandelt werden)



242 Paul Jenkins

grund des Interesses der Kalagnana an der Mission stand aber auch die Erwartung,

dass die neue Britische Regierung durch Zwangsbekehrungen ihre eigene

Religion ausbreiten würde, und die Kalagnana wollten sich dementsprechend

gut positionieren. (Nebenbei sei bemerkt, dass man im damaligen Indien

mit «Zwangsbekehrungen» als etwas «Normalem» rechnete. Die Portugiesen

in Goa gingen entsprechend vor, wie auch die muslimischen Führer des

Mysore-Staates, der von den Engländern 1799 besiegt wurde.) Die Kalagnana
haben an diesem Punkt die Situation allerdings falsch eingeschätzt, da die
Englische Regierung in Bezug auf die verschiedenen Religionsgemeinschaften be-

wusst eine Haltung der Neutralität (oder noch pointierter, Voluntarism bei
christlichen Gemeinden) einnahm.14 Uber die Politik einer pietistischen
Mission mit ihrer zu diesem Zeitpunkt empfindlichen Abneigung gegen
Bekehrungen aus weltlichen Gründen waren sie ebenfalls nicht informiert.
Angesichts der daraus resultierenden Missverständnisse sah es so aus, als ob im
Juni 1839 ein klarer Schlussstrich unter die Geschichte dieser Initiative
gezogen werde.

Und doch: Im Januar des folgenden Jahres 1840 und während vieler
Monate danach finden wir Koppa Gowda, der von der Kalagnana-Führung als

Botschafter zur Basler Mission ernannt worden war, wohnhaft auf der einen
oder anderen Missionsstation, freiwillig zur «Instruktion», wie die Missionare
schrieben. Ab März 1840 sehen wir ausserdem Missionare wiederholt auf
Besuch bei den Kalagnana-Gruppen in der Gegend um Dharwad-Hubli. Diese
Episoden bilden einen deutlichen Hinweis darauf, dass das Interesse der
Kalagnana an den Missionaren und für das, was sie mitbrachten, potentiell weiter

reichte und anders motiviert war, als lediglich durch den Wunsch, sich po-

in einer mir zugänglichen Sprache. Clément Marro (Anm. 5) hat leider sehr wenig
über den Lingayatismus Mitte des 19. Jh.s geschrieben und keine der von mir
ausgewerteten Missionsquellen rezipiert. Chinnapa Uttangi hat aber in einem langen, 1932

gehaltenen Referat über Lingayatismus und Christentum, das für das Uttangi-Seminar
Herbst 2007 von Kannada auf Englisch übersetzt worden ist, einen Abschnitt über die

«Kala-jnana» geschrieben. Er hat zwei überlebende Gruppen dieser Bewegung selbst

kennengelernt und kennt offensichtlich die Geschichte von 1839-1840 zumindest in
groben Zügen. Wir haben mit Uttangi daher eine Brücke zu der mir sonst nicht
zugänglichen Kannada-Literatur, die bestätigt, dass meine Interpretationen hier nicht
völlig aus der Luft gegriffen sind. Bis jetzt habe ich allerdings keine bestätigenden
Hinweise auf die «Guru-Nudi-Leute» gefunden, die im nächsten Teil des Aufsatzes

wichtig sind.
14 Zu diesem Zeitpunkt handelte es sich um die East India Company, aber nach der

«Mutiny» (1857) verhielt sich die spätere Kolonialregierung weiterhin dezidiert neutral

in Bezug auf Religion; s. J. Cox: Imperial Fault Lines. Christianity and Colonial
Power in India 1818-1940. [Eigentlich über den Punjab], Stanford 2002. Cox verwendet

wiederholt den Terminus <Voluntarism> für diese Aspekte der Britischen Politik;
s. vor allem sein Kapitel 2, 23-28.



Ungewollte Zuneigung 243

litisch eine günstige Ausgangsposition zu verschaffen. Bei diesen weiteren
Kontakten können wir beobachten, dass das Religiöse auf Seiten der Kalagna-
na (ebenfalls) ein starker Beweggrund war:

- Sie hatten ihre Heiligen Schriften, die sie - so stellte es sich heraus - regel¬

mässig in Gemeinschaft lasen.

- Eine Schlüsselrolle spielten diejenigen, die diese Schriften glaubwürdig
und überzeugend, nicht zuletzt im Kontext des täglichen Lebens, auslegen
konnten.

- Die Kalagnana erkannten die Missionare als die in ihren eigenen Heiligen
Schriften Angekündigten, die auch ihrerseits Heilige Schriften besassen,
welche sie gerne mit anderen zusammen lasen und interpretierten, um so
Antworten auf Fragen zu entwickeln, die ihnen gestellt wurden.15

Es lässt sich, mit anderen Worten, auf der Ebene der Religionspraxis eine Art
von Kongruenz, eine Formähnlichkeit oder Strukturanalogie erkennen:
zwischen der Kalagnana-Art Hindu zu sein und der missionarischen Spielart des

Christentums. Die Missionare jedenfalls waren in dieser Zeit der gegenseitigen

Entdeckungen davon überzeugt, dass auch in ihrer Abwesenheit aus den
christlichen Heiligen Schriften in den gemeinschaftlichen Abendlesezeiten
der Kalagnana vorgelesen werde.

Die vielen summarischen Notizen über solche Gespräche, die sich in den
Berichten der Basler Mission auf dem gesamten indischen Gebiet finden,
vermitteln einen Eindruck von der Art des damaligen geistig-geistlichen Aus-
tauschs.16 Solche Notizen bilden möglicherweise ein eigenes indisches Genre
innerhalb der Berichterstattung der Mission aus allen Erdteilen, und sie sind
bereits für die Zeit Ziegenbalgs dokumentiert und veröffentlicht.17 Sie elektrisierten

mich, als ich sie das erste Mal sah - aus der afrikanischen Berichterstattung

kenne ich solche Texte kaum. Sie werden übrigens auch mit grossem
Interesse von nichtchristlichen indischen Historikern rezipiert und einfühlsam
und differenziert analysiert, so von dem inzwischen leider verstorbenen Hi-

15 Als die Basler Mission in diesem Gebiet anfing, gab es bereits Bibelteile in der Kan¬

nada-Sprache, die durch die Zusammenarbeit mit englischen Missionaren entstanden

waren. Das Kannada Veröffentlichungs-Programm der Basler Mission lief allerdings
bald danach an.

Es ist die Mühe wert hinzuzufügen, dass vor Kurzem das Archiv des Karnataka
Theologischen Seminars Mangalore einen Computerkatalog zu Stande gebracht hat,
der die knapp tausend Titel erfasst, die die Basler Missions-Presse in der Kannada Sprache

herausgebracht hat.
16 Zusätzlich zu Nordkarnataka: Südkarnataka und Nordkerala.
17 Daniel Jeyeraj nennt solche Text schlicht «Interreligious Dialogue»; vgl. D. Jeyeraj:

Batholomäus Ziegenbalg, the Father of Modern Protestant Mission. An Indian
Assessment, Delhi 2006, 225-228.244 u.v.m.



244 Paul Jenkins

storiker K.S. Shivanna aus Mysore,18 oder jüngst von der Anglistin und
Kulturhistorikerin Parinitha Shetty von der Universität Mangalore, die
überrascht war, wie präzise die Missionare die kritischen indischen Einwände
innerhalb dieser Gespräche wiedergegeben haben («this radically interrogative
edge»).19 Die Berichterstattung aus der Begegnung mit den Kalagnana 1839-

1840 ist in dieser Hinsicht nicht so ergiebig wie jene aus späteren Jahren - in
den frühen Monaten von 1840 betonten die Missionare die Zustimmung der
Kalagnanas zu ihrer Botschaft und nicht die Kontroversen. Aber nachdem die
Situation umgeschlagen war, finden wir in einem Bericht von Heinrich Frey
vom 22. Dez. 1840 Folgendes (wenn auch der Schwerpunkt hier eher auf der
Botschaft des Missionars als auf den Diskussionsbeiträgen der Menschen liegt,
mit denen er redete):

«In dem ersten Monate ging ich das Evangelium des Lucas mit ihnen durch, im Blick
auf weitere Bekanntmachung der Rathschlüsse Gottes und nachdem sie ein wenig
eingeleitet waren, erklärte ich ihnen, dass, obgleich ihre Kalagnana Einiges gemein habe

mit dem Worte Gottes, sie doch demselben nicht gleich zu achten sey, denn sie enthalte
neben mancher Wahrheit doch auch Lügen und gebe keine Kraft, der Sünde abzusagen
und ein neuer Mensch zu werden.

Sie: Unsere Kalagnana enthält keine Lüge, sie ist auch von Gott entstanden und
behauptet mit Euren heil. Schriften, dass es Sünde sey, den Götzen zu dienen und dass

nur Ein wahrer Gott sey, dem alle dienen sollen. Wenn unsere Kalagnana nicht von
Gott gekommen wäre, wie könnte sie voraussagen, dass Leute, wie ihr, vom Westen
kommen werden, dass die Könige dieses Landes alle aufgerieben werden u.s.w., Dinge,
die wir jetzt in unserer Zeit mit unseren Augen erfüllt sehen?>

Ich: <Ich sage nicht, dass Alles Lüge sey, es mögen auch unter euch in früheren Zeiten

fromme Männer gewesen seyn, denen Gott Weisheit gegeben hat, tiefere Blicke zu
thun; zuweilen haben sie aber doch, vielleicht ohne ihr Wissen, eine Lüge gesagt. Ihr
sagt selbst, dass die 4 Wedas und die 18 Puranas Lügengedichte seyen. Wenn ihr es
haben wollt, so will ich euch zeigen, dass die Schreiber der Kalagnana manches von jenen
geborgt haben. So führen sie z.B. die Namen der Götter an, deren Geschichten in jenen
Büchern beschrieben sind und legen sie dem Herrn bei, sagend, der Herr habe unendlich

viele Namen. Wenn aber die Bücher selbst Lügen sind, so müssen auch die darin
beschriebenen Götter Lügen seyn.

Ganz anders als in den Kalagnanas heisst es im Worte Gottes. <Es ist kein anderer
Name den Menschen gegeben, darinnen sie könnten selig werden, als allein der Name
Jesu>.

Unsere Vorväter waren auch Götzendiener; wenn sie nun zur Zeit, da sie an Christum

glaubig [sie!] wurden, demselben die Namen ihrer Götzen beigelegt hätten, und

18 K.S. Shivanna: Basel Mission and Ferdinand Kittel in the panoply of dialogues be¬

tween religions in Indian History, in: R. Wendt (Hg.): An Indian to the Indians? On
the initial failure and the posthumous success of the missionary Ferdinand Kittel,
Wiesbaden 2006, 165-194.

19 In einem in Esslingen gehaltenen Vortrag November 2006: «Conversion, Contesta¬
tion and Community: Missionary Dialogues», veröffentlicht in: A. Frenz, St. Frenz
(Hg.): Zukunft in Gedenken/Future in Remembrance, Norderstedt 2007, 132.151.



Ungewollte Zuneigung 245

wenn es so jedes Land, wo das Evangelium verkündigt worden ist, machen würde, so
würde er allerdings viele Name bekommen; nun sind aber mit den Götzen unserer
Vorväter auch ihre Namen verschwunden und Jesus Christus ist der einzige Name, mit
dem wir unsern Herrn benennen. So muss es auch unter Euch werden!

Der Name Jesu Christi ist heilig, wie auch seine Person heilig ist. Wenn ihr aber
dem heiligen Gott Namen beilegt, wie z.B. Basawa, der eine Awatara des unzüchtigen
Schiwa ist, so ehret ihr ihn nicht, sondern ihr verunehret ihn. Den Kindern gibt der
Vater oder der Priester gleich nach der Geburt den Namen, wenn ihnen aber später
jemand einen Namen beilegt, so ist es ein Schimpfname. Gott hat keinen Vater und keinen

Priester, Er muss sich selbst den Namen geben, das hat Er gethan und den
Menschen hat Er durch einen Engel verkündigen lassen, ehe er ins Fleisch gekommen ist,
dass sein Name Jesus Christus sey.

Sie: <In unsern Büchern ist der Herr auch>.

Ich: <Saget mir doch nach euren Schriften: wo ist der Herr geboren? wo hat Er
gewandelt, was hat Er gelehrt und was hat Er für euch getan?>

Sie: <Ja, so nicht, aber es wird darin gesagt, dass Er kommen werde.>
Ich: <Das ist nicht genug. Im Evangelium sind uns diese Fragen alle beantwortet

und sie sind uns nöthig zu unserer Seligkeit. In eurer Kalagnana ist der Herr noch
nicht, denn was erst kommen soll, ist noch nicht da. Ihr habt auch gesagt, der Götzendienst

sei Sünde?>

Sie: <Ja.>

Ich: <Aber euer Swami, der Pitemberappa, von dem ihr behauptet, dass er das

Verlangen nach dem Herrn in euch rege gemacht habe, predigt schon 30 Jahre, die Götzen
seien Dämonen und das Menschengeschlecht sey nur Eine [sie] Kaste, wie kommt es

denn, dass er bis auf den heutigen Tag ein Götzendiener ist? denn als ich in Mullagunda
war, sah ich, dass er in seiner Götzenkammer eine Lampe brennen hatte und den
Tschamawara (Brahminen-Schnur) trägt, zum Zeichen, dass er von der Goldschmiedekaste

ist?>

Keine Antwort.
Ich: <Seht ihr, 1. Freunde, die Kalagnana gibt euch nicht die Kraft, gottselig zu

wandeln, euch mangelt noch der H. Geist, den Gott denen darreicht, die von Herzen an
Jesum Christum glauben. Man sollt euch Kalavilladawara (Leute, die nicht wandeln
können), und nicht Kalagnanadawara heissen. Denn ihr wandelt nicht wie ihr redet>
,..»20

Tag für Tag, Woche für Woche, Monat für Monat gab es Diskussionen über
religiöse Fragen, während die Missionare in den Gebieten unterwegs waren,
in denen sich die Kalagnana befanden. Der argumentative Indian traf auf den

argumentative Germanophone missionary.21

20 H. Frey: Jahresbericht der Basler Mission für 1840, MNGPM 3/1841, 301-303. Ich
habe dieses lange Zitat etwas klarer gegliedert und einige Korrekturen (v.a.
unverständliche Anführungszeichen weggelassen) vorgenommen.

21 Das Theatralische an dieser Wiedergabe einer Auseinandersetzung wiederholt sich
sehr oft in den Berichten vom «normalen» Missionsleben (was der Kontakt mit den
Kalagnanas um 1840 nicht war) - z.B. in diesem fast klassischen Zitat aus einem
frühen Reisebericht von Herrmann Mögling: «Als wir auf den Götzendienst zu sprechen
kamen, streckte er seinen alten Arm aus, und rief: ist das nicht Ein Arm? Ich: Ja. Er:



246 Paul Jenkins

Es gab also einen Entwicklungsprozess im Verhältnis zwischen Kalagnana
und Missionaren im Laufe des Jahres 1840. Vier Punkte sind dabei zu erwähnen:

Erstens: Vielleicht in der Absicht, den Missionaren die Art von Ergebnis
anzubieten, die sie erwarteten, wurde Mitte des Jahres von den Kalagnana
eine Liste von Interessenten für eine Art von Ubertritt aufgestellt, «[djiejeni-
ge[n], die dem Herrn dienen wollen». Die Liste enthielt 100 Namen, meist
Familienväter. Wenn hundert auch weniger als tausend sind, so wäre die
Aufnahme von hundert Familien auch von heute aus gesehen eine beträchtliche
Bekehrungsbewegung in der Geschichte dieses Teils der indischen Kirche.

Zweitens: Die Missionare hörten von Spannungen zwischen den Führern
der Kalagnana, v.a. zwischen Koppa Gowda und dem Oberführer Pitember-

appa. Den Grund braucht man nicht weit zu suchen - die fremden und
ungewohnten Ansichten der Missionare und ihr Mangel an Kompromissbereitschaft

zwangen die Kalagnanas, neue Handlungsoptionen zu entwerfen, worüber

offensichtlich nicht immer Einmütigkeit bestand.
Drittens: Allmählich fanden die Missionare Gefallen an der Idee der

Kalagnana, eine Kolonie zu gründen, und sie versuchten, Land für eine christliche

Kalagnana-Kolonie zu erwerben. Dort sollten Menschen, vor dem Widerstand

der Nicht-Kalagnana geschützt, leben können. Diese Idee wurde im
Prinzip 1841 in der Ortschaft Malasamudra realisiert.

Viertens: Dann leiteten die Missionare gegen Ende 1840 eine ausschlaggebende

und fatale Entwicklung ein: Sie beschlossen, dass sie mit den Kalagnana,

unabhängig von Koppa Gowda, agieren müssten. Bis zu diesem Zeitpunkt
hatte er sie durch das Land geführt und ihre Gespräche vorbereitet und begleitet.

Sie hielten ihn also in einer Missionsstation fest unter dem Vorwand, er
brauche noch mehr «Instruktion», und gleichzeitig gingen zwei Missionare
ohne ihn in die beiden Gebiete um die Städte Bentur und Betgeri, wo sie etwas
zu bewegen hofften. Ihre erklärte Absicht war es, erstens die Autorität der

Kalagnana-Führung zu untergraben und durch ihre Autorität zu ersetzen;
zweitens darauf zu bestehen, dass die Heiligen Schriften der Kalagnana nicht
dieselbe Autorität besässen wie ihre eigene Heilige Schrift, die Bibel; drittens
wollten sie mit den einzelnen Aspiranten in verbindliche Gespräche treten,
um zwischen denjenigen unterscheiden zu können, die den Ubertritt aus <fal-

sehet an diesem Einen Arm sind 5 Finger. So ist Gott Einer und doch sind's Viele. Ihr
aber wollt aus meinen Fingern allen einen Einzigen machen er lachte mich gewaltig
aus. Und ich musste selbst über den närrischen Alten und seinen neuen Witz lachen.
Er lud mich in seinem Haus ein und bat um ein Buch, welches er sich alle Morgen,
sobald er sein Gesicht gewaschen, vorlesen lassen wolle.» (H. Mögling in: MNGPM
3/1841, 211f.).



Ungewollte Zuneigung 247

schen> oder weltlichen Gründen in Erwägung zogen, und denjenigen, die

«wahrhaftig» bekehrt waren.22

Diese Aktion beendete das besondere Verhältnis zwischen Missionaren
und Kalagnana, welche ihre Einheit bewahren wollten, ohne in Schafe und
Böcke aufgeteilt zu werden. Pitemberappa soll erklärt haben, dass sie eine
Gemeinschaft und nicht lediglich eine Ansammlung von Einzelpersonen bildeten.

Nach den Berichten zu urteilen, war das Kalagnana-Interesse an den
Missionaren ab Frühjahr 1841 nicht mehr gross; wenn sie sich begegneten, blieben

sie freundlich, aber distanziert. Und als die Missionare Mitte 1841 eine
Kolonie für Kalagnana-Christen in der Ortschaft Malasamudra eröffneten,
gab es nur eine Familie der Kalagnana, die dorthin übersiedelte. Nach einigen,
für beide Seiten offensichtlich enttäuschenden Jahren war dann auch sie nicht
mehr Teil der Gemeinde.23

Spätere Missionarsgenerationen bezeichneten die Kalagnana-Führung von
1840 als Hindu-Schurken.24 Das entsprach nicht den Ansichten der Zeitgenossen

von 1840. Die Missionare, welche die Zeit selbst erlebt hatten, spendeten
z.B. Koppa Gowda in jenem Jahr hohes Lob: Er sei «[e]in Mann von
ausgezeichnetem praktischem Verstände, felsenfester Beharrlichkeit und grossem
Ansehen»25 gewesen. Sein späterer schlechter Ruf kam sehr wohl davon, dass

er sich nicht im Sinn der kolonialen Hierarchie verhielt. Er erkannte die
Missionare keineswegs einfach als Autoritäten an, sondern verhandelte mit ihnen
auf Augenhöhe und bewegte sich dabei nach seinen eigenen, für sie nicht
sofort erkennbaren Spielregeln. Dahingegen war unter den Missionaren eine
Haltung verbreitet, die sowohl eine klare Unterordnung forderte, als auch
eine Art von schwäbischer Ehrlichkeit und Offenheit der Untergegebenen
gegenüber den Vorgesetzten erwartete. Das war nicht Koppa Gowdas Art. Man
kann annehmen, dass er günstige Konsequenzen in Aussicht stellte für den
Fall, dass die Missionare auf die Wünsche der Kalagnana eingehen würden,
was von diesen als Versprechen gehört worden sei, wobei sie offensichtlich
den Konjunktiv überhört oder missachtet hätten. Und so fanden bald einzelne

unter ihnen sowie die Mehrheit der späteren Generationen, dass die Basler
Mission durch Tricks von Koppa Gowda dazu veranlasst worden sei, die Mission

in Nordkarnataka zu erweitern, ein Unterfangen, das lange Zeit wenig
ertragreich war.26 Und wenn Koppa Gowda heutzutage nur in den Basler
Missions-Schriften von damals erscheine und keinen eigenen historischen Ruf ha-

22 Diese Strategie wird im selben Bericht von Missionar Frey dargelegt, aus dem wir
oben (siehe Anm. 20) zitiert haben.

23 Malasumadra-Bericht für 1848-9 in: MNGPM 3/1849, 87.
24 Schlatter: Geschichte der Basler Mission (Anm. 4), 37.
25 In: MNGPM 3/1841, 129.
26 Der Bruch mit der Missionarsgeneration von 1840 kam, als Koppa Gowda 1841

anfing, auch mit einem Katholischen Priester in Dharwad zu verhandeln.



248 Paul Jenkins

be, sei das damit zu erklären. Er war nicht der erste innovative einheimische
Führer, der seiner Unterhandlungen mit Missionaren wegen, die dann doch
nicht bereit waren, seine Vorstösse zu honorieren, seine lokale Unterstützung
verlor.27

Hier lässt sich eine Dichotomie zwischen dieser lingayatischen Dynamik
und dem missionarischen Verständnis von Bekehrung ausmachen.

Die Kalagnana entwickelten ein Interesse für das Christentum aus ihren
bestehenden religiösen Ideen heraus. Dieses Interesse fand auch im bestehenden

rituellen Leben ihrer Gemeinschaft seinen Ausdruck. Die Bibel war eine

Ergänzung zu dem, was sie schon besassen - eine neue Heilige Schrift war
wichtig und etwas Ernstzunehmendes, etwas, das es Schritt für Schritt zu
entdecken galt. Aber es war ihnen nicht einsichtig, warum die Heilige Schrift der
Missionare ihre eigenen Schriften und ihren Glauben sofort ungültig machen
und ersetzen sollte.

Als die Missionare ihrerseits versuchten, die Kalagnana ohne Koppa Gowdas

leitende Anwesenheit zu <sichten>, waren sie beseelt von «only one way»
Ideen: Es sollten sich Einzelpersonen bekehren, von Gruppenbekehrung hielten

sie nichts. Auch handelten sie ohne Rücksicht auf Familienverhältnisse.
Die Missionare bestanden darauf, dass ihr Bekehrungsverständnis von den
Petenten übernommen werden musste. Dabei konnte - und kann - die Logik
der Bekehrung nach einer protestantischen Erlösungslehre Kopfzerbrechen
bei Menschen verursachen, die nicht mit den entsprechenden kulturellen
Traditionen und Kategorien aufwachsen.

Um zusammenzufassen: Nach einer ersten Enttäuschung in den Gesprächen

mit den Missionaren im Juni 1839 hatten die Kalagnana im Frühjahr
1840 einen neuen Anlauf genommen. Ihr Interesse dabei war in erster Linie
ein religiöses. Aber letztlich war dieses religiöse Interesse den Missionaren
unbehaglich. Die Kalagnana-Schriften und die Kalagnana-Führung mit ihrem
Einfluss konnten nach Uberzeugung der Missionare nicht mehr als den
allerersten Impuls für die Bewegung hin zur Kirche bedeuten. Bekehrung bedeutete

für sie eine von Grund auf veränderte Mentalität und eine umfassende
religiöse Neuorientierung sowie eine Neuregelung des sozialen Lebens. Beides

- Mentalität und Neuorientierung - wurden mit pietistischer Striktheit und
Perfektionismus eingefordert.

Es sieht so aus, als sei erneut ein Schlussstrich unter das Lingayat-Interesse
an der neuen religiösen Lehre der Missionare gezogen worden.

27 Dasselbe kann von einem Ghanaischen König, Addo Dankwa, gesagt werden, der
wahrscheinlich nicht zuletzt wegen seiner Unterstützung von Missionaren, die seine

politische Situation nicht verstanden (oder verstehen wollten), seine lokale Unterstützung

verlor; P. Jenkins: Der Skandal fortwährender interkultureller Blindheit - ein
bescheidenes Opfer vor dem Stuhl des Akwapim-Königs Addo Dankwa I, ZMiss 23

(1997) 224-236.



Ungewollte Zuneigung 249

3. 1841-1855

Die Geschichte des Zusammentreffens von Kalagnana und Basler Missionaren
um 1840 wirft die Frage auf, ob es sich um einen Einzelfall und damit um eine
Ausnahme handelte oder ob sich danach ein ähnliches Interesse an der Mission

bei weiteren Lingayat-Gruppen in der Region beobachten liess. Daraus
ergibt sich die Anschlussfrage: Wenn dem so sein sollte, lassen sich Anzeichen
dafür finden, dass die Missionare im Lauf der Zeit offener gegenüber solchen
Annäherungsversuchen wurden? Oder pointierter: Haben die Basler Missionare

in Indien möglicherweise eine damals vor den Vätern der Orthodoxie in
Basel verborgene, bis jetzt von der Nachwelt nicht wahrgenommene Tradition

des Dialogs entwickelt? Um dem nachzugehen, verfolge ich die Geschichte
der Basler Mission in ihrem Verhältnis zur Religion in Nordkarnataka bis
1855 weiter.

Ich habe 1855 als vorläufiges Endjahr dieser Untersuchung gewählt, weil
bis dahin fast eine volle Missionarsgeneration in dieser Region gearbeitet hatte
und auch, weil sich zu diesem Zeitpunkt die Mission nach fast 20 Jahren
schon etwas etabliert und orientiert hatte. Diese Jahre schliessen allerdings
auch die Berichterstattung über die Visitation 1851-1852 von Inspektor Josen-
hans aus Basel ein. Josenhans ist in der Geschichte der BM als autoritärer Or-
ganisationssystematiker bekannt - und es wird sich unten zeigen, dass er diesen

Ruf wohl verdiente.28 Aber er besass auch eine scharfe und engagierte
Beobachtungs- und Urteilsgabe; seine Berichte sind immer lesenswert. Seine
Ansichten zwingen uns allerdings, uns auch mit Fragen der Autorität in der
Basler Mission auseinanderzusetzen. War es wirklich möglich, in dieser
Organisation eine Tradition der Unorthodoxie aufzubauen, d.h. eine Praxis, die

von den offiziellen Leitlinien abwich und die vom Zentrum nicht immer
wieder abgelehnt und damit unterbrochen wurde?

Die erste Frage, ob es ein Interesse weiterer religiöser Gruppierungen an
der Basler Mission gab, lässt sich mit einem klaren «Ja» beantworten. Es ist
wahr, dass es in der Regionalhauptstadt Dharwad unter Basler Missions-Leitung

eine grössere Kolonialgemeinde von Einwanderern aus Tamil Nadu gab,
die in englischen Diensten standen. Weiter: Uberall auf dem Land gab es ein
Interesse an Elementarschulen unter Missionspatronat, in denen nichtchristliche

Lehrer vor allem den Knaben Lesen und Schreiben in der Kannada-Spra-
che beibrachten. Sonst aber bestand die Hauptarbeit der Missionare nach wie
vor im «Evangelisieren», im Reisen und in der Kontaktaufnahme. Die Rezeption

dieser Bemühungen gleicht auffallend dem, was wir aus dem Jahr 1840
schon kennen. Sie traf vielleicht auf keine so gut organisierte Gemeinschaft,

28 Josenhans spielt eine wichtige Rolle in J. Miller: Missionary Zeal and Institutional
Control. Organized Contradictions in the Basel Mission on the Gold Coast 1828-

1917, London/Grand Rapids 2003.



250 Paul Jenkins

wie es die Kalagnana war, doch kamen die Missionare mit ihren Heiligen
Schriften anscheinend in einer Umgebung gut an, in der die gemeinsame
Lesung von Heiligen Schriften einen herausragenden Teil des täglichen Lebens
vieler frommer Lingayaten bildete.

Priester und andere religiöse Führungsfiguren waren nach wie vor ein
wichtiger Personenkreis unter denjenigen, die mit den Missionaren in Kontakt

traten. Die Missionare berichten nicht systematisch über sie, aber nach
meiner Schätzung tauchen in den Berichten aus den Jahren 1847-1849 etwa
sieben bis neun Priester und religiöse Führerfiguren auf.... Meistens brach der
Kontakt nach einer gewissen Zeit wieder ab: Die Ansprüche, das sehr
ausgeprägte Selbstwertgefühl und das Bild, das sich ein Hindu- oder Lingayat-Prie-
ster von sich selbst machte, war nicht leicht mit der Demut, welche die Mission

grundsätzlich erwartete, in Einklang zu bringen. Die Berichte geben uns
allerdings wenig Hinweise darauf, wie viele von ihnen Teil von organisierten
Gruppen und wie viele Einzelpersonen waren. Bei Christian Sudschi, einem
der ersten Priester, die sich taufen Hessen, ist die religiöse Zugehörigkeit
jedoch bekannt: Er kam aus einer Kalagnana-ähnlichen Bewegung - einer
Gruppe, welche die Missionare «Guru-Nudi-Leute» nannten. Nach der Taufe
nahm Christian Sudschi sofort seinen alten Beruf als religiöser Führer wieder
auf, nun aber im Rahmen der Basler Mission.

Die Guru-Nudi-Leute bildeten, wie die Kalagnana, eine Lingayaten-Unter-
gruppe oder Sekte mit einer spezifischen Identität und einer eigenen Organisation.

Heilige Schriften bildeten auch bei ihnen einen Fokus ihres gemeinsamen

Lebens - in ihrem Fall hatte ihr Gründer sogar eine eigene Schrift für seine

Uberlieferungen entwickelt. Der Ort der ursprünglichen Gründung der
Sekte war den Missionaren bekannt - Kodehalla. Es wurde berichtet, dass das

Grab des Stifters noch verehrt werde, und dass er ca. 300 Jahre zuvor gelebt
habe. Wie die Kalagnanas vertraten die Guru-Nudi-Leute einen Monotheismus

und waren gegen das Kastenwesen. Sie verfügten - nach den Missionarsberichten

zu urteilen - jedoch nicht über eine Prophezeiung, die mit der
Ankunft der Weissen in Verbindung gebracht werden konnte. Dafür glaubten sie

an die leibliche Auferstehung, ein Punkt, der sie zur Kontaktaufnahme mit
der Basler Mission veranlasste.29

Die verschiedenen Begegnungen mit Priestern, die besondere Begegnung
mit den Guru-Nudi-Leuten sowie Kontakte zu weiteren Gruppen, von den
Missionaren «Vedantisten» genannt, welche über die Guru-Nudi-Leute
zustande kamen, bestätigen zusammengenommen meine Vermutung, dass in
der frühen Zeit der Missionspräsenz in Nordkarnataka ein starkes Interesse
bestand, dem christlichen Glauben als Religion zu begegnen, und die Missio-

29 G. Kies in: MNGPM 2/1850, 116-124.



Ungewollte Zuneigung 251

nare gingen ganz offensichtlich auf der Ebene von Religion/Theologie auf
Kontaktsuche ein:

«Bei ihnen [Guru-Nudi-Leuten, Vedantisten] will aber die einfache Predigt des

Evangeliums nicht ausreichen, da der kräftige Irrthum ihres Systems hauptsächlich in
falscher Auffassung des Verhältnisses zwischen Geist und Materie und der
Grundverhältnisse der menschlichen Natur beruht. Ihnen muss deshalb die Wahrheit zuerst
hauptsächlich in der Form einer auf Erfahrung und heiliger Schrift gegründeten
praktischen Seelenlehre beigebracht werden.»30

Wie verhält es sich - nach Monaten und Jahren, in denen die Missionare in
unzähligen Gesprächen ihre religiöse Botschaft kundzutun versucht und sich
dabei den Fragen und Einwänden der indischen Umwelt ausgesetzt hatten -
mit der zweiten Frage nach einer sich allmählich bei ihnen entwickelnden
Bereitschaft zum Dialog? Man kann annehmen, dass so etwas wie ein gemeinsamer

Diskurs von Missionaren und Einheimischen entstand, der nicht nur
durch die von den Missionaren gepredigte Botschaft geprägt war. Diese werden

die örtlichen Muster, die ihnen allmählich bekannt waren und die sich
wiederholenden Fragen und Einwände des Publikums wahrscheinlich schon
im Voraus zu entkräften versucht haben. Dieser Diskurs muss, je mehr sich

ehemalige Priester wie Christian Sudschi als Akteure auf der christlichen Seite
daran beteiligten, desto «indischer» geworden sein. Aber ich finde leider in
den Quellen nur schwer Zugang dazu und bisher keine Methode, die es

erlaubt, ihn im Detail auszulegen.
Bei einem Missionar lassen sich allerdings einigermassen deutliche Anzeichen

für eine Anpassung an die lokale Kultur der Diskussion und des

Gesprächs ausmachen. Johann Konrad Hiller arbeitete von 1838 bis 1852 in
Südindien, überwiegend in der Region, die uns in diesem Aufsatz beschäftigt. Er
war es auch gewesen, der mit Christian Sudschi die entscheidenden Schritte
in Richtung Taufe unternommen hatte. Hiller erklärte, dass er die von der
Basler Mission vorgeschriebene Tätigkeit der Strassen- oder Bazarpredigt
aufgegeben habe - denn aus seiner Sicht sei ihre Wirkung gering oder sogar
kontraproduktiv. Dagegen pflegte er Gespräche mit den Menschen in ihren
Compounds oder vor ihren Häusern - Gespräche, die einen fast intimen Charakter
gewinnen konnten. Als ich folgende Darstellung des entscheidenden
Gesprächs mit Christian Sudschi las, hatte ich ein Heureka-Erlebnis:

«Anfangs August [wohl 1847] kam ein Lingaitenpriester hieher. Gleich beim ersten
Zusammentreffen machte er einen guten Eindruck er erzählte den Gang seines
Forschens nach dem Heilsweg und nach einer lebendigen Debatte, in der er durch allerlei
Kunststreiche und Querfragen den Missionar auf die Probe setzte um dessen eigentlichen

Sinn und Gehalt auszufinden, erklärte er, er erkenne uns als solche, die den Heils-

30 G. Kies in: MNGPM 3/1850, 119. Ich bin allerdings bis jetzt auf keine Erklärung von
Kies gestossen, die mir helfen würde zu verstehen, worin seiner Meinung nach dieser

«kräftige Irrthum» bestand.



252 Paul Jenkins

weg bringen. Bruder Hiller lud den interessanten Mann ein, für einen Monat oder
mehr bei ihm zu bleiben, in der Absicht, dass Beide von einander lernen [sie!]. Er
willigte ein, blieb im Missionshaus und erwies sich bald als ein für die Wahrheit entschiedener

und derselben einfältig gehorsamer Charakter.»31

Ein Heureka-Erlebnis war es, weil es für mich der erste deutliche Hinweis
darauf war, dass einer der Nordkarnataka-Missionare fähig war, an der
Diskursart gut - im Hindu Sinn - ausgebildeter indischer Gesprächspartner
teilzunehmen.... (so meine Interpretation der Ausdrücke lebendige Debatte,
Kunststreiche und Querfragen). Inspektor Josenhans stellte bei seiner
Visitationsreise anlässlich einer Begegnung mit Christian Sudschi fest, dass jener auch

später westliche Verhaltensweisen nicht übernommen hatte. In Worten, die
ein uns heute unangenehm berührendes koloniales Vorurteil verraten, weist
Josenhans darauf hin, wie weit Sudschi im täglichen Leben in seiner eigenen
Kultur verwurzelt blieb:

«Sein Aeusseres ist nicht gerade anziehend, wie er denn auch bereits ein älterer Mann
ist; in seinem Benehmen ist er sehr zurückhaltend, so dass, wer ihn nicht kennt, ihn für
einen schlauen und hinterlistigen Hindu halten könnte. Die Erfahrung hat aber bewiesen,
dass er, obgleich allerdings in allen Schlichen der Weisen seines Volkes wohl bewandert,

und eben deswegen sehr klug und vorsichtig im Umgang mit Menschen,
nichtsdestoweniger ein reeller, praktischer Christ ist.»32

Andere Beobachtungen von Josenhans bestätigen, dass es sinnvoll ist, die
Missionsgeschichte in Nordkarnataka separat zu behandeln. Sie machen auch

deutlich, dass dort das Philosophische bzw. Theologische eine bestimmende
Rolle bei der Missionstätigkeit spielte.

«Zu den besonderen Naturanlagen des Volks rechnen wir die so bestimmt ausgesprochene

Begabung für philosophische und theosophische Untersuchungen wie sich
schon aus der Geschichte der Calagnana's und noch mehr aus der Geschichte der Nudi-
Leute ergibt, die ohne Analogie in unsern übrigen Missionsdistricten und um so
charakteristischer ist, da diese philosophischen Secten aus dem Volk selbst, nicht aus der
Brahminen- oder Priesterkaste hervorgegangen sind.»33

Josenhans machte Hiller das Kompliment, dass auf keiner anderen Basler
Missionsstation in Südindien ein so breiter und umfassender Kontakt zur sozialen
Umwelt entwickelt worden sei, wie das in Betgeri der Fall war. Aber sein Urteil

über Hiller war trotzdem vernichtend. Hiller habe sich mit seiner
unabhängigen Art, die Arbeit zu gestalten, übernommen. In der Tat verliess Hiller
kurz danach die Basler Mission. Seine Spur und die seiner Frau und Kinder
verlieren sich 1852, als er in London auf ein Schiff ging - ohne noch einmal

31 J.C. Hiller, G. Kies in: MNGPM 4/1848, 92.
32 Josenhans' Bericht, MNGPM 4/1854, 184f. (Hervorhebung P.J.).
33 Josenhans' Bericht, MNGPM 2/1854,126.



Ungewollte Zuneigung 253

einen Besuch zu Hause in Württemberg abgestattet zu haben - um nach
Albany in New York State auszuwandern.34

Als massgebliches Urteil über Hiller brachte Josenhans Folgendes zu
Papier:

«Es fiel auf, dass Miss. Hiller der Aufforderung zu mehr directer, regelmässiger
förmlicher Heidenpredigt, wie sie auf andern Stationen mit so viel Segen betrieben
wurde, nicht nur keine Folge gab, sondern auch den Grundsatz aufstellte, dass nur die

gelegentliche Unterredung mit den Einzelnen anwendbar und heilsam sey. Man
musste glauben, man huldige [hier] einer gewissen Accomodations-Theorie; man meine

erst allmählig nach mancherlei didaktischen Vorbereitungen mit der ganzen Wahrheit

herausrücken zu dürfen, und verfahre aus Furcht vor rückgängigen Bewegungen
der Katechumenen oder aus Gefälligkeit gegen so viele, die man für Freunde hielt,
nicht mit dem erforderlichen Ernst und mit der nothwendigen Entschiedenheit

Ich sah recht deutlich, wie gefährlich es für einen Missionar in Ostindien ist, wenn
er einen Schritt breit von der Überzeugung weicht, dass die Bekehrung eines jedes
Menschen ein Wunder der umschaffenden Gnade, eine That Gottes ist und das Wort
den Menschenkindern nicht menschlich präpariert und zugestutzt, sondern in Lauterkeit

und Kraft einfältiglich und gläubig gepredigt werden muss ,..»35

Der mit Josenhans' Segen eingesetzte Nachfolger von Hiller, Gottlob Würth,
erklärte mehr als einmal in seinen Berichten, dass der rechte Missionar die Zügel

in einem Gespräch nie aus den Händen gebe, und dass er vermeiden müsse,
sich auf die «bei Indern so beliebten philosophischen Spekulationen»
einzulassen.

Es überrascht nicht, dass in dieser Region trotz eines Christian Sudschi die
Zahl der Vollmitglieder in den Missionsgemeinden in den 1850er und 1860er
Jahren nur sehr langsam anstieg.

Wenn man - wie viele von uns - das Evangelium immer von neuem als

eine Anregung zu innovativem Denken und Handeln wertschätzt, nimmt
man mit Josenhans' gerade closed-ended Worten wieder wahr, wie ambivalent
unser Verhältnis zur vormodernen Tradition einer Basler Mission ist. Und
wir müssten auch wieder zur Kenntnis nehmen, wie schwer es uns fällt, aus
der Erfahrung und dem Beispiel unserer unorthodoxen und dialogfähigen
Vorväter Kraft und Anregungen für heute zu gewinnen.

34 Im 19. Jahrhundert wanderten allerdings viele Basler Missionare, die aus Krankheits¬
oder anderen Gründen nicht mehr auf dem Missionsfeld bleiben konnten, nach Amerika

aus und arbeiteten dort dann als Pastoren von deutschsprachigen protestantischen

Gemeinden.
35 Josenhans' Bericht, MNGPM 4/1854, 207-209. Die Basler Mission hat dieses indische

Missionsfeld oft «Ostindien» genannt.



254 Paul Jenkins

4. Über die Brandung um den Felsen der Mission

4.1. Die unbewegten Missionare

Bis jetzt stellt dieser Aufsatz im Grunde genommen eine Erzählung dar, die

von der Begegnung von durch ihre Religion inspirierten Einzelnen und Gruppen

mit den Missionaren in Nordkarnataka handelt. Doch mit Ausnahme

von Johann Konrad Hiller habe ich keinen verlässlichen Anhaltspunkt gefunden,

dass die Missionare auf dieses religiöses Interesse mit mehr als dem
Wunsch reagiert hätten, wahre Religion - in ihrer eigenen hauptsächlich
schwäbisch-pietistischen Spielart - aufzuzeigen und zu lehren.

Eine neue Studie über die Arbeit mehrerer protestantischer Missionsgesellschaften

im kolonialen Punjab ermöglicht es, die ablehnende Haltung der
Basler Missionare gegenüber religiösen Initiativen auf indischer Seite in einem
breiteren Kontext zu verorten.36 Nach Jeffrey Cox blieben bis ca. 1850 die
Missionsgesellschaften strikt bei den in ihrer jeweiligen Herkunft begründeten

Leitlinien und Bekehrungsvorstellungen. Auch beabsichtigten sie, vor
allem Mitglieder der führenden Schichten in der indischen Gesellschaft zu
bekehren. Das Ergebnis dieser Haltung war, dass sehr wenige Inder und
Inderinnen in der kirchlichen Statistik registriert wurden. Das lag nicht zuletzt
daran, dass ein grosser Teil der Menschen, die sich dem Christentum zuwandten

und getauft worden waren, nach einigen, für sie unbefriedigenden Jahren
in einer kulturell stark von Europa dominierten Gemeinschaft die organisierten

Kirchen wieder verliessen. Das zweite Ergebnis ist bis heute spürbar: Es

liegt viel <zerschlagenes Porzellan> in Indien herum, weil in dieser Phase - und
bei vielen Missionaren auch noch danach37 - defamatory language - beleidigende,

abwertende Sprache - zur häufig verwendeten Waffe gegen den Hinduismus

gehörte.
Nach Cox setzte eine neue Vorgehensweise gerade in der Zeit um 1850 ein:

die Investitionen in Bildungsinstitutionen - High Schools, Colleges.38 Sie gin-

36 Cox: Imperial Fault Lines (Anm. 14). Trotz des Titels ist das Buch allgemeinverständ¬
lich und nicht theorielastig. Es befasst sich nicht mit Indien im allgemeinen, sondern
mit dem kolonialen Punjab, grob dem Gebiet zwischen Delhi und Peshawar (und ist
daher auch ein wichtiger Beitrag zur Geschichte der Kirche in ländlichen Gebieten
des Indus-Tals). Es enthält anregende Darstellungen der Geschichte der Frauen in der
Mission: Cox schätzt, dass in den von ihm erforschten Missionsgesellschaften im Punjab

Missionarinnen schon um 1880 in der Mehrzahl waren. Ich hätte in der Tat zu

gern selbst seine sehr einsichtigen Kapitel über die Christlichkeit von bekehrten Dalit-
Dorfbewohnern und über die Bedeutung von Musik in ihren Basisgemeinden
geschrieben.

37 In Indien erinnern sich Menschen noch an die Angriffe der Missionare - ich habe

Tempel gesehen, in denen die heiligen Statuen stolz auf Englisch als idols bezeichnet
werden



Ungewollte Zuneigung 255

gen z.T. von der Vorstellung aus, dass die Auseinandersetzung mit der modernen

Welt die Bekehrungsbereitschaft fördern würde. Aber wichtige Impulse
waren auch Frustrationen unter den Missionaren der ersten Phase, und der
sich daraus ergebende Wunsch, so zu arbeiten, dass längerfristige, verbindliche

persönliche Beziehungen zwischen ihnen und der nachfolgenden Generation

von Indern zustande kommen könnten.39
Die Basler Mission passt in dieses Bild. Wir haben gesehen, wie stark in

den hier untersuchten Jahrzehnten - einschliesslich der Josenhans-Inspekti-
onsreise - ihre Bekehrungsstrategie von Europa aus definiert wurde. Die den
Missionaren mitgegebene Bekehrungsvorstellung verlangte, dass sie
Menschen, die ein offenes Ohr für ihre Botschaft zu haben schienen, zu sich auf
die Missionsstation brachten. Dort sollten die Missionare dann versuchen,
durch anhaltende Gespräche ein christliches Weltbild zum herrschenden
Interpretationsmuster für ihre tagtäglichen Erfahrungen zu machen. Statistisch
gesehen waren die Ergebnisse auch hier nicht beeindruckend.

So gab es bei der Basler Mission ab 1850 eine Akzentverschiebung hin zur
Gründung von Institutionen. Diese hatten aber ein eigenes Profil - seit der
Visitation von Josenhans war es klar, dass die Mission kaum erfolgreich sein
konnte ohne Strategien zur Versorgung von Christen, die durch ihren Ubertritt

ihre Kaste und daher ihren Broterwerb verloren. Also hat die Mission
neben Schulen durch ihre Handelsgesellschaft institutionalisierte Arbeitsbe-
schaffungsmassnahmen entwickelt, v.a. über die Jahrzehnte bis 1914 durch
den Aufbau einer bedeutenden Produktion von Ziegeln und Textilien, um
darin Christen und solchen, die es werden wollten, eine Arbeit anbieten zu
können.

Man muss allerdings anmerken, dass sowohl die britischen Ausbildungsinstitutionen

als auch die Deutsch-Schweizerischen Handwerkerbetriebe und
Fabriken vom Missionsstandpunkt aus unter einer gewissen Disfunktionali-
tät litten. Eine Produktionsanlage unter westlicher Leitung war nicht unbedingt

förderlich, um Menschen dauerhaft für die Ideale der christlichen Ge-

38 Selbstverständlich wurden bereits vor 1850 Bildungsinstitutionen von Missionsgesell¬
schaften gegründet, aber ihre grosse Zahl und ihre herausragende Bedeutung in der

Strategie der protestantischen Missionsgesellschaften ist nach Cox in Indien erst für
die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts charakteristisch.

39 Cox weist auf eine weitere wichtige Phase der Kirchengeschichte in seiner Region hin
mit den zahlreichen Bekehrungen von Outeastes, Harijans, Dalits, die ab den letzten
Jahrzehnten des 19. Jh.s in gewissen ländlichen Gebieten stattfanden. Er macht keinen
Hehl daraus, dass diese Christen sich den Missionaren regelrecht aufdrängen mussten,
beabsichtigten doch damals viele Missionare nach wie vor, die Kirche für die erhoffte
Welle der Elitebekehrungen bereit zu halten. Sie wussten dabei sehr wohl, dass Dalit-
gemeinden auf Mitglieder höherer Kasten abschreckend wirkten. Wie weit Dalitbe-
kehrungen ein Thema auch in der Geschichte der Basler Mission in Indien sind, ist
mir noch nicht klar.



256 Paul Jenkins

meinschaft zu gewinnen. Und das europäische intellektuelle Klima des 19.

Jahrhunderts, das in höheren Schulen vermittelt wurde, versah die Inder mit
reichlicher Munition, um die Logik der Missionare sowie den Inhalt ihrer
Heiligen Schriften anzugreifen - man denke nur an David Friedrich Strauss,
dessen Leben Jesu sehr bald in der englischen Ubersetzung von George Eliot
in Indien gelesen wurde.40

Pointierter: Im allgemeinen bot keine von diesen Bekehrungsstrategien
einen Anschluss an einen der bestehenden indischen Religionsdiskurse an;
daher mein Interesse an der «Brandung um den Missionsfelsen» in der Geschichte,

die ich oben dargestellt habe. Denn die Quellen ermöglichen es, über
Antworten zu folgenden Fragen nachzudenken: Woher kam die religiöse Energie
hinter dem lingayatischen Interesse an den Missionaren, das ich skizziert
habe? Hat die Basler Mission in Nordkarnataka (und möglicherweise andere

Missionsgesellschaften in anderen Teilen Indiens, die ähnliche Einladungen
zum Dialog abgewiesen haben) durch ihre Ablehnung eine wichtige Gelegenheit

verpasst, der indischen Kirchengeschichte und der Inkulturation des

Protestantismus in Indien eine andere Ausrichtung zu geben? Und nicht zuletzt:
Was hat die ablehnende Reaktion bei der indischen Seite dieser Begegnung
bewirkt?

4.2. Innovation in der indischen Religionsgeschichte und in den Lingayat-
Sekten Nordkarnatakas

Die Kalagnanas und die Guru-Nudi-Leute stellen uns vor das Problem, sie

überhaupt im Kontext der indischen Religionsgeschichte zu situieren: Sind sie

unbedeutende Fussnoten zu einer regionalen Religionsgeschichte? Oder müs-
sten wir viel grössere Zusammenhänge ins Auge fassen, um ihren Anteil daran
einschätzen zu können? Es lohnt sich, letzteres zu überdenken.

Es steht zu vermuten, dass viele Menschen im Westen sich das Indien all
der Jahrhunderte vor 1800 als statische Grösse vorstellen. Mir jedenfalls ging
es so. Aber ich habe in den letzten Jahren allmählich gelernt, wie dynamisch
es in der indischen Geschichte zu und her gehen kann. Neue Kastengruppen
können sich formieren. Alte Kastengruppen können viel Energie darauf
verwenden, sich neu zu positionieren. Religiöse Bewegungen wie die Lingayats
können entstehen und das Leben der Beteiligten von Grund auf verändern.
Vor allem im Falle von Indien können wir eine Geschichte von zweieinhalb
Millenia verfolgen, in der es im religiösen Bereich immer wieder gebrodelt

40 A. Powell: Muslims and Missionaries in pre-munity India, Richmond 1993, befasst
sich v.a. mit einer formellen öffentlichen Debatte zwischen christlichen und muslimischen

Theologen im Agra der frühen 1850er Jahre. Es stellte sich heraus, dass die
muslimische Seite David Friedrich Strauss gelesen hatte und in ihre Argumentation mit
einbezog.



Ungewollte Zuneigung 257

und gekocht hat, in der religiöse Innovationen aufkamen, die dann mit
bestehenden Orthodoxien zusammenstiessen.

Wenn man nun fragt, durch welche Modalitäten und Faktoren die
Entwicklungen und Veränderungen im religiösen Bereich zustande kamen, stos-
sen wir bald auf charismatische Figuren, die die Entstehung von neuen Fröm-
migkeits- und Lebensformen bewirkten. Für den Deutsch-Englischen Indolo-
gen Friedhelm Hardy steht Basava sogar an erster Stelle einer Liste mit
Beispielen für41

«... the charismatic figure of a guru, who succeed[s] in gathering around himself a
sufficient number of, and sufficiently variegated, followers to allow for an alternative
society to emerge ...»

Und er schreibt von

«... fully-fledged alternative societies in miniature [where] conventional values were
consciously discarded. In particular this referred to the daily performance of all kinds
of rituals without theistic content, and to the restrictive behaviour of the so-called <ca-

ste-system> in relation to salvation.»

Pitemberappa, Koppa Gowda und die anderen religiösen Führerfiguren, auf
die dieser Aufsatz Bezug nimmt, treten uns so gesehen als Symbole einer hin-
duistischen Rezeption der Mission entgegen, und wir müssen sie als hinduisti-
sche Wahrheitssuchende - Seekers after Truth - beschreiben. Ausgehend von
eigenen Fragestellungen und Erwartungen, sowohl im Bereich der Frömmigkeit

wie des sozialen Fortschritts, hatten sie die christliche Botschaft, ihre
Botschafter und die Heilige Schrift in der Erkenntnis aufnehmen wollen, dass sie
die Basis für die Gründung von alternativen Gemeinschaften darstellen könnten.

Sie hätten mit Fragestellungen und Erwartungen sowohl im Bereich der

Frömmigkeit wie des sozialen Fortschrittes das Evangelium und seine Heilige
Schrift aufnehmen wollen, als sie erkannten, dass diese Religion die Basis für
die Gründung von alternativen Gesellschafts- und Glaubensformen sein
könnte.

Im Kontext des 19. Jahrhunderts bestand wenig Hoffnung, dass solche
Initiativen von den Missionaren aufgenommen würden. Ohne Zweifel gab es,

jenseits der stereotypen Probleme der Autorität in der Kolonialzeit - Weisse

gegen Nichtweisse -, für den Protestantismus ernsthafte Probleme mit dem
Selbstverständnis indischer religiöser Führergestalten. Denn diese
beanspruchten für sich ein besonderes Verhältnis zur Gottheit, ja, sie sahen sich

sogar unter Umständen selbst als den Avatar einer Gottheit an42 - Vorstellun-

41 F. Hardy: The Religious Culture of India. Power, Love, and Wisdom, Cambridge
1994, 335.

42 M. Bergunder: From Pentecostalist Healing Evangelist to Kalki Avatar. Shree Lahari
Krishna 1921-1989, in: R.E. Frykenberg: Christians and Missionaries in India - Cross-
Cultural Communication since 1500, Grand Rapids 2003, 352-373.



258 Paul Jenkins

gen, die für die Missionare völlig unannehmbar waren. Ein Eingehen auf die
Interessen einer Gruppe wie die Kalagnanas hätte von den Missionaren
verlangt, ihre Begabungen und Kenntnisse im allgemeinen Wettbewerb der
Charismen in einer Situation geltend zu machen, die sie nur ansatzweise verstanden.

In jenem Kontext hätten sie, um ihre Autorität zu behaupten, plausible
Erklärungsmodelle und Handlungsmuster vorzuschlagen gehabt; und dies

wäre eine schwierige Aufgabe für Menschen aus einer völlig anderen Kultur
- einer Kultur, die darüber hinaus durch den Pietismus besonders geprägt war
und die keine einschlägige Ausbildung für solche Situationen kannte.43

4.3 Die Wirkung der zurückgeworfenen Wellen

Es lohnt sich sodann, die Kräfte, aus denen sich das religiöse Interesse an der
Basler Mission speiste, nicht als Randerscheinung in der indischen Kultur-
und Religionsgeschichte zu betrachten - besonders in einer Region, in der die

Erinnerung an Bassava wach war. Aber was geschah mit diesen Kräften, wenn
sozusagen die Wellen ihrer Brandung an den Felsen einer kompromisslosen
Mission abprallten? In der realen Welt der Geomorphologie werden die Wellen

immer wieder zurückgeworfen und ihre Kraft rückwärts transferiert, um
anderswo Veränderungen in der Küstenlandschaft zu bewirken. In der Welt
der indischen Religionsgeschichte des 19. Jahrhunderts stellte das Wechselspiel

von Initiative und Ablehnung keineswegs nur eine kurze Episode dar.

Dementsprechend ebbte das Interesse auf der indischen Seite nicht schnell ab,
sondern es erzeugte sozusagen einen beständigen Wellenschlag, ein ständiges
Hin und Her. Die Gespräche der Basler Reisemissionare mit den Menschen
in ihrer Umgebung, die mit der Zeit in die Form der viel breiteren
Auseinandersetzungen indischer Christen mit ihren Nachbarn übergingen, dauern bis
heute an. Haben diese Begegnungen mit ihren endlosen Gesprächen über
Gott und die Welt eine Wirkung auf die allgemeineren Diskurse über Religion

und das Menschenbild einer breiten Öffentlichkeit in Nordkarnataka?
In diesem Zusammenhang möchte ich eine allgemeine Feststellung

einschieben. In jeder Sprache gibt es eine Geschichte der Rezeption und des

Umgangs mit von aussen kommenden intellektuellen Impulsen. Wie jedoch diese
Geschichte im Einzelnen, in einer bestimmten Sprache - etwa der Kannada-
Sprache Nordkarnatakas angesichts der Impulse der Missionare - konkret
aussieht, ist für europäische Leser und Leserinnen nur schwer auszumachen.
Wir brauchen sachliche - nicht polemische - Untersuchungen durch Fachleute,

die die betreffende Sprache beherrschen, ihre Geschichte kennen und diese

43 Christian Sudschi muss ähnliche Probleme gehabt haben, sich in die sozialen und
mentalen Strukturen einer Basler Mission einzufügen, ohne das Wesen seines persönlichen

Seeking after Truth oder seinen wirksamen Umgang mit seinen Landsleuten zu
verlieren.



Ungewollte Zuneigung 259

Ergebnisse für uns verständlich und anregend mitteilen können. Solche
Vermittler sind selten anzutreffen. Aber wenn man einmal eine Studie von
jemandem gelesen hat, der eine einschlägige Sprache beherrscht und sowohl die
christliche als auch die nichtchristliche Literatur zur Rezeption der Mission
gelesen hat, wird man sich nie mehr mit Literatur zufrieden geben, die nur die
christliche Seite beleuchtet.

Die Studie von Richard Fox Young über Resistant Hinduism erscheint mir
beispielhaft für diese seltene Fähigkeit und relevant für die hier vorgenommene

Analyse.44 Er untersucht die Auseinandersetzung mit der christlichen
Botschaft, die in der ersten Hälfte des 19. Jhs. in Sanskrit in Nordindien einsetzte.
Was er berichtet, ist allerdings grossenteils eine Apologie des Hinduismus, die
einer Ablehnung des Christlichen gleichkommt. Hindugelehrte machten sich

lustig über das, worin aus ihrer Sicht die Unlogik des christlichen Glaubens
bestand. Sie behaupteten fest, dass der eine Gott für unterschiedliche Völker
an verschiedenen Orten verschiedene Wege zu ihm hin vorgeschrieben habe,
und ihre Apologie entwickelte sich zu einer breiten Verteidigungsstrategie
gegen die Mission - z.B. mit Hinweisen, wie Menschen, die Christen geworden
waren und mit der Kaste gebrochen hatten, wieder an ihrem alten sozialen
Ort rituell eingegliedert werden konnten.45

In den Berichten aus den 1840er und 1850er Jahren in Nordkarnataka
kann man Zeichen dieser Ablehnung finden, vor allem wenn Brahminen im
Spiel waren. Sonst ist das Hauptbild ein anderes: Unter Lingayaten scheint es

eher um die Einverleibung christlicher Elemente in bestehende Muster von
Glauben, Riten und frommem Leben gegangen zu sein. Welche Elemente es

waren, die sie übernehmen wollten, ist leider aus den Quellen nicht ohne
weiteres abzulesen. Es wird aber deutlich, dass die Interessierten keinen Grund

44 R.F. Young: Resistant Hinduism. Sanskrit Sources on Anti-Christian Apologetics in
early nineteenth century India, Wien 1981.

45 Diese Tradition der oftmals aggressiven Ablehnung bleibt wohl in allen indischen
Sprachen heute bestehen. Der schärfste Widersacher des Christentums weltweit ist
heute wahrscheinlich Arun Shourie, ehemaliger Weltbankjournalist und Kabinettsmitglied

für Disinvestionsfragen in der Hindunationalistischen Regierung in Delhi,
die 2004 abgewählt wurde. Er hat gut recherchierte, sehr kritische - wenn auch

wrong-headed, verschrobene - Bücher über den christlichen Glauben und die
Missionsgeschichte Indiens veröffentlicht. Religionsfreiheit bedeutet für ihn Freiheit vom
Druck, sich bekehren lassen zu müssen. Er steht hinter der Idee, dass es richtig ist,
dass alle Bekehrungen in Indien bei einem Magistrat zu melden sind und auf ihre
Korrektheit geprüft werden müssen. (A. Shourie: Harvesting our Souls. Missionaries:
their design, their claims, New Delh 2000; ders.: Missionaries in India. Continuities,
changes, dilemmas, New Delhi 1994/2004). Seine Ansichten teilen auch heute viele,
sodass es in Indien nach wie vor sehr heikel ist, in einer religiös gemischten Gesellschaft

über Bekehrung zu reden. Ich habe mir selbst die Bemerkung anhören müssen:
«Ich bin froh zu hören, dass du dich vom Bekehren bekehrt hast».



260 Paul Jenkins

sahen, einen Bruch mit ihrem Glauben und ihrer Kultur zu vollziehen. Sie

beabsichtigten keine radikale Abkehr von ihren Heiligen Schriften, sie wollten
mit ihrer angestammten Kultur verflochten weiterleben. Warum auch hätten
sie solche Brüche vornehmen sollen? Schliesslich waren sie aufgrund ihrer
eigenen religiösen Vorstellungen und Praxis auf die Missionare zugegangen.

Für Nordkarnataka sind mir bis jetzt keine Untersuchungen zu den
breiteren geistesgeschichtlichen Veränderungen bekannt, die aus der
Auseinandersetzung mit den Missionaren entstanden - ob z.B. das pietistische
Menschenbild, leidenschaftlich von den Missionaren gepredigt, das allgemeine
Volksempfinden für Menschen und ihre Schicksale verändert hat. Es lässt sich
aber bald ein häufig beschrittener Weg beobachten, wie Menschen mit
Elementen dessen, was die Missionare gebracht hatten, innerhalb der betreffenden

Hinduistischen bzw. Lingayatischen Gemeinschaft lebten, - die von
Missionsseite sogenannten «Hidden Christians», die heimlichen Christen. Das waren

sie wohl je nachdem, ob sie sich von äusseren Verfolgungen bedroht oder
sich angesichts missionarischen Eifers unbehaglich fühlten. Geschichten von
«Hidden Christians» findet man auch in den Quellen aus anderen Gegenden
Indiens - Cox erwähnt ein geflügeltes Wort unter Missionaren in Nordwestindien,

dass am Jüngsten Tag, aus ihren Gesprächen mit einzelnen zu schlies-

sen, viele gute Christen aus muslimischen Gräbern auferstehen würden.
Zurück zu unserer Region und der Basler Mission: Man begegnet der trope von
den «Hidden Christians» bis zum heutigen Tag. Eine alte Bibelfrau in Dhar-
wad wollte mir im Oktober 2006 unbedingt erzählen, wie ein geheilter
Leprakranker, den sie im Spital begleitet und betreut hatte, nachher bei seiner
Rückkehr nach Hause, weit weg von Spital und Kirche, und obgleich er
formell kein Christ war, an den meisten Abenden zusammen mit den Nachbarn
im Schein einer Kerze christliche Lieder sang.

Klaus Klostermaier legt uns allerdings implizit aber deutlich nahe, die
Breiten- und Tiefenwirkung christlicher Ideen, Ikonographie und Texte in
der Hindu-Welt nicht zu unterschätzen und daher unseren Blick nicht auf die
«Hidden christians» zu beschränken.46 Während seines Aufenthalts an der
Hindu-Universität in Vrindaban lebte er mit Hindu-Intellektuellen, für die
das Christliche durchaus Gesprächsthema und Gegenstand der Reflexion war.
Mir scheint es vertretbar, Klostermaiers Beobachtung in Vrindaban auf die

Lingayatenwelt in Nordkarnataka zu übertragen. Dafür spricht das Engagement,

mit dem Menschen und Gruppierungen auf der Lingayat-Seite die

Auseinandersetzung mit dem Christentum während der 1840er und 1850er

46 K. Klostermaier: Hindu and Christian in Vrindaban, London 1969 (deutsche Uberset¬

zung: Christ und Hindu in Vrindaban, Köln/Olten 1968). Klostermaier war einige
Jahre lang der einzige Christ an einer Hindu-Universität in einem wichtigen
Wallfahrtsort, der unter Hindus berühmt ist als der Ort, an dem Krishna mit den Hirtinnen

spielte. Seine Erfahrungen mit dem Hinduismus sind m.E. äusserst lesenswert.



Ungewollte Zuneigung 261

Jahre suchten, wie auch die Tatasache, dass sie Strukturen besassen, innerhalb
derer es möglich war, ein andauerndes Gespräch über das Christliche bis in
die Tage von Chinnapa Uttangi in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
weiter zu pflegen. Aber dann wurde es schwierig. In Vrindaban bestanden
solche Auseinandersetzungen darin, Auslegungen christlicher Texte und Ideen

um traditionelle hinduistische Gedankengänge weiterzuentwickeln. Welche
kurz- und langfristigen Auswirkungen der Kontakt mit christlichen Schriften
und dem pietistischen Gedankengut auf den breiten Diskurs über Religion in
Nordkarnataka hatte, wissen wir nicht.

5. Vergangenheit und Gegenwart

Die Missionare, deren Berichte ich hier rezipiert habe, brachten ein
schwerwiegendes intellektuelles Defizit für ihre Arbeit in Indien mit. Sie besassen

meines Erachtens nicht die Voraussetzungen, die es ihnen ermöglicht hätten,
anderen Religionen grundsätzlich mit Respekt und Anerkennung zu begegnen.

Vielleicht hatten sie auch ein emotionales Defizit. Mit ihrer Bereitschaft,
immer wieder defamatory language für die Religion von Andersgläubigen zu
verwenden, verletzten sie elementare Regeln des aufgeklärten und höflichen
Umgangs mit fremden Menschen. Jemand wie Hiller allerdings scheint aus
Instinkt, Güte und Anstand den Weg zu Respekt und Anerkennung gegenüber
der Religion von einzelnen und ganzen Familien gefunden zu haben - aber er
ist bestenfalls als Pionier einer verdeckten Dialogbereitschaft unter einer
Minderheit der Basler Mission zu verstehen, die bis heute unser Bild der alten und
neuen Mission gerade nicht prägt.

Wir haben einen Fall der broken dreams and shattered hopes behandelt, wie
sie Kiran Sebastian vom Union Theological College Bangalore für die indische

Mission in diesem Gebiet typisch findet.47 Aber im Anschluss an diese

Aussage darf man erstens auf Grund dieses Aufsatzes feststellen, dass

zerbrochene Träume auch auf der nicht-christlichen Seite zu finden sind. Zweitens

zeigt die hier vorgestellte Geschichte, dass es nicht abwegig ist, zu
überlegen, ob sich hier nicht der moderne Traum von der schnellen Entwicklung
einer tiefen indischen Christlichkeit aus einheimischen Wurzeln schon
damals zerschlug.

Sebastians Worte fielen während der Feierlichkeiten zum goldenen
Jubiläum des schon eingangs erwähnten Christian Institutefor the Study ofReligion
and Society (CISRS) vom 11.-15. Februar 2007 in Bangalore. Dabei berichtete

47 J. Sebastian: «Exploring and Interrogating the Contours of Indian Christian Theology
Today with the Guide-who-stands-aside», Referat am Jubiläums-Seminar des Christian
Institute for the Study of Religion and Society, Bangalore, Februar 2007, unter dem
Obertitel: «Exploring the Contours of Indian Christian Theology».



262 Paul Jenkins

auch John Fernandez von der Universität Mangalore über die Dharma Sa-

manvaya in jener Stadt.48 Diese Arbeitsgruppe aus Christen, Hindus und
Muslimen versucht, die Voraussetzungen für den inter-religiösen Frieden in
einer Stadt zu sichern, in der in den letzten Jahren die communal violence

zugenommen hat. Mit der zentralen Botschaft seines Referats wies er auf die

Dringlichkeit hin, aus einem «[Religions-] Dialog der Spezialisten» einen
«Dialog des Volks» (dialogue ofthepeople) zu machen. Seine Bemerkung klingt
für einen Beobachter aus der Schweiz nicht fremd. Auch bei uns sind Ansätze
zum Religionsdialog auf der christlichen Seite hauptsächlich auf einer
akademischen Ebene von Berufstheologen und -theologinnen getragen. Aber
angesichts der Zahl der Anhänger anderer Religionen in schweizerischen und
deutschen Grossstädten wäre es auch bei uns wichtig, wenn der Entwicklung
von cordial - engen und freundschaftlichen - Verhältnissen zwischen den
verschiedenen religiösen Gruppierungen ein praktisches Programm auf
Gemeinde-Ebene folgen könnte.

Der Verlust der Erinnerung an die Begegnungen mit den Kalagnanas und
anderen Lingayatgruppierungen aus dem Bewusstsein der Basler Mission und
die Verbannung von Johann Konrad Hiller aus der Mission sowie aus ihrem
kollektiven Gedächtnis gibt wenig Anlass zu Optimismus für die Entwicklung

eines vom spontanen Einsatz der Laien in örtlichen Gemeinden über
Religionsgrenzen hinweg getragenen Programms für einen Dialog. Zu schwierig
sind die Fragen, die sich damit stellen. Wie sieht die Anerkennung aus, die

protestantische Christen einem anderen Glauben gewähren sollen und können,

ohne dass sie ihr eigenes Profil dabei verlieren bzw. ihren Glauben
verraten? Inwiefern dürfen die Meinungen, die Andersgläubige auf Grund ihrer
eigenen Religion von jener der Christen haben, Protestanten interessieren
oder gar beeinflussen? Wie kann man mit Frömmigkeitsaspekten eines
Lebensstils umgehen, die fremd und vielleicht auch abstossend erscheinen? Werden

wir bereit sein, uns selbst gleich wie die anderen als «Seekers after Truth»

zu bezeichnen? Doch wenn wir auf solche Fragen nicht allgemeinverständliche

Antworten finden und einen für das <Kirchenvolk> gangbaren Weg
entwerfen, bleibt die Gefahr bestehen, dass einander potentiell feindliche religiöse

Gruppierungen in unseren Gemeinden nebeneinander herleben werden,
ohne viel Kontakt miteinander zu haben. Ein engagierter Laienchrist darf
dementsprechend am Schluss dieses Aufsatzes den Appell an die Lehrer und
Lehrerinnen unserer Kirchen richten, der theologischen Unterstützung für
den praktischen Dialog an der Basis hohe Priorität einzuräumen.

48 Am 24. Juni 2007 wurde John Fernandes in Luzern für diese Arbeit mit dem

diesjährigen Preis der Herbert-Haag-Stiftung für Demokratie in der Kirche
ausgezeichnet.



Ungewollte Zuneigung 263

Abstract

Adherents of Lingayatism, an ancient Hindu reform movement, sought to come into close

contact with the Basel Mission as it began work in Northern Karnataka. Their motivation
was rooted in their theology, in the role that sacred scriptures and prophecy played in their
own lives, and in their hope that the missionaries would carry through social and religious
change along the lines they hoped and expected. The missionaries found it difficult to
develop the mental and social flexibility to meet these initiatives positively, and the one who
went furthest in this was harshly called to heel when the head of the Basel Mission visited
India in 1851-2. This essay presents this history as an example of the strengths of the Mission

21 archive, and links it with specific recent contributions to the history of religion and
missions in India. It ends, however, with a call for intellectual encouragement for contemporary

Christians-in-the-street in Europe who, in seeking to develop a new cordiality with
neighbours of other faith communities, face many of the unresolved theological problems
which dogged the missionaries 150 years ago.

PaulJenkins, Basel


	Ungewollte Zuneigung : das Aufeinandertreffen von Pietistischen Bekehrungsverständnis mit einer Lingayat'schen Dynamik in der frühen Basler Mission in Nordkarnataka : Überlegungen zu einer Entdeckung im Archiv der Basler Mission

