Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 63 (2007)
Heft: 3
Artikel: Ungewollte Zuneigung : das Aufeinandertreffen von Pietistischen

Bekehrungsverstandnis mit einer Lingayat'schen Dynamik in der frihen
Basler Mission in Nordkarnataka : Uberlegungen zu einer Entdeckung
im Archiv der Basler Mission

Autor: Jenkins, Paul
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877817

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ungewollte Zuneigung:
Das Aufeinandertreffen von Pietistischem Bekehrungs-
verstandnis mit einer Lingayat’schen Dynamik in der
frithen Basler Mission in Nordkarnataka

Uberlegungen zu einer Entdeckung
im Archiv der Basler Mission!

1. Einfiibrung

Das zentralisierte Berichtswesen der Basler Mission vor 1914, die relativ gros-
se Zahl der berichtpflichtigen Missionare, ihre Sprachkenntnisse sowie ihre
kulturell ehrgeizigen sozialen und religitsen Absichten haben ein Archiv ge-
schaffen, das immer wieder iiberraschen kann. Das Archiv ist zwar nicht fiir
jedes Gebiet und zu jeder Zeit von gleicher Qualitit. Aber Entwicklungen,
die den Missionaren auffielen oder die zu Kontroversen unter ihnen fiihrten,
generierten eine Dokumentation, die eingehende Analysen erlaubt, oft auch
jenseits von aktuellen Trends. Ein Beispiel ist das Interesse fur die Basler Mis-
sion seitens der Kalagnana, einer Gruppierung, die der Hindu-Reformbewe-
gung der Lingayaten zuzurechnen ist, was fiir die um 1839-1840 im nérd-
lichen Teil des heutigen indischen Bundesstaates Karnataka neu ankommen-
den Basler Missionare tiberraschend kam. Man kann sogar von einer spiirba-
ren Zuneigung sprechen, welche jedoch die Missionare schliesslich durch
strikte Handhabung der Kriterien fiir die Taufe zuriickwiesen.

I Dieser Beitrag wurde urspriinglich als Gastvortrag am Vorabend des Basler dies acade-
micus am 23. Nov. 2006 gehalten und wird hier mit leichter Uberarbeitung des Vor-
spanns und der letzten beiden Abschnitte zur Verdffentlichung gebracht. Ich méchte
ihn meiner Schwester Rachel Jenkins widmen. Wie ich verbrachte sie viele Jahre in
Afrika und iibte anschliessend eine sozialwissenschaftliche Titigkeit in Verbindung
mit kirchlichen Institutionen in Europa aus. Sie arbeitete einige Jahre lang fiir The
William Temple Foundation in Manchester und lehrte dann Erwachsenenbildung und
Sozialwissenschaftliche Forschungmethodologie am Luther King House, einer inter-
konfessionellen Einrichtung fiir Pastorenausbildung in Manchester. Sie verstarb im
Mirz 2006, zu frith, um Ehren, die sie sehr wohl verdient hitte, in Empfang zu neh-
men.

Ich danke herzlich Frau Pfrn. Ulrike Sill, die diesen Aufsatz vor dem miindlichen
Vortrag gegengelesen, und Frau Stephanie Zellweger-Tanner, die ihn fiir die Druckle-
gung sprachlich tiberarbeitet hat. Allfillige Fehler und Unschdnheiten sind aber von
mir zu verantworten.

ThZ 3/63 (2007) S. 237-263



238 Paul Jenkins

Die Ere1gmsse von 1840 beweisen das religise Interesse fiir die Missionare
als Vertreter einer neuen Botschaft und Uberbringer einer neuen Heiligen
Schrift, das in dieser Gegend bestand. Der vorliegende Aufsatz soll diese Er-
eignisse analysieren, um dann zu fragen, ob sich ein dhnliches Interesse reli-
gioser Gruppen an der Mission im Verlauf der weiteren Titigkeit der ersten
Missionarsgeneration in Nordkarnataka (ungefahr bis 1855) beobachten lisst;
abschliessend méchte ich die Absichten der beiden Seiten in einen breiteren
Zusammenhang stellen.

Auf die mogliche Bedeutung dieses Themas im regionalen Kontext in In-
dien machte mich Herr Dr. theol. Godwin Shiri vom Christian Institute for
the Study of Religion und Society (CISRS) in Bangalore aufmerksam. Er hat
mich eingeladen, an einem gemeinsamen Seminar von christlichen und linga-
yatischen Akademikern teilzunehmen, das sich Ende 2007 mit dem Leben
von Chinappa Uttangi beschiftigen wird. Uttangi war ein indischer Pastor,
der vor 1914 von der Basler Mission ausgebildet worden war und dann im
Lauf seines Lebens in der hier anvisierten Gegend fiir viele Lingayaten zum
Guru wurde, ein Mann mit beeindruckenden und tiberzeugenden Kenntnis-
sen in ithrem Glauben.? Als Antwort auf diese Einladung beschloss ich, nach
Hinweisen auf frithere Kontakte zwischen der Basler Mission und Lingayaten
in dieser Region zu suchen. Dabei stiess ich auf die hier behandelte Geschich-
te. Es war eine echte Entdeckung,’ gibt es doch in der europiischen akademi-
schen Literatur - soweit ich sehen kann - nur einen einzigen kurzen Hinweis
darauf, und zwar in der 1915 veroffentlichten offiziellen Geschichte der Bas-
ler Mission. Als Hausgeschichtsschreibung einer europdischen Missionsgesell-
schaft zur Kolonialzeit stellt sie die Episode jedoch nur als eine (weitere) Be-
stitigung dafiir dar, dass vom Heidentum> nichts Gutes erwartet werden
kann.*

Der Lingayatismus ist eine alte Reformbewegung unter Hindus, die im 12.
Jh. unserer Zeitrechnung von Basava, einem Politiker und Heiligen, gegriin-
det wurde.’ Er soll die monotheistische Verehrung von Shiva propagiert

2 Ein Beleg fiir Uttangis anerkannte Stellung als Gelehrter und als Experte fiir den Lin-
gayatismus findet sich in S.R. Gunjal: Lingayat Bibliography. A comprehensive
source book, gedruckt in PO Bhalki, Bidar District, Karnataka 1989. Ein Anhang mit
einer allgemeinen Einfithrung in den Lingayatismus - «<Anubha Mantapa, the heart of
Lingayat religion» (171-188) - stammt von Uttang].

3 Die urspriingliche moderne Entdeckung dieser Geschichte ist allerdings Herrn Dekan
Michael Graebsch zuzuschreiben, der in seiner unvollendeten Mainzer Dissertation
{iber die ersten Jahre der Basler Mission in Indien darauf aufmerksam macht.

4 W. Schlatter: Geschichte der Basler Mission, 3 Bde., Basel 1915, hier: Bd. 2, 36f.

5 Veroffentlichungen tber die Lingayatbewegung finden sich iiberwiegend in der Kan-
nada-Sprache. S.R. Gunjal (Lingayat Bibliography [Anm. 2]) fithrt allerdings Literatur
in anderen Sprachen an und kommt auf 82 Seiten mit Listen von Dissertationen und
Verdffentlichungen in Englisch, Deutsch und Franzosisch. Ein Exemplar einer unver-



Ungewollte Zuneigung 239

haben bzw. die Verehrung des Linga als das eine Symbol Shivas. Basava steht
auch im Ruf, ein entschiedener Gegner des Kastensystems gewesen zu sein.
Auch wenn einer allgemeinen Klassifizierung des Hinduismus zufolge die
Lingayaten als Verashaiva gelten, haben sie doch eine eigene Identitit und
sind nach wie vor hauptsichlich in der Region des nérdlichen Teils von
Karnataka zu finden. Uber die Jahrhunderte haben sie sich vielleicht dem
«raditionellen» Hinduismus threr Gegend wieder angepasst - jedenfalls klag-
ten die Missionare, dass Basava wie eine Gottheit verehrt werde, und heute
gehoren auch Lingayaten Kasten an, wovon allerdings einige durch sie selbst
gegrilndet worden zu sein scheinen. Thr Griindungsmythos aber ist unter
ithnen bis heute gut bekannt, und dieser betont ihre urspriingliche Reform-
bereitschaft. Letzteres scheint zumindest bei einem Teil von ihnen in der
Vergangenheit zu auffallend positiven Erwartungshaltungen gegeniiber reli-
giosen Innovationen gefithrt zu haben.

Das Berichtswesen der Basler Mission mag ein bedeutendes Archiv hervor-
gebracht haben, aber dessen Umfang zwingt den Forscher aus Griinden der
Zeitokonomie oft zu einem schrittweisen Vorgehen.® Fiir einen ersten Zu-
gang bieten sich oft die zeitgendssischen Veroffentlichungen der Basler Missi-
on an, vor allem in den hier relevanten Jahren. Meine eigenen Erfahrungen
mit Berichten {iber Afrika sowie Beobachtungen, die Albrecht und Gertraud
Frenz in den Indien-Akten gemacht haben,’” fiihren zu folgendem Ergebnis:
Die Berichte der Basler Missionare in den 1830Cer, 1840er und friihen 1850er
Jahren erschienen in der missionseigenen Vierteljahresschrift Magazin fiir die
neueste Geschichte der protestantischen Missions- und  Bibelgesellschaften
(MNGPM) grossenteils mit nur unbedeutenden redaktionellen Eingriffen. Die-
ser Aufsatz stiitzt sich daher auf diese viel leichter zuginglichen Fassungen

offentlichten Dissertation von Clément Marro, dem letzten Basler Missionar in
Indien, befindet sich im Archiv von Mission 21 (Basler Missions-Bestand): La Lindga-
diksa des Lingayats. Sa signification, ses correlations philosophiques, ses conséquences
sociologiques, 575 Seiten, maschinenschriftlich, ohne Datum; eine wohl 1984 vertei-
digte Dissertation der Theologischen Fakultidt der Universitit Lausanne (Archivsigna-
tur C-10.19).

¢ Ich erstelle derzeit einen «Archivfiithrer Indien» fiir das Archiv der Mission 21 und
weiss daher, dass die Hauptarchivreihe Indien vor 1914 (Reihe C-1) ca. 30,000 regi-
strierte Dokumente umfasst. Die eine Hilfte davon sind kurze und eher lapidare Ver-
waltungsmeldungen, die andere beinhaltet Berichte iiber Arbeit und Begegnungen
von jeweils durchschnittlich etwa 20 handschriftlich eng beschriebenen Seiten. Und es
gibt andere Reihen - z.B. C-6 Finanzakten aus Indien - die, wenn auch nicht ebenso
umfangreich, dennoch bedeutende Gruppen von Dokumenten zu dieser Periode der
Basler Mission in Stidindien beisteuern.

7 Personliche Mitteilung. Dieses Urteil bildet sie sich vor allem durch ihre neuere
Arbeit iiber die frithe Reiseberichterstattung Hermann Moglings (1838-1840) .



240 Paul Jenkins

von einschligigen Berichten.® Zusammen mit meiner Frau iibersetze ich zur
Zeit die Teile ins Englische, die fiir die von Religion geprigten Kontakte der
Missionare mit Einheimischen von Belang sind. Damit soll eine partnerschaft-
liche europiisch-indische Erforschung dieses Themas in beidseitiger Kenntnis
der Basler Quellen erméglich werden. Eine Auseinandersetzung mit allfalli-
gen zusitzlichen Quellen im handschriftlichen Teil des Archivs steht aller-
dings noch aus. Ein weiteres Desiderat wire die systematische Suche nach in-
dischen Experten und Expertinnen fiir die Lingayat-Seite des Problems sowie
fur die relevante Kirchengeschichte Nordkarnatakas. Aber das stdsst auf das
Sprachproblem: Die einschlagige Literatur ist hauptsichlich in der Kannada-
Sprache verfasst.?

2. Die Kalagnana und die Basler Mission, 1839-1840

Ich stelle hier die Geschichte einer Interaktion vor - zwischen einer werben-
den Lingayaten-Sekte auf der einen Seite und einer Mission auf der anderen
Seite, welche dann aber Ende 1840 das Gesprich abbrach. Es begann mit er-
sten Verhandlungen im Juni 1839, die ergebnislos blieben; darauf folgte fast
das ganze Jahr 1840 hindurch ein langes Ringen um die Frage, ob die Kalagna-
na oder ein Teil von ihnen in die entstehende Basler Missionskirche integriert
werden konnten. Ich behandle diese Geschichte relativ ausfiihrlich, weil sie
nicht nur fir mich, sondern auch fiir die beteiligten Missionare erstaunlich
verlaufen ist, und weil die Quellen besonders dicht sind. Wir fangen mit ei-
nem schlichten, von Missionar Johannes Layer verfassten Text an.™

§  Diese Zeitschrift ist besser bekannt unter der Titel, der ihr nach einer Reorganistion
1856 gegeben wurde - Evangelisches Missions Magazin (EMM). Thre moderne Fassung
trigt seit 1975 den Titel Zeitschrift fiir Mission (ZMiss). Im hier untersuchten Zeitraum
erschien der Jahresbericht der Basler Mission jeweils in einer Vierteljahresnummer im
Magazin fiir die neueste Geschichte der protestantischen Missions- und Bibelgesellschaften
(MNGPM), und fast alle Quellen, auf welche hier hingewiesen wird, finden sich unter
dieser Rubrik. Ein separater Jabresbericht der Basler Mission erschien erst 1853.

9 Dass dieser Aufsatz nicht véllig ohne einen anregenden Austausch iiber Lingayatis-
mus und die moglichen Verkniipfungen zwischen den Basler Missionsquellen und der
innerhalb der Gruppe der Lingayaten iiberlieferten Geschichte ihrer Bewegung aus-
kommen muss, verdanke ich Gesprichen mit Herrn Dr. Godwin Shiri (Bangalore)
und Herrn Dr S.R. Gunjal (Dharwad) im Herbst 2006. Herr Gunjal hat mir inzwi-
schen die Kopie einer 800-seitigen, auf Kannada geschriebenen Dissertation vermit-
telt: Manikarava Dhanashri, «Kalagnana-Literatur in Kannada», Universitit Gulperga
1984. Die Arbeit scheint sich allerdings mit Prophezeiungen als Genre zu beschifti-
gen, und dass Hinweise auf die Kalagnana-Sekte aus der Mitte des 19. Jh.s darin zu fin-
den wiren, halte ich fiir unwahrscheinlich.

10 Text von Johannes Layer in: MNGPM 3/1841, 120-122.



Ungewollte Zuneigung 241

«Es war im Monat Juni 1839, als ich mich gerade in Hubly befand, dass Koppa Gowda
der Hauptanfiihrer!! der Secte der Kalagnanas, ein Lingaite, mit einem Priester dieser
Secte uns einen Besuch abstattete ... zwey ganze Vormittage verbrachten wir damals in
der Unterredung mit ihnen, und waren nicht wenig verwundert iiber alles, was sie
fragten und sagten. Der Hauptinhalt ihrer Mittheilung war dieser: Wir haben alte
prophetische Biicher, in welchen geweissagt ist, dass eine Zeit kommen werde, da ein
grosser Herr in diesem Lande erscheinen, den ganzen Gotzendienst stiirzen, die
Anbetung des einigen wahren Gottes einfilhren und die Widerspenstigen strafen
werde. Auch Gesandte dieses Herrn werden sich einfinden und zwar von Westen her.
Diese werden keine Kaste haben, nur Einen Gott verehren und predigen, Biicher
austheilen und diesen soll man Gehor geben. Die Zeit, in welcher dies geschehen soll
sein, wenn Seringapatam (die von den Englindern 1799 eroberte Hauptstadt des
Reiches Meisur) fallen und die Konige dieses Landes ihre Herrschaft verlieren werden;
nun seyen diese Zeichen der Zeit eingetreten. <Ihr seids, schlossen sie, «die Leute von
Westen, euer Predigen und die Lehre eurer Buicher entsprechen genau jener Weissa-
gung und wir sind daher iiberzeugt, dass dieselbe erfiillt ist und sind gekommen, euch
zu bitten, dass Ihr uns die Thiire zur Kirche Christi auftut.> (Daher nannten die Leute
ihre Lehre die Kalagnana, d.h. die Zeitkunde von Kala=Zeit und Gnana = Wissen).

Dies Alles klang wohl hchst interessant, und der Gedanke war erhebend, dass der
Herr vielleicht auf diese seltsame Weise diese verirrten Schaafe unter Seinen Hirtenstab
sammeln wolle. Allein Alles wurde durch eine starke fleischliche Beimischung getriibt.
So hatten sie die Idee, die Regierung werde das Christentum als die wahre Religion auf
einmal mit Waffengewalt im Lande einfiihren. ... Die Zahl derer, welche ihre Ansich-
ten theilen, belaufe sich auf mehrere Tausende; und sobald ein Regiment Soldaten ki-
me, wiirden diese alle den Gotzendienst verlassen. ...

Wir erklirten ihnen, dass wir freilich eines grossen Herrn Gesandte seyen, dessen
Botschaft jetzt nach seiner Vorhersagung auf der ganzen Erde gepredigt werde und der
in diesen Tagen alle Menschen einladen lasse, Unterthanen seines Reiches zu werden.
Dieses Reich sei aber nicht von dieser Welt, diirfte auch nicht durch menschliche Hee-
resmacht ausgebreitet werden. Der Weg, den der grosse Konig zu seiner Ausbreitung
vorgeschrieben habe, sei die Predigt von den zeitlichen und ewigen Segnungen, welche
dieses Reich seinen Biirgern bringe und nur wer durch diese Predigt geweckt und ge-
reizt werde, freiwillig alle anderen Gotter und Wege zu verlassen und Christo zu die-
nen, der sei ein Christ. Gezwungene Unterthanen wolle der Konig Jesus Christus
durchaus nicht, und um seine Jiinger zu sein, miissen sie ganz andere Leute werden.
Dies Alles war ihnen ganz neu und fand wenig Beifall.»

Zusammengefasst: Eine Lingayatgruppierung, die sich den Namen «Kalagna-
na» gegeben hatte, sah in der Ankunft der Basler Missionare die Erfiillung ei-
ner der Prophezeiungen aus ihren eigenen Heiligen Schriften.!>!? Im Hinter-

Wie wir sehen werden, hat es sich spiter herausgestellt, dass ein anderer Kalagnana-
Fiihrer - Pitemberappa - eine hshere Stellung als Koppa Gowda innehatte.

In Der Evangelische Heidenbore, 1840, 83-88, berichtet Heinrich Frey, dass der Griin-
der der Kalagnana Mannipaja hiess, der seine Titigkeit vor allem in einer Ortschaft
Wariwi entwickelte.

Ein Problem dieses Aufsatzes ist das Fehlen von erginzender Literatur iiber die
Kalagnana (oder die Guru-Nudi-Leute, die im nichsten Abschnitt behandelt werden)



242 Paul Jenkins

grund des Interesses der Kalagnana an der Mission stand aber auch die Erwar-
tung, dass die neue Britische Regierung durch Zwangsbekehrungen ihre eige-
ne Religion ausbreiten wiirde, und die Kalagnana wollten sich dementspre-
chend gut positionieren. (Nebenbei sei bemerkt, dass man im damaligen Indi-
en mit «Zwangsbekehrungen» als etwas «Normalem» rechnete. Die Portugie-
sen in Goa gingen entsprechend vor, wie auch die muslimischen Fiihrer des
Mysore-Staates, der von den Englindern 1799 besiegt wurde.) Die Kalagnana
haben an diesem Punkt die Situation allerdings falsch eingeschitzt, da die Eng-
lische Regierung in Bezug auf die verschiedenen Religionsgemeinschaften be-
wusst eine Haltung der Neutralitdt (oder noch pointierter, Voluntarism bei
christlichen Gemeinden) einnahm.!* Uber die Politik einer pietistischen
Mission mit ihrer zu diesem Zeitpunkt empfindlichen Abneigung gegen
Bekehrungen aus weltlichen Griinden waren sie ebenfalls nicht informiert.
Angesichts der daraus resultierenden Missverstindnisse sah es so aus, als ob im
Juni 1839 ein klarer Schlussstrich unter die Geschichte dieser Initiative
gezogen werde. ...

... Und doch: Im Januar des folgenden Jahres 1840 und wihrend vieler Mo-
nate danach finden wir Koppa Gowda, der von der Kalagnana-Fithrung als
Botschafter zur Basler Mission ernannt worden war, wohnhaft auf der einen
oder anderen Missionsstation, freiwillig zur «Instruktion», wie die Missionare
schrieben. Ab Mirz 1840 sehen wir ausserdem Missionare wiederholt auf Be-
such bei den Kalagnana-Gruppen in der Gegend um Dharwad-Hubli. Diese
Episoden bilden einen deutlichen Hinweis darauf, dass das Interesse der Ka-
lagnana an den Missionaren und fiir das, was sie mitbrachten, potentiell wei-
ter reichte und anders motiviert war, als lediglich durch den Wunsch, sich po-

in einer mir zuginglichen Sprache. Clément Marro (Anm. 5) hat leider sehr wenig
iber den Lingayatismus Mitte des 19. Jh.s geschrieben und keine der von mir ausge-
werteten Missionsquellen rezipiert. Chinnapa Uttangi hat aber in einem langen, 1932
gehaltenen Referat iiber Lingayatismus und Christentum, das fiir das Uttangi-Seminar
Herbst 2007 von Kannada auf Englisch tibersetzt worden ist, einen Abschnitt {iber die
«Kala-jnana» geschrieben. Er hat zwei iiberlebende Gruppen dieser Bewegung selbst
kennengelernt und kennt offensichtlich die Geschichte von 1839-1840 zumindest in
groben Ziigen. Wir haben mit Uttangi daher eine Briicke zu der mir sonst nicht
zuginglichen Kannada-Literatur, die bestitigt, dass meine Interpretationen hier nicht
vollig aus der Luft gegriffen sind. Bis jetzt habe ich allerdings keine bestitigenden
Hinweise auf die «Guru-Nudi-Leute» gefunden, die im nichsten Teil des Aufsatzes
wichtig sind.

4 Zu diesem Zeitpunkt handelte es sich um die East India Company, aber nach der
«Mutiny» (1857) verhielt sich die spitere Kolonialregierung weiterhin dezidiert neu-
tral in Bezug auf Religion; s. J. Cox: Imperial Fault Lines. Christianity and Colonial
Power in India 1818-1940. [Eigentlich tiber den Punjab], Stanford 2002. Cox verwen-
det wiederholt den Terminus <Voluntarism> fiir diese Aspekte der Britischen Politik;
s. vor allem sein Kapitel 2, 23-28.



Ungewollte Zuneigung 243

litisch eine giinstige Ausgangsposition zu verschaffen. Bei diesen weiteren
Kontakten kénnen wir beobachten, dass das Religidse auf Seiten der Kalagna-
na (ebenfalls) ein starker Beweggrund war:

— Sie hatten ihre Heiligen Schriften, die sie - so stellte es sich heraus - regel-
missig in Gemeinschaft lasen.

- Eine Schliisselrolle spielten diejenigen, die diese Schriften glaubwiirdig
und {iberzeugend, nicht zuletzt im Kontext des tiglichen Lebens, auslegen
konnten.

- Die Kalagnana erkannten die Missionare als die in ihren eigenen Heiligen
Schriften Angekiindigten, die auch ihrerseits Heilige Schriften besassen,
welche sie gerne mit anderen zusammen lasen und interpretierten, um so
Antworten auf Fragen zu entwickeln, die ihnen gestellt wurden.!

Es ldsst sich, mit anderen Worten, auf der Ebene der Religionspraxis eine Art
von Kongruenz, eine Formahnlichkeit oder Strukturanalogie erkennen: zwi-
schen der Kalagnana-Art Hindu zu sein und der missionarischen Spielart des
Christentums. Die Missionare jedenfalls waren in dieser Zeit der gegenseiti-
gen Entdeckungen davon tberzeugt, dass auch in ihrer Abwesenheit aus den
christlichen Heiligen Schriften in den gemeinschaftlichen Abendlesezeiten
der Kalagnana vorgelesen werde.

Die vielen summarischen Notizen iiber solche Gespriche, die sich in den
Berichten der Basler Mission auf dem gesamten indischen Gebiet finden, ver-
mitteln einen Eindruck von der Art des damaligen geistig-geistlichen Aus-
tauschs.!® Solche Notizen bilden mdéglicherweise ein eigenes indisches Genre
innerhalb der Berichterstattung der Mission aus allen Erdteilen, und sie sind
bereits fiir die Zeit Ziegenbalgs dokumentiert und veroffentlicht.V Sie elektri-
sierten mich, als ich sie das erste Mal sah - aus der afrikanischen Berichterstat-
tung kenne ich solche Texte kaum. Sie werden tibrigens auch mit grossem In-
teresse von nichtchristlichen indischen Historikern rezipiert und einfithlsam
und differenziert analysiert, so von dem inzwischen leider verstorbenen Hi-

5 Als die Basler Mission in diesem Gebiet anfing, gab es bereits Bibelteile in der Kan-
nada-Sprache, die durch die Zusammenarbeit mit englischen Missionaren entstanden
waren. Das Kannada Verdffentlichungs-Programm der Basler Mission lief allerdings
bald danach an.

Es ist die Miihe wert hinzuzufiigen, dass vor Kurzem das Archiv des Karnataka
Theologischen Seminars Mangalore einen Computerkatalog zu Stande gebracht hat,
der die knapp tausend Titel erfasst, die die Basler Missions-Presse in der Kannada Spra-
che herausgebracht hat.

16 Zusitzlich zu Nordkarnataka: Stidkarnataka und Nordkerala.

7" Daniel Jeyeraj nennt solche Text schlicht «Interreligious Dialogue»; vgl. D. Jeyeraj:
Batholomius Ziegenbalg, the Father of Modern Protestant Mission. An Indian
Assessment, Delhi 2006, 225-228.244 u.v.m.



244 Paul Jenkins

storiker K.S. Shivanna aus Mysore,'® oder jiingst von der Anglistin und Kul-
turhistorikerin Parinitha Shetty von der Universitit Mangalore, die iiber-
rascht war, wie prizise die Missionare die kritischen indischen Einwinde in-
nerhalb dieser Gespriche wiedergegeben haben («this radically interrogative
edge»).”” Die Berichterstattung aus der Begegnung mit den Kalagnana 1839-
1840 ist in dieser Hinsicht nicht so ergiebig wie jene aus spiteren Jahren - in
den frithen Monaten von 1840 betonten die Missionare die Zustimmung der
Kalagnanas zu ihrer Botschaft und nicht die Kontroversen. Aber nachdem die
Situation umgeschlagen war, finden wir in einem Bericht von Heinrich Frey
vom 22. Dez. 1840 Folgendes (wenn auch der Schwerpunkt hier eher auf der
Botschaft des Missionars als auf den Diskussionsbeitrigen der Menschen liegt,
mit denen er redete):

«In dem ersten Monate ging ich das Evangelium des Lucas mit ithnen durch, im Blick
auf weitere Bekanntmachung der Rathschliisse Gottes und nachdem sie ein wenig ein-
geleitet waren, erklirte ich ihnen, dass, obgleich ihre Kalagnana Einiges gemein habe
mit dem Worte Gottes, sie doch demselben nicht gleich zu achten sey, denn sie enthalte
neben mancher Wahrheit doch auch Liigen und gebe keine Kraft, der Stinde abzusagen
und ein neuer Mensch zu werden.

Sie: (Unsere Kalagnana enthalt keine Liige, sie ist auch von Gott entstanden und
behauptet mit Euren heil. Schriften, dass es Siinde sey, den Gétzen zu dienen und dass
nur Ein wahrer Gott sey, dem alle dienen sollen. Wenn unsere Kalagnana nicht von
Gott gekommen wire, wie kdnnte sie voraussagen, dass Leute, wie ihr, vom Westen
kommen werden, dass die Konige dieses Landes alle aufgerieben werden u.s.w., Dinge,
die wir jetzt in unserer Zeit mit unseren Augen erfiillt sehen?

Ich: dch sage nicht, dass Alles Liige sey, es mdgen auch unter euch in friiheren Zei-
ten fromme Minner gewesen seyn, denen Gott Weisheit gegeben hat, tiefere Blicke zu
thun; zuweilen haben sie aber doch, vielleicht ohne ihr Wissen, eine Liige gesagt. Thr
sagt selbst, dass die 4 Wedas und die 18 Puranas Liigengedichte seyen. Wenn ihr es ha-
ben wollt, so will ich euch zeigen, dass die Schreiber der Kalagnana manches von jenen
geborgt haben. So fiithren sie z.B. die Namen der Gétter an, deren Geschichten in jenen
Biichern beschrieben sind und legen sie dem Herrn bei, sagend, der Herr habe unend-
lich viele Namen. Wenn aber die Biicher selbst Liigen sind, so miissen auch die darin
beschriebenen Gétter Liigen seyn.

Ganz anders als in den Kalagnanas heisst es im Worte Gottes. <Es ist kein anderer
Name den Menschen gegeben, darinnen sie kénnten selig werden, als allein der Name
Jesuws.

Unsere Vorviter waren auch Gétzendiener; wenn sie nun zur Zeit, da sie an Chri-
stum glaubig [sic!] wurden, demselben die Namen ihrer Gotzen beigelegt hitten, und

18 K.S. Shivanna: Basel Mission and Ferdinand Kittel in the panoply of dialogues be-
tween religions in Indian History, in: R. Wendt (Hg.): An Indian to the Indians? On
the initial failure and the posthumous success of the missionary Ferdinand Kittel,
Wiesbaden 2006, 165-194.

9 In einem in Esslingen gehaltenen Vortrag November 2006: «Conversion, Contesta-
tion and Community: Missionary Dialogues», veroffentlicht in: A. Frenz, St. Frenz
(Hg.): Zukunft in Gedenken/Future in Remembrance, Norderstedt 2007, 132.151.



Ungewollte Zuneigung 245

wenn es so jedes Land, wo das Evangelium verkiindigt worden ist, machen wiirde, so
wiirde er allerdings viele Name bekommen; nun sind aber mit den Gétzen unserer
Vorviter auch thre Namen verschwunden und Jesus Christus ist der einzige Name, mit
dem wir unsern Herrn benennen. So muss es auch unter Euch werden!

Der Name Jesu Christi ist heilig, wie auch seine Person heilig ist. Wenn ihr aber
dem heiligen Gott Namen beilegt, wie z.B. Basawa, der eine Awatara des unziichtigen
Schiwa ist, so ehret ihr ihn nicht, sondern ihr verunehret ihn. Den Kindern gibt der
Vater oder der Priester gleich nach der Geburt den Namen, wenn ihnen aber spiter je-
mand einen Namen beilegt, so ist es ein Schimpfname. Gott hat keinen Vater und kei-
nen Priester, Er muss sich selbst den Namen geben, das hat Er gethan und den Men-
schen hat Er durch einen Engel verkiindigen lassen, ehe er ins Fleisch gekommen ist,
dass sein Name Jesus Christus sey.

Sie: dIn unsern Biichern ist der Herr auchs.

Ich: <Saget mir doch nach euren Schriften: wo ist der Herr geboren? wo hat Er ge-
wandelt, was hat Er gelehrt und was hat Er fiir euch getan?

Sie: Ja, so nicht, aber es wird darin gesagt, dass Er kommen werde.>

Ich: Das ist nicht genug. Im Evangelium sind uns diese Fragen alle beantwortet
und sie sind uns néthig zu unserer Seligkeit. In eurer Kalagnana ist der Herr noch
nicht, denn was erst kommen soll, ist noch nicht da. Thr habt auch gesagt, der G6tzen-
dienst sei Stinde?>

Sie: <Ja.»

Ich: <Aber euer Swami, der Pitemberappa, von dem ihr behauptet, dass er das Ver-
langen nach dem Herrn in euch rege gemacht habe, predigt schon 30 Jahre, die Gétzen
seien Damonen und das Menschengeschlecht sey nur Eine [sic] Kaste, wie kommt es
denn, dass er bis auf den heutigen Tag ein Gotzendiener ist? denn als ich in Mullagunda
war, sah ich, dass er in seiner Gétzenkammer eine Lampe brennen hatte und den
Tschamawara (Brahminen-Schnur) trigt, zum Zeichen, dass er von der Goldschmiede-
kaste ist?»

Keine Antwort.

Ich: Seht ihr, 1. Freunde, die Kalagnana gibt euch nicht die Kraft, gottselig zu wan-
deln, euch mangelt noch der H. Geist, den Gott denen darreicht, die von Herzen an
Jesum Christum glauben. Man sollt euch Kalavilladawara (Leute, die nicht wandeln

konnen), und nicht Kalagnanadawara heissen. Denn ihr wandelt nicht wie ihr redet>
.-.»20

Tag fiir Tag, Woche fiir Woche, Monat fiir Monat gab es Diskussionen iiber
religiose Fragen, wihrend die Missionare in den Gebieten unterwegs waren,
in denen sich die Kalagnana befanden. Der argumentative Indian traf auf den
argumentative Germanophone missionary.”!

20

21

H. Frey: Jahresbericht der Basler Mission fiir 1840, MNGPM 3/1841, 301-303. Ich
habe dieses lange Zitat etwas klarer gegliedert und einige Korrekturen (v.a. unver-
standliche Anfiihrungszeichen weggelassen) vorgenommen.

Das Theatralische an dieser Wiedergabe einer Auseinandersetzung wiederholt sich
sehr oft in den Berichten vom «normalen» Missionsleben (was der Kontakt mit den
Kalagnanas um 1840 nicht war) - z.B. in diesem fast klassischen Zitat aus einem frii-
hen Reisebericht von Herrmann Mégling: «Als wir auf den Gétzendienst zu sprechen
kamen, streckte er seinen alten Arm aus, und rief: ist das nicht Ein Arm? Ich: Ja. Er:



246 Paul Jenkins

Es gab also einen Entwicklungsprozess im Verhiltnis zwischen Kalagnana
und Missionaren im Laufe des Jahres 1840. Vier Punkte sind dabei zu erwih-
nen:

Erstens: Vielleicht in der Absicht, den Missionaren die Art von Ergebnis
anzubieten, die sie erwarteten, wurde Mitte des Jahres von den Kalagnana
eine Liste von Interessenten fiir eine Art von Ubertritt aufgestellt, ([d]iejeni-
ge[n], die dem Herrn dienen wollen». Die Liste enthielt 100 Namen, meist
Familienviter. Wenn hundert auch weniger als tausend sind, so wire die Auf-
nahme von hundert Familien auch von heute aus gesehen eine betrichtliche
Bekehrungsbewegung in der Geschichte dieses Teils der indischen Kirche.

Zweitens: Die Missionare horten von Spannungen zwischen den Fiihrern
der Kalagnana, v.a. zwischen Koppa Gowda und dem Oberfiihrer Pitember-
appa. Den Grund braucht man nicht weit zu suchen - die fremden und unge-
wohnten Ansichten der Missionare und ihr Mangel an Kompromissbereit-
schaft zwangen die Kalagnanas, neue Handlungsoptionen zu entwerfen, wor-
tiber offensichtlich nicht immer Einmiitigkeit bestand.

Drittens: Allmahlich fanden die Missionare Gefallen an der Idee der Ka-
lagnana, eine Kolonie zu griinden, und sie versuchten, Land fiir eine christli-
che Kalagnana-Kolonie zu erwerben. Dort sollten Menschen, vor dem Wider-
stand der Nicht-Kalagnana geschiitzt, leben konnen. Diese Idee wurde im
Prinzip 1841 in der Ortschaft Malasamudra realisiert.

Viertens: Dann leiteten die Missionare gegen Ende 1840 eine ausschlagge-
bende und fatale Entwicklung ein: Sie beschlossen, dass sie mit den Kalagna-
na, unabhingig von Koppa Gowda, agieren miissten. Bis zu diesem Zeitpunkt
hatte er sie durch das Land gefiithrt und ihre Gespriche vorbereitet und beglei-
tet. Sie hielten ihn also in einer Missionsstation fest unter dem Vorwand, er
brauche noch mehr «Instruktion», und gleichzeitig gingen zwei Missionare
ohne ihn in die beiden Gebiete um die Stidte Bentur und Betgeri, wo sie etwas
zu bewegen hofften. Thre erklirte Absicht war es, erstens die Autoritit der
Kalagnana-Fiihrung zu untergraben und durch ihre Autoritdt zu ersetzen;
zweitens darauf zu bestehen, dass die Heiligen Schriften der Kalagnana nicht
dieselbe Autoritit besissen wie ihre eigene Heilige Schrift, die Bibel; drittens
wollten sie mit den einzelnen Aspiranten in verbindliche Gespriche treten,
um zwischen denjenigen unterscheiden zu kénnen, die den Ubertritt aus «fal-

sehet an diesem Einen Arm sind 5 Finger. So ist Gott Einer und doch sind’s Viele. Ihr
aber wollt aus meinen Fingern allen einen Einzigen machen ... er lachte mich gewaltig
aus. Und ich musste selbst tiber den nirrischen Alten und seinen neuen Witz lachen.
Er lud mich in seinem Haus ein und bat um ein Buch, welches er sich alle Morgen,
sobald er sein Gesicht gewaschen, vorlesen lassen wolle.» (H. Mégling in: MNGPM
3/1841, 211£).



Ungewollte Zuneigung 247

schen> oder weltlichen Griinden in Erwigung zogen, und denjenigen, die
«wahrhaftig» bekehrt waren.??

Diese Aktion beendete das besondere Verhiltnis zwischen Missionaren
und Kalagnana, welche ihre Einheit bewahren wollten, ohne in Schafe und
Bocke aufgeteilt zu werden. Pitemberappa soll erklirt haben, dass sie eine Ge-
meinschaft und nicht lediglich eine Ansammlung von Einzelpersonen bilde-
ten. Nach den Berichten zu urteilen, war das Kalagnana-Interesse an den Mis-
sionaren ab Friithjahr 1841 nicht mehr gross; wenn sie sich begegneten, blie-
ben sie freundlich, aber distanziert. Und als die Missionare Mitte 1841 eine
Kolonie fiir Kalagnana-Christen in der Ortschaft Malasamudra erdffneten,
gab es nur eine Familie der Kalagnana, die dorthin tibersiedelte. Nach einigen,
fiir beide Seiten offensichtlich enttiuschenden Jahren war dann auch sie nicht
mehr Teil der Gemeinde.?

Spitere Missionarsgenerationen bezeichneten die Kalagnana-Fithrung von
1840 als Hindu-Schurken.? Das entsprach nicht den Ansichten der Zeitgenos-
sen von 1840. Die Missionare, welche die Zeit selbst erlebt hatten, spendeten
z.B. Koppa Gowda in jenem Jahr hohes Lob: Er sei «[e]in Mann von ausge-
zeichnetem praktischem Verstande, felsenfester Beharrlichkeit und grossem
Ansehen»?® gewesen. Sein spiterer schlechter Ruf kam sehr wohl davon, dass
er sich nicht im Sinn der kolonialen Hierarchie verhielt. Er erkannte die Mis-
sionare keineswegs einfach als Autoritdten an, sondern verhandelte mit ihnen
auf Augenhohe und bewegte sich dabei nach seinen eigenen, fiir sie nicht so-
fort erkennbaren Spielregeln. Dahingegen war unter den Missionaren eine
Haltung verbreitet, die sowohl eine klare Unterordnung forderte, als auch
eine Art von schwibischer Ehrlichkeit und Offenheit der Untergegebenen ge-
gentiber den Vorgesetzten erwartete. Das war nicht Koppa Gowdas Art. Man
kann annehmen, dass er giinstige Konsequenzen in Aussicht stellte fiir den
Fall, dass die Missionare auf die Wiinsche der Kalagnana eingehen wiirden,
was von diesen als Versprechen gehort worden sei, wobei sie offensichtlich
den Konjunktiv tiberhort oder missachtet hitten. Und so fanden bald einzel-
ne unter ihnen sowie die Mehrheit der spiteren Generationen, dass die Basler
Mission durch Tricks von Koppa Gowda dazu veranlasst worden sei, die Mis-
sion in Nordkarnataka zu erweitern, ein Unterfangen, das lange Zeit wenig
ertragreich war.?° Und wenn Koppa Gowda heutzutage nur in den Basler Mis-
sions-Schriften von damals erscheine und keinen eigenen historischen Ruf ha-

22 Diese Strategie wird im selben Bericht von Missionar Frey dargelegt, aus dem wir
oben (siehe Anm. 20) zitiert haben.

23 Malasumadra-Bericht fiir 1848-9 in: MNGPM 3/1849, 87.

24 Schlatter: Geschichte der Basler Mission (Anm. 4), 37.

2 In: MNGPM 3/1841, 129.

% Der Bruch mit der Missionarsgeneration von 1840 kam, als Koppa Gowda 1841
anfing, auch mit einem Katholischen Priester in Dharwad zu verhandeln.



248 Paul Jenkins

be, sei das damit zu erkliren. Er war nicht der erste innovative einheimische
Fiihrer, der seiner Unterhandlungen mit Missionaren wegen, die dann doch
nicht bereit waren, seine Vorstdsse zu honorieren, seine lokale Unterstiitzung
verlor.”

Hier lisst sich eine Dichotomie zwischen dieser lingayatischen Dynamik
und dem missionarischen Verstindnis von Bekehrung ausmachen.

Die Kalagnana entwickelten ein Interesse fiir das Christentum aus ihren
bestehenden religiosen Ideen heraus. Dieses Interesse fand auch im bestehen-
den rituellen Leben ihrer Gemeinschaft seinen Ausdruck. Die Bibel war eine
Erginzung zu dem, was sie schon besassen - eine neue Heilige Schrift war
wichtig und etwas Ernstzunehmendes, etwas, das es Schritt fiir Schritt zu ent-
decken galt. Aber es war ihnen nicht einsichtig, warum die Heilige Schrift der
Missionare ihre eigenen Schriften und ihren Glauben sofort ungiiltig machen
und ersetzen sollte.

Als die Missionare ihrerseits versuchten, die Kalagnana ohne Koppa Gow-
das leitende Anwesenheit zu sichten,, waren sie beseelt von «only one way»
Ideen: Es sollten sich Einzelpersonen bekehren, von Gruppenbekehrung hiel-
ten sie nichts. Auch handelten sie ohne Riicksicht auf Familienverhiltnisse.
Die Missionare bestanden darauf, dass ihr Bekehrungsverstindnis von den Pe-
tenten ibernommen werden musste. Dabei konnte - und kann - die Logik
der Bekehrung nach einer protestantischen Erlosungslehre Kopfzerbrechen
bei Menschen verursachen, die nicht mit den entsprechenden kulturellen Tra-
ditionen und Kategorien aufwachsen.

Um zusammenzufassen: Nach einer ersten Enttiuschung in den Gespri-
chen mit den Missionaren im Juni 1839 hatten die Kalagnana im Friihjahr
1840 einen neuen Anlauf genommen. Ihr Interesse dabei war in erster Linie
ein religioses. Aber letztlich war dieses religidse Interesse den Missionaren un-
behaglich. Die Kalagnana-Schriften und die Kalagnana-Fihrung mit ihrem
Einfluss konnten nach Uberzeugung der Missionare nicht mehr als den aller-
ersten Impuls fiir die Bewegung hin zur Kirche bedeuten. Bekehrung bedeu-
tete fiir sie eine von Grund auf verinderte Mentalitit und eine umfassende re-
ligitse Neuorientierung sowie eine Neuregelung des sozialen Lebens. Beides
— Mentalitdt und Neuorientierung - wurden mit pietistischer Striktheit und
Perfektionismus eingefordert.

Es sieht so aus, als sei erneut ein Schlussstrich unter das Lingayat-Interesse
an der neuen religiosen Lehre der Missionare gezogen worden.

¥ Dasselbe kann von einem Ghanaischen Konig, Addo Dankwa, gesagt werden, der
wahrscheinlich nicht zuletzt wegen seiner Unterstiitzung von Missionaren, die seine
politische Situation nicht verstanden (oder verstehen wollten), seine lokale Unterstiit-
zung verlor; P. Jenkins: Der Skandal fortwihrender interkultureller Blindheit - ein
bescheidenes Opfer vor dem Stuhl des Akwapim-Kénigs Addo Dankwa I, ZMiss 23
(1997) 224-236.



Ungewollte Zuneigung 249

3. 1841-1855

Die Geschichte des Zusammentreffens von Kalagnana und Basler Missionaren
um 1840 wirft die Frage auf, ob es sich um einen Einzelfall und damit um eine
Ausnahme handelte oder ob sich danach ein dhnliches Interesse an der Missi-
on bei weiteren Lingayat-Gruppen in der Region beobachten liess. Daraus er-
gibt sich die Anschlussfrage: Wenn dem so sein sollte, lassen sich Anzeichen
dafiir finden, dass die Missionare im Lauf der Zeit offener gegeniiber solchen
Anniherungsversuchen wurden? Oder pointierter: Haben die Basler Missio-
nare in Indien méglicherweise eine damals vor den Vitern der Orthodoxie in
Basel verborgene, bis jetzt von der Nachwelt nicht wahrgenommene Traditi-
on des Dialogs entwickelt? Um dem nachzugehen, verfolge ich die Geschichte
der Basler Mission in ihrem Verhiltnis zur Religion in Nordkarnataka bis
1855 weiter.

Ich habe 1855 als vorliufiges Endjahr dieser Untersuchung gewihlt, weil
bis dahin fast eine volle Missionarsgeneration in dieser Region gearbeitet hatte
und auch, weil sich zu diesem Zeitpunkt die Mission nach fast 20 Jahren
schon etwas etabliert und orientiert hatte. Diese Jahre schliessen allerdings
auch die Berichterstattung iber die Visitation 1851-1852 von Inspektor Josen-
hans aus Basel ein. Josenhans ist in der Geschichte der BM als autoritirer Or-
ganisationssystematiker bekannt — und es wird sich unten zeigen, dass er die-
sen Ruf wohl verdiente.?® Aber er besass auch eine scharfe und engagierte
Beobachtungs- und Urteilsgabe; seine Berichte sind immer lesenswert. Seine
Ansichten zwingen uns allerdings, uns auch mit Fragen der Autoritit in der
Basler Mission auseinanderzusetzen. War es wirklich moglich, in dieser Or-
ganisation eine Tradition der Unorthodoxie aufzubauen, d.h. eine Praxis, die
von den offiziellen Leitlinien abwich und die vom Zentrum nicht immer
wieder abgelehnt und damit unterbrochen wurde?

Die erste Frage, ob es ein Interesse weiterer religioser Gruppierungen an
der Basler Mission gab, ldsst sich mit einem klaren «Ja» beantworten. Es ist
wahr, dass es in der Regionalhauptstadt Dharwad unter Basler Missions-Lei-
tung eine grossere Kolonialgemeinde von Einwanderern aus Tamil Nadu gab,
die in englischen Diensten standen. Weiter: Uberall auf dem Land gab es ein
Interesse an Elementarschulen unter Missionspatronat, in denen nichtchrist-
liche Lehrer vor allem den Knaben Lesen und Schreiben in der Kannada-Spra-
che beibrachten. Sonst aber bestand die Hauptarbeit der Missionare nach wie
vor im «Evangelisieren», im Reisen und in der Kontaktaufnahme. Die Rezep-
tion dieser Bemiihungen gleicht auffallend dem, was wir aus dem Jahr 1840
schon kennen. Sie traf vielleicht auf keine so gut organisierte Gemeinschaft,

28 Josenhans spielt eine wichtige Rolle in J. Miller: Missionary Zeal and Institutional
Control. Organized Contradictions in the Basel Mission on the Gold Coast 1828-
1917, London/Grand Rapids 2003.



250 Paul Jenkins

wie es die Kalagnana war, doch kamen die Missionare mit ihren Heiligen
Schriften anscheinend in einer Umgebung gut an, in der die gemeinsame Le-
sung von Heiligen Schriften einen herausragenden Teil des tiglichen Lebens
vieler frommer Lingayaten bildete.

Priester und andere religiose Fuhrungsfiguren waren nach wie vor ein
wichtiger Personenkreis unter denjenigen, die mit den Missionaren in Kon-
takt traten. Die Missionare berichten nicht systematisch tber sie, aber nach
meiner Schitzung tauchen in den Berichten aus den Jahren 1847-1849 etwa
sieben bis neun Priester und religiose Fithrerfiguren auf. ... Meistens brach der
Kontakt nach einer gewissen Zeit wieder ab: Die Anspriiche, das sehr ausge-
pragte Selbstwertgefiihl und das Bild, das sich ein Hindu- oder Lingayat-Prie-
ster von sich selbst machte, war nicht leicht mit der Demut, welche die Mis-
sion grundsitzlich erwartete, in Einklang zu bringen. Die Berichte geben uns
allerdings wenig Hinweise darauf, wie viele von ihnen Teil von organisierten
Gruppen und wie viele Einzelpersonen waren. Bei Christian Sudschi, einem
der ersten Priester, die sich taufen liessen, ist die religiése Zugehdrigkeit je-
doch bekannt: Er kam aus einer Kalagnana—ahnhchen Bewegung - einer
Gruppe, welche die Missionare «Guru-Nudi-Leute» nannten. Nach der Taufe
nahm Christian Sudschi sofort seinen alten Beruf als religioser Fithrer wieder
auf, nun aber im Rahmen der Basler Mission.

Die Guru-Nudi-Leute bildeten, wie die Kalagnana, eine Lingayaten-Unter-
gruppe oder Sekte mit einer spezifischen Identitit und einer eigenen Organi-
sation. Heilige Schriften bildeten auch bei ihnen einen Fokus ihres gemeinsa-
men Lebens - in ihrem Fall hatte ihr Griinder sogar eine eigene Schrift fiir sei-
ne Uberlieferungen entwickelt. Der Ort der urspriinglichen Griindung der
Sekte war den Missionaren bekannt - Kodehalla. Es wurde berichtet, dass das
Grab des Stifters noch verehrt werde, und dass er ca. 300 Jahre zuvor gelebt
habe. Wie die Kalagnanas vertraten die Guru-Nudi-Leute einen Monotheis-
mus und waren gegen das Kastenwesen. Sie verfiigten - nach den Missionars-
berichten zu urteilen - jedoch nicht {iber eine Prophezeiung, die mit der An-
kunft der Weissen in Verbindung gebracht werden konnte. Daflir glaubten sie
an die leibliche Auferstehung, ein Punkt, der sie zur Kontaktaufnahme mit
der Basler Mission veranlasste.?’

Die verschiedenen Begegnungen mit Priestern, die besondere Begegnung
mit den Guru-Nudi-Leuten sowie Kontakte zu weiteren Gruppen, von den
Missionaren «Vedantisten» genannt, welche iiber die Guru-Nudi-Leute zu-
stande kamen, bestitigen zusammengenommen meine Vermutung, dass in
der frithen Zeit der Missionsprisenz in Nordkarnataka ein starkes Interesse
bestand, dem christlichen Glauben als Religion zu begegnen, und die Missio-

¥ G. Kies in: MNGPM 2/1850, 116-124.



Ungewollte Zuneigung 251

nare gingen ganz offensichtlich auf der Ebene von Religion/Theologie auf
Kontaktsuche ein:

«Bei ihnen [Guru-Nudi-Leuten, Vedantisten] will aber die einfache Predigt des Evan-
geliums nicht ausreichen, da der kriftige Irrthum ihres Systems hauptsichlich in fal-
scher Auffassung des Verhiltnisses zwischen Geist und Materie und der Grund-
verhiltnisse der menschlichen Natur beruht. Thnen muss deshalb die Wahrheit zuerst
hauptsichlich in der Form einer auf Erfahrung und heiliger Schrift gegriindeten prak-
tischen Seelenlehre beigebracht werden.»*

Wie verhilt es sich — nach Monaten und Jahren, in denen die Missionare in
unzihligen Gesprichen ihre religiose Botschaft kundzutun versucht und sich
dabei den Fragen und Einwinden der indischen Umwelt ausgesetzt hatten -
mit der zweiten Frage nach einer sich allmahlich bei ihnen entwickelnden Be-
reitschaft zum Dialog? Man kann annehmen, dass so etwas wie ein gemeinsa-
mer Diskurs von Missionaren und Einheimischen entstand, der nicht nur
durch die von den Missionaren gepredigte Botschaft geprigt war. Diese wer-
den die 6rtlichen Muster, die thnen allmihlich bekannt waren und die sich
wiederholenden Fragen und Einwinde des Publikums wahrscheinlich schon
im Voraus zu entkriften versucht haben. Dieser Diskurs muss, je mehr sich
ehemalige Priester wie Christian Sudschi als Akteure auf der christlichen Seite
daran beteiligten, desto «indischer» geworden sein. Aber ich finde leider in
den Quellen nur schwer Zugang dazu und bisher keine Methode, die es er-
laubt, ihn im Detail auszulegen.

Bei einem Missionar lassen sich allerdings einigermassen deutliche Anzei-
chen fiir eine Anpassung an die lokale Kultur der Diskussion und des Ge-
sprachs ausmachen. Johann Konrad Hiller arbeitete von 1838 bis 1852 in Siid-
indien, tiberwiegend in der Region, die uns in diesem Aufsatz beschiftigt. Er
war es auch gewesen, der mit Christian Sudschi die entscheidenden Schritte
in Richtung Taufe unternommen hatte. Hiller erklirte, dass er die von der
Basler Mission vorgeschriebene Titigkeit der Strassen- oder Bazarpredigt auf-
gegeben habe - denn aus seiner Sicht sei ithre Wirkung gering oder sogar kon-
traproduktiv. Dagegen pflegte er Gespriche mit den Menschen in ithren Com-
pounds oder vor ihren Hiusern - Gespriche, die einen fast intimen Charakter
gewinnen konnten. Als ich folgende Darstellung des entscheidenden Ge-
sprachs mit Christian Sudschi las, hatte ich ein Heureka-Erlebnis:

«Anfangs August [wohl 1847] kam ein Lingaitenpriester hieher. Gleich beim ersten Zu-
sammentreffen machte er einen guten Eindruck ... er erzihlte den Gang seines For-
schens nach dem Heilsweg und nach einer lebendigen Debatte, in der er durch allerlei
Kunststreiche und Querfragen den Missionar auf die Probe setzte um dessen eigentli-
chen Sinn und Gehalt auszufinden, erklirte er, er erkenne uns als solche, die den Heils-

% G. Kies in: MNGPM 3/1850, 119. Ich bin allerdings bis jetzt auf keine Erklirung von
Kies gestossen, die mir helfen wiirde zu verstehen, worin seiner Meinung nach dieser
«kriftige Irrthum» bestand.



252 Paul Jenkins

weg bringen. Bruder Hiller lud den interessanten Mann ein, fiir einen Monat oder
mehr bei thm zu bleiben, in der Absicht, dass Beide von einander lernen [sic!]. Er wil-
ligte ein, blieb im Missionshaus und erwies sich bald als ein fiir die Wahrheit entschie-
dener und derselben einfiltig gehorsamer Charakter.»*!

Ein Heureka-Erlebnis war es, weil es fiir mich der erste deutliche Hinweis
darauf war, dass einer der Nordkarnataka-Missionare fahig war, an der Dis-
kursart gut - im Hindu Sinn - ausgebildeter indischer Gesprichspartner teil-
zunehmen.... (so meine Interpretation der Ausdriicke lebendige Debatte,
Kunststreiche und Querfragen). Inspektor Josenhans stellte bei seiner Visitati-
onsreise anlisslich einer Begegnung mit Christian Sudschi fest, dass jener auch
spater westliche Verhaltensweisen nicht ibernommen hatte. In Worten, die
ein uns heute unangenehm beriihrendes koloniales Vorurteil verraten, weist
Josenhans darauf hin, wie weit Sudschi im tiglichen Leben in seiner eigenen
Kultur verwurzelt blieb:

«Sein Aeusseres ist nicht gerade anziehend, wie er denn auch bereits ein dlterer Mann
ist; in seinem Benehmen ist er sehr zuriickhaltend, so dass, wer ihn nicht kennt, ibn fir
einen schlauen und binterlistigen Hindu balten kénnte. Die Erfahrung hat aber bewiesen,
dass er, obgleich allerdings in allen Schlichen der Weisen seines Volkes wohl bewan-
dert, und eben deswegen sehr klug und vorsichtig im Umgang mit Menschen, nichts-
destoweniger ein reeller, praktischer Christ ist.»*

Andere Beobachtungen von Josenhans bestitigen, dass es sinnvoll ist, die Mis-
sionsgeschichte in Nordkarnataka separat zu behandeln. Sie machen auch
deutlich, dass dort das Philosophische bzw. Theologische eine bestimmende
Rolle bei der Missionstitigkeit spielte.

«Zu den besonderen Naturanlagen des Volks rechnen wir die so bestimmt ausgespro-
chene Begabung fiir philosophische und theosophische Untersuchungen ... wie sich
schon aus der Geschichte der Calagnana’s und noch mehr aus der Geschichte der Nudi-
Leute ergibt, die ohne Analogie in unsern tibrigen Missionsdistricten und um so cha-
rakteristischer ist, da diese philosophischen Secten aus dem Volk selbst, nicht aus der
Brahminen- oder Priesterkaste hervorgegangen sind.»*

Josenhans machte Hiller das Kompliment, dass auf keiner anderen Basler Mis-
sionsstation in Stidindien ein so breiter und umfassender Kontakt zur sozialen
Umwelt entwickelt worden sei, wie das in Betgeri der Fall war. Aber sein Ur-
teil iber Hiller war trotzdem vernichtend. Hiller habe sich mit seiner unab-
hingigen Art, die Arbeit zu gestalten, iibernommen. In der Tat verliess Hiller
kurz danach die Basler Mission. Seine Spur und die seiner Frau und Kinder
verlieren sich 1852, als er in London auf ein Schiff ging - ohne noch einmal

31 T.C. Hiller, G. Kies in: MNGPM 4/1848, 92.
Josenhans’ Bericht, MNGPM 4/1854, 184f. (Hervorhebung P.].).
3 Josenhans’ Bericht, MNGPM 2/1854,126.



Ungewollte Zuneigung 253

einen Besuch zu Hause in Wiirttemberg abgestattet zu haben - um nach Al-

bany in New York State auszuwandern.**
Als massgebliches Urteil iiber Hiller brachte Josenhans Folgendes zu Pa-

pier:
«Es fiel auf, dass Miss. Hiller der Aufforderung zu mehr directer, regelmissiger
formlicher Heidenpredigt, wie sie auf andern Stationen mit so viel Segen betrieben
wurde, nicht nur keine Folge gab, sondern auch den Grundsatz aufstellte, dass nur die
gelegentliche Unterredung mit den Einzelnen ... anwendbar und heilsam sey. Man
musste glauben, man huldige [hier] einer gewissen Accomodations-Theorie; man mei-
ne erst allmihlig nach mancherlei didaktischen Vorbereitungen mit der ganzen Wahr-
heit herausriicken zu diirfen, und verfahre aus Furcht vor riickgingigen Bewegungen
der Katechumenen oder aus Gefilligkeit gegen so viele, die man fiir Freunde hielt,
nicht mit dem erforderlichen Ernst und mit der nothwendigen Entschiedenheit ...

Ich sah recht deutlich, wie gefihrlich es fiir einen Missionar in Ostindien ist, wenn

er ... einen Schritt breit von der Uberzeugung weicht, dass die Bekehrung eines jedes
Menschen ein Wunder der umschaffenden Gnade, eine That Gottes ist und das Wort
den Menschenkindern nicht menschlich pripariert und zugestutzt, sondern in Lauter-
keit und Kraft einfiltiglich und glaubig gepredigt werden muss ...»%

Der mit Josenhans’ Segen eingesetzte Nachfolger von Hiller, Gottlob Wiirth,
erklirte mehr als einmal 1n seinen Berichten, dass der rechte Missionar die Zii-
gel in einem Gesprich nie aus den Hinden gebe, und dass er vermeiden miisse,
sich auf die «bei Indern so beliebten philosophischen Spekulationen» einzu-
lassen.

Es iiberrascht nicht, dass in dieser Region trotz eines Christian Sudschi die
Zahl der Vollmitglieder in den Missionsgemeinden in den 1850er und 1860er
Jahren nur sehr langsam anstieg.

Wenn man - wie viele von uns - das Evangelium immer von neuem als
eine Anregung zu innovativem Denken und Handeln wertschitzt, nimmt
man mit Josenhans’ gerade closed-ended Worten wieder wahr, wie ambivalent
unser Verhiltnis zur vormodernen Tradition einer Basler Mission ist. Und
wir miissten auch wieder zur Kenntnis nehmen, wie schwer es uns fillt, aus
der Erfahrung und dem Beispiel unserer unorthodoxen und dialogfihigen
Vorviter Kraft und Anregungen fiir heute zu gewinnen.

3 Im 19. Jahrhundert wanderten allerdings viele Basler Missionare, die aus Krankheits-
oder anderen Griinden nicht mehr auf dem Missionsfeld bleiben konnten, nach Ame-
rika aus und arbeiteten dort dann als Pastoren von deutschsprachigen protestanti-
schen Gemeinden.

35 Josenhans’ Bericht, MNGPM 4/1854, 207-209. Die Basler Mission hat dieses indische
Missionsfeld oft «Ostindien» genannt.



254 Paul Jenkins

4. Uber die Brandung um den Felsen der Mission

4.1.  Die unbewegten Missionare

Bis jetzt stellt dieser Aufsatz im Grunde genommen eine Erzihlung dar, die
von der Begegnung von durch ihre Religion inspirierten Einzelnen und Grup-
pen mit den Missionaren in Nordkarnataka handelt. Doch mit Ausnahme
von Johann Konrad Hiller habe ich keinen verlisslichen Anhaltspunkt gefun-
den, dass die Missionare auf dieses religioses Interesse mit mehr als dem
Wunsch reagiert hitten, wahre Religion - in ihrer eigenen hauptsichlich
schwibisch-pietistischen Spielart - aufzuzeigen und zu lehren.

Eine neue Studie iiber die Arbeit mehrerer protestantischer Missionsge-
sellschaften im kolonialen Punjab ermoglicht es, die ablehnende Haltung der
Basler Missionare gegeniiber religitsen Initiativen auf indischer Seite in einem
breiteren Kontext zu verorten.’® Nach Jeffrey Cox blieben bis ca. 1850 die
Missionsgesellschaften strikt bei den in ihrer jeweiligen Herkunft begriinde-
ten Leitlinien und Bekehrungsvorstellungen. Auch beabsichtigten sie, vor al-
lem Mitglieder der fihrenden Schichten in der indischen Gesellschaft zu be-
kehren. Das Ergebnis dieser Haltung war, dass sehr wenige Inder und Inde-
rinnen in der kirchlichen Statistik registriert wurden. Das lag nicht zuletzt
daran, dass ein grosser Teil der Menschen, die sich dem Christentum zuwand-
ten und getauft worden waren, nach einigen, fiir sie unbefriedigenden Jahren
in einer kulturell stark von Europa dominierten Gemeinschaft die organisier-
ten Kirchen wieder verliessen. Das zweite Ergebnis ist bis heute spiirbar: Es
liegt viel «zerschlagenes Porzellans in Indien herum, weil in dieser Phase - und
bei vielen Missionaren auch noch danach¥ - defamatory language - beleidigen-
de, abwertende Sprache - zur hiufig verwendeten Waffe gegen den Hinduis-
mus gehorte.

Nach Cox setzte eine neue Vorgehensweise gerade in der Zeit um 1850 ein:
die Investitionen in Bildungsinstitutionen - High Schools, Colleges.*® Sie gin-

3% Cox: Imperial Fault Lines (Anm. 14). Trotz des Titels ist das Buch allgemeinverstind-
lich und nicht theorielastig. Es befasst sich nicht mit Indien im allgemeinen, sondern
mit dem kolonialen Punjab, grob dem Gebiet zwischen Delhi und Peshawar (und ist
daher auch ein wichtiger Beitrag zur Geschichte der Kirche in lindlichen Gebieten
des Indus-Tals). Es enthilt anregende Darstellungen der Geschichte der Frauen in der
Mission: Cox schitzt, dass in den von ihm erforschten Missionsgesellschaften im Pun-
jab Missionarinnen schon um 1880 in der Mehrzahl waren. Ich hitte in der Tat zu
gern selbst seine sehr einsichtigen Kapitel iiber die Christlichkeit von bekehrten Dalit-
Dorfbewohnern und iiber die Bedeutung von Musik in ihren Basisgemeinden ge-
schrieben.

% In Indien erinnern sich Menschen noch an die Angriffe der Missionare - ich habe
Tempel gesehen, in denen die heiligen Statuen stolz auf Englisch als idols bezeichnet
werden ...



Ungewollte Zuneigung 255

gen z.T. von der Vorstellung aus, dass die Auseinandersetzung mit der moder-
nen Welt die Bekehrungsbereitschaft f6rdern wiirde. Aber wichtige Impulse
waren auch Frustrationen unter den Missionaren der ersten Phase, und der
sich daraus ergebende Wunsch, so zu arbeiten, dass lingerfristige, verbindli-
che personliche Beziehungen zwischen thnen und der nachfolgenden Genera-
tion von Indern zustande kommen kénnten.*

Die Basler Mission passt in dieses Bild. Wir haben gesehen, wie stark in
den hier untersuchten Jahrzehnten - einschliesslich der Josenhans-Inspekti-
onsreise — ihre Bekehrungsstrategie von Europa aus definiert wurde. Die den
Missionaren mitgegebene Bekehrungsvorstellung verlangte, dass sie Men-
schen, die ein offenes Ohr fiir ithre Botschaft zu haben schienen, zu sich auf
die Missionsstation brachten. Dort sollten die Missionare dann versuchen,
durch anhaltende Gespriche ein christliches Weltbild zum herrschenden In-
terpretationsmuster fiir ihre tagtiglichen Erfahrungen zu machen. Statistisch
gesehen waren die Ergebnisse auch hier nicht beeindruckend.

So gab es bei der Basler Mission ab 1850 eine Akzentverschiebung hin zur
Griindung von Institutionen. Diese hatten aber ein eigenes Profil - seit der Vi-
sitation von Josenhans war es klar, dass die Mission kaum erfolgreich sein
konnte ohne Strategien zur Versorgung von Christen, die durch ihren Uber-
tritt thre Kaste und daher ihren Broterwerb verloren. Also hat die Mission ne-
ben Schulen durch ihre Handelsgesellschaft institutionalisierte Arbeitsbe-
schaffungsmassnahmen entwickelt, v.a. iiber die Jahrzehnte bis 1914 durch
den Aufbau einer bedeutenden Produktion von Ziegeln und Textilien, um
darin Christen und solchen, die es werden wollten, eine Arbeit anbieten zu
konnen.

Man muss allerdings anmerken, dass sowohl die britischen Ausbildungsin-
stitutionen als auch die Deutsch-Schweizerischen Handwerkerbetriebe und
Fabriken vom Missionsstandpunkt aus unter einer gewissen Disfunktionali-
tat litten. Eine Produktionsanlage unter westlicher Leitung war nicht unbe-
dingt forderlich, um Menschen dauerhaft fiir die Ideale der christlichen Ge-

38 Selbstverstindlich wurden bereits vor 1850 Bildungsinstitutionen von Missionsgesell-
schaften gegriindet, aber ihre grosse Zahl und ihre herausragende Bedeutung in der
Strategie der protestantischen Missionsgesellschaften ist nach Cox in Indien erst fiir
die zweite Hilfte des 19. Jahrhunderts charakeeristisch.

3 Cox weist auf eine weitere wichtige Phase der Kirchengeschichte in seiner Region hin
mit den zahlreichen Bekehrungen von Outcastes, Harijans, Dalits, die ab den letzten
Jahrzehnten des 19. Jh.s in gewissen lindlichen Gebieten stattfanden. Er macht keinen
Hehl daraus, dass diese Christen sich den Missionaren regelrecht aufdringen mussten,
beabsichtigten doch damals viele Missionare nach wie vor, die Kirche fiir die erhoffte
Welle der Elitebekehrungen bereit zu halten. Sie wussten dabei sehr wohl, dass Dalit-
gemeinden auf Mitglieder hoherer Kasten abschreckend wirkten. Wie weit Dalitbe-
kehrungen ein Thema auch in der Geschichte der Basler Mission in Indien sind, ist
mir noch nicht klar.



256 Paul Jenkins

meinschaft zu gewinnen. Und das europiische intellektuelle Klima des 19.
Jahrhunderts, das in héheren Schulen vermittelt wurde, versah die Inder mit
reichlicher Munition, um die Logik der Missionare sowie den Inhalt ihrer
Heiligen Schriften anzugreifen - man denke nur an David Friedrich Strauss,
dessen Leben Jesu sehr bald in der englischen Ubersetzung von George Eliot
in Indien gelesen wurde.*°

Pointierter: Im allgemeinen bot keine von diesen Bekehrungsstrategien ei-
nen Anschluss an einen der bestehenden indischen Religionsdiskurse an; da-
her mein Interesse an der «Brandung um den Missionsfelsen» in der Geschich-
te, die ich oben dargestellt habe. Denn die Quellen erméglichen es, tiber Ant-
worten zu folgenden Fragen nachzudenken: Woher kam die religiése Energie
hinter dem lingayatischen Interesse an den Missionaren, das ich skizziert ha-
be? Hat die Basler Mission in Nordkarnataka (und méglicherweise andere
Missionsgesellschaften in anderen Teilen Indiens, die dhnliche Einladungen
zum Dialog abgewiesen haben) durch ihre Ablehnung eine wichtige Gelegen-
heit verpasst, der indischen Kirchengeschichte und der Inkulturation des Pro-
testantismus in Indien eine andere Ausrichtung zu geben? Und nicht zuletzt:
Was hat die ablehnende Reaktion bei der indischen Seite dieser Begegnung be-
wirkt?

4.2. Innovation in der indischen Religionsgeschichte und in den Lingayat-
Sekten Nordkarnatakas

Die Kalagnanas und die Guru-Nudi-Leute stellen uns vor das Problem, sie
iberhaupt im Kontext der indischen Religionsgeschichte zu situieren: Sind sie
unbedeutende Fussnoten zu einer regionalen Religionsgeschichte? Oder miis-
sten wir viel grossere Zusammenhinge ins Auge fassen, um ihren Anteil daran
einschitzen zu konnen? Es lohnt sich, letzteres zu {iberdenken.

Es steht zu vermuten, dass viele Menschen im Westen sich das Indien all
der Jahrhunderte vor 1800 als statische Grosse vorstellen. Mir jedenfalls ging
es so. Aber ich habe in den letzten Jahren allmihlich gelernt, wie dynamisch
es in der indischen Geschichte zu und her gehen kann. Neue Kastengruppen
konnen sich formieren. Alte Kastengruppen konnen viel Energie darauf ver-
wenden, sich neu zu positionieren. Religidse Bewegungen wie die Lingayats
koénnen entstehen und das Leben der Beteiligten von Grund auf verindern.
Vor allem im Falle von Indien kénnen wir eine Geschichte von zweieinhalb
Millenia verfolgen, in der es im religiosen Bereich immer wieder gebrodelt

49 A. Powell: Muslims and Missionaries in pre-munity India, Richmond 1993, befasst
sich v.a. mit einer formellen 6ffentlichen Debatte zwischen christlichen und muslimi-
schen Theologen im Agra der frithen 185Qer Jahre. Es stellte sich heraus, dass die mus-
limische Seite David Friedrich Strauss gelesen hatte und in ithre Argumentation mit
einbezog.



Ungewollte Zuneigung 257

und gekocht hat, in der religise Innovationen aufkamen, die dann mit beste-
henden Orthodoxien zusammenstiessen.

Wenn man nun fragt, durch welche Modalititen und Faktoren die Ent-
wicklungen und Verinderungen im religiosen Bereich zustande kamen, stos-
sen wir bald auf charismatische Figuren, die die Entstehung von neuen From-
migkeits- und Lebensformen bewirkten. Fiir den Deutsch-Englischen Indolo-
gen Friedhelm Hardy steht Basava sogar an erster Stelle einer Liste mit Bei-
spielen fiir*!

«... the charismatic figure of a guru, who succeed[s] in gathering around himself a suf-
ficient number of, and sufficiently variegated, followers to allow for an alternative so-
clety to emerge ...»

Und er schreibt von

«... fully-fledged alternative societies in miniature ... [where] conventional values were
consciously discarded. In particular this referred to the daily performance of all kinds
of rituals without theistic content, and to the restrictive behaviour of the so-called «ca-
ste-system in relation to salvation.»

Pitemberappa, Koppa Gowda und die anderen religitsen Fiihrerfiguren, auf
die dieser Aufsatz Bezug nimmt, treten uns so gesehen als Symbole einer hin-
duistischen Rezeption der Mission entgegen, und wir miissen sie als hinduisti-
sche Wahrheitssuchende - Seekers after Truth - beschreiben. Ausgehend von
eigenen Fragestellungen und Erwartungen, sowohl im Bereich der Frommig-
keit wie des sozialen Fortschritts, hatten sie die christliche Botschaft, ihre Bot-
schafter und die Heilige Schrift in der Erkenntnis aufnehmen wollen, dass sie
die Basis fiir die Griindung von alternativen Gemeinschaften darstellen kénn-
ten. Sie hitten mit Fragestellungen und Erwartungen sowohl im Bereich der
Frommigkeit wie des sozialen Fortschrittes das Evangelium und seine Heilige
Schrift aufnehmen wollen, als sie erkannten, dass diese Religion die Basis fiir
die Griindung von alternativen Gesellschafts- und Glaubensformen sein
konnte.

Im Kontext des 19. Jahrhunderts bestand wenig Hoffnung, dass solche In-
itiativen von den Missionaren aufgenommen wiirden. Ohne Zweifel gab es,
jenseits der stereotypen Probleme der Autoritit in der Kolonialzeit - Weisse
gegen Nichtweisse -, fiir den Protestantismus ernsthafte Probleme mit dem
Selbstverstindnis indischer religioser Fiihrergestalten. Denn diese bean-
spruchten fiir sich ein besonderes Verhiltnis zur Gottheit, ja, sie sahen sich
sogar unter Umstinden selbst als den Avatar einer Gottheit an*? - Vorstellun-

# F. Hardy: The Religious Culture of India. Power, Love, and Wisdom, Cambridge
1994, 335.

4 M. Bergunder: From Pentecostalist Healing Evangelist to Kalki Avatar. Shree Lahari
Krishna 1921-1989, in: R.E. Frykenberg: Christians and Missionaries in India - Cross-
Cultural Communication since 1500, Grand Rapids 2003, 352-373.



258 Paul Jenkins

gen, die fir die Missionare vollig unannehmbar waren. Ein Eingehen auf die
Interessen einer Gruppe wie die Kalagnanas hitte von den Missionaren ver-
langt, ihre Begabungen und Kenntnisse im allgemeinen Wettbewerb der Cha-
rismen in einer Situation geltend zu machen, die sie nur ansatzweise verstan-
den. In jenem Kontext hitten sie, um ihre Autoritit zu behaupten, plausible
Erklirungsmodelle und Handlungsmuster vorzuschlagen gehabt; und dies
wire eine schwierige Aufgabe fiir Menschen aus einer vollig anderen Kultur
- einer Kultur, die dartiber hinaus durch den Pietismus besonders geprigt war
und die keine einschligige Ausbildung fiir solche Situationen kannte.*

4.3 Die Wirkung der zuriickgeworfenen Wellen

Es lohnt sich sodann, die Krifte, aus denen sich das religiose Interesse an der
Basler Mission speiste, nicht als Randerscheinung in der indischen Kultur-
und Religionsgeschichte zu betrachten - besonders in einer Region, in der die
Erinnerung an Bassava wach war. Aber was geschah mit diesen Kriften, wenn
sozusagen die Wellen ihrer Brandung an den Felsen einer kompromisslosen
Mission abprallten? In der realen Welt der Geomorphologie werden die Wel-
len immer wieder zuriickgeworfen und ihre Kraft riickwirts transferiert, um
anderswo Verinderungen in der Kiistenlandschaft zu bewirken. In der Welt
der indischen Religionsgeschichte des 19. Jahrhunderts stellte das Wechsel-
spiel von Initiative und Ablehnung keineswegs nur eine kurze Episode dar.
Dementsprechend ebbte das Interesse auf der indischen Seite nicht schnell ab,
sondern es erzeugte sozusagen einen bestindigen Wellenschlag, ein stindiges
Hin und Her. Die Gespriche der Basler Reisemissionare mit den Menschen
in threr Umgebung, die mit der Zeit in die Form der viel breiteren Auseinan-
dersetzungen indischer Christen mit thren Nachbarn tibergingen, dauern bis
heute an. Haben diese Begegnungen mit ihren endlosen Gesprichen tiber
Gott und die Welt eine Wirkung auf die allgemeineren Diskurse iiber Religi-
on und das Menschenbild einer breiten Offentlichkeit in Nordkarnataka?

In diesem Zusammenhang mdochte ich eine allgemeine Feststellung ein-
schieben. In jeder Sprache gibt es eine Geschichte der Rezeption und des Um-
gangs mit von aussen kommenden intellektuellen Impulsen. Wie jedoch diese
Geschichte im Einzelnen, in einer bestimmten Sprache - etwa der Kannada-
Sprache Nordkarnatakas angesichts der Impulse der Missionare - konkret
aussieht, ist fiir europiische Leser und Leserinnen nur schwer auszumachen.
Wir brauchen sachliche - nicht polemische - Untersuchungen durch Fachleu-
te, die die betreffende Sprache beherrschen, ihre Geschichte kennen und diese

#  Christian Sudschi muss dhnliche Probleme gehabt haben, sich in die sozialen und
mentalen Strukturen einer Basler Mission einzufiigen, ohne das Wesen seines person-
lichen Seeking after Truth oder seinen wirksamen Umgang mit seinen Landsleuten zu
verlieren.



Ungewollte Zuneigung 259

Ergebnisse fiir uns verstindlich und anregend mitteilen kénnen. Solche Ver-
mittler sind selten anzutreffen. Aber wenn man einmal eine Studie von je-
mandem gelesen hat, der eine einschligige Sprache beherrscht und sowohl die
christliche als auch die nichtchristliche Literatur zur Rezeption der Mission
gelesen hat, wird man sich nie mehr mit Literatur zufrieden geben, die nur die
christliche Seite beleuchtet.

Die Studie von Richard Fox Young tiber Resistant Hinduism erscheint mir
beispielhaft fiir diese seltene Fihigkeit und relevant fiir die hier vorgenomme-
ne Analyse.* Er untersucht die Auseinandersetzung mit der christlichen Bot-
schaft, die in der ersten Hilfte des 19. Jhs. in Sanskrit in Nordindien einsetzte.
Was er berichtet, ist allerdings grossenteils eine Apologie des Hinduismus, die
einer Ablehnung des Christlichen gleichkommt. Hindugelehrte machten sich
lustig tiber das, worin aus ihrer Sicht die Unlogik des christlichen Glaubens
bestand. Sie behaupteten fest, dass der eine Gott fiir unterschiedliche Volker
an verschiedenen Orten verschiedene Wege zu ithm hin vorgeschrieben habe,
und ihre Apologie entwickelte sich zu einer breiten Verteidigungsstrategie ge-
gen die Mission - z.B. mit Hinweisen, wie Menschen, die Christen geworden
waren und mit der Kaste gebrochen hatten, wieder an ihrem alten sozialen
Ort rituell eingegliedert werden konnten.*

In den Berichten aus den 1840er und 1850er Jahren in Nordkarnataka
kann man Zeichen dieser Ablehnung finden, vor allem wenn Brahminen im
Spiel waren. Sonst ist das Hauptbild ein anderes: Unter Lingayaten scheint es
eher um die Einverleibung christlicher Elemente in bestehende Muster von
Glauben, Riten und frommem Leben gegangen zu sein. Welche Elemente es
waren, die sie ibernehmen wollten, ist leider aus den Quellen nicht ohne wei-
teres abzulesen. Es wird aber deutlich, dass die Interessierten keinen Grund

#  R.F. Young: Resistant Hinduism. Sanskrit Sources on Anti-Christian Apologetics in
early nineteenth century India, Wien 1981.

% Diese Tradition der oftmals aggressiven Ablehnung bleibt wohl in allen indischen
Sprachen heute bestehen. Der schirfste Widersacher des Christentums weltweit ist
heute wahrscheinlich Arun Shourie, ehemaliger Weltbankjournalist und Kabinetts-
mitglied fiir Disinvestionsfragen in der Hindunationalistischen Regierung in Delhi,
die 2004 abgewihlt wurde. Er hat gut recherchierte, sehr kritische - wenn auch
wrong-headed, verschrobene - Biicher iiber den christlichen Glauben und die Missi-
onsgeschichte Indiens verdffentlicht. Religionsfreiheit bedeutet fir ihn Freiheit vom
Druck, sich bekehren lassen zu miissen. Er steht hinter der Idee, dass es richtig ist,
dass alle Bekehrungen in Indien bei einem Magistrat zu melden sind und auf ihre Kor-
rektheit gepriift werden miissen. (A. Shourie: Harvesting our Souls. Missionaries:
their design, their claims, New Delh 2000; ders.: Missionaries in India. Continuities,
changes, dilemmas, New Delhi 1994/2004). Seine Ansichten teilen auch heute viele,
sodass es in Indien nach wie vor sehr heikel ist, in einer religits gemischten Gesell-
schaft iber Bekehrung zu reden. Ich habe mir selbst die Bemerkung anhdren miissen:
«Ich bin froh zu héren, dass du dich vom Bekehren bekehrt hast».



260 Paul Jenkins

sahen, einen Bruch mit ihrem Glauben und ihrer Kultur zu vollziehen. Sie be-
absichtigten keine radikale Abkehr von ihren Heiligen Schriften, sie wollten
mit ihrer angestammten Kultur verflochten weiterleben. Warum auch hitten
sie solche Briiche vornehmen sollen? Schliesslich waren sie aufgrund ihrer ei-
genen religiGsen Vorstellungen und Praxis auf die Missionare zugegangen.

Fiir Nordkarnataka sind mir bis jetzt keine Untersuchungen zu den brei-
teren geistesgeschichtlichen Verinderungen bekannt, die aus der Auseinan-
dersetzung mit den Missionaren entstanden - ob z.B. das pietistische Men-
schenbild, leidenschaftlich von den Missionaren gepredigt, das allgemeine
Volksempfinden fiir Menschen und ihre Schicksale verindert hat. Es ldsst sich
aber bald ein hiufig beschrittener Weg beobachten, wie Menschen mit Ele-
menten dessen, was die Missionare gebracht hatten, innerhalb der betreffen-
den Hinduistischen bzw. Lingayatischen Gemeinschaft lebten, - die von Mis-
sionsseite sogenannten «Hidden Christians», die heimlichen Christen. Das wa-
ren sie wohl je nachdem, ob sie sich von dusseren Verfolgungen bedroht oder
sich angesichts missionarischen Eifers unbehaglich fithlten. Geschichten von
«Hidden Christians» findet man auch in den Quellen aus anderen Gegenden
Indiens - Cox erwihnt ein gefliigeltes Wort unter Missionaren in Nordwest-
indien, dass am Jungsten Tag, aus ihren Gesprichen mit einzelnen zu schlies-
sen, viele gute Christen aus muslimischen Gribern auferstehen wiirden. Zu-
riick zu unserer Region und der Basler Mission: Man begegnet der trope von
den «Hidden Christians» bis zum heutigen Tag. Eine alte Bibelfrau in Dhar-
wad wollte mir im Oktober 2006 unbedingt erzihlen, wie ein geheilter Lepra-
kranker, den sie im Spital begleitet und betreut hatte, nachher bei seiner
Riickkehr nach Hause, weit weg von Spital und Kirche, und obgleich er for-
mell kein Christ war, an den meisten Abenden zusammen mit den Nachbarn
im Schein einer Kerze christliche Lieder sang.

Klaus Klostermaier legt uns allerdings implizit aber deutlich nahe, die
Breiten- und Tiefenwirkung christlicher Ideen, Ikonographie und Texte in
der Hindu-Welt nicht zu unterschitzen und daher unseren Blick nicht auf die
«Hidden christians» zu beschrinken.*® Wihrend seines Aufenthalts an der
Hindu-Universitit in Vrindaban lebte er mit Hindu-Intellektuellen, fiir die
das Christliche durchaus Gesprichsthema und Gegenstand der Reflexion war.
Mir scheint es vertretbar, Klostermaiers Beobachtung in Vrindaban auf die
Lingayatenwelt in Nordkarnataka zu iibertragen. Dafiir spricht das Engage-
ment, mit dem Menschen und Gruppierungen auf der Lingayat-Seite die
Auseinandersetzung mit dem Christentum wihrend der 1840er und 1850er

4 K. Klostermaier: Hindu and Christian in Vrindaban, London 1969 (deutsche Uberset-
zung: Christ und Hindu in Vrindaban, K&ln/Olten 1968). Klostermaier war einige
Jahre lang der einzige Christ an einer Hindu-Universitit in einem wichtigen Wall-
fahrtsort, der unter Hindus berithmt ist als der Ort, an dem Krishna mit den Hirtin-
nen spielte. Seine Erfahrungen mit dem Hinduismus sind m.E. dusserst lesenswert.



Ungewollte Zuneigung 261

Jahre suchten, wie auch die Tatasache, dass sie Strukturen besassen, innerhalb
derer es moglich war, ein andauerndes Gesprich tiber das Christliche bis in
die Tage von Chinnapa Uttangi in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
weiter zu pflegen. Aber dann wurde es schwierig. In Vrindaban bestanden sol-
che Auseinandersetzungen darin, Auslegungen christlicher Texte und Ideen
um traditionelle hinduistische Gedankenginge weiterzuentwickeln. Welche
kurz- und langfristigen Auswirkungen der Kontakt mit christlichen Schriften
und dem pietistischen Gedankengut auf den breiten Diskurs iiber Religion in
Nordkarnataka hatte, wissen wir nicht.

5. Vergangenbeit und Gegenwart

Die Missionare, deren Berichte ich hier rezipiert habe, brachten ein schwer-
wiegendes intellektuelles Defizit fiir ihre Arbeit in Indien mit. Sie besassen
meines Erachtens nicht die Voraussetzungen, die es ihnen erméglicht hitten,
anderen Religionen grundsitzlich mit Respekt und Anerkennung zu begeg-
nen. Vielleicht hatten sie auch ein emotionales Defizit. Mit ihrer Bereitschaft,
immer wieder defamatory language fir die Religion von Andersglaubigen zu
verwenden, verletzten sie elementare Regeln des aufgeklirten und héflichen
Umgangs mit fremden Menschen. Jemand wie Hiller allerdings scheint aus In-
stinkt, Giite und Anstand den Weg zu Respekt und Anerkennung gegeniiber
der Religion von einzelnen und ganzen Familien gefunden zu haben - aber er
ist bestenfalls als Pionier einer verdeckten Dialogbereitschaft unter einer Min-
derheit der Basler Mission zu verstehen, die bis heute unser Bild der alten und
neuen Mission gerade nicht prigt.

Wir haben einen Fall der broken dreams and shattered hopes behandelt, wie
sie Kiran Sebastian vom Union Theological College Bangalore fiir die indi-
sche Mission in diesem Gebiet typisch findet.*” Aber im Anschluss an diese
Aussage darf man erstens auf Grund dieses Aufsatzes feststellen, dass zer-
brochene Triume auch auf der nicht-christlichen Seite zu finden sind. Zwei-
tens zeigt die hier vorgestellte Geschichte, dass es nicht abwegig ist, zu iiber-
legen, ob sich hier nicht der moderne Traum von der schnellen Entwicklung
einer tiefen indischen Christlichkeit aus einheimischen Wurzeln schon
damals zerschlug.

Sebastians Worte fielen wihrend der Feierlichkeiten zum goldenen Jubi-
ldum des schon eingangs erwihnten Christian Institute for the Study of Religion
and Society (CISRS) vom 11.-15. Februar 2007 in Bangalore. Dabei berichtete

# J. Sebastian: «Exploring and Interrogating the Contours of Indian Christian Theology
Today with the Guide-who-stands-aside», Referat am Jubiliums-Seminar des Christian
Institute for the Study of Religion and Society, Bangalore, Februar 2007, unter dem
Obertitel: «Exploring the Contours of Indian Christian Theology».



262 Paul Jenkins

auch John Fernandez von der Universitit Mangalore tiber die Dharma Sa-
manvaya in jener Stadt.”® Diese Arbeitsgruppe aus Christen, Hindus und
Muslimen versucht, die Voraussetzungen fiir den inter-religitsen Frieden in
einer Stadt zu sichern, in der in den letzten Jahren die communal violence zu-
genommen hat. Mit der zentralen Botschaft seines Referats wies er auf die
Dringlichkeit hin, aus einem «[Religions-] Dialog der Spezialisten» einen
«Dialog des Volks» (dialogue of the people) zu machen. Seine Bemerkung klingt
fiir einen Beobachter aus der Schweiz nicht fremd. Auch bei uns sind Ansitze
zum Religionsdialog auf der christlichen Seite hauptsichlich auf einer akade-
mischen Ebene von Berufstheologen und -theologinnen getragen. Aber ange-
sichts der Zahl der Anhinger anderer Religionen in schweizerischen und
deutschen Grossstidten wire es auch bei uns wichtig, wenn der Entwicklung
von cordial - engen und freundschaftlichen - Verhiltnissen zwischen den ver-
schiedenen religiosen Gruppierungen ein praktisches Programm auf Gemein-
de-Ebene folgen konnte.

Der Verlust der Erinnerung an die Begegnungen mit den Kalagnanas und
anderen Lingayatgruppierungen aus dem Bewusstsein der Basler Mission und
die Verbannung von Johann Konrad Hiller aus der Mission sowie aus ihrem
kollektiven Gedichtnis gibt wenig Anlass zu Optimismus fiir die Entwick-
lung eines vom spontanen Einsatz der Laien in 6rtlichen Gemeinden iiber Re-
ligionsgrenzen hinweg getragenen Programms fiir einen Dialog. Zu schwierig
sind die Fragen, die sich damit stellen. Wie sieht die Anerkennung aus, die
protestantische Christen einem anderen Glauben gewihren sollen und kon-
nen, ohne dass sie ihr eigenes Profil dabei verlieren bzw. ihren Glauben ver-
raten? Inwiefern diirfen die Meinungen, die Andersgliaubige auf Grund ihrer
eigenen Religion von jener der Christen haben, Protestanten interessieren
oder gar beeinflussen? Wie kann man mit Frommigkeitsaspekten eines Le-
bensstils umgehen, die fremd und vielleicht auch abstossend erscheinen? Wer-
den wir bereit sein, uns selbst gleich wie die anderen als «Seekers after Truth»
zu bezeichnen? Doch wenn wir auf solche Fragen nicht allgemeinverstindli-
che Antworten finden und einen fiir das Kirchenvolk> gangbaren Weg ent-
werfen, bleibt die Gefahr bestehen, dass einander potentiell feindliche religio-
se Gruppierungen in unseren Gemeinden nebeneinander herleben werden,
ohne viel Kontakt miteinander zu haben. Ein engagierter Laienchrist darf
dementsprechend am Schluss dieses Aufsatzes den Appell an die Lehrer und
Lehrerinnen unserer Kirchen richten, der theologischen Unterstiitzung fiir
den praktischen Dialog an der Basis hohe Prioritit einzurdumen.

4 Am 24. Juni 2007 wurde John Fernandes in Luzern fiir diese Arbeit mit dem
diesjahrigen Preis der Herbert-Haag-Stiftung fiir Demokratie in der Kirche ausge-
zeichnet.



Ungewollte Zuneigung 263

Abstract

Adherents of Lingayatism, an ancient Hindu reform movement, sought to come into close
contact with the Basel Mission as it began work in Northern Karnataka. Their motivation
was rooted in their theology, in the role that sacred scriptures and prophecy played in their
own lives, and in their hope that the missionaries would carry through social and religious
change along the lines they hoped and expected. The missionaries found it difficult to de-
velop the mental and social flexibility to meet these initiatives positively, and the one who
went furthest in this was harshly called to heel when the head of the Basel Mission visited
India in 1851-2. This essay presents this history as an example of the strengths of the Mis-
sion 21 archive, and links it with specific recent contributions to the history of religion and
missions in India. It ends, however, with a call for intellectual encouragement for contem-
porary Christians-in-the-street in Europe who, in seeking to develop a new cordiality with
neighbours of other faith communities, face many of the unresolved theological problems
which dogged the missionaries 150 years ago.

Paul Jenkins, Basel



	Ungewollte Zuneigung : das Aufeinandertreffen von Pietistischen Bekehrungsverständnis mit einer Lingayat'schen Dynamik in der frühen Basler Mission in Nordkarnataka : Überlegungen zu einer Entdeckung im Archiv der Basler Mission

