
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 3

Artikel: Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen des ersten
vorchristlichen Jahrhunderts : literatur- und überlieferungsgeschichtliche
Annäherungen

Autor: Knigge Salis, Carsten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen des

ersten vorchristlichen Jahrtausends

Literar- und überlieferungsgeschichtliche Annäherungen

Einleitung

Die Textgattung der Hymnen und Gebete muss, auf das pharaonische Ägypten

bezogen, als quantitativ und qualitativ besonders reichhaltig angesehen
werden. Ab dem Neuen Reich (ab ca. 1550 v.Chr.) kann das Corpus der
hymnischen und Gebetstexte neben den Sprüchen des Totenbuchs als hauptsächliche

Quelle für die religiösen Vorstellungen in Ägypten gelten. Insbesondere
durch die Ubersetzungen und Interpretationen der Textzeugnisse durch J.

Assmann1, aber auch durch umfangreiche Anthologien in französischer2 und
englischer3 Sprache ist ein beträchtlicher Teil der einschlägigen Quellen
aufbereitet und bekannt gemacht worden. Dabei liegt der Schwerpunkt dieser

Bearbeitungen klar auf dem Neuen Reich, während jüngere Texte, namentlich

solche aus dem ersten vorchristlichen Jahrtausend, nur sporadisch und
meist in den Fällen, wo es sich um Kopien älterer Vorlagen zu handeln
scheint, Berücksichtigung gefunden haben. Diese Forschungslücke konnte
kürzlich im Rahmen eines Dissertationsprojekts zu grossen Teilen geschlossen

werden.4
Auslösend für die Beschäftigung mit der ägyptischen Sonnen- und

Schöpfungshymnik des ersten vorchristlichen Jahrtausends war die Frage nach Aus-
mass und Umfang des literarischen5 Austauschs zwischen Ägypten und Isra-

1 J. Assmann: Liturgische Lieder an den Sonnengott. Untersuchungen zur ägyptischen
Hymnik I (MAS 19), Berlin 1969; ders.: Sonnenhymnen in thebanischen Gräbern
(Theben 1), Mainz 1983; ders.: Ägyptische Hymnen und Gebete (OBO Sonderband),
Freiburg (CH)/Göttingen 21999.

2 A. Barucq, F. Daumas: Hymnes et prières de l'Egypte ancienne (LAPO 10), Paris
1980.

3 J.L. Foster: Hymns, Prayers, and Songs. An Anthology of Ancient Egyptian Lyric
Poetry (SBL. Writings from the Ancient World 8), Atlanta GA 1995.

4 C. Knigge: Das Lob der Schöpfung. Die Entwicklung ägyptischer Sonnen- und Schöp¬

fungshymnik nach dem Neuen Reich (OBO 219), Freiburg (CH)/Göttingen 2006. -
Im Folgenden sind Verweise auf diese Arbeit unerlässlich, da die hier verkürzt geschilderten

Sachverhalte dort ausführlicher behandelt worden sind.
5 Da die innerägyptologische Diskussion über den Begriff Literatur/literarisch keines¬

falls entschieden ist, und um Verwirrungen vorzubeugen, wird der Terminus hier nur
folgendermassen verwendet: 1. Literatur als corpusumspannender Sammelbegriff für
Texte aller Art; 2. Literatur/literarisch als Kennzeichnung poetisch (stilistisch/rheto-

ThZ 3/63 (2007) S. 216-236



Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen 217

el/Juda als dem Ursprungsland der hebräischen Bibel am Beispiel der Hymnen-

und Psalmenliteratur. Es war klar, dass die Annäherung an die Probleme
literarischen Kontakts aus einer neuen Richtung erfolgen musste. Bislang hat

man in den meisten Fällen verschiedene alttestamentliche Texte mit ägyptischen

Texten vor allem aus dem Neuen Reich oder gar noch älteren Perioden
der ägyptischen Literatur- und Religionsgeschichte verglichen und in einer
von K. Seybold treffend beschriebenen Weise zueinander in Beziehung zu
setzen versucht.6 Die Fragen, wie die grossen zeitlichen Abstände zwischen den

Vergleichstexten bewertet werden sollten, sind nahezu nie gestellt, mit
Ratlosigkeit oder bestenfalls mit Mutmassungen beantwortet worden. Der eigentlich

nahe liegenden Möglichkeit, man müsse in jüngeren ägyptischen Texten
nach möglichen Parallelen suchen, um Uberlieferungswege zu verkürzen
oder überhaupt erst sichtbar zu machen, war bisher nicht konsequent
nachgegangen worden.

Aus diesen Gründen wurden als Untersuchungs- und Diskussionsbasis die

hymnischen Texte des ersten vorchristlichen Jahrtausends, namentlich der

Libyerzeit und der Spätzeit7, herangezogen, die den alttestamentlichen
Vergleichstexten zeitlich erheblich näher stehen und somit mögliche
Uberlieferungswege überschaubar und nachvollziehbar machen können. Das erste und
wichtigste Anliegen des Projekts also musste es sein, für Ägypten die
möglichst lückenlose Tradierung und Rezeption hymnischer und inhaltlicher
Elemente durch das erste vorchristliche Jahrtausend hindurch zu belegen, also
eine Kontinuität in den zwei unterschiedlichen und doch zusammen gehörenden

Kategorien theologisches Konzept und literarische Textsorte nachzuweisen.
Die Solar- und Schöpfungsthematik als inhaltlicher Schwerpunkt drängt sich

risch) komponierter oder bearbeiteter Texte, die in Ägypten möglicherweise der
Unterhaltung (<Belletristik>), vor allem aber der Ausbildung dienten. Auf theologische
und religiöse Texte, zumal Hymnen bezogen, bedeutet diese Festlegung, dass sie

primär nur hinsichtlich ihres Stils oder ihrer Form literarisch sein konnten und erst
sekundär auch eine literarische Funktion annehmen konnten; vgl. hierzu Knigge: Lob
(Anm. 4), 25-28.

6 K. Seybold: Die Psalmen. Eine Einführung, Stuttgart u.a. 21991, 173; vgl. auch

Knigge: Lob (Anm. 4), 2f.
7 Die Verwendung des ägyptologischen Terminus <Dritte Zwischenzeit wird konse¬

quent vermieden, da er weder den historischen noch den kulturellen Gegebenheiten
in Ägypten nach dem Ende des Neuen Reichs gerecht wird. Er verwischt in chronologischer

Hinsicht sowohl die Anfänge massiven libyschen Einflusses auf Ägypten
bereits vor Ende des Neuen Reichs als auch die kennzeichnenden Merkmale der 25.

Dynastie, die bereits den Beginn der Spätzeit signalisieren, und ist allein mit der
zeitweiligen machtpolitischen Zergliederung des Landes ebenso wenig zu rechtfertigen
wie mit den vorgeblichen «Fremdherrschaften». Darüber hinaus scheint er die kulturellen

Leistungen jener Jahrhunderte, in denen auf den Gebieten Literatur, Religion
und Kunst Werke von grosser innovativer Kraft hervorgebracht wurden, zu margina-
lisieren.



218 Carsten Knigge Salis

bei der Erforschung ägyptischer Hymnik geradezu auf: Wie bereits aus den

Quellen des Neuen Reichs bekannt, enthalten nahezu sämtliche hymnischen
Texte aus Ägypten Aussagen über Weltentstehung und Schöpfungsakte; nicht
wenige Zeugnisse haben ausschliesslich diese Thematik zum Inhalt.8 In den

Hymnen- und Gebetstexten als Medium menschlicher Kommunikation mit
der Götterwelt waren die Sorge um den Fortbestand der Welt allgegenwärtig
und das persönliche Schicksal auf das engste mit Wirken und Willen der
Schöpfergottheit verknüpft.

Neuerungen

Geleitet wurden die Untersuchungen von der Grundannahme, die Hymnentradition

jenes letzten vorchristlichen Jahrtausends sei, entgegen der Analyse
J. Assmanns, durchaus produktiv gewesen, und die zeitgenössische
Schöpfungstheologie sei durch die Libyer- und Spätzeit bis in die Perserzeit hinein
aktiv weiterentwickelt worden.9 Nach Abschluss der Untersuchungen haben
sich die Annahmen sehr weitgehend bestätigt gefunden: Das Bild von der
universell wirkenden Sonnen- und Schöpfergottheit, die sich gleichzeitig jedem
einzelnen ihrer Geschöpfe zuwenden konnte, war nicht nur Element der
Sonnentheologie während des Mittleren und Neuen Reiches, sondern prägte aktiv

die religiösen wie politischen Verhältnisse der Libyerzeit und darüber hinaus.

Dieses Gottes- und Weltbild manifestierte sich wie schon in den früheren
Epochen besonders deutlich in hymnischen Texten, an denen sich die
Entwicklungen deutlich ablesen lassen. So findet sich beispielsweise in der
Libyerzeit (ca. 1070-750 v.Chr.) die Thematik der JenseitsWirksamkeit des

Sonnengottes in Hymnen aus dem Tempelkontext, was in älteren Zeiten offenbar
nicht denkbar war. Ganz offensichtlich also wurde die an den Tempeln
propagierte Theologie der Sonnen- und Schöpfergottheit um den Charakter einer
Jenseitsgottheit erweitert - ein Schritt, der zuvor nicht getan worden war.
Bislang waren Hinweise auf die Jenseitswirksamkeit des Sonnengottes auf Texte
aus dem Bestattungswesen beschränkt gewesen.10

Auch im Fall der Königs- und Prinzenbestattungen im unterägyptischen
Tanis (ca. 1000 v.Chr.) lassen sich einige aufschlussreiche Beobachtungen
machen, die stellvertretend etwas ausführlicher erläutert werden sollen.11 Das

Textprogramm dieser Grabanlagen ist - bei aller quantitativen Beschränktheit

- durchaus bemerkenswert: Neben typisch königlicher Unterweltsliteratur

(Amduat, Pfortenbuch), wie sie aus etlichen königlichen Grabanlagen des

8 Vgl. J. Assmann: Art. «Schöpfung», LÄ 5, Wiesbaden 1984, 677-690 (682f.).
9 Vgl. Knigge: Lob (Anm. 4), 4-8.
10 Vgl. Knigge: Lob (Anm. 4), 147.158.
11 Knigge: Lob (Anm. 4), 120-129.



Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen 219

Neuen Reichs überliefert ist, wurden auch Texte in die Wanddekoration
aufgenommen, die während des Neuen Reichs weitgehend den nicht-königlichen
Bestattungen vorbehalten waren (Totenbuch, Sonnenhymnen) und für die

nun in den zeitgenössischen thebanischen Privatbestattungen teilweise das

Grabmobiliar als Textträger diente. In ihrem dekorativen Eklektizismus
markieren die tanitischen Gräber in Zusammenschau mit architektonischen
Neuerungen12 eine Zäsur gegenüber den aus Theben bekannten Gepflogenheiten.13

Der Wandel der Bestattungsbräuche nach dem Ende des Neuen
Reichs ist eines der kennzeichnenden Merkmale der 21. Dynastie und ein
eindeutiges Argument für den sprunghaft angestiegenen Einfluss libyscher
Elemente auf die ägyptische Kultur.14 So deuten auch der Abbruch der Sitte, die
verstorbenen Herrscher im thebanischen Tal der Könige zu bestatten, und die

Verlegung der Königsgräber in die Tempelbereiche nicht nur auf veränderte
Formen von Organisation und Strukturen des königlichen Totenkults,
sondern auch auf gewandelte Jenseitsvorstellungen. Doch indem man in den
tanitischen Gräbern die königlichen Jenseitstexte aufzeichnete, setzte man -
sicherlich bewusst - das Brauchtum des Neuen Reichs fort. Im Fall der
nichtköniglichen Texte führte man den thebanischen Brauch, Sonnenhymnen auf
die Grabwände zu bringen, ebenfalls weiter.

Die Unterschiede zwischen den thebanischen und tanitischen Bestattungsbräuchen

müssen auf die Rezeption ideologischer und kultureller Veränderungen

zurückzuführen sein. Bemerkenswert an diesen Unterschieden ist,
dass trotz der beobachtbaren Zäsur hinsichtlich formaler Aspekte das

vermeintlich höhere Mass an inhaltlicher und ideologischer Kontinuität dort
gewahrt blieb, wo ein neues Machtzentrum entstand, während am alten,
traditionsreichen Ort ein abrupter Bruch und Neuanfang stattfand. Diese Tatsache

lässt vielleicht den Schluss zu, dass das tanitische Königtum durchaus
nicht so ephemer war, wie mitunter angenommen worden ist. Mit der

Fortsetzung bedeutender Traditionen und der Fortnahme königlicher Privilegien
des Neuen Reichs nach Tanis wurde mithin nicht nur ein Anspruch zementiert,

sondern dieser Anspruch wurde von der thebanischen Priesterschaft
offensichtlich akzeptiert und respektiert. Für die theologische Situation im Ta-

12 <Das Grab im Tempeb: vgl. R. Stadelmann: Das Grab im Tempelhof. Der Typus des

Königsgrabes in der Spätzeit, MDAIK 27 (1971) 111-123.
13 So auch G. Roulin: Les tombes royales de Tanis: analyse du programme décoratif, in:

Ph. Brissaud, Chr. Zivie-Coche (éd.): Tanis. Travaux récents sur le Tell San el-Hagar
1987-1997, Paris 1998, 193-275 (258), und J. Lull: Las tumbas reaies egipcias del Tercer
Periodo Intermedio (dinastias XXI-XXV). Tradicion y cambios (British Archaeological

Reports 1045), Oxford 2002, 156-162.254-257.
14 A. Gnirs: Der Tod des Selbst. Die Wandlung der Jenseitsvorstellungen in der Ramessi-

denzeit, in: H. Guksch u.a. (Hg.): Grab und Totenkult im Alten Ägypten, München
2003, 175-199 (187-195).



220 Carsten Knigge Salis

nis der 21. Dynastie, soweit sie an den besprochenen Texten ablesbar ist, lässt
sich festhalten, dass sie nicht fundamental verschieden von der thebanischen
Situation gewesen zu sein scheint. Dafür sprechen sowohl die Existenz der
hymnischen Texte in den Grabanlagen selbst als auch deren inhaltliches
Gefüge. Ihnen ist der universale Sonnen- und Lebensgott Amun-Re als Adressat
gemeinsam, dessen theologische Gleichsetzung mit Osiris im funerären Kontext

deutlich nachvollziehbar ist.
Grundsätzlich und ohne Fokus auf Tanis ist auch das Ergebnis interessant,

dass im Verlauf des ersten vorchristlichen Jahrtausends hymnische Sprachformen

und Inhaltselemente zunehmend in nicht-hymnische Texte inkorporiert
wurden, namentlich in biographische Texte und verschiedene andere Texte
aus dem Bestattungszusammenhang.15 Diese Befunde zeugen von einem
höchst produktiven Umgang mit dem hymnischen Material. Der Eindruck
wird verstärkt durch die Verwendung innovativer Formulierungen und Lexeme

sowie durch die Neubildung ganzer Inhaltsmotive und Metaphern in
nahezu allen untersuchten Texten.

Die Interpretation der Hymnentexte des ersten Jahrtausends als blosse
Kopien älterer Texte hat J. Assmann vor allem damit begründet, dass in den

jüngeren Texten theologische Inhalte, die bereits aus den älteren Texten bekannt
seien, fixiert worden seien. Zudem enthielten die Texte wortgetreue Passagen
aus älteren Quellen, weshalb sie insgesamt als Kopien zu betrachten seien. Beide

Aussagen sind, das lässt sich nach dem Gesagten bereits festhalten, in ihrer
Pauschalität nicht zulässig, wenngleich sie für sich genommen korrekte
Beobachtungen enthalten. Differenzierter betrachtet lässt sich festhalten, dass die
jüngeren Hymnen neben zeitgenössischen Aussagen solche enthalten, die aus
älteren Vorlagen übernommen worden sein könnten, und dass darüber hinaus

einige Passagen tatsächlich aus älteren Textversionen bekannt sind.

Hymnen

Dieser Sachverhalt lässt sich an einigen Beispielen illustrieren, beginnend mit
einigen aus der Hymnensammlung der Berliner Papyrushandschriften 3048-
3050, 3053, 3055 und 3056. Obgleich über den Fundkontext dieses Hymnen-
corpus keinerlei Informationen erhalten zu sein scheinen, kann doch
aufgrund ihres Inhalts kein Zweifel bestehen, dass diese Handschriften dem
thebanischen Tempelkontext zuzuordnen sind.

Die Datierung der Handschriften in die 22. Dynastie ist sowohl aus paläo-
graphischen Gründen als auch durch eine Aktennotiz auf der Rückseite von

15 Knigge: Lob (Anm. 4), 186-197.229-232.274-276.



Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen 221

Papyrus Berlin 3048, die das 14. Regierungsjahr eines Königs TakelotXb nennt,
unbestritten. Die zweimalige Nennung der Namen König Ramses' IX. (ca.

1127-1109 v.Chr.) sowie einige duplizierte Passagen in sicher ramessidenzeit-
lichen Quellen17 haben schnell dazu geführt, die Abfassungszeit des gesamten
Corpus in die Ramessidenzeit zu datieren.18 Insbesondere durch die beharrliche

Wiederholung dieser These im Werk Assmanns gilt diese Ansicht zum
heutigen Zeitpunkt offenbar als gesichertes Faktum. Bedauerlicherweise ist
dabei der Umstand, dass es sich bei den Manuskripten doch wohl um Text-
sammlungen handelt und mithin die Möglichkeit besteht, dass dort Einzeltexte

unterschiedlicher Provenienz und schwankenden Alters vereint sind, völlig
unberücksichtigt geblieben.19

Neben weiteren kleinen Textfragmenten ist der Hymnus an Amun-Re der
zentrale Text der Handschrift Berlin 3049.20 Er entfaltet sich auf 15

Manuskriptseiten und gliedert sich in verschiedene Abschnitte. Soweit dies erkennbar

ist, nahmen die Autoren bisher an, dass alle Abschnitte Teile einer
originären Komposition seien und es sich nicht um eine Zusammenstellung
verschiedener Einzeltexte, möglicherweise unterschiedlichen Alters, handele.
Hier wird dagegen von einer ursprünglichen Eigenständigkeit der einzelnen
Texte ausgegangen. Zu einem Zeitpunkt, der vermutlich nicht lange vor dem
Datum der Niederschrift lag, wurden die Texte redaktionell bearbeitet und zu
einem einzigen grossen Hymnus zusammengesetzt.

Uberaus bemerkenswert ist nun die Tatsache, dass auch der Jenseitsbereich

in das Gotteslob einbezogen ist:

Die Morgenbarke jubelt unter ihrem Herrn;
denn er hat die Dunkelheit erhellt,
seine Strahlen durchziehen die Beiden Länder,

16 In Frage kommen Takelot I. (ca. 889-874 v.Chr.) und Takelot II. (ca. 850-825 v.Chr.).
17 Bspw. Passagen aus Papyrus Berlin 3048 in einem privaten Grab in Saqqara, aus Papy¬

rus Berlin 3055 in Papyrus ChesterBeatty IX sowie in diversen älteren Belegen, aus

Papyrus Berlin 3056 auf einem Ostrakon. - Als <Ramessidenzeit> werden die 19. und
20. Dynastie (ca. 1290-1070 v.Chr.) zusammengefasst, in der elf Könige mit dem
Namen Ramses regierten.

18 W. Wolf: Der Berliner Ptah-Hymnus (P. 3048, II-XII), ZÄS 64 (1929) 17-44 (44).
19 Selbst in der vorerst jüngsten Bearbeitung einer der Handschriften findet sich zur

Frage der Datierung lediglich folgendes Diktum, welches das ganze Ausmass der
defizitären Wahrnehmung und Bearbeitung dieser Texte zum Ausdruck bringt (S.A. Gülden:

Die hieratischen Texte des P. Berlin 3049 [KÄT 13], Wiesbaden 2001, XVI): «Die
Texte selbst stammen vermutlich aus der 20. Dynastie, da sich im Ptah-Hymnus
zweimal der Name Ramses IX findet. Auch wenn dies nicht zwangsläufig besagt, daß
die Texte zu dieser Zeit verfaßt wurden, so macht zudem die Idee des <ramessidischen

Weltgottes>, die Assmann auch in diesem Hymnus dargestellt sehen möchte, eine

Datierung der Texte in die Ramessidenzeit wahrscheinlich.»
20 Zum Folgenden Knigge: Lob (Anm. 4), 141-156.



222 Carsten Knigge Salis

die er geschaffen hat.
Man ist früh auf,

um seinem Ka Lob zu spenden;
Dein Federpaar lässt die Häupter sich erheben,
sodass alle Gesichter wach sind,
die (zuvor) geschlafen haben.
Auch die Unterweltsbewohner erwachen,
sobald Du Dich nach ihnen umwendest

{Papyrus Berlin 3049 VII,4-8)

Der Motivkomplex der <Nachtfahrt der Sonne> und der Reaktionen der
Verstorbenen waren üblicherweise die dominierenden Themen in den funerären
Texten vom Neuen Reich an. Doch bei der vorliegenden Textquelle handelt
es sich um einen Kuhtext aus einem Tempel. Die nach Ende des Neuen Reichs
intensivierte Verbindung der beiden Gottheiten Re und Osiris in der
Jenseitskonzeption hatte ganz offensichtlich dazu geführt, dass der Jenseitsaspekt des

Sonnengottes im Verlauf der Libyerzeit zu einem festen Bestandteil der
Amun-Re-Theologie wurde. Hierin liegt der wohl wichtigste Unterschied zu
den Tempelhymnen der Ramessidenzeit begründet: Bezüge des Sonnengottes
zur Unterwelt, die über deren blosse Erschaffung hinausgehen, sucht man in
den älteren Texten vergeblich.

Auch anderweitig lassen sich Indizien für eine Entstehung der Einzeltexte
der Handschrift deutlich nach dem Neuen Reich finden. So etwa beginnt
einer der Teiltexte mit einer Art Raisonnement über das Gotteslob, seinen
Wert und seinen Nutzen:21

Wie angenehm ist das Andenken Deiner Schönheit, Herr der Götter!
Das Herz ist immer wieder angeleitet,
Dir Respekt zu zollen.
Alle Gesichter sind zufrieden,
wenn sie Deinen grossen Namen anbeten
und Dir die Fröhlichkeit, die in ihren Mündern ist, bringen können.

{Papyrus Berlin 3049IX, 1-2)

Die einleitende Admirativform ndm.wy - «Wie angenehm!» (IX, 1) - fügt die
Passage stilistisch in die hymnische Form, doch handelt es sich eigentlich um
eine sehr theoretische Erörterung, deren Gegenstand ihre Position in diesem
Kontext rechtfertigt. Der theoretische Eindruck wird durch das verwendete
Vokabular22 noch verstärkt. Im Ansatz lassen sich Parallelen zu dieser Stelle
finden, doch wird der Gedanke nirgends derart elaboriert ausgeführt. Man
kann wohl darin eine eigenständige Produktion der Libyerzeit erkennen. Die
Verwendung der in den Wörterbüchern überhaupt nicht verzeichneten Kau-

21 Ebd., 149f.
22 Bspw. jb - «Geist, Verstand», shj- «Andenken, Erinnerung», shrp - «anleiten» o.a. (alle

IX,1).



Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen 223

sativform shrp verstärkt den produktiven und innovativen Eindruck, den diese

Textstelle macht. Auch das Vorkommen des Verbums hbj im ersten
Textbeispiel (VII,5) mit der Bedeutung «(ein Land) bereisen» zur Umschreibung der

Sonnenbewegung, die in älteren Texten in diesem Verwendungszusammenhang
nicht belegt zu sein scheint, deutet auf ein jüngeres Entstehungsdatum

hin.
Im Tempel von Hibis in der Oase El-Charga, der im Namen des

persischen Grosskönigs Dareios I. dekoriert wurde, sind in der quer gelagerten
Vier-Säulenhalle drei lange und mehrere kürzere Hymnentexte angebracht
worden. Der als Hymnus T23 gezählte Text besteht aus zwei Einzeltexten, die

jeweils auch anderweitig bezeugt sind. Teiltext 1, ein anlässlich des Sonnenaufgangs

rezitiertes <Morgenlied>, tritt - ebenfalls in der Kombination mit Teiltext

2 - bereits im knapp zwei Jahrhunderte älteren <Taharqo-Geb'i\xàt> in
Karnak auf. Teiltext 2 ist aus ptolemäerzeitlichen Kopien im Tempel von Phi-
lae und im Tempel der Göttin Ipet in Karnak bekannt; zudem ist jüngst eine

fragmentarische Version des Textes im meroïtischen <Löwentempel> von
Musawwarat es-Sufra identifiziert worden. Sie ist insofern von Interesse, als

sie die späte Rezeption hymnischer Texte auch ausserhalb des unmittelbaren
Einflussbereichs der ägyptischen Kultur belegt. Schliesslich ist noch eine in
demotischer Schrift abgefasste Kopie in neomittelägyptischer Sprache aus
dem ersten vorchristlichen Jahrhundert auf einem grossen Ostrakon erhalten.

Die beiden Einzeltexte sind als Gesamtkomposition an der nördlichen
Rückwand der Querhalle angebracht. Teiltext 2 ist formal nicht als Hymnus
gekennzeichnet, weder durch eine einleitende Formel oder Uberschrift noch
durch einen besonders eulogisch geprägten Sprachstil; er beginnt unvermittelt
mit der signifikanten Formulierung twt Jmnw twt (J)tm(w) - «Du bist

Amun, Du bist Atum ...» (Kol. 14). Doch finden derart viele seiner Inhaltselemente

und Formulierungen Parallelen in anderen hymnischen Texten, dass

an seiner Einordnung als Hymnus kein Zweifel bestehen kann. Im Übrigen
ist die zitierte Appellation, die sich noch zweimal wiederholt, durchaus als

Hymnenbeginn vorstellbar.
Die insbesondere von J. Assmann postulierte Datierung des Textes in die

Ramessidenzeit24 und die daraus resultierende Annahme, bei der Inschrift
handele es sich um eine blosse Kopie, sind sicherlich nicht zutreffend, zumal

23 Knigge: Lob (Anm. 4), 258-263.
24 Vgl. die Uberschrift «Große theologische Hymnen der Ramessidenzeit» (Assmann:

Hymnen [Anm. 1], 282), unter der die drei grossen Hymnen aus El-Charga übersetzt
sind, sowie die zahlreichen Zitate daraus, die unterschiedslos mit weitaus älteren
Quellen von demselben Autor zur Analyse der <ramessidischen Weltgott-Theologie>
0. Assmann: Re und Amun. Die Krise des polytheistischen Weltbilds im Ägypten der
18.-20. Dynastie [OBO 51], Freiburg [CH]/Göttingen 1983, 189-286) zusammengestellt

worden sind.



224 Carsten Knigge Salis

von den verschiedenen überlieferten Textvarianten keine früher als das siebte

Jahrhundert datiert. Etliche der Inhaltselemente weisen sicherlich in das

spätere Neue Reich, doch reichen diese Indizien allein für eine Frühdatierung des

Textes nicht aus. Nahezu alle der auch von J. Assmann beobachteten
phraseologischen Parallelen stellen den Text in die Nähe der Hymnen aus der Libyerzeit.

Auch auf sprachlicher Ebene lassen sich Hinweise auf eine späte Überarbeitung

oder gar Komposition des Textes erkennen.25
Es lässt sich festhalten, dass der Hymnus neben den obligatorischen

Anklängen an Theologumena des Neuen Reichs deutliche und direkte Bezüge
zur Libyerzeit aufweist und zusätzlich Vorstellungen integriert hat, die noch
jünger sind. Es kann sich also sehr wohl um eine spätzeitliche Komposition
unter Einarbeitung libyerzeitlicher Vorlagen oder aber um die Redigierung
eines libyerzeitlichen Textes handeln.

Auf der gegenüberliegenden, südlichen Seite der Rückwand ist der als

Hymnus II bezeichnete Hymnus angebracht.26 Er wird mit der hymnischen
Grussformel jnd-hr=k - «Sei gegrüßt.../» (Kol. 1) eingeleitet und ist insgesamt

narrativ gehalten, also überwiegend aus Verbalsätzen konstruiert.
Sprachlich macht er einen sehr homogenen Eindruck, formale Anhaltspunkte

für eine Kompilation aus ursprünglich verschiedenen Einzeltexten lassen

sich nicht erkennen. Doch anders als im Fall des vorher besprochenen Hymnus

scheint der Inhalt dieses Textes weniger klar strukturiert zu sein, die Folge

der verschiedenen Themen und Motive macht einen willkürlichen
Eindruck - möglicherweise verbergen sich hinter den einzelnen thematischen
Blöcken doch ehemals individuelle Texte. Die Tatsache, dass die beiden ersten
Kolumnen nahezu wörtlich mit dem Beginn einer hymnischen Passage aus
dem <Magischen Papyrus Harris> (Papyrus London BM 10042) aus der Rames-
sidenzeit übereinstimmen, mag diesen Eindruck bestätigen. Sicherlich aber
handelt es sich nicht um eine blosse Abschrift einer älteren Vorlage, wie
bereits der Umgang mit der Einleitung zeigt. Der Hymnus des älteren Magischen

Papyrus Harris> beginnt mit den Worten dwtw Jmnw-Rcw-Hrw-jh.tj
hpr-ds=fgrg tjm- S3c.n=fjrj.n ns-Hmny.w n.w-pjw.t tpj - «Anbetungdes Amun-
Re-Horachtl-Der-von-selbst-entstanden-ist, der die Welt gegründet hat, als er

anfing - (die Anbetung,) welche die Götteracbtheit der Ersten Urzeit ausführt»
(111,10-11). Daraus ist im El-Charga-Hymnus eine kurze Überschrift geworden:

dw} c3 stj. tß) n-Jmnw-R cw dd(. w) hr- Hmn(j).w-«Grosser, geheim gehaltener

25 Bspw. die deverbalisierte Bildung des Substantivs mcr.t - «Vortrefflichkeit» (Kol. 24),
die ausweislich der Wörterbücher anderweitig nicht vorkommt; die Verwendung der
Femininform 'h.t - «Palast» (Kol. 28), die fast ausschliesslich für die Spätzeit belegt ist;
der Gebrauch des denominalisierten Verbums mjwj - «glänzen» (Kol. 32), der frühestens

für die 22. Dynastie bezeugt ist; auch die Bedeutung «Zweige» für das Substantiv

sgrg (Kol. 38) ist mit Sicherheit eine spätzeitliche Entwicklung.
26 Knigge: Lob (Anm. 4), 263-271.



Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen 225

Hymnus an Amun-Re, gesprochen von der Götterachtheit» (Kol. 1). Diese
Überschrift ist mit derjenigen des Hymnus/durchaus vergleichbar;27 beide entsprechen

nicht unbedingt den Einleitungen, die man für liturgisch verwendete
Texte erwarten würde, zumal die Wurzel stj gebraucht worden ist. Sie zeugen
wohl von geänderten Aufzeichnungsbedingungen in einem Tempel, der als

<monumentalisiertes Archiv> fungierte.28
Hinsichtlich der in diesem Hymnus verwendeten Motivik und Formulierungen

haben die Theologen beziehungsweise Redaktoren recht weitgehend
aus dem seit dem späteren Neuen Reich bestehenden Vorrat geschöpft, doch
finden sich im Text ebenfalls originäre Passagen und Wendungen, für die sich
kein direktes Vorbild ermitteln lässt. Ersteres gilt sicherlich für das Epitheton,

mit dem der Gott in Verbindung mit der jnd-hr=k-Formel angesprochen
wird:

Rezitation:
Sei gegrüsst, einzigartiger Gott,
der sich zu Millionen gemacht hat!

(El-Charga, Hibis-Tempel, Hymnus II, Kol. 1)

Es ist eines der signifikanten Merkmale der <ramessidischen Weltgott-Theolo-
gie>, mit dem der universale Anspruch der Gottheit in diesem Text gleich
eingangs festgeschrieben wird. Die Aussage über die Weltferne Gottes dagegen,
die ebenfalls noch dem inhaltlich inhomogenen Eingangsabschnitt zuzurechnen

ist, wirkt in ihrer Elaboriertheit eher jung.

Er hat sich entfernt von jedem Gott,
sehr weit,
(zu) unerfahrbar,
als dass man ihn erreichen könnte.
Doch seine Strahlen durchziehen die Welt [...]

(El-Charga, Hibis-Tempel, Hymnus II, Kol. 4)

Die Verbindung der Unerfahrbarkeit Gottes mit seiner Durchdringung der
Welt vermittels seines Lichts ist erst in der späteren Libyerzeit bezeugt.

27 Der kolophonartige Vorsatz zum Hymnus I lautet [s]'(.t) sti-t n-Jmnw ntj-hr- ns.w-'n.w
n-nbs - «Die geheim gehaltenen Schriften desAmun, welche aufTafeln aus Nebes-Holz
(stehen)» und ist als Hinweis auf einen ursprünglich mobilen, nicht architekturgebundenen

Schriftträger zu deuten. Ob freilich die erwähnten Holztafeln im Kult
Verwendung fanden oder auch sie bereits als Kopiervorlagen dienende Bibliotheksexemplare

waren, bleibt fraglich. Die Szene auf einer Grabwand aus der späten 26.

Dynastie (ca. 540 v.Chr.) in der Nekropole von Bawiti in der Oase El-Bahrija, die
einen Priester mit einer Tafel zeigt, von der er zu rezitieren scheint (A. Fakhry:
Bahria Oasis, vol. 1, Kairo 1942, 57f. m. Abb. 16.Tf. XV), stützt die Annahme, dass

Holztafeln als Träger kultisch relevanter Texte dienten.
28 Dazu Knigge: Lob (Anm. 4), 256 mit weiterführender Literatur.



226 Carsten Knigge Salis

Anders als für Hymnus I sind von diesem Text keine alternativen Varianten

bekannt, abgesehen vom parallelen Beginn im <Magischen Papyrus Harris).

Es ist daher schwierig abzuschätzen, wann der Text in der vorliegenden
Form entstanden sein könnte, zumal die Inhaltsanalyse unterschiedliche
Anhaltspunkte ergeben hat. Die völlige Ausblendung der Jenseitsstoffe in diesem
Text ist auffällig und könnte darauf hindeuten, dass dem Hymnus tatsächlich
eine Vorlage aus dem Neuen Reich zugrunde gelegt wurde. Zumindest für
eine gründliche Überarbeitung deutlich nach dem Neuen Reich spricht aber

unter anderem die Passage mit der enzyklopädischen Beschreibung des

Fortpflanzungsakts bei den Rindern und der kreatürlichen Schöpfung überhaupt:

Er hat die Menschen gebaut, das Herdenvieh und die Wildtiere, was auffliegt, die
Fische und alles Gewürm;

er hat die Stiere gebildet,
um die Kühe zu schwängern,
und öffnete deren Leib zum Gebären.
Nun können die Stiere die Kühe begatten,
denn ihr Same und ihr Ausfluss sind in ihren Knochen erschaffen.
Er hat für sie in ihren Ländern das Leben wachsen lassen, als Lebensbäume,
die aus ihm hervorgegangen sind.
Er hat die Länder geschieden
und hat ihre Grenzen gezogen,
sodass sie von (ihrer zugeteilten) Nahrung essen können.
Er hat die Berggegenden der Asiaten mit ihrem Lebensunterhalt geschaffen,
wobei ihre Gestalt je voneinander unterschieden ist.
Er hat ihre [Sprache o.a.] verkehrt,
ihre Haut gefärbt
und ihre Zunge von Sünde abgelenkt.
Er hat ihre Nasen geöffnet
und ihre Kehlen atmen lassen;

er hat (einen Abfluss vom) Mund zum After eingerichtet;
die Augen [...];
das Herz lenkt ihre Hände.
Er hat die Vögel im Luftraum auffliegen lassen,
sodass sie auf dem Hauch seines Mundes niederschweben.
Er hat die Chedju-Fische inmitten des Wassers eintauchen lassen

und ihren Körper im Wasser belebt
(El-Charga, Hibis-Tempel, Hymnus II, Kol. 15-20)

Und auch das verwendete Vokabular kann wiederum Aufschluss geben.
Insbesondere der Mittelabschnitt des Hymnus, der die detaillierten Beschreibungen

der irdischen Schöpfung enthält, weist etliche Jung- und Erstbezeugungen
sowie Neubildungen auf29, was die Vermutung der spätzeitlichen Prägung des

29 Bspw. " - «Ausfluss» (Kol. 16), shrp - «eintauchen lassen» (Kol. 19), shpt - «sich festklammern»

(Kol. 23), tmit - «Mutter» (Kol. 21). Die Verwendung der Wörter hsy.t - «Lichtglanz»

und bdw - eine Fischart (beide Kol. 20) ist ebenfalls bemerkenswert, da sie in



Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen 227

Abschnitts erhärtet. Zudem ist das Verbum wjwj- «planen, überlegen» (Kol.
13) zwar grundsätzlich nicht neu, doch sein Gebrauch im Schöpfungskontext
ist in älteren Texten nicht bezeugt. Die Verwendung der Wörter hjy.t - «Lichtglanz:»

und hdw - eine Fischart (beide Kol. 20) - ist ebenfalls bemerkenswert,
da sie in den Texten aus dem Neuen Reich bislang nicht belegt sind, sondern

nur im Corpus der <Sargtexte> aus dem Mittleren Reich (ca. 1900 v.Chr.).30
Die lange Beleglücke von fast eineinhalb Jahrtausenden spricht für einen be-

wussten Rückgriff auf altes Textmaterial bei der Textkomposition - ein
deutlicher Hinweis für die späte Entstehung des Textes. Viele Indizien sprechen
also auch in diesem Fall gegen die Hypothese, der Hymnus sei lediglich eine
Abschrift einer ramessidenzeitlichen Vorlage.

Ein dritter grosser hymnischer Text schliesst sich in der Querhalle im
Tempel auf der südlichen Schmalseite an den Hymnus II an.31 Der Text ist an
Amun beziehungsweise Amun-Re adressiert und ebenfalls der <Götterachtheit
von Hermopolis> in den Mund gelegt. Es besteht kein Zweifel daran, dass dieser

Hymnus ursprünglich nicht als Einheit komponiert, sondern aus mehreren

Einzeltexten zusammengesetzt wurde; mindestens derer drei lassen sich
identifizieren. Die ersten sechs Kolumnen, die als Einleitung dienen, können
ihrem Umfang und ihrer Gestalt nach bereits als vollständiger Hymnus
angesehen werden. Der zweite Teiltext, der mit der eigentlichen Rede der Urgöt-
ter in Kolumne 7 einsetzt, lässt sich aufgrund einer Textparallele im bereits
erwähnten ramessidenzeitlichen <Magischen Papyrus Harris» leicht isolieren.
Den in Kolumne 22 beginnenden kulttopographischen Abschnitt kann man
wohl guten Gewissens als weiteren Einzeltext bezeichnen, zumal er zu grossen

Teilen in der libyerzeitlichen Handschrift Papyrus Berlin 3056 als Dublette
erhalten ist.
Die Ubereinstimmung des Textes mit der ramessidenzeitlichen Parallele

reicht bis Kolumne 15, bis an den Punkt, wo der perserzeitliche Hymnus mit
einer Schilderung der Sonnenwirksamkeit im Jenseits fortgesetzt wird.32
Vermutlich handelt es sich bei dem Text des Neuen Reichs gar nicht um einen
«Auszug aus einem viel längeren» Hymnus, wie der Erstbearbeiter, H.O. Lange,

mutmasste.33 Vielmehr entspricht er seinem tatsächlichen Umfang; nach

den Texten aus dem Neuen Reich bislang nicht belegt sind, sondern nur im Corpus
der <Sargtexte> aus dem Mittleren Reich (ca. 1900 v.Chr.). Die lange Belegliicke spricht
für einen bewussten Rückgriff auf altes Textmaterial bei der Textkomposition - ein
deutlicher Hinweis für die späte Entstehung des Textes.

30 Die Einzelnachweise bei R. Hannig: Ägyptisches Wörterbuch II. Mittleres Reich und
Zweite Zwischenzeit (Hannig-Lexica 5), Mainz 2006, 1589c.1968c.

31 Knigge: Lob (Anm. 4), 271-273.
32 Vgl. die Ubersetzung bei Assmann: Hymnen (Anm. 1), 312f.; die parallele Passage aus

pMagHarris entspricht den Zeilen 33-72 in der Ubersetzung Assmanns.
33 H.O. Lange: Der Magische Papyrus Harris, Kopenhagen 1927, 43.



228 Carsten Knigge Salis

den angestellten Beobachtungen muss die perserzeitliche «Langversion» einer
jüngeren Hinzufügung entsprungen sein, welche die Aufnahme der Re-Osiris-

Angleichung in die Theologie A mun-Res während der Libyerzeit reflektiert.
Die wortgetreue Kopie einer ramessidenzeitlichen Hymnenpassage und

deren Integration in eine perserzeitliche, monumentalisierte Hymnensammlung
weisen sowohl auf ein intaktes Archivwesen innerhalb der Tempel als

auch auf eine aktive kompilatorische und vorausgehende theologische Arbeit
hin.

Überlieferungs- und Redaktionsgeschichte

Angesichts dieser schlaglichtartig präsentierten Faktenlage ist es eigentlich
nahe liegend, davon auszugehen, dass die meisten religiösen Texte aus Ägypten,

zumal die jüngeren, verschiedene Schichten der Entstehung in sich vereinen.

Mithin spiegeln sie die Eigenart altorientalischer Literatur und ihrer
Entstehung insgesamt. Die überlieferten Texte wurden ja nicht nur weitergegeben,

sondern unter dem Eindruck der jeweils vorherrschenden zeit- und
kulturgeschichtlichen Hintergründe ergänzt und interpretiert. Einzelne Quellen
oder Uberlieferungsblöcke mit vergleichbarer Thematik wurden zusammengearbeitet,

ohne dass jedoch die logische Stringenz ihrer Details immer zum
bestimmenden Prinzip erhoben worden wäre. Vielmehr fügten die antiken
Bearbeiter ihre Anmerkungen, teils in Form von Glossen oder umfangreichen

Ergänzungen, dem bereits existierenden Textbestand hinzu oder verbanden

das ihnen zum gleichen Thema vorliegende Material miteinander. Das
Uberlieferte wurde als gegebene Wahrheit respektiert, ihm wurde aber die auf
ihre Zeit und Situation bezogene Neuinterpretation zur Seite gestellt. So

konnte es schliesslich vorkommen, dass Texte bei der Herstellung von
literarischen Sammlungen in Zusammenhänge einbezogen wurden, für die sie

ursprünglich nicht konzipiert worden waren.
Um so erstaunlicher ist es vor diesem Hintergrund festzustellen, dass die

Zeugnisse in der Ägyptologie grosso modo als Ganzes bearbeitet und interpretiert

werden, ohne dass danach gefragt wird, wie sie die überlieferte Gestalt
erhalten haben. Systematisch ist die Uberlieferung von ägyptischen Texten
wohl nicht reflektiert worden. Der einschlägige Uberblicksartikel im Lexikon
der Ägyptologie ist inhaltlich weitgehend auf weisheitliche und narrativ-bel-
letristische Texte begrenzt und greift im Wesentlichen Ergebnisse textkriti-
scher Untersuchungen auf.34 Jene textkritischen Untersuchungen haben zu
stemmatologischen Behandlungen etlicher Texte und Textgruppen ge-

34 B. van de Walle: Art. «Überlieferung», LÄ 6, Wiesbaden 1986, 826-830.



Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen 229

führt.35Aber nur in ganz wenigen Fällen wurden die daraus gewonnen
Erkenntnisse überführt in Fragen zur Uberlieferung, Redaktion und Rezeption
eines ganzen Textcorpus.36

Blickt man auf die Entwicklung der ägyptologischen Philologie zurück,
stellt man schnell fest, dass diese Fragestellungen einst durchaus Aktualität be-

sassen. Gegen Ende des 19. Jahrhunderts versuchte man, von Bibelwissenschaft

und Klassischer Philologie die historisch-kritische Methodik zu
übernehmen. Der Berliner Ägyptologe A. Erman wählte eines der seinerzeit
prominentesten Textdokumente, die märchenhaften Erzählungen des Papyrus
Westcar, aus, um daran das methodische Vorgehen zu exemplifizieren.37 Heute

weiss man, dass Erman wohl kein gutes Beispiel gewählt hat.38 Und die
Methode fand innerhalb der Ägyptologie kaum Nachahmung und Anwendung;
weder als literarisch geltende noch religiöse Texte wurden in der Folgezeit li-
terarkritisch gelesen. Doch ist der Grundgedanke einer Quellenscheidung
gutzuheissen und auch erforderlich, wie verschiedene Bearbeitungen von
Einzelquellen oder Textcorpora in der Folgezeit immer wieder bewiesen haben.39

Man sah sich mit diversen Zeugen und Varianten eines Textes konfrontiert
und analysierte die Unterschiede, Ergänzungen und Auslassungen, jedoch
meist ohne nach den möglichen Gründen, nach Kompositions- und
Redaktionsschichten zu fragen.

Welche Hinweise besitzen die Exegeten für die Annahme, das Alte Testament

basiere auf ursprünglich eigenständigen Texten? Es sind die häufigen
Wechsel des Gottesnamens, der Gottesbezeichnungen und Gottestitel,
Doppelungen und teilweise Widersprüche zwischen aufeinander folgenden
Erzählungen und sogar innerhalb eines Erzählzusammenhangs; es tauchen im Text

35 Dazu die Zusammenstellung der einschlägigen Literatur bei Knigge: Lob (Anm. 4), 1

m. Anm. lf.
36 Bspw. E. Graefe: Über die Verarbeitung von Pyramidentexten in den späten Tempeln.

Nochmals zu Spruch 600 (§1652a-§1656d: Umhängen des Halskragens), in: U.
Verhoeven, E. Graefe: Religion und Philosophie im Alten Ägypten. FS Philippe
Derchain (OLA 39), Löwen 1991, 129-148; L. Gestermann: Die Überlieferung
ausgewählter Texte altägyptischer Totenliteratur («Sargtexte») in spätzeitlichen Grabanlagen

(ÄA 68), Wiesbaden 2005. Darüber hinaus lassen sich in neueren Publikationen
von Einzeltexten sporadisch Überlegungen zur Überlieferungssituation finden, die

jedoch mitunter spekulativ sind - vielleicht sein müssen - und nicht systematisiert
werden.

37 A. Erman: Die Märchen des Papyrus Westcar, Berlin 1890.
38 Vgl. dazu zuletzt E.S. Meitzer: The Art of the Storyteller in Papyrus Westcar. An

Egyptian Mark Twain?, in: B.M. Bryan, D. Lorton (ed.): Essays in Egyptology in
Honour of Hans Goedicke, San Antonio TX 1994, 169-175; und H. Jenni: Der Papyrus

Westcar, SAK 25 (1998) 113-141.
39 Vgl. für den hymnischen Bereich bspw. L.V. Zabkar: Adaptation of Ancient Egyptian

Texts to the Temple Ritual at Philae, JEA 66 (1980) 127-136, oder F.-R. Herbin: Un
hymne à la lune croissante, BIFAO 82 (1982) 237-282.



230 Carsten Knigge Salis

konkurrierende ethische und kultische Regulative auf, Sprache, Stil und
Vorstellungswelt wechseln häufig ganz unvermittelt.40

Die Analyse der libyerzeitlichen, spätzeitlichen und perserzeitlichen
Hymnen hat Faktoren auf ganz verschiedenen Ebenen ergeben, die zu der
Schlussfolgerung führen, dass auch sie das Ergebnis einer Kompilation
unterschiedlicher Einzeltexte und Versatzstücke sein müssen und mithin eine

Quellenscheidung nahe legen. Diese Kriterien decken sich zu grossen Teilen
mit denen der bibelwissenschaftlichen Literar- und Quellenkritik: wechselnde

Götternamen, motivische Wechsel und Doppelungen, grammatische
Widersprüche, lexikalische Auffälligkeiten, stilistische und sprachliche Wechsel,
unter-schiedliche Einleitungsformeln. Hinter diesen Schwankungen jedenfalls

verbergen sich, wenngleich wohl nicht in allen Fällen, so doch in
etlichen, Kompilationen von Einzeltexten aus unterschiedlichen Epochen und -
so lautet die Hypothese - möglicherweise auch von unterschiedlichen

Autorengruppen und Traditionsträgern. Nach diesen und ihrer jeweiligen
theologischen Motivation, in die Texte redaktionell einzugreifen, ist bislang kaum
jemals gefragt worden.

Anders als die alttestamentliche Wissenschaft, in der nur in Einzelfällen
eine innerbiblische Parallelüberlieferung zur Uberprüfung ihrer Quellenhypothese

herangezogen werden kann, ist man in der ägyptologischen Philologie

in der Lage, einige der als sinngemässe oder wörtliche Versatzstücke und
Textdubletten identifizierten Texte in Parallelversionen belegen zu können.
Mithin ist es folgerichtig und legitim, davon auszugehen, dass mithilfe einer
systematisch angewandten quellen- und literarkritischen Methode die Entstehung

und Traditionsgeschichte41 beispielsweise von Hymnentexten nachvollzogen

werden kann.42 Das Kriterium der unterschiedlichen Einleitungsformeln

mag noch zur Frage der unterschwelligen Textform führen - eine Sub-

summierung aller fraglichen Texte unter dem Begriff Hymnen ist sicherlich

40 Zur bibelwissenschaftlichen Methodik der Literarkritik, Überlieferungs- und Redakti¬

onsgeschichte vgl. bspw. L. Schmidt: Art. «Literarkritik», TRE 21, Berlin/New York
1991, 211-221; R.G. Kratz: «Redaktionsgeschichte/Redaktionskritik I. AT», TRE 28,
Berlin/New York 1997, 367-378; D. Vieweger: Literarkritik, in: S. Kreutzer u.a.:
Proseminar I Altes Testament. Ein Arbeitsbuch, Stuttgart u.a. 1999, 55-65; ders.:

Uberlieferungskritik und Uberlieferungsgeschichte, in: ebd., 79-86; S. Kreutzer, Redaktionskritik,

in: ebd., 95-102; U. Becker, Exegese des Alten Testaments. Ein Methoden- und
Arbeitsbuch, Tübingen 2005, 39.53-61.63f.73-75.77f.90-94.

41 Die Verwendung dieses Begriffs durchaus wieder in Anlehnung an die bibelwissen¬
schaftliche Methode: D. Vieweger: Traditionskritik und Traditionsgeschichte, in:
Kreutzer u.a., Proseminar (Anm. 40), 87-94; M. Rösel: Art. «Traditionskritik/Traditionsgeschichte.

AT», TRE 33, Berlin/New York 2002, 732-743; Becker: Exegese

(Anm. 40), 116f. 117-119.
42 Vgl. oben Anm. 39.



Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen 231

zu oberflächlich.43 Hier ist - wiederum nach bibelwissenschaftlichem Vorbild
- eine formgeschichtliche Analyse nötig und möglich.44 Von diesem Vorgehen

ist zu erwarten, dass Fehlinterpretationen vermieden oder wenigstens
verringert werden können und die Komplexität der Tradierungs- und
Rezeptionsprozesse sowie die religionshistorischen Hintergründe besser verstehbar
werden.

Graphien

An dieser Stelle kommt eine weitere Komponente ins Spiel - das graphische
Kriterium. In einer weiteren Hypothese lässt sich formulieren, dass sich
potenzielle Einzeltexte, über die bereits genannten Faktoren hinaus, auch
anhand bestimmter graphischer Eigenheiten identifizieren lassen müssten.
Diverse theologische, lokale und zeitliche Rahmungen sollten sich anhand des

Schriftbildes der Texte identifizieren lassen. Insbesondere im Bereich der
hieroglyphischen Determinative können einige Indizien gefunden werden, mit
deren Hilfe sich die formulierte Hypothese weiter verfolgen lässt. Diese ist
zentral für ein neues Forschungsprojekt im Rahmen des Basler Nationalen
Forschungsschwerpunkts Bildkritik, das einen Beitrag zur ägyptischen
Schriftgeschichte als Teil und Reflex der Kultur- und Geistesgeschichte leisten
soll.45

Auf welcher Ebene sich diese Untersuchungen bewegen, mögen die
beiden Beispiele 3 und I® veranschaulichen. Aus unterschiedlichen Epochen
stammend, haben die Beispiele gemeinsam, dass den Schreibungen durch ihre

43 Vgl. den Versuch einer Ausdifferenzierung bei J. Assmann (Art. «Hymnus», LA 3,
Wiesbaden 1980, 103-110 [105f.]); ders.: Hymnen (Anm. 1), 2-30.

44 H.-P. Müller: Art. «Formgeschichte/Formenkritik I. Altes Testament», TRE 11, Ber¬

lin/New York 1983, 271-285; D. Vieweger: Formkritik und Formgeschichte, in:
Kreutzer u.a., Proseminar (Anm. 40), 66-78; A. Wagner: Sprechakte und Sprechaktanalyse

im Alten Testament. Untersuchungen an der Nahtstelle zwischen Handlungsebene

und Grammatik (BZAW 253), Berlin, New York 1997; ders.: Genetische und
kontrastive Perspektiven bei der Analyse historischer Textsorten. Exemplarisch
aufgezeigt an der Textsorte <Redeeinleitung> im Alten Testament und im Alten Orient,
in: U. Fix u.a.: Zur Kulturspezifik von Textsorten, Tübingen, 2001, 225-240; Becker:

Exegese (Anm. 40), 98f. 104-106.108-114; vgl. auch K. Adamzik: Die Zukunft der

Text(sorten)linguistik. Textsortennetze, Textsortenfelder, Textsorten im Verbund,
in: Fix u.a.: Kulturspezifik, 15-30. Versuch einer formgeschichtlichen Analyse eines

ägyptischen Hymnus bei Chr. Reiche: Ein hymnischer Text in den Gräbern des

Hwyj, 'Ich-ms und Mry-R' in El-CAmanta. Text und Textsorte, Textanalyse und
Textinterpretation - ein «sozio-kommunikativer» Ansatz (GOF IV, 35), Wiesbaden 2001.

45 Projekttitel «Zwischen Bild und Kontext. Die Determinative der ägyptischen Hiero¬
glyphenschrift»; weitere Informationen zum Gesamtprojekt auf der Internetseite
www.eikones.ch.



232 Carsten Knigge Salis

jeweilige Determinierung ganz spezifische Informationen beigefügt sind, die

aus dem Kontext heraus erhellt werden oder aber umgekehrt diesen erhellen.
Im ersten Fall - zwei phonographische Zeichen mit der Lesung sd und ein
«stummes» Determinativ, die in einer Reihe von eulogischen Epitheta des

Gottes Amun im Tempel des Chonsu in Karnak auftreten - wird die im
Wörterbuch gegebene Bedeutung «der Töpfer» durch das Determinativ fei

nahe gelegt.46 Doch gibt es keinerlei etymologische Evidenz für die Existenz
eines Lemmas *sd mit der Bedeutung «Töpfer», wie es der Wörterbucheintrag
suggeriert. Vielmehr steht hinter dieser Graphie die spätzeitlich geprägte und

von der Chnum-Theologie beeinflusste Kosmogonievorstellung von Amun
als Schöpfergottheit, welche die Kreaturen hervorbringt und am Leben
erhält.47 Diese Tätigkeit wurde nach dem Neuen Reich gern mit dem Verbum
sdj umschrieben, auf das sich auch das Epitheton3M; problemlos zurückführen

lässt. Die in den Wörterbüchern verankerten Grundbedeutungen für die
Verbalwurzel sdj - «ziehen, herausnehmen»48 sowie einer der davon abgeleiteten

semantischen Komplexe «säugen, aufziehen»49 kommen als Ausgangspunkt

für die erst spät bezeugte Graphie in Frage.5°
In einer ähnlichen Perspektive ist das Beispiel 0® zu sehen - ein wie ein

Logogramm funktionierendes phonographisches Zeichen mit der Lesung nfr,
kombiniert mit einem Determinativ. Bezeugt ist es in hymnischen Texten aus
dem Bestattungs- und dem Tempelbereich. Kontext und Determinativ erlauben

wohl, «Glanz der Sonne» zu übersetzen, wie es in den Wörterbüchern
getan wurde.51 Doch ist die Lemmatisierung eines Substantivs *nfrw mit dieser

Bedeutung fraglich, da spätestens seit der expliziten Sonnentheologie der späten

18. Dynastie (ca. 1350 v.Chr.; Regierungszeit König Amenophis IV-
Achenaton) in religiösen Texten die Strahlen der Sonne als Schönheit und ihre
Wirkung als Liehe hybridisiert werden konnten.52 In den beiden Belegen, welche

die Basis für die Lemmatisierung bilden, wurde diese Synonymie schliesslich

in letzter Konsequenz durch die Verwendung des Determinativs 8 auch
auf graphischer Ebene realisiert. Man hat mithin keinerlei Schwierigkeit, bei

46 Wb. 4, 566(15); vgl. auch Lexikon der ägyptischen Götter und Götterbezeichnungen
7, Leuven 2003, 159c.

47 Dazu Knigge: Lob (Anm. 4), 297-303, auch Assmann: Re und Amun (Anm. 24), 113-

123.
48 Wb. 4, 560-562; Hannig: Wörterbuch (Anm. 30), 2494a-2496b.
49 Wb. 4, 564f.; Hannig: Wörterbuch (Anm. 30), 2498c-2499a.
50 Möglicherweise spielt hier die Beobachtung eine Rolle, dass beim Vorgang des Töp-

ferns der Töpfer den Lehm in die Länge und nach oben «zieht» und so eine späte Lexi-
kalisierung «''(den Lehm wie ein Töpfer) ziehen töpfern» möglich wurde, die aber

sonst nicht belegbar wäre.
51 Wb. 2,262(2).
52 Assmann: Re und Amun (Anm. 24); ders.: Ägypten. Theologie und Frömmigkeit

einer frühen Hochkultur, Stuttgart u.a. 21991, 239-241; Knigge: Lob (Anm. 4), 288.



Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen 233

der Basisbedeutung der Wurzel nfr - «gut, schön sein»53 - zu bleiben und an
den betreffenden Textstellen mit «Schönheit (der Sonnenstrahlen)» zu
übersetzen.

Motivübersicht

Nach diesen Überlegungen soll zur Ausgangsfrage nach dem literarischen
Kontakt zwischen Ägypten und Israel/Juda, die gleichzeitig eines der zentralen

Anliegen des Dialogs zwischen alttestamentlicher Bibelwissenschaft und
Ägyptologie ist, zurückgekehrt werden. Das eingangs beschriebene Dilemma
der komparatistisch angelegten Ansätze schliesst das Problem ein, dass in vielen

Fällen die literarischen Interferenzen mit isolierten Textsequenzen, ja
mitunter nur anhand einzelner Begriffe nachgewiesen wurden. Fruchtbarer und
zielführender erscheint es stattdessen, die Texte auf ihre inhaltliche Motivik
hin zu untersuchen und nach allfälligen Analogien auf dieser Ebene Ausschau
zu halten.54 Denn es ist nicht zu erwarten, dass primär einzelne Wörter oder
Sätze den Weg von einer Kultur in die andere gefunden haben. Vielmehr wird
man davon ausgehen können, dass bestimmte theologische Konzeptionen, die
sich in einer signifikanten textuellen Motivik manifestierten, adaptiert und
gegebenenfalls redaktionell bearbeitet wurden.

Vor diesem Flintergrund sollen nun eine Übersicht und kurze Beschreibung

der inhaltlichen Motive, die in den untersuchten hymnischen Texten
genannt und assoziiert werden, folgen. Dies soll als Basis für weiter gehende
komparatistische Untersuchungen an Hymnen und Psalmen, möglicherweise
auch an weiteren Textsorten, dienen können.

In der deutschsprachigen literaturwissenschaftlichen Terminologie wird
zwischen den Kategorien Motiv, Stoffund Thema unterschieden55, wobei das

53 Wb. 2, 252-256; Hannig: Wörterbuch (Anm. 30), 1272c-1275c.
54 Dazu bereits C. Knigge: Überlegungen zum Verhältnis von altägyptischer Hymnik

und alttestamentlicher Psalmendichtung. Zum Versuch einer diachronen und
interkulturellen Motivgeschichte, PzB 9,2 (1999) 93-122. Als rezentes Beispiel können die
Arbeiten von B. Schipper genannt werden, der die Analogien zwischen weisheitlichen
Texten aus Ägypten und Israel/Juda untersucht hat (B.U. Schipper: Kultur und Kontext.

Zum Kulturtransfer zwischen Ägypten und Israel/Juda in der 25. und 26. Dynastie,

SAK 29 [2001] 307-318; ders.: Die Lehre des Amenemope und Prov 22,17-24,22.
Eine Neubestimmung des literarischen Verhältnisses, ZAW 117 [2005] 53-72.232-248).
Auch die Monographie von B. Kern: Das altägyptische Licht- und Lebensgottmotiv
und sein Fortwirken in israelitisch/jüdischen und frühchristlichen Traditionen
(Theologie/Religionswissenschaft 4), Berlin 2006, verdient hier Erwähnung, konnte
aber bis Manuskriptabschluss nicht eingehend rezipiert werden.

55 Vgl. zum Folgenden E. Frenzel: Stoff-, Motiv- und Symbolforschung (Sammlung
Metzler 28), Stuttgart 41978; dies.: Vom Inhalt der Literatur. Stoff - Motiv - Thema,



234 Carsten Knigge Salis

Motiv die kleinste semantische Einheit innerhalb eines Textes bildet. Speziell
in ägyptischen Texten sind die Motive häufig an phrasenhafte, feststehende

Formulierungen gebunden oder sogar weitgehend mit diesen identisch, doch
können Motive grundsätzlich in verschiedenen Formulierungen ausgedrückt
werden. Charakteristisch für ein Motiv sind seine Eigenschaften, sich zu
verselbständigen und in der Uberlieferung zu erhalten. Fiterarische Stoffe
setzen sich aus einer flexiblen Kombination von verschiedenen Motiven, die freilich

nicht alle gemeinsam in einem Text vorkommen müssen, zusammen.
Auch sie leben grundsätzlich ausserhalb von Texten in eigener Uberlieferung
und können mittels der einzelnen Motive auf den Inhalt eines Textes wirken.
Das Thema schliesslich stellt die mitunter abstrahierte Grundidee eines Textes
dar. Diese allgemeingültige literaturwissenschaftliche Terminologie habe ich
für meine Untersuchung übernommen und auf die ägyptische Textsituation
zu übertragen versucht.

Nahezu alle in der Arbeit über die Hymnik des ersten vorchristlichen
Jahrtausends behandelten Texte sind im Rahmen einer universalistisch und
tendenziell als henotheistisch56 zu bezeichnenden Sonnen- und Schöpfungstheologie

zu verorten. Im Gegensatz zu anderen theologischen Konzeptionen
Ägyptens lässt sie sich bislang nicht eindeutig einem Zentrum zuweisen,
möglicherweise aber liegen ihre Wurzeln in Heliopolis. Diese theologische
Strömung des solaren Universalismus57, die sich der sonst in Ägypten üblichen
polytheistischen Systematik sehr weitgehend enthält, ist in verschiedenen
Texten spätestens ab etwa 2000 v.Chr. nachweisbar und fand ab der 18.

Dynastie, etwa ab 1450 v.Chr., zunehmend in Hymnen und Gebeten ihren
Niederschlag. Ihr lässt sich der konstellative Polytheismus als weiteres theologisches

Konzept, in dessen Rahmen Textproduktion stattfand, gegenüber stellen.

Diesen beiden Konzeptionen sind nahezu alle religiösen Textquellen
Ägyptens, in verschiedener Ausprägung freilich, verpflichtet.58

Freiburg i.Br. u.a. 1980; dies.: Neuansätze in einem Forschungszweig. Zwei
Jahrzehnte Stoff-, Motiv- und Themenforschung, Anglia 111 (1993) 97-117; H.S. Daemm-
rich, I.G. Daemmrich: Themen und Motive in der Literatur. Ein Handbuch,
Tübingen, Basel 1995, XI-XXV.

56 Nach den gängigen religionsgeschichtlichen Definitionen dieses Begriffs scheint er am
ehesten auf die Ausprägungen der Sonnen- und Schöpfungstheologie, wie sie sich in
einer Vielzahl der Quellen manifestiert, zuzutreffen.

57 «Kosmotheismus» bei J. Assmann: Magische Weisheit. Wissensformen im ägyptischen
Kosmotheismus, in: A. Assmann (Hg.): Weisheit. Archäologie der literarischen
Kommunikation III, München 1991, 241-257 u.ö.; dazu einschränkend Knigge: Lob (Anm.
4), 280f.

58 Man könnte allenfalls in Erwägung ziehen, ob etwa weisheitliche oder Zaubertexte
weitere theologisch-ideologische Rahmungen aufzeigen, die sich auf die Ebene der
beiden erstgenannten stellen Hessen.



Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen 235

Innerhalb der theologischen Konzeption des henotheistischen Universalismus

lassen sich vier Schwerpunktthemen erkennen, die in den Texten
unterschiedlich stark gewichtet und elaboriert werden; es sind dies die creatio
prima, der Sonnenlauf, die creatio continua sowie das Gottesverhältnis des

irdischen Subjekts. Diese Reihenfolge basiert auf der Überlegung, die vier Themen
seien logisch aufeinander aufgebaut. Ohne die primordiale Welterschaffung
kann es keinen Sonnenlauf geben; die im Sonnenlauf garantierte Schöpfungsund

Weltordnung ermöglicht wiederum die Hinwendung der Schöpfergottheit

zu seiner Schöpfung und deren Erhaltung; die göttliche Zuwendung
schliesslich ist Voraussetzung für die Bildung eines individuellen Gottesverhältnisses

des menschlichen Subjekts, das in den Zeugnissen der so genannten
<persönlichen Frömmigkeit ihren Ausdruck findet.59

Die vier Themenbereiche lassen sich jeweils in unterschiedliche Inhaltsstoffe

- oder Motivkomplexe - unterteilen, welche sich ihrerseits in die diversen

Motive aufgliedern. In den schwerpunktmässig untersuchten Texten lies-

sen sich etwa sechs Dutzend literarischer Einzelmotive isolieren, die zu zwanzig

Inhaltsstoffen zusammengefasst wurden. Der Katalog der Stoffkategorien
seinerseits wurde den vier ermittelten Themen zugeordnet. So können unter
dem Thema der Kosmogonie Aspekte der Ur- und Schöpfergottheit, der
göttliche Schöpfungsplan und die verschiedenen Schöpfungsverfahren an- und
ausgeführt werden, jeweils in unterschiedlicher motivischer Gestaltung, häufig

durchaus redundant.60 In das Thema des Sonnenlaufs finden sich häufig
neben der Schilderung der Mühen, die darin für die Sonnengottheit enthalten
sind, die göttliche Transzendenz sowie ihr Wirken in der Unterwelt
integriert.61 Wohl als das Kernthema der universalistischen Theologie ist die creatio

continua zu betrachten, die in überaus reicher Motivik durch Komplexe
wie die Wirksamkeit von Licht und Wärme, die Versorgung aller Kreaturen
oder die aus allem resultierende <Wohleingerichtetheit der Welt> behandelt
wird.62 Das vierte Themenfeld des individuellen Gottesverhältnisses schliesslich

muss unbedingt im Kontext universalistischer Theologie, deren Fokus ja
auf dem geschöpflichen Individuum liegt, betrachtet werden. Der direkte Kontakt

zur Gottheit, von der man Leben und Versorgung empfängt, beinhaltet

59 Die Themenabfolge nicht aller, aber doch etlicher Hymnen- und Gebetstexte scheint
diese logischen Verknüpfungen zu bestätigen und lässt sie nicht als Produkt
modernaufgeklärter Spekulation dastehen.

60 Knigge: Lob (Anm. 4), 63-67.281-284 mit der relevanten Literatur zu diesem Themenbereich.

61 Zur Mühewaltung Knigge: Lob (Anm. 4), 287-289; zur Unterwelt J. Assmann: Zwei
Sonnenhymnen der späten XVIII. Dynastie in thebanischen Gräbern der Saitenzeit,
MDAIK 27 (1971) 1-33 (27f.); Knigge: Lob (Anm. 4), 104f., zur Transzendenz
Assmann: Re und Amun (Anm. 24), 211-218; auch Knigge: Lob (Anm. 4), 94f.290f.

62 Assmann: Re und Amun (Anm. 24), 162-188.246-263; zusammenfassend auch Knigge:
Lob (Anm. 4), 67-70.



236 Carsten Knigge Salis

Dank und Lob für diese Gaben, Lob und Bewunderung aber auch der gesamten
Schöpfung durch alle Geschöpfe sowie Bitten um Gottes helfendes Eingreifen
in Notsituationen.63

Diese schematisierte Darstellung soll freilich nicht darüber hinwegtäuschen,

dass die Grenzen jeweils fliessend und die Zuordnungen nicht immer
eindeutig sind. Insbesondere innerhalb der einzelnen Motivkategorien kann
es häufig zu weiteren Ausdifferenzierungen auf phraseologischer Ebene kommen;

manche Alternative könnte durchaus als eigenständiges Motiv betrachtet

werden, und umgekehrt. Nicht selten auch wurden in einer Phrase mehrere

Motive aufgerufen. In jedem Fall ist zu beachten, dass dieser Motivkatalog

zwar auf der Grundlage der Hymnentexte des ersten Jahrtausends
zusammengestellt worden ist, dass er aber mit nur geringfügigen Modifikationen
auch die inhaltliche Vielfalt älterer Texte abbilden könnte. Uber die Jahrhunderte

verändert haben sich Motiv- und Stoffkombinationen, Schwerpunktsetzungen

und Kontexte, nicht aber die quantitative Vielfalt der Motivik und die

sprachliche Gestalt, die häufig genug in ihrer lyrischen Anschaulichkeit wahrlich

hymnische Form besitzt.

Abstract

Basierend auf der jüngst publizierten Dissertationsschrift des Verfassers, werden einige
Merkmale der Überlieferungsgeschichte altägyptischer Sonnen- und Schöpfungshymnen
des ersten Jahrtausends v.Chr. vorgestellt und diskutiert. Es werden sowohl die

innerägyptische Entwicklung des hymnischen Diskurses bis zum Beginn des Hellenismus als

auch die Möglichkeiten einer ausserägyptischen Rezeption insbesondere durch Israel/Juda
und das Alte Testament in diesem Zeitraum behandelt. Literar- und Redaktionsgeschichte
der ägyptischen Texte lassen sich anhand zahlreicher inhaltlicher und formaler Merkmale
nachvollziehen und somit entstehungs- und geistesgeschichtlich verorten. Dies ist die

Grundlage für weiterführende Überlegungen hinsichtlich möglicher Übernahme und
Adaption ägyptischen Textgutes durch Verfasser alttestamentlicher Schriften.

Carsten Knigge Salis, Basel

63 Zu Lob und Bewunderung J. Assmann: Liturgische Lieder (Anm. 1), 339-342; ders.:

Hymnen (Anm. 1), 28-30; zusammenfassend auch Knigge: Lob (Anm. 4), 289f. Zum
Bitten M.M. Luiseiii: Fiktionale Dialoge? Zur Interaktion zwischen Gott und Mensch
in der altägyptischen Literatur, GM 206 (2005) 39-47; dies.: La partecipazione
dell'individuo alla religione. Rituali personali tra norme e individualità, Aegyptus 85

(2005) 13-31; Knigge: Lob (Anm. 4), 41-44; jeweils mit der relevanten Literatur.


	Das Lob der Schöpfung in ägyptischen Hymnen des ersten vorchristlichen Jahrhunderts : literatur- und überlieferungsgeschichtliche Annäherungen

