
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 3

Artikel: Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literaturgeschichte : eine
neu gefasste Überlieferungskritik vorgestellt am Beispiel von Ex 32

Autor: Heckl, Raik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 63 2007 Heft 3

Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die

Literargeschichte

Eine neu gefasste Uberlieferungskritik vorgestellt am Beispiel
von Ex 32

In diesem Beitrag soll die Notwendigkeit einer Verknüpfung der biblischen
Literargeschichte mit der Religionsgeschichte Israels aufgezeigt und an einem
Beispiel demonstriert werden.1 Es wird dabei die These vertreten, dass der
literarhistorisch ausgerichtete Kern unseres Methodenkanons von Textkritik
und Literarkritik sinnvoll zu ergänzen ist durch einen im Gegenüber u.a. zu
den religionsgeschichtlichen Erkenntnissen argumentierenden Schritt der
Überlieferungskritik2. Dieser ist als weitergehende Methodik zur Rückfrage
nach den in der Literargeschichte eines Textes verarbeiteten Vorlagen
erforderlich, was der hier vorgelegten These entsprechend zu Einschränkungen des

Aufgabenbereiches der traditionellen Literarkritik und zu Veränderungen im
Verhältnis der traditionellen Methodenschritte führt.3

1 Dieses Zusammenhanges ist sich die alttestamentliche Wissenschaft seit langem
bewusst. So liest man z.B. in der Abweisung einer Besprechung des AT im Rahmen
einer übergreifenden israelitisch-jüdischen Literaturgeschichte und der ausdrücklichen
Begründung einer Einleitung in das Alte Testament bei Eißfeldt, Einleitung, 6: «Denn
der Gegenstand, mit dem es hier [im AT, R.H.] die Forschung zu tun hat, ist eben
nicht einfach die Literatur eines Volkes oder der Rest einer solchen. Vielmehr ist das

AT eine in einer bestimmten volks- und religionsgeschichtlichen Entwicklung gewordene

Größe, die als solche und nicht bloß als Überbleibsel eines reicheren Schrifttums
verstanden und gewürdigt sein will.» Dennoch finden sich im Bereich der
Rekonstruktion der Literargeschichte in den zurückliegenden Jahrzehnten kaum Versuche

zur Umsetzung der revolutionären Einsichten der Religionsgeschichte.
2 Die Begriffe «Überlieferungskritik», «Überlieferungsgeschichte», «überlieferungskri¬

tisch», «überlieferungsgeschichtlich» ohne weitere Erläuterungen werden in diesem
Aufsatz daher auf die Literargeschichte der biblischen Texte angewendet.

3 Dem Verf. ist es bewusst, dass sich die am Beispiel zu erprobende Methodik mit ande-

ThZ 3/63 (2007) S. 193-215



194 Raik Heckl

1. Ausgangsproblem

Einerseits haben wir in der alttestamentlichen Methodik das scheinbar
ausreichende Mittel der Traditionsgeschichte, wie sie in den neueren
Methodenlehrbüchern definiert wird, die nämlich «nach der Herkunft der Stoffe und
Bildungsgehalte, die in einem Text zur Sprache kommen, und nach der Art
ihrer Rezeption (Übernahme, Umbildung oder Abstoßung)»4 fragt. Gerade
in der Traditionsgeschichte geht es um das religionsgeschichtliche
Beziehungsgeflecht, in dem die biblischen Texte entstanden sind. Doch beschränkt
sie sich heute5 auf «die geprägten Sachgehalte»6 bzw. auf «Bedeutungssyndro-
me»7 und greift dabei kaum auf literarische Beziehungen aus, was auch die
Probleme einer Unterscheidung von Überlieferungsgeschichte und
Traditionsgeschichte, die sich beide auf unterschiedliche Bereiche der Mündlichkeit
beschränken, mit sich gebracht hat.

Interessanterweise ergeben sich beim Vergleich der Ergebnisse der
Traditionsgeschichte und ihrer religionsgeschichtlichen Fragestellung mit den
Ergebnissen der Literar- und Redaktionskritik erhebliche Diskrepanzen. Denn
obwohl die Literarkritik mit ausgefeilter Methodik z.T. eine Fülle von
Vorstufen rekonstruiert, wird dabei kaum einmal in einem rekonstruierten Text
der Zugriff auf die religiöse Vorstellungswelt ermöglicht, die die Traditionsgeschichte

offenlegt.8
Der vorliegende Vorschlag, die Literargeschichte mit der Religionsgeschichte

zu verbinden, ist in der alttestamentlichen Exegese nicht neu. Schon

ren methodischen Ansätzen scheinbar falsifizieren lässt. Doch geht es in diesem

Beitrag eben um das in der gegenwärtigen Exegese bestehende Methodenproblem (vgl.
dazu zuletzt Blum, Notwendigkeit), zu dem ein Lösungsansatz zur Diskussion gestellt
werden soll. Des weiteren muss hier mitunter auf Beispiele, meist aus dem Bereich der

Pentateuchexegese, zurückgegriffen werden, deren Thematisierung an dieser Stelle
natürlich viele Fragen anreisst. Als weiteres Beispiel für die Effizienz der vorgeschlagenen

Methode in Bezug auf die Auslegung eines einzelnen Textes kann aber auf den
soeben zu Jer 21-23 erschienenen Aufsatz Heckl, ]hwh ist unsere Gerechtigkeit,
verwiesen werden.

4 Becker, Exegese, 116; vgl. Steck, Exegese, 130ff.; Rösel, Traditionskritik, 733.
5 Vgl. dazu allgemein und zur Forschungsgeschichte Rösel, Traditionskritik, 732-738.

Angeregt durch die Arbeiten von M. Noth und G. von Rad wurde die Traditionsgeschichte

zeitweilig gleichermassen auf Mündlichkeit wie Schriftlichkeit angewendet.
Vgl. Gunneweg, Traditionsgeschichtliche Forschung, 2018f.; auch Rösel, Traditionskritik,

735f.
6 Steck, Exegese, 127.
7 Fohrer, Exegese, 102.
8 Auf das Problem weist bereits H. Gunkel in Kritik der literarkritischen Arbeit seiner

Zeit hin, wenn er betont, dass «die Entstehung und Uberlieferungsgeschichte der

Erzählungen der Genesis [...] bisher weniger behandelt worden [ist]» (Gunkel, Schöpfung

und Chaos, 3). Vgl. auch Rösel, Traditionskritik, 734.



Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literargeschichte 195

W.M.L. de Wette erkannte die Schrift als Zeugnis der Kultur und
Religionsgeschichte Israels: «Er [der Pentateuch, R.H.] ist Produkt der vaterländischen
religiösen Poesie des Israelitischen Volkes, in welchem sich sein Geist, seine

Denkart, sein Patriotismus, seine Philosophie und Religion spiegelt, und ist
also eine der ersten Quellen der Cultur- und Religionsgeschichte.»9 Danach
sah es die Forschung des 19. Jahrhunderts entsprechend als erwiesen an, dass

die Literatur- und Religionsgeschichte im Zusammenhang zu diskutieren
sind.10 Aufgrund ihres begrenzten textexternen Wissens konnte sie allerdings
lediglich den Unterschied zwischen der Religion Israels und der Religiosität
in der Umwelt und diachron die religionsgeschichtliche Abfolge von Israels

Jhwh-YkeYigxon nach der kanaanäischen Religion feststellen.
Diese Einschätzung bestimmte die Exegese lange Zeit. Obwohl man

annahm, dass die //tw/t-Religion von Entwicklungen bestimmt sei, fand man keine

besonderen qualitativen Veränderungen in ihr vor: «Stets bildet der
JHWH-Glaube die entscheidende Macht, die im Gegensatz zu den ungünstigen

Voraussetzungen die Entstehung einer eigenständigen israelitischen
Literatur ermöglicht hat, die sich von den anderen Literaturen des Alten Orients
in der religiösen Auffassung tiefgehend unterscheidet. Allerdings hat es sich

um einen jahrhundertelangen Vorgang gehandelt, und man vereinfacht die
Verhältnisse viel zu stark, wenn man ihn auf die vorkönigliche Zeit
beschränkt. In dieser Periode liegen nur die Wurzeln, aus denen allmählich der
Baum erwachsen ist. Das dauert noch in der Zeit der sog. Schriftpropheten an,
wobei immer deutlicher wird, daß die treibenden Kräfte des JHWH-Glau-
bens die Gedanken der Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft sind.»11 Georg

Fohrer geht hier wie die alttestamentliche Wissenschaft seiner Zeit von
einer Entwicklung in der israelitischen Religion aus, hält diese aber nur für
eine graduelle Zuspitzung, an deren Ende das Judentum in seiner nachexili-
schen Gestalt steht.12

Nun hat sich in den letzten dreissig Jahren allmählich die Erkenntnis
durchgesetzt, dass sich die Entstehung Israels und seiner Religion in der
Königszeit anders vollzogen hat, als es uns die biblischen Quellen darstellen.
Einerseits geht man von der Existenz eines religionsinternen Pluralismus aus,

9 De Wette, Kritik, 398.
10 Vgl. weiter z.B. Ewald, Einleitung, 8.8Iff. Zur älteren Forschung vgl. auch Weiser,

Einleitung, 14.
11 Fohrer, Einleitung, 35f.
12 Ganz ähnlich formuliert es auch O. Kaiser: «Israel hat sich bei der Übernahme und

Auseinandersetzung mit solchen wie mit genuin kanaanäischen religiösen Überlieferungen

nicht um seinen Jahweglauben bringen lassen, sondern sein eigenes
Glaubensverständnis erweitert und vertieft» (Kaiser, Einleitung, 39). Dies impliziert, dass Israel
in der Gefahr eines Synkretismus stand, diesen aber aufgrund seines Jhwh-Glaubens
abwehren konnte.



196 Raik Heckl

der vieles enthalten hat, was die biblischen Texte verschweigen oder verbieten.

Andererseits wird das Verhältnis von Israel und Kanaan heute grundsätzlich

anders beschrieben. Während man früher der Darstellung der biblischen
Quellen auch über die Nichtautochtonie Israels zur Rekonstruktion einer
«Landnahme» weitgehend folgte, wird die Entstehung Israels heute primär als

gesellschaftlicher Prozess im Kulturland beschrieben.13 U.a. nach Textfunden
wie jenen aus Kuntillet cAgrud und Hirbet el-Qöm wird auch die
Religionsgeschichte Israels als Teil der kanaanäischen Religionsgeschichte angesehen.
So muss man davon ausgehen, dass der «Jhwh-Glaube» Teil eines umfassenderen

Koordinatensystems der kanaanäischen Religion gewesen ist,14 von dem

er sich erst allmählich und spät mit der Entwicklung monotheistischer
Tendenzen getrennt hat.15

Obwohl diese Einsicht kaum in einen Zusammenhang mit den
Textentstehungsmodellen gebracht wurde, bewirkte sie doch bei der literarkritischen
Vorstufenrekonstruktion eine grössere Zurückhaltung, was die Frühdatierung

der Texte und Redaktionen anbelangt.16 Seit die traditionellen
Textentstehungsmodelle ins Wanken geraten sind, datiert man immer später.17

Gleichzeitig werden die Textkorpora insgesamt auch in ihrer Struktur für
spät gehalten.18 Dies wiederum hat die oft vernachlässigte Folge, dass man mit
dem Abschluss der Texte nun in eine Zeit gerät, in der (zumindest beim
Pentateuch) die Anfänge der LXX liegen und auch ausserbiblische Zeugen
(zumindest in Bezug auf die Pentateuchüberlieferung) wie Hekataios von Abde-
ra19 (4. Jh. v.Chr.) und Manetho20 (3. Jh. v.Chr.) für die Exodusgeschichte
oder z.B. auch der Pessachbrief aus Elephantine für eine Verbindung von
priesterlichen und dtn/dtr Vorstellungen zumindest einen literarisch weit
fortgeschrittenen Pentateuch vielleicht schon spätpersisch, sicher aber frühhellenistisch

in Ägypten voraussetzen. Die literarhistorische Rekonstruktion der

13 Siehe Berlejung, Geschichte, 56.
14 Vgl. Berlejung, Geschichte, 66.
15 Vgl. u.a. die Arbeiten Keel, Sturmgott; Albani, Der eine Gott.
16 Vgl. zur Diskussion über den historischen Ort des Jahwisten Smend, Entstehung, 93f.
17 Man erkannte in vielen früher für alt gehaltenen Texten Deuteronomismen und

musste Texte, die bisweilen zur Rekonstruktion der vorstaatlichen Zeit verwendet
wurden, als Zeugnisse der exilisch-nachexilischen Zeit erkennen.

18 Siehe z.B. B.J. Diebners lange Zeit in der Forschung singulare Extremposition: «Es

fällt mir schwer, für die Bearbeitung der Gen detzter Hand>, wie auch für die abschließende

Gestaltung der Tora insgesamt, ein Datum vor dem letzten Drittel des 2.Jh.s
vC anzunehmen» (Diebner, Genesis, 93).

19 Vgl. die Texte von Hekataios von Abdera bei Diodor, Geschichtsbücher XL, 3, Wal¬

ton, Diodorus of Sicily, 278-287; ausserdem Wandrey, Hekataios von Abdera, 267.
20 Vgl. z.B. Waddell, Manetho, 121 (Fragment 54:227-229); ausserdem Krauss, Mane-

thon, 804f.



Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literargeschichte 197

Texte hat sich damit von der berechtigten Forderung der Exegeten aus der
religionsgeschichtlichen Schule sehr weit entfernt.

2. Die Problematik des traditionellen Textentstehungsmodells

Die skizzierte Situation der Exegese wird von dem Problem flankiert, dass

momentan die Ergebnisse der Vorstufenrekonstruktionen sehr weit voneinander

entfernt liegen. Dabei werden die begrenzten Indizien in unterschiedlicher

Weise erklärt. Obwohl dabei natürlich jeweils der Versuch unternommen

wird, aufgrund kontextueller Bedingungen Evidenz für die jeweilige
Entscheidung herzustellen, ist ein grundsätzlicher Konsens für die Deutung der
literarkritischen Kriterien nicht in Sicht. Hier deutet sich ein methodisches
Problem an, auf das unlängst E. Blum hingewiesen hat.21

M.E. dürfte die Frage der Kriteriologie nicht das Grundproblem des Ganzen

sein. Dagegen spricht, dass die literarischen Prozesse sich von einer
jeweils unterschiedlichen Ausgangslage (der Eigentümlichkeit der jeweils
zugrundeliegenden Texte) aus vollziehen, so dass die Auswertung der Kriterien
im Einzelfall jeweils nur am Kontext erfolgen kann.

Wenn man einmal die Versuche der literarhistorischen Textrekonstruktion

in den letzten Jahrzehnten, aber auch schon die klassischen Arbeiten zur
Pentateuchexegese aus dem 19. Jh. überblickt, dann liegt allen literarkritisch
und redaktionsgeschichtlich argumentierenden Arbeiten ein Modell zugrunde,

das primär von additiven Textreproduktionen ausgeht.22 Da nun die
Entscheidungen darüber, welche Beobachtungen als literarkritisch zu verwertende

Kriterien gelten und worauf sie angewendet werden, im Zusammenhang
dieses Textentstehungsmodells entwickelt werden, stellen wohl nicht die
Beobachtungen und auch nicht die Kriterien selbst das Problem dar, sondern das

zugrunde liegende additive Textentstehungsmodell. Charakteristisch ist das

Vertrauen der Bibelwissenschaft des 19. Jh., dass sich auf philologischem
Wege quasi noch unverfälschte Urtexte rekonstruieren Hessen. Die heutige
Beschränkung der Rückfrage nach der Literargeschichte der alttestamentli-
chen Texte auf die Literarkritik steht weiter in dieser Tradition.

Jedoch ist die Geschichte Israels von ihren Anfängen bis in die römische
Zeit von radikalen Umbrüchen geprägt, aufgrund derer sich das biblische
Zeugnis der Religion Israels und das antike Judentum überhaupt herausgebildet

haben. Dort aber, wo sich politische, sozialgeschichtliche und vor allem
religionsgeschichtliche Umbrüche vollziehen, ist mit radikalen Veränderungen

in der Literargeschichte zu rechnen.

21 Vgl. dazu Blum, Notwendigkeit, 13-28.
22 Vgl. Blum, Notwendigkeit, 24.



198 Raik Heckl

Umgekehrt ist es evident, dass eine vor allem subtraktive Rekonstruktion
von Vorstufen zu Texten führt, die sich von den Endtexten des «Wachstumsprozesses»

nur durch ihren Umfang und einige hinzugefügte Inhalte und In-
terpretamente unterscheiden. Ohne hier in die Polemik abgleiten zu wollen,23
hat man dennoch den Eindruck, dass eine rein auf Textwachstum angelegte
Literarkritik ein kommentarartiges Verhältnis der gesamten Literargeschichte

zu den «Urtexten» voraussetzt - eine vorkritische Vorstellung. Vergleicht
man die Ergebnisse der heutigen Exegese mit jener im 19. und in der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts, so kommt man trotz der konkurrierenden
Hypothesen interessanterweise in der Sache kaum zu anderen Ergebnissen, was
die Wachstumsprozesse und die Grundtexte selbst anlangt, wohl aber werden
diese Prozesse - wie festgestellt - nun vollständig in einer späteren Zeit
vermutet, dort nämlich, wo die religionsgeschichtlichen Rahmenbedingungen
der klassischen Literarkritik des 19. Jh. vermeintlich auch heute noch stimmen,

nämlich in der exilischen, nachexilischen und hellenistischen Zeit.
Im Übrigen setzen die literarhistorischen Modelle seit dem Anfang des 19.

Jahrhunderts, wie die Entwicklung des Pentateuchquellenmodells und die
Annahme einer langen Redaktionsgeschichte der Texte, voraus, dass die Texte

schon frühzeitig autoritative Grössen waren und sich so transformierenden
Reproduktionen widersetzten.24 Demgegenüber ist jedoch mit einer sich erst
allmählich herausbildenden Autorität der Texte zu rechnen, die wahrscheinlich

zunächst schlicht durch ihren breiten Gebrauch und ihre stärkere
Verbreitung entstanden ist, bevor viel später von einer praktischen Kanonizität
die Rede sein kann. Daher ist stärker als bisher mit einer Literargeschichte,
innerhalb derer sich Umbrüche vollzogen haben, und bei diesen weitreichenden

Transformationsprozessen in der Literargenese u.a. auch mit theologisch
begründeten Reduktionen zu rechnen.

Schon der innerbiblische Bestand spricht nun gegen eine rein additive
Textreproduktion.25 So ist bspw. gegenüber den Samuelis-/Königebüchern in
der Chronik z.T. massiv in den Textbestand eingegriffen worden: Während
die dtr Ausgabe der Königszeit (Sam/Kön) ihr Hauptaugenmerk auf die Kritik

an den Königen und ihren Zusammenhang mit dem Untergang Israel/Judas

legt, um das erfahrene Unheil des Exils nach dem Schema von Schuld und
Strafe zu erklären und zu verarbeiten, ist die Chronik von einer neuen reli-

23 Vgl. zur bleibenden Bedeutung der Literarkritik nach dem vorliegenden Ansatz
Abschnitt 4.

24 Die Frage nach der Herausbildung der autoritativen Bedeutung der biblischen Texte
habe ich in dem Beitrag Heckl, Kanon, diskutiert. Zu einer «kanonischen Exegese»
und ihrer Kritik und zu weiterer Literatur siehe ebd.

25 Im Folgenden können nur wenige Beispiele gegeben werden. Man vergleiche hier die
ausführliche Diskussion von entsprechenden Beispielen aus dem innerbiblischen und
ausserbiblischen Bereich bei Kratz, Exegese, 135-144.



Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literargeschichte 199

giösen Hochachtung Davids geprägt. Dabei hat sie eine Reihe von Texten
ausgelassen, andere Texte aber neu formuliert. Letztlich handelt es sich bei
diesem Verfahren um eine Neufassung der dtr Geschichtsdarstellung aufgrund
neuer religionsgeschichtlicher Rahmenbedingungen. Dass die Chronik die Sa-

muelis-/Königebücher nicht verdrängt hat, hängt wohl damit zusammen,
dass letzteren zum Zeitpunkt der Abfassung der Chronik bereits eine hohe
autoritative Geltung zukam.26 Gleiches mag für die Neufassungen von Teilen
der Pentateuchüberlieferung bzw. von deren Gesetzesmaterialien im
Jubiläenbuch und der Tempelrolle gelten.

Die genannten Beispiele zeigen, dass sich die Literargeschichte nicht so,
wie die seit dem 19. Jh. praktizierte Literarkritik im Prinzip voraussetzt, nämlich

rein additiv, vollzogen haben kann.
Allerdings wurde auch schon früher in der biblischen Uberlieferung mit

ideologisch begründeten Eingriffen in den Materialbestand gerechnet. So hat

man z.B. in der älteren Forschung zum Buch Genesis z.T. eine kritische
Rezeption von Sagenmaterial aus einer fremden Religiosität gesehen. Die
Berücksichtigung der betreffenden Beobachtungen muss m.E. gegebenenfalls
aus der Vorgeschichte der Texte in die Literargeschichte überführt werden.

Es ist also in der Literargeschichte mit literarischen Neufassungen von
Texten zu rechnen, wobei bestimmte Inhalte oder auch ganze Texte aufgrund
veränderter Rahmenbedingungen ausgelassen worden sind. Die Kanonformel
in Dt 4,2; 13,1 kann dafür als Zeuge gelten:

map jj-pn xb- "ra ^oirxb niôrb nptfn inx c?nx npsn -;:x -itöx -cnn-bs nx

«Die Sache, die ich euch gebiete, sollt ihr halten zu tun. Nicht sollt ihr zu ihr etwas
hinzufügen und nicht sollt ihr von ihr etwas vermindern» (Dt 13,1).

Ihre Formulierung bezieht sich zwar «nur» auf das dtn Gesetz, hat aber wohl
im Blick, dass vor diesem durch die Formel gesicherten Gesetzeskorpus «kreativ»

mit den Grundtexten umgegangen worden ist.27

26 Wahrscheinlich lag es auch nicht in der Absicht der Abfassung der Chronik, diese

Bücher zu verdrängen, da in den Quellennotizen der Chronik ja auf sie als das <Buch

der Könige von Juda und IsraeL verwiesen ist; vgl. Kratz, Exegese, 140. Dennoch
dürfte die Chronik gerade in den neu gefassten Passagen eine kritische Lektüre auch
der Samuelis-/Königebücher intendiert haben.

27 Es ist wahrscheinlich, dass dabei die auch für den antiken Rezipienten evidente Uber¬

lieferungsgeschichte von Bundesbuch und Deuteronomium im Blick ist. Die Kanonformel

selbst ist dabei als ein Hinweis auf eine partielle Verfestigung des Textbe-
standes des Deuteronomiums zu werten, die uns wahrscheinlich den guten
Erhaltungszustand des vorpriesterlichen Bestandes des Deuteronomiums beschert hat.

Womöglich steht damit auch das doch recht eindrückliche Zeugnis des Gegenübers
von pluralischen und singularischen Passagen im dtn Gesetz im Zusammenhang. Man
wollte so den Lesern das Überkommene noch im Neuen erkennbar sein lassen,

wusste sich also gebunden an die bereits erreichte autoritative Bedeutung der Texte,



200 Raik Heckl

3. Methodischer Rahmen einer neu zu fassenden Überlieferungskritik

Im Folgenden soll der methodische Rahmen einer Rückfrage nach literarisch
(positiv oder negativ) verarbeiteten Texten als Konsequenz des Verzichtes auf
ein starres Textentstehungsmodell abgesteckt werden und die Uberlieferungskritik

danach in einem weiteren Gedankengang von der Literarkritik und
Textkritik abgegrenzt werden.

Die Bestimmung eines eigenen methodischen Rahmens für die
Uberlieferungskritik ist nötig, da im traditionellen Methodenkanon die Literarkritik
und die nach mündlichen Vorstufen fragende Uberlieferungsgeschichte im
Prinzip auf denselben Textbeobachtungen aufbauen.28 So werden u.a.
«Dubletten» (54) literarkritisch, «Doppelüberlieferungen» aber überlieferungsgeschichtlich

ausgewertet (68), «inhaltliche Spannungen und Unebenheiten»
(54) für die Literarkritik, «sachliche Spannungen und Auffälligkeiten» (69) für
die Uberlieferungsgeschichte in Anschlag gebracht, was in der Praxis auch zur
Anwendung der gleichen Kriterien für die Rekonstruktion mündlicher und
schriftlicher Vorstufen führt.

a) Die kommunikative Funktion der Texte

Zunächst dürfte bei einer mehr als nur punktuellen Anknüpfung an eine Vorlage

und besonders dann, wenn grössere Konzepte rezipiert werden, bei den

Rezipienten mit einer Bekanntheit der Vorlagen gerechnet worden sein.

Denn die biblischen Texte sind nicht als autonome Literatur entstanden,
sondern es handelt sich bei ihnen in aller Regel um Gebrauchsliteratur, so dass

die Texte ursprünglich in einem lebendigen Kommunikationszusammenhang
gestanden haben.29 D.h. die biblischen Texte waren Bestandteil einer engen
sozialen Interaktion und sie blieben es über die Generationen, was überhaupt
zu der Entstehung der Traditionsliteratur «Bibel» geführt hat. Das bedeutet,
dass mit den Texten argumentiert wurde. Und es wurde wohl auch mit der
Kenntnis von Quellen oder zumindest von religiösen Konzepten, auf die
angespielt wird, bei den Lesern gerechnet. Die Texte dienen der Argumentation.
Sie sollen dabei u.U. verdeutlichen, warum eine Geschichte so und nicht
mehr wie früher erzählt wird, warum eine bestimmte Aussage, besonders

wenn es sich um eine Innovation in der Religion und ihrer Ausübung handelt,

setzte sich aber gleichzeitig noch über sie hinweg. Vgl. dazu meine Dissertation
Heckl, Moses Vermächtnis, 448.

28 Vgl. z.B. bei O.H. Steck die Kriterien für die Literarkritik mit jenen für die Uberliefe¬
rungsgeschichte (Steck, Exegese, 54.68f.). Die Seitenzahlen im Text beziehen sich im
Folgenden auf dieses Lehrbuch. Vgl. zur Diskussion dieser Problematik bereits Heckl,
Jhwh ist unsere Gerechtigkeit, 183.

29 Auf die Alternative hat zuletzt Blum, Exegetik, 30, verwiesen. S.E. handelt es sich um
«adressatenbezogene Mitteilungsliteratur».



Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literargeschichte 201

obsolet geworden ist. Die biblischen Texte als «adressatenbezogene
Mitteilungsliteratur»30 haben also eine kommunikative Absicht in Bezug auf die
verarbeiteten und bei den Erstlesern womöglich noch nicht «vergessenen»
Vorlagen. Die Präsuppositionen der Texte ermöglichen uns damit nicht nur einen
Zugang zur Verstehensweit der Texte, sondern auch auf Texte und auf
Textzusammenhänge, die es einmal im Hintergrund der Texte gegeben hat.

b) Die Präsuppositionen des Textes

Entscheidend für alle Fragen der Literargeschichte eines Textes ist also die
Bestimmung dessen, was er voraussetzt. Damit wird ein zentrales Kriterium der
Traditionsgeschichte aufgegriffen,31 dieses jedoch aus dem Bereich der
Mündlichkeit in einen umfassenden Kontext übertragen.32 In Schriftkulturen33
kann davon ausgegangen werden, dass diejenigen, die Texte produzierten,
immer auch auf andere Texte zugegriffen haben.34 Traditionen können daher
nicht im Sinne des üblichen Methodenschrittes Traditionsgeschichte losgelöst
von Texten als geprägte Sachgehalte betrachtet werden.

Von Anfang an ist hier eine Korrelation der Textanalyse mit den Erkenntnissen

über die Geschichte und Religionsgeschichte Israels entscheidend. Es

müssen also Aussagen, die sich aus den Texten selbst rekonstruieren lassen,

wogegen sich die vorliegenden Texte z.B. explizit richten, und das Bild, das

sich daraus für das Entstehungsumfeld der Texte ergibt, mit den Erkenntnissen

der Palästinaarchäologie und den Hinweisen aus den Literaturen der
Nachbarkulturen verbunden werden. Im Zusammenhang damit ergeben sich
dann auch Hinweise auf Aussagen, die durch literarische Reaktionen auf
bestimmte Entwicklungen in der Religionsgeschichte, aber auch als Reaktion
auf bestimmte politische und soziale Entwicklungen transformiert oder gar
getilgt worden sind.

Diese Präsuppositionen eines Textes lassen sich zumindest teilweise mit
der Annahme von vorausgesetzten Texten verbinden. Dabei kann einerseits

30 Blum, Notwendigkeit, 30.
31 Vgl. z.B. Becker, Exegese, 116f.
32 Die Rückfrage nach «Herkunft der Stoffe und Bildungsgehalte, die in einem Text zur

Sprache kommen» (Becker, Exegese, 116) legt im Kontext der Schriftkultur, die die
biblische Traditionsliteratur hervorgebracht hat, m.E. eine Rückfrage nach literarischen

Bezügen nahe.
33 Zur Entstehung der Schriftkultur in Juda allgemein (ausgehend vom 8. Jh. v.Chr.

vgl. Schniedewind, Bible, zusammenfassend 212f.
34 Dieser Zugriff kann ganz unterschiedlich ausgesehen haben. Mitunter wird ein Text

nur bekannt gewesen sein. Es muss kein direkter Zugriff auf einen konkreten Text
vorliegen. Aber in jedem Fall dürften Texte einen grösseren Einfluss bei der Prägung
und Umprägung von Traditionen gehabt haben, als gemeinhin angenommen wird.
Vgl. Carr, Writing on the Tablet, zusammenfassend 303-305.



202 Raik Heckl

bei den Lesern für das Verständnis der Textintention in der Konzeption des

Textes ein bestimmter Kenntnisstand erwartet worden sein. Dieses oft als

Weltwissen bezeichnete Hintergrundwissen kann mittels bestimmter Signale,
direkter Zitationen etc. auch einen Bezug auf konkrete Texte beinhalten.
Andererseits kann ein Text auch dann, wenn er für den Leser suffizient verstehbar

ist, bestimmte Zusammenhänge voraussetzen. Explizite Bezüge zu
bestimmten Texten sind dann nicht zu erwarten, wenn ein Text sich gegen
einen anderen Text richtet oder einen solchen zu ersetzen trachtet, wohl aber
mit einem argumentativen Bezug. Denn mit einer argumentativen Vermittlung

neuer Inhalte ist überall dort zu rechnen, wo ein Autor die Bekanntheit
seiner Vorlagen vorausgesetzt hat und sie daher nicht ignorieren konnte. Man
muss also mit einer Fülle von Uminterpretationen rechnen und nicht einfach
mit Gegentexten.

c) Das Verhältnis der Kohärenzstrukturen im Text zueinander

Das Verarbeiten einer Vorlage durch einen Autor hat in der Regel den Effekt,
dass sich Kohärenzprobleme ergeben, denn kein Autor vermag es, sich eine
fremde Vorlage unter vollständiger Verarbeitung ihrer Kohärenzstruktur zu
eigen zu machen. Man muss stattdessen davon ausgehen, dass die jeweils
aktuelle Intention die Verarbeitung der Vorlage bestimmt. Aus den sich zwangsläufig

ergebenden Kohärenzproblemen vermag man Hinweise auf divergierende

Kohärenzstrukturen zu erkennen.35 Hier ist davon auszugehen (abgesehen

von dem Fall der Zusammenarbeitung zweier Texte, was die Pentateuch-

quellenhypothese ja im Prinzip voraussetzte, und der Bildung einer Harmonie

z.B. bei den Evangelienharmonien), dass in der Regel eine Kohärenzstruktur
den Text dominiert, während eine weitere oder sogar mehrere inhaltliche

Strukturen davon überlagert werden.36 Liegt dieses Verhältnis bei einfachen

Textrezeptionen vor, so muss man zusätzlich auch mit einem ganzen Repertoire

negativer Bezüge eines Textes zu seinen Vorlagen rechnen. Die dominierende

Kohärenzstruktur eines Textes kann durchgängig oder nur in einem
bestimmten Zusammenhang gegen einen anderen Text oder einen anderen

Textzusammenhang argumentieren. Auch hier lassen in der Textanalyse
aufgedeckte Kohärenzprobleme auf die Existenz eines solchen Textes schliessen.

Meist wird es sich um Leerstellen handeln, die beim Autor (oder den Auto-

35 Siehe zur Auswertung der synchronen Textanalyse auf eine Diachronie des Textes
sowie zu den divergierenden Kohärenzstrukturen als Anhaltspunkt für die Diachronie

Heckl, Moses Vermächtnis, 15-18.
36 In Fällen von Doppelüberlieferungen wie unten im Beispiel von Ex 32 und Dt 9 lässt

das Gegenüber unter Umständen eine genauere Rekonstruktion dieser
Kohärenzstrukturen zu.



Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literargeschichte 203

ren) deswegen nicht geschlossen wurden, weil diese den konkreten Text, auf
den sie sich bezogen, präsent hatten.

d) Das Verhältnis von Mündlichkeit und Schriftlichkeit

Bei dem Plädoyer für eine Uberlieferungskritik ist auch noch einmal das
Verhältnis von Mündlichkeit und Schriftlichkeit der vorauszusetzenden Vorlagen

zu bedenken. Eine klare Unterscheidung wird es im Einzelfall nicht
geben, da die Ubergänge zwischen den beiden Polen generell fliessend sind, wie
von D. Carr festgestellt worden ist.37 Es ist neben einem Bezug auf schriftliche
Vorlagen einerseits in den biblischen Texten mit Exzerpten oder Nacherzählungen

von Texten zu rechnen, die dem Autor nicht schriftlich vorgelegen
haben oder die er nur vom Hörensagen kannte, andererseits aber auch mit der
Rezeption von Material aus dem Bereich der Mündlichkeit, auf den sich die
traditionelle Uberlieferungsgeschichte bezog. Diese problematische Situation
lässt sich jedoch durch die Analyse von Doppelüberlieferungen oder Querbezügen

auch zwischen konträren Textzusammenhängen im Einzelfall
entschärfen, wobei die verschiedenen Möglichkeiten eines Vorlagenbezuges im
Blick zu behalten sind.

Grundsätzlich ist bei divergierenden Kohärenzstrukturen und überhaupt
bei Kohärenzproblemen immer zu fragen, wogegen sich ein Text womöglich
richtet und welche neuen Informationen er in einen konkreten Zusammenhang

einbringt. Dabei ist es entscheidend, wie sich die neuen Informationen
zu dem beim Leser Vorausgesetzen Wissen verhalten und was sie bei diesem
erreichen sollen.

4. Verortung im exegetischen Methodenkanon

Die traditionelle Unterscheidung zwischen Uberlieferungsgeschichte und Li-
terarkritik auf der einen und Literarkritik und Traditionsgeschichte auf der
anderen Seite soll in diesem Aufsatz nicht zugunsten einer neuen
Uberlieferungskritik nivelliert werden.

Es ist allerdings deutlich geworden, dass ein verändertes Textentstehungsmodell

den permanenten Rückgriff auf die religionsgeschichtlichen
Rahmenbedingungen der Texte im Zuge der Uberlieferungskritik notwendig macht.
Was üblicherweise in einem weiteren Methodenschritt «Traditionskritik»
diskutiert wird, wird auf seine Relevanz für die Literargeschichte der Texte im
Rahmen der Uberlieferungskritik befragt. Die Intertextualität38 ist m.E. ein

37 Vgl. Carr, Writing on the Tablet, zusammenfassend 303-305.
38 Darunter verstehe ich hier in Einschränkung der ursprünglichen Bedeutung des

Begriffes (zur Ubersicht vgl. Gillmayr-Bucher, Intertextualität, 6-8) die Bezogenheit



204 Raik Heckl

bestimmender Aspekt innerhalb der Traditionsgeschichte und zugleich bei
der Rückfrage nach der Literargeschichte der Texte unerlässlich. Die
Beziehungen zu anderen Texten sind dabei abhängig von der Abfassungszeit der
Texte unterschiedlich. Altere Texte sind positiv oder negativ auf Texte bezogen,

die nicht mehr existieren, jüngere Texte beziehen sich zusätzlich auf Texte,

die in der Bibel bereits vorliegen und sind als Interpretamente zu diesen
Texten gedacht.

Obwohl eine solche Fülle von literarischen Bezügen vorausgesetzt ist, die

nur eine Eruierung und nicht etwa eine Rekonstruktion von Vorstufen möglich

macht, behält die Literarkritik als Vorstufenrekonstruktion in den Fällen
von echter additiver Textreproduktion auch weiterhin ihr Recht. Dennoch
ist eine praktikable Abgrenzung zwischen der Literarkritik und einer auf die

Verarbeitung vor allem schriftlicher Vorlagen bezogenen Uberlieferungskritik
notwendig.
Aufgrund der Untersuchungen von D. Carr kann man davon ausgehen,

dass sich additive Textreproduktionen bei einer im Prinzip vorlagentreuen
Textreproduktion vollzogen haben.39 Das Beispiel der Chronik zeigt, dass

beides, also Vorlagentreue und Transformation auch auf der gleichen literarischen

Ebene anzutreffen sein können. Dies könnte ein Hinweis darauf sein,
dass sich eine vorlagentreue Textreproduktion dort vollzieht, wo eine Vorlage

bereits eine gewisse Autorität hatte. Partielle Transformationen können in
einem solchen Fall in besonderer Weise zeigen, dass der neu entstandene Text
sich in seiner Intention an diesen Stellen von seiner Vorlage noch radikal
unterscheidet. Dort wo rein additive Textreproduktionen stattfinden, dürfte
dies auf eine allmähliche Herausbildung der autoritativen Bedeutung der Texte

schliessen lassen. Das darf man sich nicht zu schematisch vorstellen, denn
es ist auch damit zu rechnen, dass auf eine zeitbedingte autoritative Bedeutung
eines Textes wieder das Bedürfnis einer transformativen Reproduktion
gefolgt ist. Auch konnte eine «Fortschreibung» der Texte natürlich neue
Intentionen hervorbringen, die z.T. sehr weit gingen.40

eines Textes auf andere Texte bei seiner Abfassung. Der Begriff Intertextualität ist
gewählt worden, da diese Bezogenheit ganz unterschiedlich geartet sein kann und sich
nicht auf literarische Vorlagen beschränkt, sondern beispielsweise auch eine mündliche

Bekanntheit von Texten einschliesst.
39 Ich beziehe mich hier auf den demnächst erscheinenden Aufsatz Carr, Empirische

Perspektiven, 6: «Wenn eine spätere Version eines Textes ihrer Vorlage im Aufriss
und in vielen Details folgt, neigt sie dazu, die Vorlage entweder zu reproduzieren (mit
kleineren kognitiven Varianten, ideologischen Revisionen oder Schreibfehlern) oder
sie durch Zusätze zu erweitern. In der Regel lassen spätere Versionen, die ihren Vorlagen

aufs Ganze gesehen eng folgen, keine Abschnitte der Vorlage aus.» Ich danke D.
Carr herzlich dafür, dass er mir das Manuskript vor seiner Veröffentlichung zugänglich

gemacht hat.
40 Als Beispiele sei hier auf die beiden letzten (Haupt-)Stufen der Literargeschichte des



Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literargeschichte 205

Dies bedeutet, dass die Literarkritik ihren Ort vor allem im Anschluss an
und im Zusammenhang mit der Textkritik hat. Denn hinter einer additiven
Textreproduktion steht das Bestreben, die Vorlagen im neuen Text zu erhalten,

die man dann rekonstruieren kann, da sie nicht mehr ersetzt werden
sollen.41 Diese Art der «Fortschreibung» von Texten führt einerseits zur Ausbildung

des sog. Urtextes hin, sie reicht bekanntlich aber auch teilweise in die

Textgeschichte hinein.42
Als Faustregel kann für die Analyse dienen, dass Kohärenzprobleme

aufgrund von divergierenden Kohärenzstrukturen, die sich eindeutig mit formalen

Beobachtungen und formalen Problemen in Deckung bringen lassen,43 li-
terarkritisch auszuwerten sind. Wo formale Probleme fehlen oder solche
nicht mit den Kohärenzproblemen zusammenzubringen sind, muss man
mindestens von einer transformierenden Reproduktion ausgehen.44

Pentateuch verwiesen, deren Struktur und Intention sich rekonstruieren lässt. Für die
letzte Stufe, den priesterlichen Pentateuch, hat soeben Ziemer, Gottesrede, plausibel
ausgeführt, dass durch die Anordnung neuen Gesetzes- und Erzählmaterials vor dem
Dt das mit Mose verbundene Deuteronomium relativiert werden soll. Für die
vorletzte (vom Dt beeinflusste) Stufe habe ich in meiner Dissertation ähnliches festgestellt:

Dt 1-3 dient dazu, das Deuteronomium in den Ablauf der Pentateuch-

überlieferung einzubinden, um das ältere Bundesbuch als das nicht mehr aktuelle
Gesetz eines gescheiterten Landnahmeversuches, das dtn Gesetz aber als aktuelles
Gesetz für das Leben im Land zu erweisen. Vgl. Heckl, Moses Vermächtnis, bes.

44 Iff.
41 Dass die Literarkritik generell dieser Beschränkung unterworfen ist, hat zuletzt Kratz,

Exegese, 153, festgestellt: «Die empirisch nachgewiesenen Möglichkeiten der Textgenese

führen die Grenzen der literar- und redaktionsgeschichtlichen Rekonstruktion
deutlich vor Augen. Rekonstruieren lassen sich lediglich solche Vorgänge der
Textentstehung, bei denen die Vorlage mehr oder weniger vollständig in den überlieferten
Text eingegangen ist, in seinem Bestand nicht angetastet, sondern abgeschrieben und
allenfalls um Zufügungen jeglicher Art erweitert wurde. Nicht rekonstruieren lassen

sich hingegen vollständige Umarbeitungen, Reformulierungen und Auslassungen der
Vorlage, sofern sie im überlieferten Text nicht irgendwelche Spuren hinterlassen
haben.» Kratz hält dabei ausdrücklich an dem Primat der Literarkritik fest und
verweist auf Möglichkeiten der Tendenzkritik, um literarische Probleme durch «Auslassungen

und Reformulierungen» (Kratz, Exegese, 155) von Redaktionen abgrenzen zu
können. Vgl. Kratz, Exegese, 155f. Allerdings wird dabei die besondere Herausforderung

ausser Acht gelassen, die in einer überlieferungskritischen Bestimmung von
Vorlagen besteht, deren Wortbestand zwar nicht mehr (vollständig) rekonstruierbar ist,
wohl aber partiell deren Kohärenzstruktur und deren Intention.

42 Siehe Tov, Text, 260-290, bes. 260.
43 Vgl. Heckl, Moses Vermächtnis, 15ff.
44 Verschärft wird die Sachlage dadurch, dass die weitere Reproduktion der Texte insbe¬

sondere formale Probleme wahrscheinlich geglättet hat, was sich in der
Textgeschichte fortsetzt.



206 Raik Heckl

5. Ex 32 im Rahmen der Kohärenzstruktur des Pentateuch

Im folgenden Abschnitt soll die vorgestellte Methodik anhand der Geschichte

vom goldenen Kalb (Ex 32) und vor allem ihrer kontextuellen Stellung in den
verschiedenen Phasen der Literargeschichte vorgestellt werden.45 Dabei kann
auf die traditionsgeschichtlichen Überlegungen von K. Koenen zurückgegriffen

werden, mit denen das Problem neu aufgeworfen worden ist.

a) Der traditionsgeschichtliche Rahmen von Ex 32

K. Koenen hat unlängst in einem überlieferungsgeschichtlich argumentierenden

Beitrag zu den beiden Kultgegenständen «eherne Schlange» und «goldenes
Kalb» deren religionsgeschichtlichen Ort reflektiert.46 Er kommt zu dem
überraschenden Ergebnis, dass «das Stierbild [...] vermutlich El darstellen und
dessen hilfreiche Macht vor Augen führen»47 sollte. Er führt dies darauf
zurück, dass der Stier (wie die Schlange) «in der religiösen Vorstellungswelt des

bronzezeitlichen Palästina eine große Rolle spielten»48. Die Integration des

Stieres in den Jhwh-Kult erfolgte s.E. durch die Identifikation Jhwhs mit El.
Dabei entsteht für das Stierbild wie für die eherne Schlange eine Ätiologie, die
den Ursprung der Bilder in der Wüste sieht.49 Ex 32 ist s.E. nur eine «polemische

Umkehrung, die aus der Gründungslegende eine Erzählung von der Ur-
sünde Israels macht, um so letztlich den Untergang des Nordreiches zu
erklären.»50

Koenen ist damit der Ansicht, dass der vorliegende Text von Ex 32 auf
einen Text oder eine Tradition reagiert, die positiv mit dem Stierbild verbunden

war. Koenen lässt offen, ob es sich dabei um einen Text handelt, der
direkt mit der Pentateuchüberlieferung verbunden war.51

45 Es kann im Folgenden weder um die Diskussion der unterschiedlichen literarkriti-
schen Positionen zu Ex 32 selbst, noch um die literarkritischen Diskussionen des

Verhältnisses von Ex 32 und Dt 9 gehen. Vgl. dazu die Kommenare und die einschlägigen
literarkritischen Untersuchungen. Dass der nur auf einem additiven Textentstehungsmodell

beruhende Vergleich der Überlieferungen nicht zielführend ist, hat Lohfink,
Dtn 9-10, 158, festgestellt. Vgl. dort auch die Diskussion der Literarkritik von Dt 9.
Stattdessen sollen hier die üblicherweise literarkritisch verwerteten Indizien entsprechend

der oben skizzierten Methodik, um diese zu exemplifizieren, neu eruiert werden.

46 Zur Forschungsgeschichte dazu vgl. Koenen, Eherne Schlange.
47 Koenen, Eherne Schlange, 371. Freilich kann der Stier bekanntlich auch für Baal ste¬

hen, was u.U. dann wegen der religionsgeschichtlichen Nähe von Jhwh und Baal eine

ursprüngliche Verbindung des Stiers mit Jhwh nahelegen könnte.
48 Ebd.
49 Vgl. ebd.
50 Koenen, Eherne Schlange, 372.
51 Siehe zu dem Verzicht auf die Rückfrage Koenen, Bethel, 142; vgl. dazu aber seine



Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literargeschichte 207

b) Die priesterliche Überarbeitung von Ex 32 und die Intention des ihr
zugrunde hegenden Textes

Erste Aufschlüsse, in welche Richtung die Geschichte vom goldenen Kalb
sich entwickelt hat, bietet das Gegenüber der sich signifikant unterscheidenden

Paralleltexte Dt 9,9-21 und Ex 32,1-35. Dass dabei der Deuteronomium-
text nicht am Anfang der Literargeschichte steht und der Exodustext auch
nicht einlinig von Dt 9 her zu erklären ist, ergibt sich aus der Tatsache, dass

in Dt 9,8 in der Moserede auf eine beim Leser als bekannt vorausgesetzte
Geschichte am Horeb zurückgegriffen wird.52

Mindestens bei Ex 32 handelt es sich um eine mehrfach überarbeitete
Version, was bereits an den verschiedenen thematischen Doppelungen erkennbar
ist, die Kohärenzprobleme mit sich bringen. Deutlich ist zunächst, dass die

vollständige Rekonstruktion des Bezugstextes von Dt 9,9ff. aus Ex 32,1-35
nicht möglich ist. Wohl aber hegen einige Übereinstimmungen vor, die trotzdem

darauf schliessen lassen, dass eine Vorlage von Ex 32 dem Rückgriff in Dt
9,9 zugrunde gelegen hat. So sind Ex 32,7-10 und Dt 9,12-14 weitgehend
parallel. Übereinstimmungen gibt es auch zwischen Ex 32,19-21 und Dt 9,16-20.
Auffällig ist die mehrfache Fürbitte des Mose für das Volk in Ex 32. In Ex
32,11-14 bewirkt Mose bereits vor seiner Rückkehr zum Volk Vergebung. In
Ex 32,25-29 folgt überraschend das Blutbad, das den Leviten aufgetragen wird,
wobei die Betonung darauf hegt, dass die Leviten sich weiter zu Jhwh gehalten
hätten (V. 26). In Ex 32,30-35 wird ein zweites Mal von einer Fürbitte berichtet,

die freilich nicht den Erfolg der ersten Fürbitte hat und wohl in die
Geschichte des Volkes und seiner Katastrophen vorausblickt und möglicherweise

auf die Götterbilder des Jerobeam anspielt. Demgegenüber finden wir in Dt
9 nur eine Fürbitte für das Volk, die erfolgreich ist, und eine ebenfalls erfolgreiche

Fürbitte für Aaron. Die beiden Versionen entsprechen sich weder in
der Abfolge noch in der inhaltlichen Aussage.

Dt 9,18f. geht davon aus, dass Mose nach der Zerstörung der Tafeln
Fürbitte leistet, während nach der Version in Ex 32 die erste Fürbitte des Mose
vor der Zerstörung der Tafeln geleistet wird. Die beiden Versionen stimmen
aber darin überein, dass es eine Fürbitte ist, die vor Moses Ankunft beim Volk
geschieht. Nach der Zerstörung des Kultbildes findet sich an der Stelle, an der
in Dt 9,20 Mose Fürbitte für Aaron hält, in Ex 32,22-24 dessen Rechtfertigung,

die sich von dem Bericht in 32,Iff. signifikant unterscheidet. Anschliessend

wird von dem Blutbad der Leviten berichtet (32,25-29). Es folgt der zweite

Aufenthalt des Mose auf dem Berg mit der zweiten Fürbitte für das Volk.

Überlegungen zur unpolemischen Gestalt der Vorlage von Ex 32,1-6: ebd., 147-149.
52 Dass «die ältere Schicht von Deuteronomium 9-10» «eine frühere Form von Exodus

32-34 voraussetzt», wird auch bei Lohfink, Dtn 9-10, 175, festgestellt.



208 Raik Heckl

Deutlich ist, dass die zweite, weniger erfolgreiche Fürbitte des Mose (Ex
32,30ff.) gegenüber der vorangehenden sekundär sein wird, da sie den Kontext
des Textes und sogar den Kontext des Pentateuch überschreitet. Daher ist zu
vermuten, dass bei der Abfassung von Ex 32 eine Vorlage verarbeitet worden
ist, die eine erfolgreiche Fürbitte des Mose entsprechend Dt 9 enthielt. Diese
wurde vor der Ankunft des Mose beim Volk stehen gelassen (mit der kleinen
Abweichung des Bezugs auf die Tafeln). Die zweite Fürbitte für das Volk aber
tritt an die Stelle, an der in der Vorlage einmal von Moses Fürbitte für Aaron
die Rede gewesen sein muss. Auch entschuldigt Ex 32 Aaron nicht nur mit
dem Willen des Volkes, sondern zusätzlich auch damit, dass das Kultbild von
selbst aus dem Feuer hervorgegangen sei (32,24), sowie mit dem Blutbad der
Leviten. M.E. sind dies deutliche Zeichen dafür, dass die zweite Fürbitte für
das Volk tatsächlich eine Fürbitte für Aaron ersetzt hat. Noch die priesterlich
geprägte letzte Stufe der Literargeschichte hat hier also einen zentralen
Bestandteil ihrer Vorlage ausgelassen und an seine Stelle andere Inhalte gestellt.

c) Die Umrisse des Grundtextes von Ex 32

Damit führt uns Dt 9 zu dem Text zurück, der Ex 32 einmal zugrunde gelegen
hat. Dennoch bleiben noch Kohärenzprobleme bestehen, die dafür sprechen,
dass Ex 32 eine noch weiter zurückführende Literargeschichte aufweist.53

Die wichtigsten Probleme sind der Unterschied zwischen der Deutung des

Kultbildes in Ex 32,1-6 und in Ex 32,23f. (vgl. Dt 9,12). Ex 32,Iff. geht davon

aus, dass Aaron ein Kultbild für Jhwh hergestellt hat. Dies setzt Dt 9,12 auch

voraus, kritisiert es aber, weswegen Dt 9,12 wohl Ex 32,1-6 in der vorliegenden

Form (bzw. ähnlichen54 Gestalt) bezeugt. Demgegenüber sieht Ex 32,23f.
eine Fremdgötterverehrung eines angeblich von selbst entstandenen Kultbildes.

Letzteres dient - wie erwähnt - der weiteren Entschuldigung Aarons.
Dies zeigt, dass man offensichtlich weiterhin mit Aarons Beteiligung an der

Herstellung des Kultbildes, aber auch mit der Fürbitte des Mose für Aaron
Probleme hatte.

M.E. stellt schon die Fürbitte für Aaron in der für Ex 32 vorausgesetzten
Vorlage ein Mittel dar, das ein Kohärenzproblem im übergreifenden
Zusammenhang verhindern soll. Die erfolgreiche Fürbitte des Mose wird durch die

Pentateuchüberlieferung im Ganzen erzwungen. So hatte Aaron offensichtlich

schon in der Vorlage unseres Pentateuch übergreifend eine besondere
Bedeutung, so dass auf seine Person nicht verzichtet werden konnte, was in der
priesterlich geprägten letzten Version des Pentateuch noch verstärkt wurde.

53 Die religionsgeschichtlichen und historischen Aspekte hat K. Koenen zusammenge¬
stellt. Vgl. Koenen, Eherne Schlange, 363-365.367.369f.

54 In 32,6 wechselt der Text mit priK1? in die Polemik, was ein Zeichen für eine Anpas¬

sung ist.



Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literargeschichte 209

Er konnte trotz der Herstellung des Kultbildes nicht verschwinden, obwohl
er aus der Sicht der Verfasser dafür den Tod verdient hätte, wie das Volk ja
übrigens auch (Ex 32,10!).

K. Koenen hat nun zu Recht darauf hingewiesen, dass Aaron kaum nur
von einem Polemiker mit dem Kultbild in eine Verbindung gebracht worden
wäre, wenn das nicht auf eine dies positiv ausdrückende Vorlage
zurückzuführen wäre. Dieses Argument und die oben festgestellten übergreifenden
Zwänge zur Fürbitte für Aaron lassen m.E. die begründete Schlussfolgerung
zu, dass in der Vorlage von Ex 32 einmal die Herstellung eines Kultbildes
durch Aaron positiv erwähnt worden ist und dass diese Vorlage integraler
Bestandteil der Pentateuchüberlieferung war.

d) Kontextuelle Argumente für die Einbindung des Vorlagetextes von Ex
32 in die Pentateuchüberlieferung

Für die im vorangehenden Abschnitt gewonnene These lassen sich nun weitere

unterstützende Argumente anführen: Zunächst fällt die kontextuelle
Stellung von Ex 32-34 ins Auge. Zwar handelt es sich bei den Stiftshüttengesetzen

Ex 25-31 und dem demgegenüber nahezu wörtlichen Bericht von deren
korrekter Errichtung55 (Ex 35-40) um genuin priesterliche Texte, doch ist es

auffällig, dass sozusagen im Zentrum zwischen den beiden Texten der polemische

Text über die Herstellung des Kultbildes steht. Dieser Kontrast
entspricht der Intention des priesterlich geprägten Endtextes von Ex 25-40;56
doch könnte sich im Zusammenhang der überlieferungskritischen Überlegungen

zu Ex 32 andeuten, dass der priesterliche Zusammenhang einen
vorangehenden Text substituiert, der ebenfalls die Herstellung eines Heiligtums
oder weiterer Kultgegenstände im Blick hatte.

M.E. lässt sich neben der Geschichte von der ehernen Schlange (Num 21,4-
957) auch im Gegenüber des Bildergebotes (Ex 20,4-6 par) und Ex 20,22b-23 ein
Hinweis darauf finden, dass die Pentateuchüberlieferung ursprünglich nicht
dezidiert mit einer Kultbildlosigkeit des //m'h-Kultes verbunden war. Ex 20,4
ist in dem Verbot eines jeglichen Bildes eindeutig. Auffällig ist das angefügte
Verbot der Anbetung und des Dienstes für diese Bilder (20,5a) und vor allem
die anschliessende Begründung (20,5b.6), die genauso wie die Begründung
beim Sabbatgebot (in seiner in Ex 20 und Dt 5 je unterschiedlichen Form) für
eine Neuerung dieser Vorschrift im Rahmen des Dekaloges spricht.58

55 «Die Kapitel Ex 25-31.35-40 bieten das Musterbeispiel der kultisch korrekten Anferti¬

gung von Kultobjekten» (Berlejung, Theologie der Bilder, 355).
56 Vgl. Berlejung, Theologie der Bilder, 355.
57 Vgl. dazu Koenen, Eherne Schlange, 353ff.
58 Gegen die Aussage von Houtman, Bundesbuch, 63, dass der Dekalog einen bilderlo¬

sen /Awh-Kult voraussetze. Zur Diskussion über das Dekaloggebot vgl. ebd.



210 Raik Heckl

Gegenüber dem Bildnisverbot im Dekalog ist Ex 20,22b-23 zumindest
weniger eindeutig:

sb icsn Kb anr "ilbxi ^pp "nbR Tir ptojjn Kb :dpdj> 'rrap n-am-]o '3 nrvin ara

«Ihr habt gesehen, dass ich mit euch vom Himmel geredet habe. Ihr sollt euch bei mir
nicht machen.59 Götter von Silber und Götter von Gold sollt ihr euch nicht machen.»

Zwar wird die Eröffnung des Zusammenhangs in V. 22b meist für die
Interpretation des Folgenden im Zusammenhang einer vorgeschriebenen Kultbild-
losigkeit in Anschlag gebracht. Doch ist V. 23 mit dem gegen die masoretische
Akzentuierung vorauszusetzenden Parallelismus60

Dpb iton Kb ant "übKi - ^pp -n'bx tix pton Kb

«Ihr sollt euch bei mir nicht silberne Götter machen. Götter aus Gold sollt ihr für euch
nicht machen.»

eher im Sinne eines zusätzlichen Verbotes von Bildern zu interpretieren.
Zumindest ist die Präposition nR im Sinne von «bei» zu übersetzen! Man kann
in diesem Zusammenhang sogar erwägen, ob Ex 20,22f. ursprünglich auf die
korrekte Materialität der unterschiedlichen Kultbilder abgezielt hat. Der
Parallelismus würde dann goldene Bilder für den privaten Gebrauch (C2b) und
silberne für den Kult verbieten ("HR), was implizieren könnte, dass der
Gebrauch des Goldes dem Jhwh-Kult ausdrücklich vorbehalten ist. Mit dieser

Interpretation kollidiert der Vordersatz V. 22b

apai? tter o'Qtörqp "P orrRb ofik

nicht, denn die Rede vom Himmel führt mit n,R~! DF1R - «ihr habt
gesehen» - das nachfolgende Gebot ein. V. 23 ist als Vorschrift über die Wahl des

Materials für ein Kultbild mindestens genauso gut begründet wie als
Vorschrift über die Kultbildlosigkeit der Jhwh-Verehrung.61 Wie dem auch sei, es

wird sich im Folgenden zeigen, dass auch letztere Interpretationsmöglichkeit
von Ex 20,22f. womöglich in der Kohärenzstruktur der Auszugsgeschichte
mit angelegt ist.

Jedenfalls haben sowohl die LXX, die anstelle ViR écroxoiç notiert, was
eigentlich auf ein zweites CD1? im Vers führen müsste, als auch die masoretische

59 Die Übersetzung folgt hier zunächst der masoretischen Akzentsetzung. Der ellipti¬
sche Charakter des ersten Satzes ist offenbar beabsichtigt, um den zweiten Satz auf ein
generelles Verbot von Bildern hin auszulegen. Vgl. die Einschätzung von Ehrlich,
Randglossen, 345, der den Vers ausserdem als «total verderbt» ansieht: «Man sollte für
Pill TtbKI =]03 'nbN einfach D'PnK D'ilbx erwarten, und dann würde erst das Ganze
überflüssig sein, da es nichts Neues brächte.»

60 «Die Masoreten haben [...] den poetischen Charakter von 20,23 negiert» (Houtman,
Bundesbuch, 51).

61 Vgl. die in Anm. 59 zitierte Einschätzung von A.B. Ehrlich.



Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literargeschichte 211

Akzentuierung62 die skizzierte Auslegungsmöglichkeit von Ex 20,22f. zu
verwischen gesucht. Beide Traditionen sehen also ein theologisches Problem im
Wortlaut, und zumindest die LXX hat wohl nicht ohne Grund in den Wortlaut

eingegriffen.

e) Die Vorlage von Ex 32 als Ziel einer alten Kohärenzstruktur der
Auszugsgeschichte

Dass Ex 32 in der hier eruierten Form einmal integraler Bestandteil der Pen-

tateuchüberlieferung war, lässt sich anhand einiger interessanter Querbeziehungen

zeigen. Die Herstellung des Kultbildes erfolgt in Ex 32,4, nachdem die
Israeliten den Schmuck der Frauen, Söhne und Töchter bei Aaron abgeliefert
haben (3f.). Diese als kollektive Stiftung63 des Materials für das Kultbild
anzusehende Handlung setzt voraus, dass die Israeliten erhebliche Mengen an
Gold besitzen, was angesichts der Tatsache, dass sie vorher als Frondienstlei-
stende in Ägypten gezeichnet werden und aus Ägypten geflohen sind, überraschend

ist. Doch findet sich gerade in der Auszugsgeschichte bekanntlich die

Aufforderung, dass die Israeliten sich Schmuck von ihren Nachbarn in Ägypten

geben lassen sollen, um die Ägypter zu berauben (Ex 3,21f.; 11,2f.), worauf

später der Bericht von dieser Beraubung folgt (Ex 12,35f.). An den genannten
Stellen wird von silbernen und goldenen Dingen (Dill ^05 ,l?3), wobei

es sich aufgrund des Kontextes um Schmuck64 handelt, der dort den Söhnen

und Töchtern angelegt werden soll, sowie von Kleidern gesprochen.
Weiterhin finden wir in Dt 2,6.28, in dem Rückgriff auf die vorpriesterliche
Version der Pentateuchüberlieferung, die Vorstellung, dass Israel für das auf
dem Wege durch die Wüste nötige Wasser mit Silber bezahlen werde, wobei
die Herkunft des Silbers nicht erklärt wird.

Da die Israeliten nach zweimaliger Aufforderung in Ex 3,2lf. und Ex 11,2
in Ex 12,35f. tatsächlich mit Gold, Silber und Kleidern der Ägypter ausziehen,

dürfte dem Verfasser im Dt allerdings klar gewesen sein, dass das Silber
aus Ägypten stammt. Das Gold aber wird in Dt 2 wohl nicht erwähnt, da es

(in dem Dt 2 zugrunde liegenden Text von Ex 32) zu einem Kultbild verarbeitet

und anschliessend vernichtet (vgl. Dt 9,21) wird.65 Wenn man nun davon

62 Die masoretische Akzentuierung will wahrscheinlich die hier vorgetragene Interpre¬
tation verhindern.

63 Zu den in Mesopotamien üblichen Stiftungen von Edelmetallen etc. für die Herstel¬

lung von Kultbildern vgl. Berlejung, Theologie der Bilder, 99, und die dort
angeführten Belegtexte.

64 Siehe Ex 3,22ba. Vgl. dazu auch Schmidt, Exodus, 106.
65 Freilich wird in dem priesterlichen Bericht über die Errichtung der Stiftshütte in Ex

35,22 gegen die Aussage von Ex 32,3a weiter vorausgesetzt, dass die Israeliten immer
noch über Gold - ebenfalls als Schmuck - verfügten, was im Zusammenhang von Ex
32 zu einem Kohärenzproblem führt.



212 Raik Heckl

ausgeht, dass Gold in Mesopotamien von grosser religiöser Bedeutung gewesen

ist,66 was sein Gebrauch in Ex 32 in ähnlicher Weise voraussetzt, dann
dürfte die Verwendung des Goldes für ein Kultbild bereits in Ex 3; 11; 12

angelegt sein. Dies zeigt sich in Ex 32 durch die Formulierungen

cp-nipi D5,].5 "ip 3ntn 'op ip-js (V. 2aßy)

und

onpmp -ins nntn -strns orrrb? ipnsn'] (V. 3a)

die direkt zurückzuführen scheinen nach Ex 3,22ba67, und ausserdem im
Gebrauch des Silbers bei der angestrebten Bezahlung des Wassers beim Durchzug

durch das Gebiet von Edom. Zeichnen sich so die Endpunkte einer
inhaltlichen Linie ab, so ist zu überlegen, ob die in Ex 3,21; 12,35 auch erwähnten

Feierkleider (vielleicht u.a.68) der Feier des Einweihungsfestes des Kultbildes

gedient haben mögen ("lPiC iTIiTb UPI - «ein Fest für Jhwh ist morgen», Ex
32,5).

Dass es sich bei der Vorlage von Ex 32 um einen ursprünglich nicht
polemischen Text gehandelt haben muss, zeigt sich daran, dass Gott durch seinen
Befehl in Ex 3,21f., der in Ex ll,2f. wiederholt wird, als der Initiator einer
Beraubung der Ägypter erscheint, der damit für das Material seines eigenen
Kultbildes gesorgt hat.

f) Zusammenfassung und Bestimmung des historischen Ortes der
Vorlage von Ex 32

Damit führt Ex 32 zurück zu einem dem Pentateuch zugrunde liegenden
Zusammenhang, der anders aussah als der Pentateuch, wie wir ihn nach den lite-
rarkritischen Rekonstruktionsversuchen kennen, der sich aber im Wortlaut
nicht mehr rekonstruieren lässt.69 Damit haben wir einen Bestandteil einer
Vorlage des Pentateuch eruiert, der einer Zeit entstammen muss, in der einige
primäre Aspekte der Jhwh-Verehrung wie ihre Bilderlosigkeit noch nicht in
der später von Dt und Priesterschrift festgelegten Weise fixiert waren.70 Dass

66 Zur religiösen Bedeutung des Goldes in Mesopotamien vgl. Berlejung, Theologie der
Bilder, 132f.

67 Einzige Differenz ist die Nichterwähnung der Frauen in Ex 3,22ba.
68 Die Erwähnung des rn!T~3n in Ex 10,8f. könnte direkt im Blick sein. Das in Ex 3,18;

5,3; 8,23 erwähnte Opfer fügt sich aus chronologischen Gründen nicht mit Ex 32,5.
69 Signifikant ist dabei, dass auch schon eine von Dt 9 unabhängige Analyse von Ex 32 ja

inhaltlich nicht exakt zu Dt 9 führt.
70 Ein weiterer Aspekt, der diese Pentateuchüberlieferung einmal geprägt hat, ist eine

mögliche Verehrung der Erzväter und deren Grabtraditionen, anhand derer sich auch
die ursprüngliche Verbindung der Vätergeschichte mit der Exodus-Mosegeschichte
aufzeigen lässt. Diese wird demnächst von mir in einem weiteren Beitrag ausführlich
diskutiert werden.



Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literargeschichte 213

das Kultbild noch in der vorliegenden polemischen Version von Ex 32 durch
den «Urvater» der Priesterschaft hergestellt wird, zeigt die dem Bild einst
zugeschriebene religiöse Bedeutung. Man kann daher über das von K. Koenen
Vorgetragene hinaus feststellen, dass Ex 32 auf eine Ätiologie des Kultbildes
(oder der Kultbilder) des Nordreiches im Rahmen einer literarischen Vorstufe
der Pentateuchüberlieferung zurückgeht. Diese fungierte wahrscheinlich als

Vorlage der vom Deuteronomium her kritisch überarbeiteten Fassung von Ex
32, die noch in Dt 9 bezeugt ist.

Für die hier überlieferungskritisch eruierte Vorstufe von Ex 32 im
Zusammenhang einer vorpriesterlichen und vordeuteronomischen Pentateuchüberlieferung

lassen sich nun durchaus Zeit und Ort bestimmen. Sie muss der
Legitimation des Kultbildes von Bet El im Sinne einer Kultätiologie gedient
haben, und somit gehört diese Vorstufe der Pentateuchüberlieferung in das

Nordreich. Die Ausarbeitung der Vorlage von Ex 32 zu einer Polemik gegen
die Kultbilder im Nordreich dürfte im Zusammenhang einer judäischen
Rezeption der Pentateuchüberlieferung also wohl nach 722 erfolgt sein.71 Auch
wenn die zweite Fürbitte des Mose in Ex 32,30ff. demgegenüber erheblich
später ist, könnte sich in ihr andeuten, dass die Rezeption des Textes den

Untergang des Nordreiches quasi als vaticinium ex eventu im Blick hat. Dafür
spricht auch, dass die Entfernung des Nechuschtan durch Hiskija als gesichert
gelten kann.72 Diese fiele mit der eruierten kultbildkritischen Rezeption der

Pentateuchüberlieferung im Süden zeitlich und in der Sache zusammen, und
womöglich hat sich die Kultbildpolemik in der Hebräischen Bibel so erst in
Folge der theologischen Auseinandersetzung mit den Traditionen des

untergegangenen Nordreiches herausgebildet.

Abstract

In dem Beitrag wird das Problem erörtert, dass unsere literarhistorisch orientierte Exegese

primär an einem Textwachstumsmodell orientiert ist. Es wird vorgeschlagen, die Einblicke

in die Religionsgeschichte, die die traditionsgeschichtlichen Untersuchungen erbringen,

mit der literarhistorischen Fragestellung in einer auf literarische Texte bezogenen
Überlieferungskritik zu verbinden. Denn es ist davon auszugehen, dass grundlegende
Veränderungen u.a. in der Religion auch zu radikalen Veränderungen an den Texten führten.
Da die Texte Teil eines lebendigen Kommunikationszusammenhanges gewesen sind,
finden sich in den Texten noch Anhaltspunkte für die zugrundeliegenden Texte, deren Wort-

71 Eine genaue zeitliche Einordnung ist allein anhand der zur Polemik ausformulierten
Geschichte nicht möglich. Allerdings lässt sich die Polemik in Ex 32 bekanntlich mit
der Herstellung der Kultbilder durch Jerobeam I Kön 19,28 verbinden. Eine enge
Beziehung besteht auch zu Hos 8,5f. Man vergleiche nur Hos 8,6b mit Dt 9,21 (Ex
32,20).

72 Siehe Koenen, Eherne Schlange, 354f.



214 Raik Heckl

laut zwar nicht rekonstruiert werden kann, deren Existenz aber verifiziert werden kann
und deren Umrisse z.T. noch erkennbar sind.

Die Methodik wird anhand von Ex 32 vorgeführt. Eine abreissende Kohärenzstruktur
innerhalb der Exodusgeschichte und das Problem der Herstellung des goldenen Kalbes
durch die Person Aarons lässt den Rückschluss zu, dass ein positiver Bericht von der
Herstellung des Kultbildes ein Schlüsseltext in der zugrundeliegenden Pentateuchüberliefe-

rung gewesen ist.

Literatur

Albani, M.: Der eine Gott und die himmlischen Heerscharen. Zur Begründung des
Monotheismus bei Deuterojesja im Horizont der Astralisierung des Gottesverständnisses im
Alten Orient (Arbeiten zur Bibel und ihrer Geschichte 1), Leipzig 2000

Becker, U.: Exegese des Alten Testaments (UTB 2664), Tübingen 2005

Berlejung, A.: Geschichte und Religionsgeschichte des antiken Israel, in: J.C. Gertz (Hg.):
Grundinformation Altes Testament (UTB 2745), Göttingen 2006, 55-185

Berlejung, A.: Die Theologie der Bilder (OBO 162), Freiburg (CH)/Göttingen 1998

Blum, E.: Notwendigkeit und Grenzen historischer Exegese. Plädoyer für eine alttesta-
mentliche Exegetik, in: B. Janowski (Hg.): Theologie und Exegese des Alten
Testaments / der Hebräischen Bibel. Zwischenbilanz und Zukunftsperspektiven (SBS 200),

Stuttgart 2005, 11-40

Carr, D.: Empirische Perspektiven auf das Deuteronomistische Geschichtswerk, Autor¬
manuskript 2006

—: Writing on the Tablet of the Heart. Origins of Scripture and Literature, Oxford 2005
De Wette, W.M.L.: Kritik der Israelitischen Geschichte. Erster Theil. Kritik der Mosai¬

schen Geschichte, Halle 1807

Diebner, B.J.: Genesis als Buch der antik-jüdischen Bibel. Eine unhistorisch-kritische Spe¬

kulation, DBAT 17 (1983) 81-98

Ehrlich, A.B.: Randglossen zur Hebräischen Bibel. Erster Band, Leipzig 1908

Eißfeldt, O.: Einleitung in das Alte Testament, Tübingen 31964

Ewald, H.: Einleitung in die Geschichte des Volkes Israel, Göttingen 31864

Fohrer, G.: Einleitung in das Alte Testament, Heidelberg 121979

Fohrer, G. u.a.: Exegese des Alten Testaments. Einführung in die Methodik (UTB 267),
Wiesbaden 61993

Gunkel, H.: Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit. Eine religionsgeschichtliche
Untersuchung über Gen 1 und Ap Joh 12, Göttingen 1895

Gunneweg, A.H.J.: Art. «Traditionsgeschichtliche Forschung», BHH 3, Göttingen 1966,
2018-2020

Heckl, R.: Der biblische Kanon - Glaubenszeugnis der Generationen des Anfangs. Über¬

legungen zur theologischen Bedeutung der historisch-kritischen Exegese, KuD 53

(2007) 145-157

—: «]hwh ist unsere Gerechtigkeit» (Jer 23,5f.). Überlieferungsgeschichtliche Erwägungen
zu Jer 21-24, in: R. Lux, E.-J. Waschke (Hg.): Die unwiderstehliche Wahrheit. Studien

zur alttestamentlichen Prophétie, FS A. Meinhold (Arbeiten zur Bibel und ihrer
Geschichte 23), Leipzig 2006, 181-198

—: Moses Vermächtnis. Kohärenz, literarische Intention und Funktion von Dtn 1-3 (Ar¬
beiten zur Bibel und ihrer Geschichte 9), Leipzig 2004



Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literargeschichte 215

Houtman, C.: Das Bundesbuch. Ein Kommentar (DMOA 24), Leiden/New York/Köln
1997

Kaiser, O.: Einleitung in das Alte Testament, Gütersloh 51984

Keel, O.: Sturmgott - Sonnengott - Einziger. Ein neuer Versuch, die Entstehung des ju-
däischen Monotheismus historisch zu verstehen, BiKi 49 (1994) 82-92

Koenen, K.: Bethel. Geschichte, Kult und Theologie (OBO 192), Freiburg (CH)/Göttin-
gen 2003

—: Eherne Schlange und goldenes Kalb. Ein Vergleich der Uberlieferungen, ZAW 111

(1999) 353-372

Kratz, R.G.: Innerbiblische Exegese und Redaktionsgeschichte im Lichte empirischer Evi¬

denz, in: ders.: Das Judentum im Zeitalter des Zweiten Tempels (FAT 42), Tübingen
2004, 37-69

Krauss, R.: Art. «Manethon», Der Neue Pauly 7, Stuttgart 1999, 804f.

Lohfink, N.: Dtn 9,1-10,11 und Exodus 32-34. Zu Endtextstruktur, Intertextualität,
Schichtung und Abhängigkeiten, in: ders.: Studien zum Deuteronomium und zur deu-
teronomistischen Literatur V (SBA 38), Stuttgart 2005, 131-180

Rösel, M.: Art. «Traditionskritik/Traditionsgeschichte I. Altes Testament», TRE 33, Ber¬

lin u.a. 2002, 732-743

Schmidt, W.H.: Exodus. 1. Teilband Exodus 1-6 (BK II/1), Neukirchen-Vluyn 1988

Schniedewind, W.M.: How the Bible Became a Book. The Textualization of Ancient Isra¬

el, New York 2004

Smend, R.: Die Entstehung des Alten Testaments (ThW 3), Stuttgart/Berlin/Köln 41989

Steck, O.H.: Exegese des Alten Testaments. Leitfaden der Methodik. Ein Arbeitsbuch für
Proseminare, Seminare und Vorlesungen, Neukirchen-Vluyn 141999

Tov, E.: Der Text der Hebräischen Bibel. Handbuch der Textkritik, Stuttgart 1997

Waddell, W.G. (Hg.): Manetho (LCL 350), Cambridge/London 1940

Walton, F.R. (Hg.): Diodorus of Sicily. The Library of History Books XXXIII-XL (LCL
423), Cambridge/London 1967

Wandrey, I.: Art. «Hekataios von Abdera», Der Neue Pauly 5, Stuttgart 1998, 267
Weiser, A.: Einleitung in das Alte Testament, Göttingen 51962

Zenger, E. u.a.: Einleitung in das Alte Testament, Stuttgart u.a. 62006

Ziemer, B.: Prophetenrede und Gottesrede im Pentateuch und der Ausgang der Schriftpro-
phetie, in: R. Lux, E.-J. Waschke (Hg.): Die unwiderstehliche Wahrheit. Studien zur
alttestamentlichen Prophétie, FS A. Meinhold (Arbeiten zur Bibel und ihrer Geschichte

23), Leipzig 2006, 441-466

Raik Heckl, Leipzig


	Die Religionsgeschichte als Schlüssel für die Literaturgeschichte : eine neu gefasste Überlieferungskritik vorgestellt am Beispiel von Ex 32

