Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 63 (2007)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Elisabeth Schiissler Fiorenza: Weisheitswege. Eine Einfithrung in feministische Bibelinter-
pretation (aus dem Englischen iibersetzt von Regula Griinefelder), Katholisches Bibel-
werk: Stuttgart 2005 (Original: Wisdom Ways. Introducing Feminist Biblical Interpre-
tation, Maryknoll NY 2001). 324 S., EUR 24.90, ISBN 978-3-460-25275-2.

«Bibellesen ist nicht unschuldig; es kann zur Unterdriickung beitragen oder zum Tanzen
und zur Befreiung anstiften.» Regula Griinefelder, die Ubersetzerin dieses Buches, bringt
damit den Ausgangspunkt von «Weisheitswege» im Vorwort auf den Punkt. Gerade weil
die Bibel sich manchmal als Verbiindete auf dem Weg der Befreiung, manches Mal aber als
Vermittlerin kyriarchaler Werte erwiesen hat, ist ihre Lektiire mit grosster Sorgfalt anzu-
gehen. «Ich lade sie ein, ein kritisches, das heisst selbst-bestimmendes Subjekt ihrer Bibel-
auslegung und ihrer spirituellen Visionen zu werden. Es geht nicht darum, einen Text ein
und fiir allemal als unterdriickend oder als befreiend zu stempeln» (9).

Schiissler Fiorenza zieht im vorliegenden Buch eine Summe ihrer Arbeit und macht da-
mit ihre Reflexionen und Erfahrungen zuginglich. Sie legt ein differenziertes Begriffsin-
strumentarium vor, in das sich einzuarbeiten nicht ganz einfach, aber sehr klirend ist. An-
ders als viele Einfithrungswerke in das Bibelstudium will dieses Buch nicht die Frage beant-
worten, wie Bibeltexte «richtig» zu lesen sind. Vielmehr geht es um die Frage, wie die Bibel
aus feministischer Perspektive und auf emanzipatorische Weise gelesen werden kann. Die
Grundfragen kreisen darum, wie Bibelinterpretation differiert, wenn sie unter verschiede-
nen hermeneutischen Optionen geschieht, und wie die Uberzeugungsmacht der Bibel her-
gestellt wird.

Dabei legt Schiissler Fiorenza mehr Augenmerk darauf, welche unterschiedlichen Para-
digmen und Hermeneutiken es gibt und welche Konsequenzen diese beziiglich Bibelinter-
pretation mit sich bringen, und vernachlissigt die Verankerung ihrer Weisheitswege im Be-
kannten. Wie definiert sie eigentlich Hermeneutik? Wo klinkt sie sich in der philoso-
phisch-theologischen Hermeneutik-Debatte ein (oder aus)? Thre Rede vom «spiraligen
Kreistanz» ist sicher eine Weiterfithrung des «hermeneutischen Zirkels» (Paul Ricceur
1971) oder vom «Zirkel menschlichen Lernens» (Dorothee Sélle 1990) - doch liegt diese
Art Ankniipfung nicht im Interesse Schiissler Fiorenzas. Auch wenn Ihr Beitrag ohne sol-
che Verweise wertvoll bleibt, wiirde die Lektiire durch sie vereinfacht und ihr Standpunkt
weniger verabsolutiert erscheinen.

Fiir die deutschsprachige akademische Landschaft ist die Rede von mehreren Paradig-
men theologisch befreiend. Sie stehen (nicht ungewertet) nebeneinander, ihre Zugangswei-
sen, Voraussetzungen, Konsequenzen und Optionen werden leicht einsehbar: das Offen-
barungsparadigma (das statt Glauben an Gott, Glauben an die Bibel lehrt) - das wissen-
schafts-positivistische Paradigma (das die Autoritét der Kirche durch Wissenschaftsgliubig-
keit ersetzt und methodische Diskussionen theologischen vorzieht und das das vorherr-
schende Paradigma in Deutschland ist) - das hermeneutisch-kulturelle Paradigma (das tra-
ditionelle Autorititen durch eigene ersetzt und sich im individualistisch-pluralistischen Li-
beralismus aufzuldsen droht) - das rhetorisch-emanzipatorische Paradigma (dasjenige von
Schiissler Fiorenza, das sich zur Aufgabe setzt, die Folgen von Textinterpretation und ihre
Verwicklung in Herrschaftsstrukturen im Leben von Frauen und Minnern offenzulegen).

Dieses letzte und jlingste Paradigma scheut sich nicht, seine «Brillen» offen zu legen und
somit ein kritisches hermeneutisches Selbst-Bewusstsein der InterpretInnen einzufordern.
Dies ist denn auch die Stirke von Schiissler Fiorenza, die theoretischen Denkrahmen, die

ThZ 2/63 (2007) S. 175-192



176 Rezensionen

im Leseprozess am Werk sind, zu benennen, und somit die Analysenkategorien, mit denen
wir an Bibeltexte herangehen, transparent zu machen. In diesem Sinn erachte ich ihr Buch
als wichtigen Beitrag, der BibelwissenschafterInnen zu intellektueller Miindigkeit verhilft.

Luzia Sutter Rehmann, Basel

Stefan Ark Nitsche: Jesaja 24-27: ein dramatischer Text. Die Frage nach den Genres prophe-
tischer Literatur des Alten Testaments und die Textgraphik der grofien Jesajarolle aus
Qumran (BWANT 166), Kohlhammer: Stuttgart 2006. 304 S., EUR 29.80.-, ISBN 3-17-
018672-8.

Die einst von Bernhard Duhm (Das Buch Jesaja, 1892, #1922) als «durchaus selbstindige
Schrift» und mit dem Gattungsmerkmal «Apokalypse» versehenen Kapitel Jes 24-27 erfreu-
en sich in der gegenwarugen Forschung wieder einmal besonderer Beliebtheit. So sind in
den vergangenen Jahren eine ganze Reihe von Studien zu Komposition, Tradition und Re-
daktion, aber auch zur Intertextualitit von Jes 24-27 erschienen. Unter diesen Arbeiten
nimmt die hier besprochene Neuendettelsauer Habilitationsschrift von Nitsche einen be-
sonderen Platz ein, insofern sie einen konsequent literaturwissenschaftlichen Ansatz mit
einem textgeschichtlich-empirischen Zugang verbindet und dabei literarhistorische Fragen
nicht ausblendet.

Das Ergebnis der Studie ist bereits in ihrem Titel enthalten: Jes 24-27 sind ein Drama,
fiir das nach der Definition des Verfassers der Wechsel von Szenen und Sprechern kenn-
zeichnend ist. Nitsche begriindet seine These aus einer doppelten Perspektive.

Zunichst erhebt er die Figurenrede (Lexis), die mittels Nebentexten oder Wortkulissen
provozierte Imagination (Opsis), das dramaturgische Grundmuster (Ploz) und die appellati-
ve Funktion von Jes 24-27. Als wechselnde Sprecher (Personnage) identifiziert Nitsche an-
hand des Wechsels der Selbstidentifikationen, der Phorik, der identifizierenden Anrede,
des Modus sowie stilistischer und formkritischer Merkmale 1.) den Propheten, 2.) einen
Chor der Stadtbewohner, 3.) die personifizierte Stadt Zion, 4.) einen Chorfiihrer bzw. ei-
nen Halbchor, 5.) Jahwe und 6.) zwei in einem Diskurs befindliche Sprecher. Fiir die Zu-
weisung der einzelnen Texte an die jeweiligen Sprecher, fiir die Nitsche in Einzelfillen Al-
ternativen benennt und die einen Prototyp in Richard G. Moultons (The Literary Study
of the Bible, 1896) Interpretation von Jes 24-27 als einer «rhapsody of judgement and sal-
vation» mit verschiedenen Stimmen besitzt, muss auf das Buch selbst verwiesen werden.
Besonders instruktiv sind in diesem umfangreichsten Teil des Werks (40-228) 1.) der Hin-
weis auf die Uberlieferung der antiken griechischen Tragodien zunichst als Fliesstexte, die
erst in hellenistischer Zeit im Rahmen des Schulgebrauchs um Hinweise auf Sprecherwech-
sel, Rollennamen und Inhaltsangaben (hypothesis) erweitert und textgraphisch gegliedert
wurden, 2.) die exemplarische Erhebung der Lexis aus der versuchsweise fortlaufend und
ohne Sprecherangaben und Nebentexte prisentierten Passage der Verse 1971-1991 aus
Schillers Wilhelm Tell, 3.) ein Exkurs zur Mauerschau (7eichoskopie) im Alten Testament,
in dem der Begriff «Spiher» als Metapher der Funktion der Prophetie verstanden wird (vgl.
Mi 1,8-16; Hab 2,1; Nah 2,2).

Eine empirische Bestitigung fiir die von ihm vorgeschlagene dramatische «Les-Art» (sic!)
findet Nitsche sodann in der merkwiirdigen Textgraphik der groflen Jesaja-Rolle aus Qum-
ran (1QJes?). Textgraphisch stellt die aus dem 2./1. Jh. v. Chr. stammende Rolle insofern
eine Besonderheit unter antiken Schriftrollen und Papyri dar, als sie eine enorm hohe An-
zahl und Vielfalt textgraphischer Segmentierungen bietet. Insgesamt gliedert die Rolle
nach Nitsche das Jesajabuch in 180 Haupt- und 333 Unterabschnitte. Dabei finden sich eine



Rezensionen 177

iltere, kleinteiligere Gliederung mittels Randzeichen und eine jiingere, weitmaschigere
mittels freiem Zeilenende, Leerzeile, Einriickung (a/inea) und Leerraum zwischen zwei
Waortern (spatium). Nitsche deutet diese Textgraphik als Hinweis auf eine spezifische Kom-
munikations- und Gebrauchssituation von 1Q]Jes? als einem fiir den 6ffentlichen Vortrag
bestimmten und mitunter von unterschiedlichen Sprechern zu rezitierenden Text. Die In-
terpretation der textgraphischen Signale, die die Schreiber von 1Q]Jes* im Bereich von Jes
24-27 setzen, bestitigen (mit einer Ausnahme in Jes 26,8b) die von Nitsche zuvor am Ma-
soretischen Text durchgefiihrte Lexis. Dies fiihrt ihn zu der These, dass die dltesten bisher
bekannten und zeitlich nicht allzu weit von der Endredaktion des Jesajabuches zu veror-
tenden Rezipienten Jes 24-27 nur deswegen als dramatischen Text gekennzeichnet haben,
weil Jes 24-27 selbst ein dramatischer Text sei. Die Rezeptionsgeschichte wird hier konse-
quent als ein Mittel zur Erhebung der Redaktionsgeschichte verstanden.

In einem zweiten (kiirzeren) Hauptteil (229-253) untersucht Nitsche exemplarisch die
Textgraphik von 1QJes?* an drei weiteren Abschnitten des Jesajabuches und korreliert die
anhand der dort vorgefundenen Segmentierungen herausgearbeiteten Kommunikations-
strukturen erneut mit Gattungen, die aus der altgriechischen Literaturgeschichte bekannt
sind. Die extrem kleinteilige Gliederung in 1QJes?* zu Jes 61,10-62,9 deute darauf hin, dass
dieser Text als Wechselrede zwischen Zion und Chor bzw. Prophet und Chor nach dem
Muster der aus der antiken Tragddie bekannten Muster der Stichormythie (vgl. z.B. Aischy-
los, Die Sieben gegen Theben, 961ff.) gestaltet sei. Die Textgraphik von Jes 6-9 in 1QJes?
unterliege den Kriterien des epischen Genres in Makropositionen. So sei Jes 6-9 in der
Qumranrolle als erzihlender Text verstanden worden. Die Segmentierung versuche hier
den Progress der Handlung anzuzeigen Die Textgraphik der Massa-Komposition in Jes 13-
23 in 1QJes* schliesslich verweise auf eine Mischung aus Erzihlungen, Prophezeiungen,
dramatischen Schilderungen, Liedern und eschatologischen Bildern. Gattungsmassig erin-
nere dies an die v.a. von Pindar und Bakchylides bekannte episch-dramatische Chorlyrik.
Einem shnlichen Genre seien vermutlich auch die urspriinglich selbstindig tradierten
Fremdvolkerworte in Jes 15-16, Jer 48 oder Jer 49,7-22 zuzuweisen.

Das Buch schliesst mit Thesen zur literaturwissenschaftlichen Interpretation und Her-
meneutik prophet1scher Texte dramatischen Genres (279-289), deren angemessenes Verste-
hen nur in einem Zusammenspiel von gottlichem Autor, Text und inspiriert Lesenden
mdglich sei.

Die Arbeit von Nitsche ldsst sich gewissermassen als textgeschichtlich umgesetzte und
methodisch begriindete Fortfiihrung der von Johann Gottfried Herder empfohlenen Lek-
tiire der prophetischen Biicher des Alten Testaments verstehen: «Am sorgsamsten suchen
Sie, mein lieber, die einzelnen Stiicke eines Propheten abzutheilen, zu sondern und zu ord-
nen [...] Eine richtige Abtheilung hilft ausserordentlich» (Briefe, das Studium der Theolo-
gie betreffend, I, 21785, SW X, 100). Auch mit der vorgefiihrten literaturgeschichtlichen
Komparatistik, die konsequent die altgriechische fiir die alttestamentliche Literaturge-
schichte fruchtbar zu machen versucht, steht das Buch von Nitsche in der Linie, die von
der Gattungspoetik des 18. Jahrhunderts bis zu den literaturwissenschaftlichen Einleitun-
gen in die Bibel von Robert Alter und Frank Kermode (The Literary Guide to the Bible,
1987, 192002) fiihrt. Gleichwohl wirft die vorliegende Studie eine ganze Reihe von Fragen
auf, wobei hier nur auf drei Problemkreise hingewiesen werden soll: Die soziokulturelle
Verortung der fiir 6ffentliche Vortrige, vielleicht im «Stil eines Oratoriums» (276), vorge-
sehenen Texte wie Jes 24-27, Jes 13-23 oder Jes 60-61 ist mit dem Hinweis auf die Erwih-
nung von Tempelsingern und Sehern in der Chronik (277f.) sehr vage und bietet kaum
eine befriedigende Einordnung in die Gesellschaft des antiken Israel/Juda. Gerne erfiihre
man, wie die beschriebenen Gattungsparallelen zwischen der antiken Tragddie und Chor-



178 Rezensionen

lyrik einerseits und den entsprechenden Jesajatexten iiberlieferungs- und literaturge-
schichtlich zu erkliren sind. Schliesslich miisste der Geltungsbereich der fiir prophetische
Texte erhobenen Diskurshermeneutik und die Kriterien dafiir, was «inspiriert lesen» (288)
meint, weitergehend reflektiert werden. Trotz dieser Anfragen handelt es sich um ein sehr
interessantes, mitunter etwas redundantes Buch, dessen eigene Textgraphik zwar nicht im-
mer ganz gliicklich ist, das aber auch fiir eine stirker redaktionsgeschichtlich orientierte

Prophetenauslegung inspirierend sein kann.
Markus Witte, Frankfurt a.M.

Hans Andreas Tanner: Amalek. Der Feind Israels und der Feind Jahwes. Eine Studie zu den
Amalektexten im Alten Testament (tvz-Dissertationen), TVZ: Ziirich 2005. 392 S.,
CHEF 54.—, EUR 34.50, ISBN 3-290-17340-2.

Die von W. Dietrich betreute Berner Dissertation wendet sich entschlossen den mit Ge-
walt beladenen alttestamentlichen Texten tiber Amalek zu. Das Hauptinteresse liegt in der
Frage, was diese verbalen Gewalttitigkeiten im Munde JHWHs aussagen wollen, und was
wir fiir unsern heutigen Umgang mit Gewalt und Gewalt-Uberwindung daraus lernen
kénnen. Demgegeniiber treten Rekonstruktionen der historischen, literarischen und iiber-
lieferungsgeschichtlichen Hintergriinde, welche zwangsliufig hypothetisch bleiben, deut-
lich zuriick.

Die Untersuchung setzt ein mit einer sorgfiltigen Exegese der Amalekiterschlacht in Ex
17,8-16 (17-75). Tanner versteht diesen Abschnitt, der im Kontext nur locker integriert er-
scheint, als spites Produkt einer grundsitzlichen Auseinandersetzung: Der heilsgeschicht-
liche Weg von Agypten zum Sinai und nach Kanaan erscheint durch den unerwarteten An-
griff Amaleks gefihrdet; doch am Schluss wird menschliche Gewalt abgelost durch
JHWHs Versprechen, sich seiner Feinde endgliltig anzunehmen. In nachexilischer Zeit
machte diese Erzahlung Mut und weckte Hoffnung in Situationen der Bedringnis. Dass
aus ihr keine Legitimation eigenmichtiger Gewaltanwendung herausgelesen werden darf,
zeigt seinerseits der Schluss der Kundschafter-Erzihlung: Num 14,39-45 erweist sich als be-
absichtigte «Gegen-Erzihlung», welche den Parallel-Bericht von Dt 1,41-45 sekundir im
Blick auf die Amalek-Thematik von Ex 17 bearbeitet. Nun wird unmissverstiandlich klar,
dass Israel nie nach eigenem Ermessen Gewalt anwenden darf, nicht einmal gegen JHWHs
Erzfeind Amalek.

Expliziter weist das sogen. Amalekitergesetz (Dt 25,17-19) auf Ex 17 zuriick. Die nur in
Ex 17 und Dt 25 belegte Wendung, dass der «Name» eines Volkes «ausgelscht» werden
soll, darf laut Tanner nicht mit einer Forderung, Amalek auszurotten, gleichgesetzt wer-
den, zumal das Amalekitergesetz erst dann Geltung erhilt, wenn JHWH fiir Israel Ruhe
vor allen Feinden geschaffen hat (V. 19). Amalek ist auf einer Meta-Ebene als - historisch
nicht konkret fassbarer — «Feind kat’exochen» zu verstehen, und der Text will nicht zu Ge-
walt und Genozid anleiten, sondern zur Verarbeitung traumatischer Gewalterfahrungen -
etwa im Sinne von Jes 43,18: «Denkt nicht mehr an das, was frither war; auf das, was ver-
gangen ist, sollt ihr nicht achten.»

Einem solchen Verstindnis zu widersprechen scheint allerdings I Sam 15: Samuels Auf-
ruf an Saul, an allen amalekitischen Menschen und Tieren den vernichtenden Bann zu voll-
ziehen. Doch Tanner schafft auch hier mittels einer ausfiihrlichen und sorgsamen Exegese
(108-216) das Kunststiick, den Text frei von Genozid-Forderungen zu verstehen bzw. eine
martialische Auslegung als Missbrauch des Textes zu entlarven. Mit Samuels Ablehnung
jeglicher politischer Pragmatik lisst sich kein realer Krieg fithren. Diese Erzihlung, welche



Rezensionen 179

die Gewalt auf die Spitze treibt, dient gerade dazu, Gewaltanwendung dem Menschen aus
der Hand zu nehmen.

Zwei weitere Exegesen beschiftigen sich mit Davids Kampf gegen die Amalekiter (I Sam
30) und mit dem amalekitischen Boten, der Sauls Insignien zu David bringt, nachdem er
den Gesalbten Saul angetastet hat (IT Sam 1). Nur bei Saul und David hat einerseits die Sal-
bung ein theologisches Schwergewicht und wird andrerseits eine Auseinandersetzung mit
dem Meta-Feind Amalek erzihlt.

Das dank Kapitel-Zusammenfassungen tibersichtliche Buch schliesst mit einem Ausblick
auf dhnliche exegetische Ergebnisse in der rabbinischen Auslegung sowie mit Bibliographie
und Bibelstellenregister.

Die Untersuchung beeindruckt durch viererlei Stirken: durch wertvolle Einzelbeobach-
tungen am Text, durch eine umsichtige und kritisch-niichterne (allerdings zuweilen etwas
redundante) Argumentation, durch das Ernstnehmen des biblischen Wortlauts und durch
das engagierte Interesse an den Texten im Blick auf heutige ethische Fragen. Tanners Spit-
datierungen sowie das von ihm herausgearbeitete dichte Netz von (redaktionellen?) Quer-
verweisen und theologischen Assoziationen wirken als Befrelungsschlag gegeniiber man-
chen gequilten historisierenden Erklirungen. Das Durchhauen des gordischen Knotens
hat allerdings auch einen problematischen Preis: Die Texte bekommen - trotz ihrer erzih-
lerischen Lebendigkeit - nunmehr einen stark theoretisierenden Lehr-Charakter; Amalek
droht zu einer blutleeren Chiffre zu werden, und die postulierte Trost- und Ermutigungs-
funktion der Texte fiir die nachexilische Zeit weist wenig Kontur auf.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Gregory Mobley: The Empty Men. The Heroic Tradition of Ancient Israel (AncB RL),
Doubleday: New York 2005. 294 S., USD 35.-, ISBN 0-385-49851-9.

Der Autor, Associate Professor fiir Altes Testament an der Andover Newton Theological
School in Massachusetts, beschiftigt sich in der vorliegenden Studie mit den wilden Aben-
teurern in den Biichern Ri und Sam - hauptsichlich aber mit Ehud, Gideon und Simson.
Sein Ziel besteht darin, diese Gestalten aus ihrer glaubens-paradigmatischen Zihmung
durch das dtr Geschichtswerk zu befreien, um die Kriegerkultur der frithen Eisenzeit zu
rekonstruieren. Der eigenartige Buchtitel «The Empty Men» leitet sich her von den
op DU (Ri 9,45 11,3; vgl. IT Sam 6,20; IT Chr 13,7), was meist mit «lose Gesellen» wie-
dergegeben wird. Mobley tibersetzt «men of nothing» und betrachtet diese soziologisch als
jingere S6hne, welche aus dem Erb- und Sozialgefiige herausgefallen sind und deshalb mit
eigener Faust fir ihren Lebensunterhalt sorgen miissen (vgl. Davids Riuberbande in I Sam
22.9).

Einleitend diskutiert Mobley geschickt verschiedene Fallen, in die Wissenschaftler tap-
pen konnen, welche aus biblischen Texten Informationen iiber das zweite Jahrtausend
v.Chr. gewinnen wollen. Am schwierigsten erscheint ihm die Unterscheidung zwischen
(real gelebter) Kultur und (z.T. irrealer) literarischer Konvention. Dasselbe Problem stellt
sich bei analogen altorientalischen, meist episch-mythischen Texten. Mobley skizziert die
charakteristischen Ziige des wilden Kriegerethos anhand biblischer sowie ausserbiblischer
Texte und zeigt, dass einiges auch historisch ist und nicht nur auf literarischer Konvention
beruht. Zudem diskutiert er die bei Ausgrabungen gefundenen rund fiinfzig grossen Pfeil-
spitzen mit Inschriften ihrer Besitzer, die sich zuweilen «Sohn der (Kriegsgdttin) Anat»
(vgl. den Krieger Samgar ben Anat in Ri 3,31; 5,6) nennen.



180 Rezensionen

Nach diesen stirker historisch orientierten Ausfithrungen tiberrascht es, dass das an-
schliessende Kapitel iiber die Ehud-Erzihlung (Ri 3,12-30) ausschliesslich an deren literari-
scher Gestaltung interessiert ist. In einer subtilen Analyse spiirt Mobley ein dichtes Netz
von Stichwortbeziigen und Inklusionen auf, welche mit satirischen und polemischen Zii-
gen auf ein JHWH-theologisches Profil hinweisen. Unwillkiirlich fragt man sich, in wel-
cher Zeit eine literarisch so raffinierte Erzihlung - «with hardly a word wasted» - anzuset-
zen wire, zumal sie dem (von Mobley rekonstruierten) martialischen Ethos der friihen Ei-
senzeit noch sehr nahe steht. Doch Mobley geht auf diese Frage nicht ein.

Wihrend die Ehud-Geschichte nach Ablésung einiger dtr Rahmenbemerkungen eine ge-
schlossene Erzihlung ergibt, zeigt die Gideon-Uberlieferung ein viel komplexeres Bild; sie
ist mit einer Kathedrale zu vergleichen, die wihrend Jahrhunderten durch viele Seitenka-
pellen gewachsen ist. Die ausfithrliche Analyse (113-170) ergibt zahlreiche Erzahlschliisse,
die sich konkurrenzieren, sowie - angefangen mit den beiden Namen Gideon und Jerub-
baal - Doppelungen, die sich allerdings nicht auf zwei durchgehende Erzihlfiden verteilen
lassen. Entsprechend wirkt das literarische und theologische Ergebnis von Mobleys Ana-
lyse nicht so glanzvoll wie im Ehud-Kapitel.

Bei der Gestalt des Simson kommt zur Analyse der komplexen Uberlieferung noch ein
hilfreicher Blick in die Folklore hinzu. Mobley vergleicht Simson mit der archetypischen
(afro-amerikanischen) Gestalt des «Bad Nigger», der als Outlaw gegen die unterdriickeri-
sche Ordnung kimpft. Gleichzeitig lassen sich mythische Uberhthungen beobachten:
Mobley erinnert an das mesopotamische Mischwesen mit geflochtenen Haaren namens
Lachmu, das als Chaos-Macht im Dienst Marduks steht. Insofern ldsst sich der haarige Sim-
son mit Lachmu vergleichen. JHWH benutzt laut Ri 14,4 Simsons Liebe zu einer Philiste-
rin dazu, einen Anlass zum Streit gegen die Philister zu schaffen. Eine weitere Facette er-
gibt der Vergleich mit dem Wild man Enkidu, der seine Wildheit durch eine Prostituierte
verliert. Die Simson-Uberlieferung bleibt offen fiir unterschiedliche Lesarten, wodurch
sich jeweils auch die Konsequenzen fiir das theologische Verstindnis verindern.

Ein letztes Kapitel zieht die Linie weiter zu den spiteren Epochen der Geschichte Israels,
in denen das beschriebene Muster immer seltener zu beobachten ist, aber noch in der Ge-
stalt der Judit greifbar wird. Ausfiihrliche Register erschliessen das Buch, das nicht nur
durch seine Argumentation beeindruckt, sondern vor allem durch die Liebe des Autors zu
den Wild bzw. Empty men.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Daniel Bodi (in collaboration with Brigitte Donnet-Guez): The Michal Affair. From Zimri-
Lim to the Rabbis (Hebrew Bible Monographs 3), Sheffield Phoenix Press: Sheffield
2005. 169 S. (pb.), £ 15.95, USD 22.50, EUR 20.-, ISBN 1-905048-17-3.

Bodi, der in Paris und Strassburg hebriische und semitische Sprachen unterrichtet, kombi-
niert in seiner kenntnisreichen Studie drei ganz unterschiedliche Zugangsweisen zur Ge-
stalt Michals, der Tochter Sauls.

Im ersten Kapitel werden die verstreuten Erwihnungen Michals in I/1I Sam mit der Me-
thode des rhetorical criticism untersucht. Unter Beachtung von ironisch verwendeten Dop-
peldeutigkeiten und inclusions betont Bodi den polemischen Charakter dieser Texte, wel-
che die Institution des K&nigtums denunzieren. Michals echte Liebe zu David wird von
den (gegensitzlichen) politischen Ambitionen Sauls und Davids skrupellos missbraucht.
Michal wird so zur tragischen Gestalt, welche gleichzeitig das Ende des Kénigtums vorab-
schattet.



Rezensionen 181

Das zweite Kapitel greift weit zuriick in die altbabylonische Geschichte und versucht,
das Geschick zweier Tochter des Mari-K6nigs Zimri-Lim als Sachparallele zu Michal
fruchtbar zu machen. Zimri-Lim verheiratete zwei seiner Tochter an denselben Vasallen
und erwartete von den Tochtern, dass sie thm die geheimen Pline ihres politisch unzuver-
lissigen Gatten meldeten. Diese menschlich belastende Konstellation fiihrte zum Zerwiirf-
nis der Schwestern und schliesslich im einen Fall zur Ehescheidung. Die behauptete Sach-
Analogie zu Sauls Tochtern Merab und Michal wird allerdings dadurch getriibt, dass Saul
die dltere Tochter zwar erst David versprach, aber dann mit Adriel verheiratete.

Das dritte Kapitel wendet sich den rabbinischen Texten aus Talmud und Midrasch zu
und breitet ein vielfiltiges Material an scharfsinnigen Uberlegungen zum Verstindnis Mi-
chals aus. So interessant diese kreativen rabbinischen Auslegungen auch sind, so liegen sie
doch allermeist auf ganz andern Ebenen als die alttestamentlichen Texte (z.B. wird die Le-
galitit der Ehen Michals breit diskutiert, oder Michal erscheint als fromme Trigerin der
Tephillim und als eine der schonsten Frauen). Bodi ist sich der Abenteuerlichkeit seiner
Kombination unterschiedlichster Zuginge bewusst und reflektiert seine unkonventionelle
Methodik hermeneutisch mit Gadamer und Derrida, wobei er die exegetische Methode der
Midraschim im Anschluss an seinen Lehrer Edward L. Greenstein als «an Early Form of De-
construction» sieht. Mit den unterschiedlichen Zugangsweisen will Bodi pitfalls and excesses
of a prejudiced interpretation vermeiden und darauf hinweisen, dass sowohl moderne als
auch traditionelle rabbinische Auslegungen die Schuld Davids und die Rehabilitierung Mi-
chals herausarbeiten.

Nach der Lektiire dieser anregenden Monographie bleiben beim Rezensenten zahlreiche
Fragen zuriick. Drei seien hier genannt:

1. Ist es statthaft, die zerstreuten Verse, die von Michal erzihlen (Bod:i nennt sie frag-
ments), nach den Regeln des rhetorical criticism metikulés zu analysieren, ohne sich gleich-
zeitig ebenso um deren rhetorische Einbettung im Kontext zu kiimmern?

2. Wie ist es zu verstehen, dass Bodi dieselben Michal-Texte sowohl als @ piece of Davidic
political propaganda versteht (59), als sie auch als antidavidische Kritik des deuteronomisti-
schen Redaktors erklirt?

3. Werden die alttestamentlichen Texte nicht {iberinterpretiert, wenn Bodi hier ein Uni-
kum der altorientalischen Literatur findet, wo eine Frauengeschichte dazu dient, die patri-
archale Gesellschaft und deren Institutionen zu kritisieren?

Edgar Kellenberger, Oberwil

Edgar Kellenberger: Die Verstockung Pharaos. Exegetische und auslegungsgeschichtliche
Untersuchungen zu Ex 1-15 (BWANT 171), Kohlhammer: Stuttgart 2006. VI+304 S.,
EUR 29.-, ISBN 978-3-17-019418-2.

Was ist Verstockung? Die anzuzeigende Monographie von Pfarrer Dr. Edgar Kellenberger
gibt auf diese Frage eine Antwort aus der Perspektive von Ex 1-15 mitsamt umfangreichen
Hinweisen auf die Auslegungsgeschichte dieser Kapitel. Bei der Beantwortung dieser Frage
unterscheidet sich V{. grundlegend von den meisten bisherigen Auslegungen.

Im ersten, exegetischen Hauptteil der Arbeit (13-181) setzt V1. mit einer guten Ubersicht
tiber die Eigenheiten der Verstockungsaussagen in Ex 4-14 ein (16-31). Er betont, dass unter
dem breiten Spektrum von Ausdrucksmdglichkeiten in Ex 4-14 nur ein kleiner Ausschnitt
gebraucht werde. Die Rede von der Verstockung Pharaos erscheine als eine seltene Eigen-
art innerhalb des Alten Testaments. Weiter warnt er davor, die Verstockungsaussagen in



182 Rezensionen

Ex 4ff. unreflektiert im Sinne der deuteronomistischen Verse Dt 2,20; Jos 11,20 zu verste-
hen, da in Ex 4-11; 14 kaum deuteronomistische Spuren auszumachen seien.

Im folgenden Abschnitt steht die Semantik der Verben Pim, 722 und Mop im Vorder-
grund (32-47). V1. korrigiert hier iberzeugend die durchweg mit negativen Konnotationen
behaftete Ubersetzungstradition. Im Unterschied zu P seien 725 und P11 meist mit po-
sitiven Konnotationen verbunden. P11 Pi ibersetzt er mit «ermutigen» und 722> Hi mit
«dem Herzen ein Eigen-Gewicht geben».

Die Abschnitte III (48-64) und IV (65-82) dienen der Vorbereitung der Exegese der be-
treffenden Stellen (V 83-119; VI 120-147). V{. beobachtet in Ex 1-14 eine grosse Variations-
breite bei den Verstockungsaussagen sowie das Fehlen einer strengen Erzihlstruktur. Von
hier aus kommt er zu interessanten Aussagen beziiglich der literarischen Beurteilung der
Kapitel. Er méchte in Ex 1-14 nicht von «Quellen» oder «Redaktion» sprechen; er meint
vielmehr wie in I Sam 17; Dan 4-6 ein Ineinander von miindlicher und schriftlicher Uber-
lieferung wahrnehmen zu kénnen. Deswegen kénne keine scharfe Grenze zwischen Li-
terar-, Redaktions- und Textgeschichte gezogen werden.

In den Abschnitten VI-IX (120-181) arbeitet V1. seine Sicht der «Verstockung Pharaos»
heraus. Das Handeln Pharaos, das gegen die Interessen Israels gerichtet sei, erscheine als ein
Handeln Jahwes, das zumindest sprachlich in positiver Konnotation daherkomme. Jahwe
handle insofern positiv, als er zu Israels Rettung das Herz Pharaos «stirke». V1. spricht hier
vom «doxologischen Charakter des Textes» (136). Die Spannung des Erzihlfadens bestehe
in der Frage, ob Pharao oder Jahwe sich durchsetzen werde. Die Verstockung trete in den
Dienst dieser Spannung. Sie miisse als positives Geschehen gedeutet werden, denn die Ver-
stockung sei «Jahwe zentriert» und «Identitits steigernd».

Im zweiten Hauptteil steht die Auslegungsgeschichte im Vordergrund (182-283). V{. ar-
beitet die jiidische Deutung von Ex 1-14 (185-204) ebenso heraus wie die des Neuen Testa-
ments (205-209), der Alten Kirche (210-222), der Reformationszeit (227-260), des Pietismus
(261-270) sowie des 20. Jahrhunderts (271-278). Er kann hier zeigen, dass die Auslegung von
Ex 1-14 sich in Richtung «Plagengeschichte» verschiebt. Von daher werde der Pharao
durch eine moralische Brille betrachtet und als unbussfertiger Stinder gesehen. Durch die
ganze Auslegungsgeschichte lasse sich das Anliegen beobachten, Gott von einem unmora-
lischen Tun zu entlasten, was die moralische Belastung des Pharao zur Folge habe. Christ-
liche Exegese habe sich aber zu fragen, ob vom Evangelium her nicht vielmehr Gott belast-
bar und der Mensch zu entlasten sei. - Das Buch schliesst mit einer ausfiihrlichen Biblio-
graphie zur Primir- und Sekundirliteratur sowie ausfiihrlichen Registern (284-301).

Die Monographie ist aller Beachtung wert! Ihr inhaltlicher Reichtum kann hier nur an-
gedeutet werden. Es gelingt V1., den Begrift der «Verstockung» in Ex 1-14 genauer zu fassen
und das mit ithm verbundene Geschehen als positives Ereignis zu bestimmen. Die Verstoc-
kung darf nicht moralisierend gedeutet werden. Sie ist ein Handeln Gottes fiir sein Volk!
Diese Deutung ist m.E. iiberzeugend. V1. hat die Forschung hier entscheidend weiter ge-
fiihrt. Sein Werk diirfte bald zum Standardwerk zum Thema «Verstockung» werden. -
Eine gewisse Schwiche zeigt sich m.E. in methodischer Hinsicht. So bedarf das von V1.
entwickelte iiberlieferungsgeschichtliche Modell zur Entstehung von Ex 1-14 noch weite-
rer Prizisierung. Besteht hier nicht die Gefahr der Unschirfe? Ebenso hitte V1. noch deut-
licher das Prinzip der Auswahl der Positionen der Auslegungsgeschichte erldutern sollen.
Aber diese Anfragen beriihren keineswegs die hohe Qualitdt und Substanz der Arbeit, fiir
die V{. Lob und Dank auszusprechen ist.

Heinz-Dieter Neef, Tiibingen



Rezensionen 183

Thomas Soding: Der Gottessobn aus Nazareth. Das Menschsein Jesu im Neuen Testament,
Herder: Freiburg/Basel/Wien 2006. 320 S., EUR 25.-, ISBN 3-451-28939-3.

Der vorliegende Band des Wuppertaler Professors fiir Biblische Theologie geht im Kern
auf eine Artikelserie zuriick, die S6ding im Jahr 2004 in der Zeitschrift Christ in der Gegen-
wart verdffentlicht hat. Die allgemeinverstindliche und klare Art der Darstellung wurde
beibehalten. Fiir S. gehort beides untrennbar zusammen: der Mensch Jesus von Nazareth
und der erhabene Christus des christlichen Glaubens: «Das Bekenntnis zum wahren
Menschsein des Gottessohnes ist ebenso ein Priifstein, ein Antrieb, ein Kernstiick des
Glaubens wie das Bekenntnis zum wahren Gottsein des Menschen Jesus von Nazareth» (5).
Dabei muss sowohl gefragt werden, wie «christologisch» bereits Jesus war, als auch, wie «je-
suanisch» die Christologie ist oder nicht ist (6). Es geht um den Zusammenhang zwischen
der Erinnerung an den irdischen Jesus und der Erfahrung des Auferstandenen.

In der Einfithrung (15-31) fragt S. provokativ, ob die urchristliche und kirchliche Chri-
stologie ein Verrat oder ein Erkenntnisgewinn sei und betont das Vorhandensein und die
Bedeutung einer frithen «hohen Christologie»: «In den ersten zwei Jahrzehnten hat sich im
Christusbekenntnis der Kirche mehr bewegt als in den folgenden zwei Jahrtausenden bis
heute» (17). In der Jesustradition hat es keine «christologiefreie Zone» gegeben. Der Ver-
dacht, dass die von der spiteren Kirche entwickelte Christologie ein Verrat an Jesus sei, ist
nicht begriindet: «Wenn schon, muss er gegen die Urgemeinde selbst gerichtet werden, ge-
gen Paulus und Petrus, gegen den Jiinger, den Jesus liebte, gegen seine Mutter Maria, gegen
Johannes den Taufer, aber auch gegen Maria Magdalena, die als erste die Auferstehung ver-
kiindigt hat» (19).

Im ersten Teil zeichnet S. die menschliche Geschichte Jesu, sein Menschsein in den
Schriften des N'T nach (33-179), denn «Dass und wie Jesus als Mensch gelebt hat, ist ein
christologisches Datum ersten Ranges» (32). Im zweiten Teil geht es um «Jesus im Glau-
bensbekenntnis des Neuen Testaments» (181-337). S. beginnt im Kapitel «Jesus im Spek-
trum der Osterevangelien» mit den Auferstehungsberichten der Evv. und beschreibt an-
schliessend die Darstellung Jesu in den Reden der Apostelgeschichte (223-244). Dann
nimmt sich S. die vier wichtigsten christologischen Hoheitstitel vor (Christus, Davids-
sohn, Kyrios, Sohn Gottes; darf man, wenn man das Menschsein Jesu betont, den Men-
schensohn aussparen? vgl. 245). Im Abschnitt «Jesus im Spiegel frither Glaubensbekennt-
nisse» (272-337) geht es um Jesu Tod, Begribnis, Auferstehung und Erscheinung, seine
Hingabe und seinen Tod fiir uns, Versohnung und Siihne, seine Erniedrigung und Erhé-
hung, um «der eine Gott - der eine Herr» und um die Fleischwerdung (I Tim 3,16; Joh
1,14). Wenn zum Thema Erniedrigung und Erhéhung Phil 2,6-11 herangezogen wird,
kann man mit Verweis auch auf andere bekenntnisartige Texte ferner nach der Priexistenz
Jesu fragen (340f.; vgl. dazu auch L.W. Hurtado, Lord Jesus Christ. Devotion to Jesus in
Earliest Christianity, Grand Rapids 2003, 118-126.364-369). Wiirde die Beriicksichtigung
von Priexistenz und Kenose gerade dem Menschsein Jesu ein noch schirferes Profil verlei-
hen?

In der «Weiterfithrung» fasst S. die menschliche Christologie zusammen (Menschwer-
dung, Leben, Tod, Auferstehung und Parusie Jesu, 338-349). Die christologische Mensch-
lichkeit zeigt sich in der Gottesebenbildlichkeit, Leiblichkeit, Sterblichkeit und Ewigkeit
des Menschen (350-359, «Das Ziel besteht vielmehr darin, die menschliche Qualitit zu er-
kennen, die sich aus dem Glauben an die Gottessohnschaft Jesu von Nazareth ergibt. ...
Wenn Jesus, der Mensch, Gott darstellt, wie er ist, lisst sich an der Art und Weise, wie Jesus
gelebt hat und gestorben ist, ablesen, was wahres Menschsein ausmacht», 350-352). Die fol-
genden Anmerkungen sind auf ein Minimum beschrinkt (360-375). Ein Stellenregister be-



184 Rezensionen

schliesst das Buch. Ein der Linge des Bandes angemessener einleitender Forschungsiiber-
blick fehlt. Doch merkt, wer sich auf dem Gebiet auskennt, durchgingig, wie S., sachkun-
dig vom gegenwirtigen Stand der Forschung aus, Position bezieht.

Neben den iiblichen Anfragen im Detail und den erwihnten Fehlanzeigen kann man
den Aufriss des Bandes hinterfragen. Selbst wenn es der Klarheit der Darstellung dient,
bleibt mir die Aufteilung in «menschliche Geschichte Jesu» und «Jesus im Glaubensbe-
kenntnis» gerade angesichts des Anliegens von S. fraglich. Die menschliche Geschichte ge-
hort genauso zum urchristlichen (und kirchlichen!) Glaubensbekenntnis. Den Christus des
Glaubens gibt es nicht ohne Jesus von Nazareth. Der Auferstandene, Erhéhte und Wieder-
kommende steht in /leiblicher Kontinuitat mit dem Gekreuzigten (wie auch von S. betont,
vgl. 221-223).

Genug der Kritik. Insgesamt bietet S. eine fliissige Darstellung des Menschseins Jesu und
des urchristlichen christologischen Bekenntnisses. Es handelt sich um einen rundum anre-
genden Beitrag zur ntl. und systematischen Christologie, da S. neue Wege geht und Posi-
tionen vertritt, die in der neueren deutschsprachigen kritischen Diskussion zu kurz kom-
men (vgl. Hurtado, Lord Jesus Christ; vgl. ferner ].D.G. Dunn, Jesus Remembered, Grand
Rapids 2003). Dass man dieses Thema allgemeinverstindlich, interessant und zugleich auch
geistlich ansprechend darstellen kann, hat S. gezeigt.

Christoph Stenschke, Bergneustadt

Stefan Beyerle: Die Gottesvorstellungen in der antik-jiidischen Apokalyptik (JS].S 103), Brill:
Leiden/Boston 2005. 547 S., EUR 137.-, CHF 295.-, ISBN 90-04-13116-7.

Mit seiner Habilitationsschrift hat sich Stefan Beyerle hohe Ziele gesteckt: Seine Arbeit
versteht er als Beitrag dazu, die «Frage nach dem ewigen und einen Gott, seiner Gestalt-
werdung in der Sprache, dormalisiert> in Erzihlung, Poesie, Gebet und prophetischer
Rede wie Verkiindigung» (9) endlich auch fiir die sog. apokalyptische Literatur gebiihrend
auszuloten. Er untersucht dazu antik-jiidische Texte aus der Zeit zwischen dem 3. Jh.
v.Chr. und dem 2. Jh. n.Chr., will den Fokus insbesondere auf deren Pragmatik richten
und dabei - wo vorhanden - auch den unterschiedlichen Textgestalten Beachtung schen-
ken. Obiges Zitat verdeutlicht, dass er seine Arbeit nicht zuletzt als in einen christlich-
theologischen Kontext eingebettet versteht - als Exeget ist er zugleich christlicher Theolo-
ge, ja muss es geradezu sein (vgl. 389f.). Beyerles Buch ist in sechs Kapitel unterteilt, denen
eine knapp 100-seitige Literaturliste, drei Register und eine englischsprachige Zusammen-
fassung folgen. Die Kapitel 1 und 6 rahmen dabei die vier Hauptkapitel. Entlang der gros-
sen drei Stichworte theophania (Kap. 2), resurrectio (Kap. 3) und renovatio (Kap. 4-5) geht
der Autor in diesen Hauptkapiteln den in den Texten manifesten Gottesvorstellungen
nach. Als zentrales Strukturelement der apokalyptischen Gottesvorstellung arbeitet er ins-
besondere die Spannung zwischen der Transzendenz Gottes und deren Aufhebung heraus.
Gerade diese Spannung manifestiert sich s.E. auf literarischer Ebene: «Die prima vista auf
Uberwindung der Transzendenz ausgerichteten Motivkomplexe verfolgen in der apk Lite-
ratur gerade den entgegengesetzten Zweck, nimlich die Betonung des Trennenden zwi-
schen Hier> und <Dort>» (409). Wihrend Beyerle im ersten Kapitel Gegenstand und Me-
thode umreisst und der Arbeit einen theologischen Rahmen zu geben versucht, bietet Ka-
pitel 6 nach einer Wiederaufnahme theologischer Uberlegungen eine hilfreiche Zusam-
menfassung, welche die Ausfilhrungen der einzelnen Kapitel gebiindelt prisentiert. Ein
knapper Ausblick rundet die Arbeir ab.



Rezensionen 185

Beyerle will beziiglich der Gottesvorstellung(en) einerseits diachrone Entwicklungen
festhalten, andererseits Gemeinsames herausstellen. Seine bisweilen sehr ins Detail gehen-
den Untersuchungen einzelner Texte oder Textvarianten und die Tatsache, dass er man-
nigfaltige Diskussionsfelder streift bzw. sich nicht selten recht ausfiihrlich darauf einlisst
(vgl. seine Ausfithrungen zur Genese der Auferstehungsvorstellung, zur Menschensohn-
Thematik, zu den antiken Seelenlehren etc.), erschweren es manchmal, diesen Hauptlinien
zu folgen. Umgekehrt bieten seine Ausfiithrungen interessante Einblicke in Einzelproble-
me, und seine Literaturverweise zeugen nicht nur von einer breiten Beschiftigung mit den
untersuchten Quellen, sondern biindeln fiir die Leserschaft zugleich die relevante Litera-
tur. Beyerles Arbeit stellt einen mutigen Versuch dar, vieles zusammenzubringen: Theolo-
gie und Exegese, Ausloten des literarischen Potentials und diachrone Uberlegungen. Und
er belisst es nicht dabei, sich in dieser methodischen Fiille einem klar umgrenzten Text-
korpus zu widmen, sondern bezieht eine Vielzahl von Texten in die Untersuchung mit ein,
die noch dazu in ihrem Alter zum Teil mehr als 500 Jahre auseinanderliegen. Dementspre-
chend lassen sich auch viele Anfragen an seine Arbeit stellen. Gerade sein Versuch, Exegese
und Theologie zusammenzubringen, kann auch als verschleiernd empfunden werden. So
wird nicht immer klar — was vielleicht auch einfach auf die sprachliche Ausdrucksweise
zuriickzufiihren ist -, wo Textbeobachtungen in theologisch-systematische Reflexion um-
schlagen. Eine weitere Anfrage ldsst sich beziiglich der verwendeten Begrifflichkeit stellen:
Wihrend heute die Tendenz zu beobachten ist, die Bezeichnung <Apokalyptik> (meist ver-
standen als ein spezifisches Weltbild in Abgrenzung zu <Apokalypses als literarischer Gat-
tung) zuriickhaltend zu benutzen und allenfalls gar zu vermeiden, benutzt Beyerle diesen
Begriff und das davon abgeleitete Adjektiv sehr arglos, und dies, obwohl ihm die Proble-
matik dieser Bezeichnungen nicht unbekannt sein diirfte und er selbst einriumt, dass es
«nicht die apk Theologie, sondern ganz verschiedene, sich in Apokalypsen und apk Litera-
tur spiegelnde Gottesvorstellungen» (400) gebe. Worum es ithm genau geht, wenn er von
«apk Gesinnung» (56), vom «apk Gott» (im Singular, z.B. 174) spricht oder eine Unterru-
brik wie die «<henoch. Apokalyptik» (z.B. 56, 394) postuliert, bleibt offen. Abgesehen von
den schwierigen Seiten dieses Buches gilt es Beyerles Arbeit im Rahmen der deutschspra-
chigen Exegese als innovatives Werk durchaus zu begriissen.

Veronika Bachmann, Ziirich

Fritz Biisser: Heinrich Bullinger. Leben, Werk und Wirkung, TVZ: Ziirich. Bd.1: 2004.
292 S., CHF 48.00, ISBN 3-290-17296-1; Bd 2: 2005, 371 S., CHF 48.-, ISBN 3-290-17297-
X.

Fritz Biisser gilt als einer der besten Kenner von Werk und Theologie des Nachfolgers
Zwinglis. Der erste Band seines Werkes erschien zum 500. Geburtstag Bullingers, der zwei-
te Band bereits im folgenden Jahr. Biisser fasst hier seine viele Jahrzehnte wihrenden For-
schungen zusammen zu einer umfangreichen Biografie. Bullinger (1504-1575) hat nicht nur
Luther, Melanchthon, Bucer und Calvin {iberlebt. Sein Briefwechsel - rund 12’000 erhal-
tene Briefe; rund 1’000 Korrespondenzpartner - ist fiir das Reformationsjahrhundert zu-
sammen mit Bullingers historischen Schriften ein Dokument ersten Ranges. Zwischen sei-
ner Geburt und seinem Tod hat sich die damals bekannte Welt entscheidend verindert.
Bullinger verliess zwar nach seiner Wahl zum Nachfolger Zwinglis - wihrend der Krise
von Kappel - Ziirich kaum je: Die weiteste Reise fithrte ihn nach Basel. Aber durch seine
Korrespondenz mit zahllosen Personlichkeiten aus den verschiedensten Schichten und
Lindern war er nicht nur gut informiert iiber die religiosen, kirchlichen und politischen



186 Rezensionen

Entwicklungen in Europa, er nahm auch hiufig Einfluss und gestaltete vieles mit. Theolo-
gisch und kirchenpolitisch ist er zu den grossen Gestalten des Protestantismus zu zihlen,
nicht etwa nur zur zweiten Garnitur bzw. den Epigonen. Er kann darum zu Recht als «Pa-
triarch einer reformierten Katholizitit» (Bd.II, 31ff.), ja geradezu als «6kumenischer Patri-
arch» (145ff.) bezeichnet werden.

Im ersten Band beschreibt Biisser den Werdegang Bullingers und sein Wirken in Kappel,
Bremgarten und dann in Ziirich. Besonders eindriicklich ist die durch Zwinglis Wirken
und seinen Tod auf dem Schlachtfeld ausgeldste Krise von Kappel. Der Nachfolger war kei-
neswegs einfach nur ein getreuer «Schiiler» Zwinglis. Bereits in seinen frithen Schriften be-
wies er theologische Eigenstindigkeit. Schon friih griindete er die erste reformierte Latein-
schule (noch in Kappel) und bereits zwei Jahre vor Zwingli die erste «Prophezei» (6ffent-
liche Bibelauslegung). Er begriindete die Taufe (viel systematischer als Zwingli!) vom Bun-
desgedanken her.

Im zweiten Band stellt Biisser ausfiihrlich Bullingers Wirken in der reformierten Eidge-
nossenschaft sowie seine Beziehungen zu Frankreich, zur angelsichsischen Welt, zu
Deutschland und Holland sowie zu Polen, Ungarn und Siebenbiirgen dar. Unter seinen
Schriften zur europiischen Kirchengeschichte haben vor allem seine Apokalyse-Predigten
(bis zum Ende des 16. Jhdts. dreissig Auflagen in fiinf Sprachen) eine Breitenwirkung ge-
habt. Biisser hebt mehrfach hervor, dass es sachgemisser ist, vom reformierten Protestan-
tismus zu reden als vom Calvinismus. Die Einfliisse des «Hirten» Bullinger auf den «Dog-
matiker» Calvin seien - auch und gerade, was die «Institutio» und die Theologie betrifft -
wesentlich grésser als bisher angenommen.

Die beiden Binde sind eine Fundgrube fiir fast alles, was Bullinger betrifft, und fiir die
Reformationsgeschichte, nicht nur der Schweiz. Dass sehr viele Texte in Frithneuhoch-
deutsch oder Latein zitiert werden (dazu kommen noch z.T. lange Zitate in Franzdsisch
und Englisch) geht m.E. zu Lasten der Lesbarkeit. Manchmal wiirde man sich wiinschen,
dass - bei allen nétigen Differenzierungen - die grossen Linien deutlicher und konturierter
gezeichnet wiirden. Vermisst habe ich (u.a.) Informationen tiber Bullingers Beziehungen
zu Juden und zum Judentum.

Reiner Jansen, Frenkendorf

Cornelis van der Kooi: As in a Mirror. John Calvin and Karl Barth on Knowing God. A
Diptych (Studies in the History of Christian Traditions CXX), Brill: Leiden u.a. 2005.
478 S., EUR 142.-, USD 192.-, ISBN 978-9004138-17-9.

Der Verfasser, Professor an der theologischen Fakultit der Freien Universitit in Amster-
dam, schenkt uns mit dieser - urspriinglich in Niederlindisch herausgegebenen - Untersu-
chung eine Studie, die sowohl in historischer Hinsicht als auch fiir die aktuelle systema-
tisch-theologische Besinnung als tiberaus bedeutsam bezeichnet werden darf. Zu Recht ist
sie durch die vorziigliche Ubersetzung Donald Maders ins Englische international zuging-
lich geworden. Das Thema des Buches ist in mehrfacher Beziehung wichtig. Calvin und
Barth sind die bedeutendsten und einflussreichsten theologischen Vertreter des reformier-
ten Protestantismus. Bei beiden ist die Frage der Gotteserkenntnis von zentraler Bedeu-
tung. Ein Vergleich zwischen den beiden legt sich auch von daher nahe, dass Calvins Auf-
fassungen im Streit zwischen Barth und Brunner iiber die natiirliche Theologie eine wich-
tige Rolle spielten. Beide haben sich auf den Genfer Reformator berufen, aber beriicksich-
tigten nicht, dass ithr Umgang mit ithm durch den in der Aufklirung erfolgten
geistesgeschichtlichen Bruch geprigt war. Im Unterschied dazu geht der Verfasser davon



Rezensionen 187

aus, dass Calvin und Barth in erster Linie im Kontext ihrer eigenen Zeit verstanden werden
miissen; nur auf diesem Weg konnten Resultate gewonnen werden, die auch fiir die syste-
matisch-theologische Besinnung fruchtbar sind.

In dieser Untersuchung stellen, wie auch der Untertitel andeutet, Calvin und Barth je
eine Seite des Bildes dar. Das Scharnier, das sie gleichzeitig verbindet und trennt, ist die Er-
kenntniskritik der Aufklirung, wie sie im Denken Immanuel Kants verkdrpert ist.

Die Wahl des Titels (vgl. I Kor 13,12) wird dadurch motiviert, dass bei beiden Denkern
die Metapher «Spiegel» eine wesentliche Rolle spielt. Calvin legt dar, dass Gott sich in ver-
schiedenen «Spiegeln» zu erkennen gibt: in der Ordnung der Natur, Jesus Christus, der Bi-
bel und den Sakramenten. Diese Spiegel sind die Mittel, mit denen Gott durch seinen Geist
die Menschen zu sich locken will. Auch Barth verwendet das Bild vom Spiegel, namentlich
in seiner Analogie-Lehre. Bei Barth ist die Gotteserkenntnis streng christologisch be-
stimmt; die Pneumatologie ist Pradikat der Christologie.

Mit griindlicher Kenntnis der Primir- und Sekundirquellen zeigt van der Kooi den gros-
sen Unterschied zwischen Calvin und Barth auf, gerade was die Voraussetzungen von Den-
ken und Erleben betrifft. Er zeigt in den zwei Bildseiten, was beide tiber die Wege bzw.
den Weg der Gotteskenntnis, Gotteslehre und die Sakramente zu sagen haben. Fiir den Le-
ser ist es hilfreich, dass Verf. bei Calvin schon hiufig auf Barth hinweist und bei der Ana-
lyse von Barth jeweils auch auf Calvin zurtickgreift. Diese Methodik trigt auch dazu bei,
das Bild der beiden plastischer werden zu lassen. Fiir Calvin - und darin unterscheidet er
sich grundsitzlich vom heutigen Geistesklima - bezeugt die ganze Welt bzw. Umwelt, in
der der Mensch lebt, ihre Verbundenheit mit dem Schopfer, weil alles in der geheimnisvol-
len Wirkung des Geistes seinen Grund findet. Darum spielen in der Erkenntnis Gottes alle
Sinne eine Rolle: das Riechen, Beriihren und vor allem das Sehen. Die Betonung des Wor-
tes beeintrichtigt die Bedeutung der Sinne nicht. Der Verfasser zogert nicht zu sagen, dass
Calvins Theologie einen hohen «pikturalen» Charakter hat (a high degree of pictural con-
tent, u.a. 81). Es ist bemerkenswert, dass auf diese Weise auch die Leiblichkeit in der Got-
teserkenntnis einen Platz erhilt. Das kommt in Calvins Umschreibungen des Erlebens der
unio mystica mit Christus und der Feier des Abendmahles deutlich zum Ausdruck.

Offenbarung, Wort Gottes, Evangelium einerseits und Bibelwort andrerseits sind bei
Calvin faktisch deckungsgleich. Die spitere Unterscheidung zwischen formaler und mate-
rialer Bibelautoritit findet man bei Calvin nicht. Die Bibel besitzt Autoritit, weil sie in all
ithren Teilen im dynamischen Kraftfeld des Wirkens des Geistes steht. Und der Mensch,
der die Bibel im Glauben annimmt, erlebt eine Kraft, wird durch Gottes Aktivitit mitge-
nommen. Die Rezeptivitit steht dabei zentral. In diesem Konzept ist die Subjektivitit des
Menschen nur schwach entwickelt; in der Umschreibung der Entstehung und des Charak-
ters der Bibel wird ihre Menschlichkeit kaum thematisiert. Zum Inhalt der Offenbarung:
Im Zentrum steht ohne Frage das Evangelium von Christus, aber es wird auch anderes of-
fenbart: Tugenden und Taten Gottes, Aspekte der Schépfung, Fakten der Geschichte, Ge-
bote u.s.w.

Von hier aus legt van der Kooi auch eine ausgewogene Beurteilung von Calvins Position
in Bezug auf das Problem der natiirlichen Theologie vor. Auch hier darf man nicht ana-
chronistisch interpretieren. Nach der Uberzeugung Calvins ist die Offenbarung in der Bi-
bel fiir den siindigen Menschen unerlisslich, um Gott richtig zu erkennen. Der bekannte
Vergleich der Bibel mit einer Brille, die uns das rechte Sehen erméglicht, hat hier seinen
Platz. Aber das indert nichts an der Tatsache, dass die Prisenz Gottes in unserer Wirklich-
keit und das Vorhandensein eines elementaren Gottesbewusstseins bei allen Menschen fiir
ihn evident sind. Darum kann er iiber die cognitio duplex, die Zweiheit der Gotteserkennt-
nis - Gott als Schopfer und Erloser - unbefangener reden, als es die moderne Theologie



188 Rezensionen

vermag. Calvins Denken ist nicht ein Systemdenken, das total und iiberall durch ein und
dasselbe Prinzip beherrscht wird. Man muss jeweils beriicksichtigen, in welchem Zusam-
menhang und aus welcher Perspektive er bestimmte Aussagen macht. Lehrreich ist die be-
hutsame Analyse von Calvins Pridestinationslehre, die, wie der Verfasser zeigt, sich an das
Konzept der Gotteserkenntnis anschliesst.

Ein ganz anderes Bild entsteht, wie sich das neuzeitliche Bewusstsein durchzusetzen be-
ginnt. Sein grosser Vertreter ist Kant. In seinem Denken wird die Wende von einer theo-
zentrischen zu einer anthropozentrischen Lebensanschauung sichtbar. Seine Epistemolo-
gie, die durch die moderne Theologie weithin iibernommen worden ist, enthilt die Uber-
zeugung, dass Gott kein Gegenstand von Erkenntnis sein kann. Kenntnis ist im hohen
Mass ein Produkt des menschlichen Geistes. Hinter diese Anthropologisierung der
menschlichen Erkenntnis kehrt auch Barth nicht zuriick. Man kann ihn nicht wirklich
verstehen, wenn man sich die Post-Kantische Situation nicht klar vor Augen fiihrt. Der
Verfasser bespricht Kant verhiltnismissig kurz. In seiner fritheren Monographie «Anfing-
liche Theologie. Der Denkweg des jungen Karl Barth 1909-1927» (1985) hat er diese Zu-
sammenhiinge ausfiihrlich dargestellt. Im vorliegenden Buch beleuchtet er aus dieser Per-
spektive das ganze dogmatische Lebenswerk Karl Barths. Er zeigt, wie Barths Theologie
als eine kritische Reaktion auf die Problematik der Moderne zu sehen ist. Die Vorausset-
zung ist eine stindig vorhandene geistige Atmosphire, in der die Gegenwart Gottes in der
Schopfung tief problematisiert worden ist. Barth bezieht eine radikale Position, indem er
die Kantische Reihenfolge umkehrt. Die Frage ist nicht, ob Gotteserkenntnis méglich ist.
Sein Ausgangspunkt ist die Realitit der Gotteserkenntnis, die voraussetzt, dass Gott sich
tatsichlich erkennen lisst. Die Frage der Konstituierung der Gotteserkenntnis ist ganz in
die Bewegung der Gotteserkenntnis aufgenommen. Und diese Gotteserkenntnis wird ge-
tragen durch Gottes eigene Zuwendung. Sie ist und bleibt Gnade. Die philosophische Kri-
tik an der klassischen Metaphysik wird von Barth als ein Weg zur Reinigung der christli-
chen Gotteserkenntnis begriisst. Gotteserkenntnis ist nie und in keiner Weise aus der Welt
abzuleiten. Alle Begriffe und Vorstellungen tiber Gott, auch Lehre, Dogma, Bekenntnis
und Bibel, sind an und fiir sich menschliche Phinomene. Nur wenn Gott sie in seinen
Dienst nimmt, kénnen sie Spiegel werden und seine Offenbarung vermitteln (vgl. Barths
Analogielehre). Van der Kooi beriicksichtigt bei seiner Darstellung die Entwicklung in
Barths Theologie und zeigt, wie dieser Ansatz, der in seiner Frithzeit vor allem in negati-
vem Sinn funktionierte, nimlich um jede Eigenmichtigkeit des Menschen abzuwehren,
spiter dann in positiver Richtung angewandt wurde, nimlich um zu unterstreichen, dass
Gott in seiner Gnade tatsichlich bereit ist, sich durch diese menschlichen Mittel zu offen-
baren. Diese Offenbarung ist ganz Selbstoffenbarung und damit Offenbarung des Wesens
Gottes. Der Begriff «Selbstoffenbarung», der fiir die ganze durch Aufklirung und Idealis-
mus beeinflusste theologische Reflexion bezeichnend ist, nimmt auch im Denken Barths
einen zentralen Platz ein.

Der Unterschied zu Calvin ist gross. Wie wir gesehen haben, offenbart Gott nach Cal-
vins Uberzeugung Verschiedenes. Offenbarung beinhaltet somit auch Information. Calvin
betont weiter die Begrenzung. Gott hilt bestimmte Aspekte seines Wesens und seines Rat-
schlusses verborgen, und es kommt fiir uns darauf an, diese Grenzen (metae) zu respektie-
ren. Bei Barth ist die Verborgenheit eine Qualifikation der ganzen Offenbarung. Bei ihm
ist kein Raum fiir den Gedanken einer accomodatio, der bei Calvin so oft vorkommt,
ebensowenig fiir die Kategorie des Anthropomorphismus. Offenbarung ist vor allem per-
sonal zu verstehen: als Kommunikation, die das Element der Information stark zuriick-

dringt.



Rezensionen 189

Der Verfasser bietet eine ausfithrliche Beschreibung der Gotteslehre Barths. Diese gipfelt
in seiner radikalen Neufassung der Erwihlungslehre, die in kritischer Reaktion auf die
Wende zum Subjekt das theologische Mittel ist, mit der Zentralitit des menschlichen Sub-
jektes zu brechen. Andrerseits betont Barth, dass die Freiheit Gottes die Freiheit des Men-
schen nie wegnimmt, sondern gerade ermdglicht. Der Glaube macht die Menschen nicht
klein. Vielmehr sind sie als miindige Erwachsene zur Partnerschaft berufen. Barths Auffas-
sung von der Taufe ist dafiir eine treffende Illustration. Die Entsakramentalisierung von
Taufe und Abendmahl bei Barth steht in vollem Einklang mit seiner Uberzeugung, dass
das Menschliche und Kreatiirliche nie von sich aus «instrumentum» der Gnade sein kann.
Mit Recht bemerkt der Verfasser kritisch, dass Barth dabei dem Symbolcharakter von Tau-
fe und Mahl gar nicht Rechnung trigt (405). Auch hier geht Barth einen anderen Weg als
Calvin, der ja auch in seiner Sakramentslehre stark die instrumentale Funktion des Ge-
schaffenen betont hat.

Auch das notwendig kurze Referat des Buches diirfte einen Eindruck vermitteln von
dem, was der Verfasser in dieser Studie erhellen will. Sowohl Gehalt wie Gestalt - wie auch
ihre Sprache, die durch viele treffende Formulierungen fiir sich einnimmt - seiner Arbeit
sind vorbildlich. Mit seinen behutsamen Analysen beugt van der Kooi mdglichen
Missverstindnissen vor, auch Zerrbildern und Karikaturen. Einfithlungsvermégen und
Sympathie fiir beide grossen Gestalten sind mit sinnvollen kritischen Fragen verbunden,
welche einer weitergehenden Reflexion dienen kénnen. Wer eine neue und zuverlissige
Orientierung iiber die Theologie von Calvin und von Barth sucht, wird dieses Buch mit
viel Gewinn lesen. Wichtig ist dabei, dass van der Koot auch den kulturellen und gesell-
schaftlichen Kontext, in dem die beiden lebten, in seine Uberlegungen mit einbezieht.

Natiirlich ist bei diesem Thema Vollstindigkeit von vorneherein ausgeschlossen. Ich
mache dennoch zwei Bemerkungen. Es fillt auf, dass der Verfasser, sehe ich richtig, bei der
Behandlung Calvins dessen Ausfihrungen zur allgemeinen Gnade nicht erwihnt. Dieses
Konzept fand in neukalvinistischen Kreisen - von ithm in anderem Zusammenhang er-
wihnt (424) - starke Beachtung (bei A. Kuyper und H. Bavinck; vgl.u.a. die Arbeit von W.
Krusche tiber Calvins Pneumatologie). In diesem Konzept hitte der Verfasser Bestitigun-
gen fiir seine Erwigungen finden kdnnen.

Die zweite Bemerkung betrifft Barth. Einige Male beriihrt der Verfasser die Frage der
Allverschnung. Es ist klar, dass hier bei Barth unweigerlich eine Spannung zwischen der
Universalitit der Gnade und der freien Entscheidung des Menschen sichtbar wird. Der
Verfasser geht darauf nicht niher ein. Hier muss weitergearbeitet werden.

Wichtig sind die Schlussfolgerungen des Verfassers. Er erblickt in der Idee der Selbstof-
fenbarung, wird sie absolut gesetzt, die Gefahr einer Engfiihrung. Von Calvin ist zu lernen,
dass in der theologischen Besinnung auf die Gotteserkenntnis die Schépfung und ihre Ord-
nungen sowie der Weg des Glaubens im konkreten menschlichen Leben im Zusammen-
hang mit schépfungsmissigen, kosmologischen, biologischen, psychologischen und pid-
agogischen Strukturen thematisiert werden sollten. In seiner Pneumatologie hat Calvin
diese Faktoren theologisch ernst genommen, und es ist eine lohnende Aufgabe, in unserer
heutigen Situation, in der Agnostizismus und Skepsis weitverbreitet sind, in seinen Spuren
weiter zu gehen. Dabei sollten wir an der Zentralitit des Christusbekenntnisses festhalten.
In dieser Hinsicht bleibt Barth wegweisend. Es gilt allerdings klar zu unterscheiden zwi-
schen Fundort und Norm: Der Aktionsradius der Offenbarung ist weiter als die Offenba-
rung in Jesus Christus; letztere bleibt allerdings die Norm fiir uns. Die Konzentration auf
Jesus Christus sollte als Kriterium, nicht als Begrenzung der Offenbarung funktionieren.
So muss man nach der Uberzeugung des Verfassers auch die einschligigen Thesen von Bar-
men verstehen (391).



190 Rezensionen

Es ist zu hoffen, dass diese Studie mit ihren vielen Bezugnahmen auf deutschsprachige
Verdffentlichungen und Diskussionen bald auch in einer deutschen Ubersetzung erhiltlich
sein wird.

Jan Veenhof, Gunten

Carsten Rithrup: Christologische Konzeptionen der Pluralistischen Religionstheologie. Syste-
matische Darstellung und Diskussion, Europiischer Verlag der Wissenschaften: Frank-
furt a.M. 2005. 375 S., EUR 56.50, ISBN 3-631-54432-4.

Die systematisch-theologische Deutung der nichtchristlichen Religionen kreist in den letz-
ten beiden Jahrzehnten um das Konzept der sog. Pluralistischen Religionstheologie (PRT).
Thre Vertreter und Vertreterinnen gehen davon aus, dass zumindest die grossen traditions-
reichen Weltreligionen in analoger Weise den einen gottlichen Seinsgrund geschichtlich re-
prisentieren. Die Religionsvielfalt kann auf diese Weise positiv gedeutet werden - als Viel-
falt der Inkulturationsformen eines ihnen allen zugrunde liegenden Transzendierungsim-
pulses.

In seiner Dissertation widmet sich Carsten Rithrup einem fiir Christinnen und Christen
zentralen Thema im religionstheologischen Diskurs der PTR, der Christologie. Im ersten
Teil seines Buches prisentiert er je den Entwurf einer Christologie der vier bekannten
Theologen John Hick, Paul Knitter, Leonard Swidler und Raimon Panikkar, die er aus un-
terschiedlichen Monographien, Aufsitzen und anderen Publikationen durch Analyse der
jeweiligen christologischen Aussagen und Implikationen herausgearbeitet hat. Die Darstel-
lung erfolgt in systematischer Gliederung nach den Themen Epistemologie, Christologie
und Soteriologie und wird jeweils abschliessend iibersichtlich zusammengefasst. Dabei ar-
beitet Rithrup sowohl die spezifischen Unterschiede und die verschiedenen Akzente in den
vier Entwiirfen als auch die in der PRT allgemein erfolgte Brennpunktverschiebung von
der Christologie zur Soteriologie heraus.

Im zweiten Teil seines Buches priift er die erarbeiteten Entwiirfe auf ihre systematischen
Implikationen und getroffenen theologischen Vorentscheidungen hin, fiihrt Kritikpunkte
an, die gegen diese vier Vertreter der PRT vorgebracht wurden, und stellt erginzende und
alternative Losungsansitze anderer Theologinnen und Theologen vor. Er fichert die Dis-
kussion systematisch in die fiinf Teilthemen Epistemologie, Historie und Erfahrung, Ein-
zigkeit Jesu Christi, Inkarnation und Inspiration sowie Soteriologie auf. Den Lesern und
Leserinnen vermittelt er auf diese Weise einen Uberblick iiber die Einbettung der PRT, im
speziellen ihrer Christologie, in die «allgemeine» theologische Diskussion.

Rithrups methodisches Vorgehen zeigt sich besonders in seinem Kapitel zur Epistemo-
logie: Darin stellt er zu Beginn fest, dass die Entwiirfe der PRT eher praxisorientiert seien
und ihre eigenen theoretischen Grundlagen nicht ausreichend reflektieren wiirden. Darauf
folgt eine Analyse der Epistemologie John Hicks, der seine Theorie in kantische Begriffe
fasst, wenn er von «the REAL», der einen gottlichen Wirklichkeit, als noumenon spricht,
das als Bezugspunkt hinter den Anschauungen und Begriffen der verschiedenen religidsen
Inkulturationsformen, den phainomena, stehe. Damit setzt er sich nach Auffassung seiner
Kritiker jedoch dem Projektionsverdacht aus, denn alle Aussagen iiber das unerkennbare
noumenon sind ithm zufolge bloss religitse Zuschreibungen. Um diesen Einwand abzuweh-
ren, betont Perry Schmidt-Leukel - der bekannteste Vertreter der PTR im deutschsprachi-
gen Raum -, dass «the REAL» nach Hick nicht lediglich als bloss passives Objekt religidser
Erkenntnis aufgefasst werden diirfe. Vielmehr miissten die verschiedenen religiosen An-
schauungen von «the REAL» auf dessen Selbst-Manifestationen zuriickgefiihrt werden.



Rezensionen 191

So kommen der Offenbarungs- und der Glaubensbegriff ins Spiel. Glaube kann nicht
nur axiomatisch begriindet werden, sondern muss sich auch einer argumentativen Priifung
unterziehen. Damit wird die Relativitit der Glaubensgewissheit betont und die Selbstver-
absolutierung der eigenen Position zuriickgewiesen. Beides ist fiir die PRT wichtig. Dies
wiederum fithrt Rithrup zur ersten seiner insgesamt sieben grundlegenden Anfragen be-
ziiglich der «theologischen Legitimitit der PRT», nimlich ob der Glaube allgemein und
der Glaube an Jesus Christus im besonderen als eine nur relative Gewissheit betrachtet
werden konne, oder ob durch die von den Vertretern und Vertreterinnen der PTR vorge-
nommene Anniherung von theologischer und philosophischer Epistemologie die charak-
teristische Eigenart theologischer Erkenntnis verkannt werde.

Leider bleiben die Skizzen der verschiedenen wiedergegebenen Positionen im zweiten
Teil des Buches hiufig unscharf. Dieser Eindruck wird durch die dichte, aber zuweilen
miihsame Sprache noch verstirkt. Rithrup lduft immer wieder Gefahr, die vorerst theolo-
gisch eher breit angelegte Erorterung und Diskussion der Entwiirfe unter dem Blickpunkt
des jeweiligen Teilthemas durch die abschliessende Formulierung seiner sieben «grundle-
genden Anfragen» zu verengen. Dadurch wird zunehmend der Eindruck erweckt, es gibe
die jeweilige traditionelle Haltung der christlichen Theologie (wobei nicht ganz klar wird,
was denn die christliche Theologie ist) und eine neue gegensitzliche Haltung dazu. Dass
sich Rithrup seiner eigenen traditionellen Prigung verpflichtet fithlt, wird u.a. in seinem
Bediirfnis erkennbar, die von der PRT gebotene Vielfalt auf ein Entweder-Oder herunter-
zubrechen und so ein Instrumentarium zu konstruieren, das vorgibt, aus allgemeiner War-
te iiber die allfillige «theologische Legitimitit» der pluralistisch-religionstheologischen
Christologie Aussagen machen zu kénnen.

Nesina Griitter, Basel

Jim Purves: The Triune God and the Charismatic Movement. A Critical Appraisal of Trini-
tarian Theology and Charismatic Experience from a Scottish Perspective, Paternoster:
Carlisle 2004. 244 S., £ 19.99, ISBN 1-84227-327-3.

Die vorliegende Arbeit ist die Weiterfihrung einer Aberdeener Dissertation (1994) und
stellt eine Untersuchung der «theologischen Berechtigung der Charismatischen Bewegung
mit ithrer Betonung auf einer Gotteserfahrung, welche eine rationale Anerkennung von
Gottes Wesen transzendiert», dar. Zu diesem Zweck wird im ersten Kapitel ein kurzer
Uberblick zur Charismatischen Bewegung in Schottland gegeben. Vier zentrale Themen
werden darin festgehalten und als Thesen postuliert:

- Eine Gotteserfahrung in der Charismatischen Bewegung umfasst mehr als eine ratio-
nale Wertschitzung Gottes.

- Eine Gotteserfahrung erweitert die rationale Wertschitzung Gottes.

- Gotteserfahrungen werden primir als Geisterfahrungen dargestellt.

- Auf Grund der Betonung der Gotteserfahrung werden in der Charismatischen Bewe-
gung Beziehungen - mit Gott und anderen Menschen - betont.

Fiir Purves werfen diese vier Themen zwei wichtige Fragen auf, welche er dann in den fol-
genden Kapiteln in einen Dialog mit verschiedenen theologischen Systemen bringt, die
prigend fir den Schottischen Kontext sind:

1. Wie kdnnen wir von der «ontic actuality» Gottes reden?
2. Wie wurde in Schottischer Theologie vom Heiligen Geist als unterschiedlich von Va-
ter und Sohn geredet?



192 Rezensionen

Um diese Fragen zu beantworten, setzt Purves in Kapitel zwei bei der patristischen Periode
und den unterschiedlichen Ansitzen 6stlicher und westlicher Trinitdtsverstindnisse an. In
den Kapiteln drei bis sieben lisst er dann wichtige Stimmen zu diesen Fragen zu Wort
kommen, welche prigend fiir die Schottische Theoloige waren (Calvin; das Schottische Be-
kenntnis sowie das Westminster Bekenntnis; Edward Irving; T.F. Torrance; T. Smail und
J. Dunn) und zeigt auf, wie sie, jeweils zwar in ganz unterschiedlicher Art und mit ganz
unterschiedlichen Akzentuierungen, alle eine Fortsetzung des westlichen Trinititsver-
stindnisses darstellen: Der Geist als vinculum trinitatis. Pneumatologie ist im Grossen und
Ganzen christozentrisch.

Im letzten Kapitel schligt Purves ein Trinititsmodell vor, das versucht, sowohl dem
Schottischen Erbe wie auch der Charismatischen Theologie gerecht zu werden. Dabei wird
gleichermassen darauf geachtet, sowohl den Geist nicht unter die Christologie zu subsu-
mieren wie auch dem Anliegen der Partizipation am Geist durch die Inkarnation gerecht
zu werden. Am Ende liuft das Modell auf einen Versuch hinaus, das dstliche Trinititsver-
stindnis einer dualen Prozession des Geistes mit dem westlichen, dem Geist als vinculum
trinitatis, zu verheiraten. Dazu baut Purves vor allem auf den Werken von Collin Gunton
und John Zizioulas auf.

Das Buch bietet eine Fiille von hilfreichen und anregenden Einsichten aus der Diskussi-
on rund um die Pneumtaologie und die Trinitit, und die darin gebotenen Analysen sind
ebenso treffend wie die jeweils aufgeworfenen Fragen. Zudem wird am Ende ein kreativer
Ansatz entwickelt, der die Pneumatologie aus einer zu einseitigen Bindung an die Christo-
logie hinausfiihrt. Nicht ganz einfach ist, beim Lesen des Buches jeweils die genaue These
und das zentrale Anliegen der Untersuchung vor Augen zu haben. Es werden zwar 6fters
hilfreiche Zusammenfassungen geboten und Verkntipfungen zwischen den einzelnen Tra-
ditionen hergestellt, aber die Spur der eingangs gestellten Fragen verliert sich immer wie-
der. Allerdings werden im letzten Kapitel die grossen Linien noch einmal nachgezeichnet
und in Verbindung mit den einleitenden Fragen gestellt. Wer sich fiir die Diskussion rund
um die Trinitdt und/oder die Pneumatologie interessiert, greift mit Gewinn zu Purves’
Buch; es ist ein stimulierendes Werk, das eine Fiille an Material bietet; fiir eine kritische
Auseinandersetzung mit charismatischer Theologie jedoch ist das einleitende Kapitel zu

knapp.
Matthias Wenk, Hindelbank



	Rezensionen

