
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 2

Artikel: Christus, "das Ende des Gesetzes, des Dekalogs und des
Liebesgebots"?

Autor: Bachmann, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christus, «das Ende des Gesetzes, des Dekalogs
und des Liebesgebots»?1

Christoph Burchard zum 19.5.2006, leicht verspätet

Mit der in der Uberschrift zitierten Formulierung zu Rom 10,4 wandte sich

vor einiger Zeit Friedrich Beißer gegen eine von Mogens Müller vorgetragene
Paulusinterpretation2, insbesondere dagegen, dass (wie der Kritiker es

ausdrückt3) gelte: Christus «befreit nur vom Zeremonialgesetz». Die Anfrage an
Müller verdient schon deshalb Interesse, weil sie häufig vertretene Auffassungen

widerspiegelt4. Allerdings leidet sie m.E. an mangelnder Präzision.
Genauigkeit dürfte bei einer derart umstrittenen Frage freilich heute, nicht
zuletzt angesichts der jüngeren Paulusforschung5, doch nötig sein.

In Rom 7,12 heisst es nicht, wie der Mainzer Systematiker sagt: Das «Gesetz

ist... heilig und gut»6. Denn hier wird das «Gesetz» als «heilig» und wird
ausschliesslich das «Gebot» als «heilig gerecht) und gut» bezeichnet7. Es
scheint an dieser Stelle8 also gerade zwischen «Gesetz» und «Gebot» unter-

1 Für die Durchsicht des vorliegenden Artikels und für einige Hinweise danke ich
Herrn Dr. Johannes Woyke.

2 M. Müller: Jesus und das Gesetz. Eine Skizze im Licht der Rezeptionen, KuD 50

(2004) 208-225, bes. 209-211; F. Beißer: Was heißt bei Paulus «Jesus Christus ist das

Ende des Gesetzes»?, KuD 51 (2005) 52-54, die angeführte Wendung: 54.
3 Beißer: Paulus (Anm. 2).
4 Exemplarisch sei lediglich verwiesen auf O. Hofius: Das Gesetz des Mose und das

Gesetz Christi, in: ders.: Paulusstudien [I] (WUNT 51), Tübingen 1989 (zuerst: 1983),
50-74, bes. 64-66 (vgl. ders.: Gesetz und Evangelium nach 2. Korinther 3, in: ebd.

[zuerst: 1989], 75-120, 110 samt Anm. 217, ferner ders.: Die Adam-Christus-Antithese
und das Gesetz. Erwägungen zu Rom 5, 12-21, in: ders.: Paulusstudien II [WUNT
143], Tübingen 2002 [zuerst: 1996], 62-103, bes. 103 [samt Anm. 254]).

5 S. dazu etwa Ch. Burchard: Nicht aus Werken des Gesetzes gerecht, sondern aus
Glauben an Jesus Christus - seit wann?, in: ders.: Studien zur Theologie, Sprache und
Umwelt des Neuen Testaments (WUNT 107), hg.v. D. Sänger, Tübingen 1998

(zuerst: 1996), 230-240, sowie Ch. Burchard: Glaubensgerechtigkeit als Weisung der
Tora bei Paulus, in: ebd. (zuerst: 1997), 241-262, ferner die Sammelbände M.
Bachmann (Hg., unter Mitarbeit von J. Woyke): Lutherische und Neue Paulusperspektive.
Beiträge zu einem Schlüsselproblem der gegenwärtigen exegetischen Diskussion
(WUNT 182), Tübingen 2005, und J.D.G. Dunn: The New Perspective on Paul.
Collected Essays (WUNT 185), Tübingen 2005. Jüngst erschienen: M. Bachmann: J.D.G.
Dunn und die neue Paulusperspektive, ThZ 63 (2007) 25-43.

6 Beißer: Paulus (Anm. 2), 54.
7 Zutreffend: Müller: Jesus und das Gesetz (Anm. 2), 211.
8 Was andere paulinische Stellen und weiteres Vokabular des Apostels (zumal: to

SiKaitopa toù vàpou/Oeoù, tà StKauopata xoû 0eoù, tà ëpyov toû vàpou, xà xoùvopou,
èvxokal Geoù) angeht, s. Ch. Stettler: Paul, the Law and Judgement of Works, EvQ 76

ThZ 2/63 (2007) S. 171-174



172 Michael Bachmann

schieden zu werden. Und was das «Zeremonialgesetz» angeht, so verwendet
Müller diesen nachneutestamentlichen Terminus nicht wirklich, spricht
vielmehr von demjenigen «Teil des Mosegesetzes, der sich mit der Sichtbarmachung

der jüdischen Ethnizität beschäftigte»9 - und welchen erst «wir mitunter

nach dem Begriff der Vulgata in Deut[eronomium] 4,14 (caeremonias) den
zeremoniellen Teil nennen»10. Mit der «Sichtbarmachung der jüdischen
Ethnizität» hat es nun, wie Müller m.E. zu Recht meint11, im paulinischen
Sprachgebrauch besonders deutlich ein bestimmter Ausdruck zu tun, nämlich
die Formulierung «Werke des Gesetzes» (Rom 3,20.28; Gal 2,16; 3,2.5.10).

Bei diesem Syntagma12, das schon wegen Gal 2,3 und Gal 2,11-14 (vgl. etwa
Rom 3,1.30) gerade auch auf rituelle Vorschriften (vgl. 4QMMT C27:

«precepts of the Torah»13) wie die Beschneidungsanweisung und die Essensregelungen

zu beziehen sein wird, sind beim Apostel jedenfalls drei Hinsichten zu
beachten:

(1) Dass die das Judentum ein- und andere Menschen insofern ausgrenzenden
«Werke des Gesetzes» nach Paulus kein Heilsweg sind, leitet sich wesent-

(2004) 195-215, bes. 203-205, und M. Bachmann: Keil oder Mikroskop? Zur jüngeren
Diskussion um den Ausdruck «<Werke> des Gesetzes», in: Bachmann: Lutherische
Paulusperspektive (Anm. 5), 69-134, bes. 108-111. Vgl. u. (bei) Anm. 15 und Müller:
Jesus und das Gesetz (Anm. 2), 210.

9 Müller: Jesus und das Gesetz (Anm. 2), 210.
10 Müller: Jesus und das Gesetz (Anm. 2), 211. Vgl. ders.: Aufhören oder Vollendung des

Gesetzes? Eine Antwort an Friedrich Beißer, KuD 51 (2005) 308f., hier 308: «Eine

Aufteilung des Gesetzes in <Sittengesetz> und <Zeremonialgesetz> ereignet sich erst
allmählich in der nachneutestamentlichen Literatur und es wäre anachronistisch,
Paulus diese Aufteilung zuzumuten.» S. zur nachneutestamentlichen Entwicklung
ebd., 308 samt Anm. 1, sowie Beißer: Paulus (Anm. 2), 52, und Bachmann: Keil
(Anm. 8), 74-78 (samt Anm. 31f.) und 84-92 (samt Anm. 68.91). Vgl. ferner etwa
Marius Victorinus' Bemerkungen zu Gal 2,16-19 (CSEL 83, 122-124).

11 S. bes. Müller: Jesus und das Gesetz (Anm. 2), 209.
12 S. zu ihm nur Bachmann: Keil (Anm. 8), hier bes. 70 Anm. 5 weitere Literaturhin¬

weise; R.L. Brawley: Meta-Ethics and the Role of Works of Law in Galatians, in:
Bachmann: Lutherische Paulusperspektive (Anm. 5), 135-159, und R. Bergmeier:
Vom Tun der Tora, in: ebd., 161-181 (vgl. ders.: «Welche Bedeutung kommt dann
dem Gesetz zu?» [Gal 3,19a], ThZ 59 [2003] 35-48). Vgl. im Übrigen M. Bachmann:
Von den Schwierigkeiten des exegetischen Verstehens. Erwägungen am Beispiel der

Interpretation des paulinischen Ausdrucks «<Werke> des Gesetzes», in: G. Gelardini
(Hg.): Kontexte der Schrift. Bd. I: Text, Ethik, Judentum und Christentum, Gesellschaft.

FS Ekkehard W. Stegemann, Stuttgart 2005, 49-59.
13 So wird die bislang einzig sichere vorpaulinische (hebräische) Parallele zum Ausdruck

ëpya vopou von Galater- und Römerbrief in der betreffenden Edition wiedergegeben,
d.h. bei E. Qimron, J. Strugnell: Qumran Cave 4. Bd. V: Miqsat Macase Ha-Torah
(DJD X), Oxford 1994, hier (62-)63.



Christus, «das Ende des Gesetzes, des Dekalogs und des Liebesgebots»? 173

lieh vom Christusereignis her, angesichts dessen alle Menschen - selbst die

Juden (vgl. Rom 3,19; Gal 2,15) - zunächst als Sünder dastehen (s. bes. Gal
2,16f.; vgl. Rom 3,9f., ferner Gal 2,21b, auch Rom 3,20)14.

(2) Rechtfertigung geschieht dabei mittels bzw. aufgrund (5ià, èk, év) des

Christusereignisses (und durch Sündenvergebung), nicht mittels bzw.
aufgrund (èk [und insofern: /coplç]) der «Werke des Gesetzes» (s. bes. Gal
2,16f.; vgl. zumal Rom 3,28).

(3) Von den in dieser speziellen Kontraposition - stets ohne Personalpronomen

und ohne Adjektiv - genannten «Werken des Gesetzes» sind die in
anderen Gegenüberstellungen namhaft gemachten Handlungen (teils:
«Werk[e]» [o.a.]) und «Gebote Gottes» zu unterscheiden, die Juden wie
Nicht-Juden aufgegeben sind und bleiben (s. bes. Gal 5,6; I Kor 7,19);
insofern ist es nur folgerichtig, dass Paulus (auch für Christen) vom Gericht
«nach (Kara) den Werken eines jeden» spricht (s. bes. Rom 2,6; vgl. II Kor
11,15)15.

Der Apostel meint demnach (vgl. zudem etwa Rom 3,31, ferner Rom 8,2; Gal
6,2; I Kor 9,21) wohl schwerlich (und jedenfalls nicht einfach16): Es «ist Christus

das Ende des Gesetzes, des Dekalogs und des Liebesgebots».17

14 Insofern formuliert St. Krauter: Bürgerrecht und Kultteilnahme. Politische und kulti¬
sche Pflichten in griechischen Poleis, Rom und antikem Judentum (BZNW 127),
Berlin/New York 2004, (in seiner übrigens weithin hochinteressanten Dissertation auf
Seite) 425, m.E. eine recht heikle Alternative (vgl. ebd., 33-39, bes. 33.35): «Daß man
zur Erlangung des Heils nicht die Gebräuche eines bestimmten Ethnos übernehmen
muß, ist trivial. [Wirklich? Vgl. dagegen nur Apg 15,1!] Daß Menschen zum Heil
gelangen, die Gottes in seinen Geboten offenbarten Willen nicht erfüllen, ja nicht
einmal erfüllen können, das ist nicht trivial.» Die Alternative scheint überdies sogar
nicht ganz ungefährlich. Denn (wie Krauter im Anschluss selbst notiert): «Es liegt
allzu nahe, hier die Linie auszuziehen zum schematischen Gegensatz zwischen Werken

und Gnade.» Den dürfte die sog. Neue Paulusperspektive zu Recht verabschiedet
haben.

15 S. dazu nur Bachmann: Keil (Anm. 8), 103f. 116 (vgl. ebd., 97f. Anm. 116.118), ferner
im gleichen Band mein «Vorwort», VII-XIII, bes. XII. Vgl. o. Anm. 8.

16 Beißer weiss im Übrigen, dass man zu einfach nicht formulieren darf. So heisst es bei
ihm im Anschluss an die sogleich (nochmals) zu zitierende Wendung (d.h. bei Beißer:
Paulus [Anm. 2], 54): «Freilich ist es derselbe Christus, der uns in seinem Geist die

Kraft schenkt, das Gute auch wirklich zu tun (Rom 8 bzw. 12-15).»
17 Ahnlich (wie der obige Beitrag) urteilt Ch. Burchard: Glaubensgerechtigkeit (Anm.

5), 257 (vgl. überhaupt ebd., 254-262): «Da Paulus jüdische Treue zur Tora bejaht,
wäre Treue, die die Gerechtigkeit in Christus als Ende der Tora oder mancher ihrer
Funktionen begriffe, ein Paradoxon». Eine gewisse Weitergeltung des mosaischen
Gesetzes behaupten für den Apostel Paulus und seine Ethik etwa auch S.J. Hafeman:
The Spirit of the New Covenant, the Law, and the Temple of God's Presence. Five
Theses on Qumran Self-Understanding and the Contours of Paul's Thought, in: J.



174 Michael Bachmann

Abstract

In the controversy between the New Testament exegete M. Müller and the dogmatics scholar

F. Beißer concerning Paul and the Law, some observations on the New Testament (and
its environment) should be considered. To speak categorically of Christ as the end of the
Law, of the decalogue and of the commandment of love (Beißer), seems not appropriate.
For the (Pauline) syntagma «works of the Law» (found also in 4QMMT C27) introduces a

distinction. Since the apostle here will have in mind halakhot (e.g., the rule of circumcision),

which according to him cannot mediate justification, one has to differentiate between
«works of the Law» and, for instance, the positive expression «(the keeping of) the
commandments of God» (I Kor 7,19).

Michael Bachmann, Siegen

Âdna, S.J. Hafeman, O. Flofius (Hg.): Evangelium, Schriftauslegung, Kirche. FS Peter
Stuhlmacher, Göttingen 1997, 172-189, bes. 177f., Stettier: Paul (Anm. 8), bes. 207f.,
und Bergmeier: Tun (Anm. 12), bes. 162f. 176-179. Vgl. im Übrigen bes. K. Haacker:
Der Brief des Paulus an die Römer (ThHK 6), 2., verb. Aufl., Leipzig 2002, 206-208,
ferner etwa L. Kundert: Christus als Interpretation der Tora: xékoç yàp vôpou xptctoç
Rom 10,4 vor dem Hintergrund einer erstaunlichen rabbinischen Argumentation,
ThZ 55 (1999) 76-89.


	Christus, "das Ende des Gesetzes, des Dekalogs und des Liebesgebots"?

