Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 2

Artikel: Gewissheit der Erkenntnis : Karl Barths Auslegung der reformierten
Lehre im Kontext seines theologischen Programms

Autor: Lohmann, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gewissheit der Erkenntnis

Karl Barths Auslegung der reformierten Lehre im Kontext
seines theologischen Programms!

Seit der Veroffentlichung des ersten «Romerbriefs» ist die Frage nach dem
Verhiltnis der Theologie Karl Barths zur Moderne nicht mehr verstummt.
Ging es dabei zunichst um den simplen Vorwurf, der Kritiker der Moderne
se1 selbst ein Kind seiner Zeit?, so stellt sich die Diskussionslage heutzutage
weitaus komplexer dar. Das Spektrum reicht von Auslegungen, die die histo-
risch-genetische Erforschung von Barths Theologie zugunsten ihrer «kon-
struktive[n] Rezeption» verabschieden wollen?, bis zu solchen, die den kon-
struktiven Vorzug von Barths Texten gerade in einer spezifischen «Moderni-
tdt» erblicken, was methodisch ihre konsequente historische Kontextualisie-
rung mit sich bringt.* Trotz dieses methodischen Dissenses besteht Einigkeit,

! Eine Vorform dieses Textes wurde am 7.7.2003 an der Theologischen Fakultit der
Universitiat Gottingen vorgetragen. Der Untertitel variiert eine von Barth selbst stam-
mende Formulierung: «Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Got-
tes im Zusammenhang seines theologischen Programms».

2 So im Kern bereits A. Jiilicher: Ein moderner Paulus-Ausleger (1920), in: Anfinge der
dialektischen Theologie. Teil I: Karl Barth - Heinrich Barth - Emil Brunner, hg.v. J.
Moltmann (1962), Miinchen 31985 (TB 17/1), 87-98; vgl. ebd., 97: «Viel, moglicher-
weise sehr viel wird man einst aus diesem Buch [sc. Barths erstem «Rémerbrief»] fiir
das Verstindnis unsrer Zeit gewinnen, fiir das Verstindnis des «geschichtlichen; Pau-
lus kaum irgend etwas Neues.»

3 Vgl. neuerdings G. Etzelmiiller: Realistische Rede vom Jiingsten Gericht. Erkennt-
nisse im Anschluss an Karl Barth, EvTh 65 (2005) 259-276, Zitat: 259.

*  Beispielhaft fiir diese Sicht ist Trutz Rendtorffs These von der Zentralstellung des
Autonomiegedankens bei Barth (vgl. T. Rendtorff: Radikale Autonomie Gottes. Zum
Verstindnis der Theologie Karl Barths und ihrer Folgen, in: ders.: Theorie des Chri-
stentums. Historisch-theologische Studien zu seiner neuzeitlichen Verfassung, Giiters-
loh 1972, 161-181). In ihrer Nachfolge steht Georg Pfleiderers dezidiert modernitits-
theoretische Deutung Barths: G. Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie. Zu
Genese und Kontext eines paradigmatischen Entwurfs systematischer Theologie im
20. Jahrhundert (BHTh 115), Tiibingen 2000. Neuerdings: G. Pfleiderer: Inkulturati-
onsdialektik>. Ein Rekonstruktionsvorschlag zur modernititstheoretischen Barthin-
terpretation, in: Karl Barth in Deutschland (1921-1935). Aufbruch - Klirung - Wider-
stand. Beitridge zum Internationalen Symposion vom 1. bis 4. Mai 2003 in der Johan-
nes a Lasco Bibliothek Emden, hg.v. M. Beintker, Ch. Link, M. Trowitzsch, Ziirich
2005, 223-244. Der Kongressband dokumentiert in der Summe seiner Beitrige sehr an-
schaulich die Vielfiltigkeit, ja Disparatheit gegenwirtig vertretener Zuginge zu Barth.
Die spezifische Frage nach Barths Verhiltnis zur Moderne wurde auf dem Abschluss-
podium nochmals eigens thematisiert, vgl. ebd., 474-480.

ThZ 2/63 (2007) S. 148-170



Gewissheit der Erkenntnis 149

dass Barth ein eigenstindiger, die Moderne in Ankniipfung und Widerspruch
tiber sich hinausfithrender Denker war. Uneinigkeit besteht allerdings hin-
sichtlich der Frage, was im einzelnen Barths originiren Beitrag darstellt. Dies
ladt zu weiterer Klirung der Frage nach dem Proprium von Barths Theologie
ein. Solche Klirung kann nur durch eine immer wieder neue Beschiftigung
mit den Primirtexten geschehen. In diesem Sinne ist die folgende Abhand-
lung zu verstehen. Thr Ausgangspunkt ist Barths Emdener Vortrag zur refor-
mierten Lehre aus dem Jahr 1923. Die leitende Hypothese bei dieser Wahl ist,
dass Barth in diesem Text eine Zwischenbilanz seiner in den ersten Gottinger
Semestern geleisteten Auseinandersetzung mit den eigenen theologischen Ah-
nen zieht. Er versichert sich seiner reformierten und damit - so ist zu vermu-
ten - zugleich seiner theologischen Identitit.

Als Karl Barth seine Professur in Gottingen antrat, besass er nicht einmal
eine Sammlung reformierter Bekenntnisschriften, wie er selbst im Riickblick
gesteht.’ Er fiihlte sich als studiosus theologiae, den Studierenden nur um we-
niges voraus, gezwungen, von der Hand in den Mund zu leben und in seinen
Lehrveranstaltungen «frischgebackene» Kost zu servieren. Gerade so aber, ge-
trieben von seinen Lehrverpflichtungen, arbeitete sich Barth erstaunlich
schnell in die ihm obliegende Materie, «das reformierte Bekenntnis, die refor-
mierte Glaubenslehre und das reformierte Gemeindeleben»®, ein. Vorlesun-
gen zur Theologie Calvins, Zwinglis, der reformierten Bekenntnisschriften
und schliesslich Schleiermachers 16sten sich ab; hinzu kamen Seminare sowie
drei zu Aufsitzen ausgearbeitete Vortrige, die sich dezidiert mit der refor-
mierten Theologie beschiftigten. Der erste dieser Vortrige, den Barth am 17.
September 1923 in Emden hielt, steht unter dem programmatischen Titel:
«Reformierte Lehre, thr Wesen und ihre Aufgabe». Barth formuliert in ithm
seine Antwort auf die Frage nach dem Charakteristikum reformierten Chri-
stentums, nach dem, was reformierte Identitit im Letzten ausmacht. Der Vor-
trag fasst die Aneignung und Auslegung der reformierten Lehre, wie sie im
Zentrum von Barths Titigkeit in Gottingen stand, zusammen. Die Auslegung
gipfelt in der These, der entscheidende Punkt reformierten Christentums lie-
ge in der Unterordnung von Leben und Lehre unter die Autoritit der Heili-
gen Schrift, im Schriftprinzip.

Dieser These mochte ich mich im folgenden vertieft zuwenden. In einem
ersten Teil werde ich Barths Argumentation darstellen und behaupten, dass
in ihrem Hintergrund die Frage nach Gewissheit, niherhin nach der Gewiss-

5 K. Barth: Autobiographische Skizze aus dem Fakultitsalbum der Evangelisch-Theolo-
gischen Fakultit in Miinster (1927), in: K. Barth - R. Bultmann: Briefwechsel 1911-
1966, hg.v. B. Jaspert (Karl Barth-Gesamtausgabe V [im folgenden abgekiirzt: GAJ),
Ziirich 21994, 290-300, 298.

¢ So das mit der Ernennungsurkunde versandte Begleitschreiben des preussischen
Staatsministeriums, vgl. Barth - Bultmann: Briefwechsel (Anm. 5), 209, Anm. 2,



150 Friedrich Lohmann

heit der Glaubenserkenntnis, steht. Daran anschliessend werde ich mich der
Frage widmen, ob diese Auslegung des Propriums der reformierten Lehre den
massgeblichen, von Barth herangezogenen Quellen entspricht. Die Antwort
wird differenziert ausfallen, jedenfalls aber negativ in bezug auf die von Barth
vorgenommene Zuspitzung, so dass sich die Frage nach dem eigentlichen
Grund fir diese Zuspitzung stellt. Meine These, die ich im dritten Teil des
Aufsatzes zu belegen versuchen werde, lautet, dass sie im Kontext von Barths
theologischem Programm zu sehen ist. Ja mehr noch: Barths Auslegung der
reformierten Lehre kann als paradigmatische Ausformulierung dieses Pro-
gramms angesehen werden. Und dies gilt nicht nur fiir die 20er Jahre, sondern
fiir die gesamte Zeit des theologischen Wirkens Barths, das in seinen verschie-
denen Epochen durchaus unterschiedliche Interpretationen der reformierten
Lehre hervorgebracht hat: Immer folgte Barths Deutung der reformierten
Theologie seinem theologischen Programm, das in all seinen Wandlungen im-
mer auf die eine Frage nach der Gewissheit der Erkenntnis bezogen blieb.
Dem so in seinen Wandlungen erschlossenen Programm Barths werde ich in
einem vierten Abschnitt genauer nachgehen und auf seine Probleme und
Chancen hinweisen. Denn gerade von Barths Sicht oder besser: Sichten auf die
reformierte Lehre her scheint mir eine kritische und weiterfithrende Analyse
dieses Programms moglich. Das so gewonnene Ergebnis werde ich sodann in
einem abschliessenden Teil in die aktuelle Forschungsdebatte iiber die stritti-
ge «Modernitit» der Theologie Barths einbringen.

1. Gewissheit der Erkenntnis: Barths Auslegung der reformierten Lebre
in der Gottinger Zeit

Der genannte Vortrag «Reformierte Lehre, thr Wesen und ihre Aufgabe»” ist
durch einen kunstvollen Aufbau gekennzeichnet. Nach einem einleitenden
Abschnitt, der begriindet, warum es wichtig ist, gerade tiber die reformierte
Lebre und ihr Proprium nachzudenken, folgen zunichst drei von Barth aus
der Debatte aufgegriffene Antwortversuche auf die Frage nach dem Propri-
um. Sie laufen nach Barth alle auf das Schriftprinzip hinaus, dessen charakte-
ristisch reformierte Sicht im zentralen Abschnitt des Aufsatzes vorgestellt
und argumentativ erhirtet wird. Dabei legt Barth allen Wert auf die Feststel-
lung, dass das Schriftprinzip ein formales, iber das Zustandekommen von Er-
kenntnis entscheidendes Prinzip sei. Als solches bestimmt es aber auch mit
tber die Inhalte der spezifisch reformierten Glaubenserkenntnis. Drei solche
Inhalte werden in der Folge genannt, den drei Artikeln des Credo entspre-

7 K. Barth: Reformierte Lehre, ihr Wesen und ihre Aufgabe (1923), in: ders.: Vortrige
und kleinere Arbeiten 1922-1925, hg.v. H. Finze (GA III), Ziirich 1990, 202-247. Die
im Text folgenden Seitenangaben beziehen sich auf diese Ausgabe.



Gewissheit der Erkenntnis 151

chend: der Gottesbegriff in Beziehung auf den Lehrgegensatz zur rémisch-ka-
tholischen Kirche, Christologie und Abendmahlslehre in Beziehung auf den
Lehrgegensatz zur lutherischen Kirche, die Lehre vom Heiligen Geist in Be-
ziehung auf die reformierte Auffassung des Zusammenhangs zwischen Lehre
und Leben. Immer ist, wie Barth zu zeigen versucht, die spezifisch reformier-
te Position geprigt durch und gar nicht zu versthen e dei Rekurs auf das
Schriftprinzip.

Was versteht Barth in diesem Zusammenhang unter dem Schriftprinzip?
Es ist, wie er ausfiihrt, das «Prinzip der Schriftgemdfsheit» (223) oder ausfiihr-
licher: «die Erkenntnis, dafy die Wahrheit allein im Worte Gottes und das
Wort Gottes allein in der alt- und neutestamentlichen Schrift enthalten sei,
daf} alle Lehre der Wahrheirt also in der Schrift ihre unverinderliche und un-
tiberschreitbare Regel zu anerkennen habe» (ebd.). In reformierter Sicht gelte:
«Doctrina ist das durch die Krisis, die erbarmungslose Liuterung und Reini-
gung des in der Schrift bezeugten Gotteswortes hindurchgegangene christli-
che Menschenwort» (ebd.). Barths spitere Lehre von der dreifachen Gestalt
des Wortes Gottes deutet sich bereits an, wenn er in der Vorlesung zu den re-
formierten Bekenntnisschriften formuliert: «Die Kirche erkennt die Regel ihrer
Verkiindigung allein im Worte Gottes und findet das Wort Gottes allein in der
heiligen Schrift.»® Und in der Tat: Es geht bei dem von Barth so emphatisch
hervorgehobenen Schriftprinzip in seiner Sicht um weitaus mehr als «eine
fundierte Lehre von der Heiligen Schrift»?. Barth greift wesentlich weiter aus,
wenn er in den Schliisselsitzen des Vortrags folgende «Zentralaufgabe» (229)
formuliert: «In der Vorbereitung einer neuen Erfassung des Schrift prinzips,
das doch viel mehr enthilt, als dieser Name sagt [...], sehe ich den einzigen
ernsthaften Programmpunkt einer reformierten Theologie fiir die nichste
Zukunft. Es wird, soweit es sich hier um ein menschliches Tun iiberhaupt
handeln kann, darum gehen, die Kategorie der Offenbarung wieder denken
und unter diesem Gesichtspunkt die Bibel Alten und Neuen Testaments wie-
der lesen zu lernen» (ebd.). Reformierte Theologie ist durch eine spezifische
Form der Gotteserkenntnis charakterisiert, der unter dem Stichwort «Schrift-
prinzip» Barths eigentliches Interesse gilt: der Form der Offenbarung. In die-
ser Zuspitzung ist das Schriftprinzip das «A und O reformierter Lehre» (228),
nicht nur Formal-, sondern «lebendigstes Materialprinzip» (ebd.).

Und was heisst «Offenbarung»? Der Vortrag verwendet die aus Barths dia-
lektischer und spiterer Theologie bekannten Formulierungen: «Gott redet»
(224) - und nicht der Mensch, «Gott selbst, Gott allein» (217); der Mensch soll

8 K. Barth: Die Theologie der reformierten Bekenntnisschriften. Vorlesung Gottingen
Sommersemester 1923, hg.v. der Karl Barth-Forschungsstelle an der Universitit
Gottingen (Leitung E. Busch) (GA II), Ziirich 1998, 67.

?  So in seiner weitgehend schlicht nacherzihlenden Interpretation: G. Plasger: Die rela-
tive Autoritit des Bekenntnisses bei Karl Barth, Neukirchen-Vluyn 2000, 31.



152 Friedrich Lohmann

«Gott Gott sein» lassen (237), in «schlichte[r] Beugung vor Gottes Selbstkund-
gebung» (225); «Geist wird nur durch Geist, Gott nur durch Gott erkannt»
(ebd.). Was bei der Lektiire des Textes auffillt, sind zwei Akzentsetzungen.
Zum einen die Betonung der Erkenntnisthematik {iberhaupt, zum anderen
die der Begriindungsfrage. Barth betont, dass die Offenbarung nicht nur von
Gott her geschieht, sondern auch von ithm «bewiesen» wird und so in ihm «be-
griindet» ist. Es geht um «eine im Objekt und exklusiv durch das Objekt be-
griindete Erkenntnis der einen Wahrheit» (218), wobei Gott mit dem «Ob-
jekt» gemeint ist - ein Objekt der Erkenntnis, das freilich zugleich, ja primir
ithr Subjekt ist:!° Die «Selbstevidenz der Offenbarung» bedeutet, dass Gott
selbst den «Beweis fithrt», «daf} die Bibel sein Wort ist» (225). Es geht Barth,
wie er selbst schreibt, um die «Wahrheitsfrage», es geht um «Gewissheit»
(ebd.), wobei Gewissheit hier eben nicht im Sinne der - wie Barth an anderer
Stelle abwertend sagt (239) - «Mnchsfrage» Luthers nach der Heilsgewissheit
(vgl. 242), sondern als Gewissheit der Erkenntnis zu verstehen ist. Die zentra-
le Stellung der Frage nach der personlichen Gewissheit des Heils - «Wie be-
komme ich einen gnidigen Gott?» - hat Barth dem Luthertum zeitlebens vor-
geworfen - man vergleiche etwa den spiten «Versuch», Rudolf Bultmann zu
verstehen.'! Er hat denn auch in seiner Dogmatik der Frage der Heilsgewiss-
heit und der nach der persénlichen Aneignung des Heils keinen entscheiden-
den Platz eingerdumt, wie besonders eindriicklich an der Tauflehre von KD
IV/4 deutlich wird, wo Barth durch die Rede von einerseits einer «General-
taufe» in Christus und andererseits einem bloss ethischen Charakter des indi-
viduellen Taufakts genau diese Frage ausblendet. Es entspricht ganz dieser
durchgehenden Linie der Theologie Barths, wenn es im Vortrag zum Wesen
der reformierten Lehre von 1923 heisst, es bedeute einen «Sieg eines fremdar-
tigen apokryphen Interesses, als in der zweiten und dritten Generation» des
Reformiertentums «die Frage der <Heilsgewiflheit> in den Mittelpunkt riickte
und fiir das Ganze der Lehre bezeichnend wurde. Der reformierte Christ der
ersten Generation war ein Kampfer, der fiir dieses wehleidige Anliegen keine
Zeit und kein Interesse hatte, weil er sich droben in der Hand des Herrn
wohlaufgehoben wufite» (242).

Nein - die Frage nach der Heilsgewissheit steht in Barths Sicht nichr im
Zentrum der reformierten Lehre, wohl aber die nach einer anderen Gewiss-
heit: nach der Gewissheit, es iiberhaupt mit Gott und nicht mit einem Gétzen
zu tun zu haben, nach der Gewissheit von Wahrheitserkenntnis. Wie kann

10 Vgl. Barth: Reformierte Lehre (Anm. 7), 230: «Sie [sc. die alten Reformierten] wollten
wieder unzweideutig festgestellt wissen, daf} das Subjekt im religidsen Verhiltnis Gott
sei und nicht der Mensch.»

11 K. Barth: Rudolf Bultmann - Ein Versuch, ihn zu verstehen (1952), in: ders.: Rudolf
Bultmann - Ein Versuch, ithn zu verstehen; Christus und Adam nach Rém. 5. Zwei
theologische Studien, Ziirich 31964, 7-65.



Gewissheit der Erkenntnis 153

ich begriindet erkennen, was wahr ist unter den vielen nur relativen Wahrhei-
ten im Geschiebe des Lebens? Nach Barths Auslegung, wie er sie in seiner
Gottinger Zeit entwickelt hat, haben bereits die alten Reformierten implizit
diese Frage gestellt und sie beantwortet eben durch ihren Verweis auf das
Schriftprinzip, auf die Selbstevidenz der Offenbarung. «Im Objektiven liegt
die Wahrheit!»!? - diese fanfarenartige These, die Barths Rémerbriefauslegung
in all ihrer Polemik gegen menschliche Religion und «Erlebnistheologie» do-
miniert, ist seiner Ansicht nach bereits das beherrschende Merkmal der vor-
bildlichen Urgestalt reformierter Lehre. Nicht die menschlichen «Anschau-
ungen oder Erfahrungen» bilden einen Zugang zur Gewissheit der Gotteser-
kenntnis, sondern umgekehrt: Aus reformierter Sicht gelte, dass «alle einzel-
nen Anschauungen oder Erfahrungen durch die eine Erkenntnis: Goit redet!
sichergestellt und begriindet werden» (224). Den umgekehrten Begriindungs-
weg zu gehen, sei gerade der Vorwurf an die rémisch-katholische Frommig-
keit gewesen, «indem sie an Stelle Gottes den Menschen setze, seine Geschich-
te mit ithren Uberlieferungen, seine Vernunft mit ihren Wahrscheinlichkei-
ten, seinen guten Willen mit seiner Fihigkeit, der Gnade entgegenzukom-
men» (2291.).

Diese kontroverstheologische Spitze fithrt uns auf einen letzten hervorhe-
benswerten Aspekt von Barths Auslegung der reformierten Lehre in seiner
Gottinger Zeit. Gemidss der bereits zitierten These, das so verstandene
«Schriftprinzip» sei nicht nur als Form-, sondern auch als «lebendigstes Mate-
rialprinzip» zu verstehen (228), fiihrt Barth alle zentralen materialen Aussa-
gen des Reformiertentums zuriick auf ihre «Beziehung zu dem alles erzeugen-
den Schriftprinzip» (235): die «unerhort exklusive[] Gotteslehre» (232), wie sie
den Dissens nicht nur mit der romisch-katholischen Kirche, sondern - etwa
in den «Canones von Dordrecht» (ebd.) - auch die Entscheidungen im inner-
reformierten Dissens um die Pridestinationslehre bestimmte; sodann die re-
formierte Christologie und Abendmahlslehre, in der es anti-lutherisch um das
Festhalten einer Grenze zwischen der Wahrheit Gottes und dem relativen Be-
reich menschlicher «Dinglichkeit» (237) gegangen sei; und drittens habe auch
die typisch reformierte Verbindung zwischen Glauben und Tun ihren «He-
bel» (243) im Schriftprinzip, sofern nimlich die Verbindung ihr Scharnier in
der jeweiligen Forderung eines primiren Geborsams habe: «in Gott und nur in

12 K. Barth: Der Rémerbrief (Erste Fassung) 1919, hg.v. H. Schmidt (GA II), Ziirich
1985, 113. Gerhard Ebeling hat herausgearbeitet, dass Barth sich gerade mit dem Insi-
stieren auf der Objekrivitit gewisser Erkenntnis von Luther unterscheidet: G. Ebeling:
Uber die Reformation hinaus? Zur Luther-Kritik Karl Barths (1986), in: ders.: Wort
und Glaube 4. Theologie in den Gegensitzen des Lebens, Tiibingen 1995, 270-312.
Vgl. z.B. ebd., 291: «Barth liegt es an uneingeschrinkter Gewifheit, um fiir die Folgen
der Offenbarung Raum zu schaffen.»



154 Friedrich Lohmann

Gott ruht die Begriindung und die Systematik dessen, was als menschliches
Tun und Erleben immer als zweierlei erscheint» (244).

2. Gewissheit der Erkenntnis: die reformierte Lebre

Entspricht diese Deutung des Propriums der reformierten Lehre mit ihrer Fo-
kussierung auf die Offenbarungs- und Erkenntnisfrage den altreformierten
Texten, auf die Barth sich bezieht? Die Antwort scheint mir zunichst einmal
ein Ja, in letzter Konsequenz freilich ein Nein sein zu miissen.!?®

Zunichst kann kein Zweifel daran bestehen, dass Barth mit der Betonung
des Erkenntnisaspekts des Glaubens alten reformierten Vorbildern, nament-
lich Calvin, folgt."* Auch dass, wer nicht «eitlen Einbildungen» folgen will,
ein «Schiiler der Schrift» werden und in «Gehorsam» annehmen muss, «was
Gott hier von sich selber hat bezeugen wollen», steht bereits in der Institutio
Calvins (1,6,2). Das so formulierte Schriftprinzip hat in der Tat, von der Con-
fessio helvetica prior von 1536 an, die es allen iibrigen Glaubensartikeln vor-
anstellt, die reformierte Bekenntnisbildung explizit bestimmt.'> Aber ist mit
diesem «Objektivismus», wie Barth das nennt,'¢ tatsichlich das Zentrum der
altreformierten Lehre getroffen? Oder ist der Biblizismus mancher Bekennt-
nisse nicht eher bereits ein Abweg von der eigentlichen reformatorischen Er-
kenntnis?

Solche Fragen ergeben sich nicht nur aus der Aussenperspektive, sondern
interessanterweise aus Bemerkungen Barths selbst. Man muss nur zehn Jahre
vor die Gottinger Zeit zuriickgehen, um ein gianzlich anderes Bild der refor-
matorischen Zentraleinsicht bei thm zu finden. Im Anfang 1912 erschienenen
Aufsatz «Der christliche Glaube und die Geschichte» stellt Barth, nachdem er

13 Die Kuriositit, dass Barth seinerzeit von den niederlindischen Neocalvinisten gerade
im Hinblick auf seine Schriftauffassung geriigt wurde, lasse ich dabei ausser acht, denn
die neocalvinistische Kritik setzt natiirlich selbst ein ganz bestimmtes Verstindnis der
reformierten Zentrallehre voraus. Vgl. Th.L. Haitjema: Der Kampf des hollindischen
Neu-Calvinismus gegen die dialektische Theologie, in: Theologische Aufsitze. Karl
Barth zum 50. Geburtstag, hg.v. E. Wolf, Minchen 1936, 571-589.

4 Vgl. J. Calvin: Institutio (1559) II1,2,3 (Glaube besteht in der Erkenntnis Gottes und
Christi), IIL,2,7 («iusta fidei definitio [...] esse divinae erga nos benevolentiae firmam
certamque cognitionem [...]») und natiirlich I,1,1 («cognitio Dei et nostri»).

5 Vgl. BSRK, 101 (Confessio helvetica prior): «1. Vonn der heiligen geschrifft. Die hei-
lige, gotliche, Byblische geschrifft, die da ist das wort gottes, von dem heilgen geist
ingebenn, und durch die propheten und apostlen der wellt fiirgetragen, ist die aller
eltiste volkomniste, und hochste leer, begrifft allein alles das, das zu warer Erkantnus,
liebe und Ere gottes, zu rechter warer fromkeyt und anrichtung eines frommen, Erba-
ren, und gottseligen lebens dienet.»

16 Barth: Theologie der reformierten Bekenntnisschriften (Anm. 8), 219.



Gewissheit der Erkenntnis 155

nicht zuletzt gegen Troeltsch die Unzulinglichkeit einer Begriindung des
Glaubens in Tatsachen der Geschichte aufgewiesen hatte, die Position der Re-
formatoren Luther und Calvin in der Frage nach der Glaubensbegriindung?”
dar. Luthers gegen den Gedanken einer Autoritit der Kirche gerichteter und
an Paulus orientierter Weg wird dabei als vorbildlich angesehen: «Der Auto-
ritdt der Tradition stellt er die Autoritit Christi selbst entgegen. Nicht die Au-
toritit der Bibell» (166) Diese Glaubensauffassung, die Christus nicht im
Wortlaut der Bibel, sondern im eigenen Herzen findet, habe Luther allerdings
schon bald wieder verlassen. Noch schwicher seien beim «Inspirationstheore-
tiker» (172) Calvin die Akzente in dieser Richtung gewesen, so dass «sich der
Biblizismus wie ein Mehltau auf die junge protestantische Theologie» (170) le-
gen konnte. Das Ende vom Lied in der altprotestantischen Orthodoxie: «Das
geschichtliche Heil steht dem Menschen objektiv gegenziber. [...] Und weil das
Heil ihm gegeniibersteht in Form des rationalen <Wortes Gottes», ist das psy-
chologisch Wesentliche im Vorgang der Aneignung die rationale Zustim-
mungy (174). Nicht im - dusserlichen - Schriftprinzip, sondern in der Lehre
vom «Testimonium Spiritus sancti internum [!]» (ebd.) findet Barth in diesem
frithen Stadium seiner theologischen Entwicklung die entscheidende Einsicht
reformatorischer und eben damit auch reformierter Theologie. Der mehrfach
wiederholte Cantus firmus von Barths Ausfithrungen in diesem frithen Text
lautet nicht: «Im Objektiven liegt die Wahrheit!», sondern: «Der Christus au-
fer uns ist der Christus in uns» (193.197.200).1® Und fur diese, der spiteren
Sicht deutlich entgegenstehende Deutung der reformatorischen Theologie
werden von Barth nicht wenige Calvin-Zitate angefiihrt. So habe - um nur ei-
nes herauszugreifen — der Genfer Reformator die Meinung abgelehnt, «als ob
Christus dem Glauben irgendwie erst als Objekt, d.h. fern und fremd gegen-
tiberstehe» - eine Meinung, die Spitzenaussagen Barths aus der Zeit um 1920
genau entspricht.

7" Dass es Barth auch vor 1914 um diese Frage ging, erhellt aus folgendem Satz: «Sofort
nach den Zeiten der Apostel, ja noch mitten in diesen Zeiten musste sich die Frage
erheben: wo haben wir echt und autoritativ jene Anschauung der Person Jesu, die den
Glauben begriindet?» (K. Barth: Der christliche Glaube und die Geschichte [1912]; in:
ders.: Vortrige und kleinere Arbeiten 1909-1914, in Verbindung mit H. Helms u. F.-
W. Marquardt hg.v. H.-A. Drewes u. H. Stoevesandt [GA III], Ziirich 1993, 149-212,
164). Die folgenden Seitenangaben beziehen sich auf diesen Text.

18 Diese frithe Calvin-Deutung Barths entspricht den Analysen der Glaubensvorstellung
Calvins, die Eva Harasta (dies.: Glaube, Liebe, Geist. Zur Unterscheidung zwischen
fides qua creditur und fides quae creditur, EvTh 65 [2005] 428-443) vorgelegt hat.
Extra-Aspekt: «Denn das Zeugnis des Geistes, das Fundament des Glaubens, ist das
Wort Gottes, es kommt dem Menschen von aufien zu, durch den Geist, dessen Ziel
die Einverleibung der Glaubenden in den Leib Christi ist» (ebd., 440). Intra-Aspekt:
«Das Verschnungsgeschehen wird im Menschen durch den Geist verwirklicht [...]»

(ebd., 441).



156 Friedrich Lohmann

Ich werde weiter unten auf diesen frithen Vortrag Barths zurtickkommen
und die Frage stellen, ob es nicht doch verbindende Gedanken zwischen ihm
und Barths spiteren Ausserungen gibt. Einstweilen soll es geniigen, ihn als
Beispiel dafiir zu betrachten, dass Calvin als der Vater der reformierten Lehre
auch ganz anders interpretiert werden kann, als Barth es in seiner Gottinger
Zeit und spiter getan hat. Wenn aber die von Barth in dieser Zeit vollzogene
Gleichsetzung der reformierten Lehre mit einer strikt extrinsischen Glau-
bens- und Erkenntnisbegriindung nur bedingt Anhalt in den ureigensten
Quellen dieser Lehre hat, woher stammt sie dann? Meine Hypothese habe ich
bereits im Untertitel formuliert: Sie stammt aus dem Kontext von Barths
theologischem Programm.

3. Gewissheit der Erkenntnis: Barths theologisches Programm

Ich habe bereits mit dem aus dem ersten «Romerbrief» stammenden Zitat:
«Im Objektiven liegt die Wahrheit!» eine Verbindung zwischen Barths Ausle-
gung des reformierten Propriums und seinen {ibrigen Schriften aus der «dia-
lektischen» Zeit hergestellt. Wenige weitere Zitate aus dem Hauptmanifest
dieser Zeit, der zweiten Auflage des «R6merbriefs», mogen gentigen, um zu
zeigen, dass diese Phase seiner Entwicklung im ganzen von der Frage nach der
gewissen Erkenntnis von Wahrheit und dem Verweis auf die Objektivitit der
Offenbarung als Antwort auf diese Frage geprigt ist. Zunichst ein Beleg zur
Interpretation der ganzen Glaubensthematik von der Erkenntnisfrage her; er
stammt aus Barths Auslegung von Rém 6: «Die Kraft der Auferstehung aber
ist die Erkenntnis dieses neuen Menschen, in der wir Gott erkennen, ja viel-
mehr von ihm erkannt werden (Gal 4,9; 1. Kor 8,2-3; 13,12). Die Gnade ist
die Kraft der Auferstehung. Ganz von selbst wird hier der Indikativ zum Im-
perativ, der doch nichts anderes bedeuten kann als die Wirklichkeit der Wahr-
heit, das esse im nosse, die Realitit des Erkannten, des Erkennenden und der
Erkenntnis.»"” Ebenso gilt Barth das Sterben Christi als «Erkenntnisprinzip»
(149/137), werden in ihm doch «die menschlichen Dinge [...] erkannt in ihrer
Relativitit, aber auch in threm Beziehungsreichtum, erkannt als von Gott ge-
schaffen, aber auch als Gottes des Erlésers wartend, erkannt als klein und
grof}, wichtig und unwichtig, verginglich und unverginglich, erkannt in der
kommenden Einheit ihrer Kontraste, ihres Ja und Nein, die keine andere ist
als die Einheit des unanschaulichen, nur sub specie mortis anschaulich wer-
denden Gottes (3,30). Von dieser Erkenntnis und durch sie lebt der neue
Mensch» (148f./136f.). Die Suche Barths gilt dabei einer objektiven und darin

19 K. Barth: Der Rémerbrief (Zweite Fassung) 1922, Ziirich 1989, 204 (in den ilteren
Auflagen: 187). Die folgenden Seitenangaben (15. Aufl./4ltere Aufl.) beziehen sich auf
dieses Werk.



Gewissheit der Erkenntnis 157

gewissen Erkenntnis; sie wird in seinen Augen um so gewisser, je mehr das
Prinzip dieser Erkenntnis dem Bereich der menschlichen Anschaulichkeiten
und Relativititen, dem Bereich der nur scheinbaren Gewissheiten entzogen
ist: «Mehr GewifSheit, Sicherheit, Biirgschaft fiir die Wahrheit des gottlichen
Wortes wire in der Tat weniger. Menschliche Anschaulichkeit wiirde das,
was hier zu schauen ist, unanschaulich machen. Menschliche Gewiflheit wire
Nicht-Wissen des hier zu Wissenden. Gott 1st nur durch Gott zu verstehen,
seine Treue allein durch den Glauben. Jede Behauptung eines menschlichen
Seins, Habens und Tuns des Géttlichen, jede angeblich direkte Beziehung zu
ithm raubt ithm seine Gottlichkeit, zieht es herab auf die Stufe der Zeit, der
Dinge und des Menschen, beseitigt seine reale Bedeutung» (95/87).2°

Solche Aussagen lassen sich im Werk Barths bis in die ersten Kriegsjahre
zuriickverfolgen. So stellt er in einem Brief an Emil Brunner vom Juli 1916
die «gottliche Objektivitit» der «subjektiven Gliubigkeit» gegeniiber, und
zwar gerade im Hinblick auf die Méglichkeit, «Halt» zu finden.?! Und in ei-
ner Predigt vom Mai 1915, die in seelsorgerlicher Absicht ausdriicklich auf die
Zweifel der Glaubenden eingeht, stellt Barth im gleichen Sinne die Erkennt-
nis Gottes einer «menschlichen Meinung» gegeniiber und spricht von Gott als
der «Realitit des Lebens, fest und klar wie gar nichts sonst, erfahren und er-
kannt als das Sicherste vom Sicheren».??

Wodurch sind diese programmatischen Akzentsetzungen auf der Evkennt-
nis Gottes und der extrinsischen Begriindung ihrer Gewissheit motiviert? Der
Verweis auf den intellektualistischen Glaubensbegriff Calvins fithrt hier, wie
angedeutet, nicht weit genug. Es ist vielmehr auf Barths leitendes Interesse
hinter dem gesamten Neuansatz seiner Theologie nach 1914 zu verweisen.
Dieser Neuansatz hingt bekanntlich mit den Stellungnahmen seiner theolo-
gischen Lehrer bei Ausbruch und wihrend des Ersten Weltkriegs zusammen.
Die Interpretation des Krieges als «Gotteserlebnis», die Martin Rade vorge-
nommen hatte, oder Herrmanns religiose Verbrimung der deutschen Kriegs-
verbrechen im belgischen Lowen - beides machte Barth schlagartig klar, wie
anfillig das von ihm selbst zuvor vertretene Programm dafiir war, ideologisch
vereinnahmt zu werden. Offenbar konnte jedes beliebige Ereignis auf diese

20 Vgl. Barth: Der Romerbrief (Anm. 19), 120/110: «Der Glaube begriindet Gewif3heit,
sofern er der ewige Schritt ins ganz und gar Unanschauliche und also selbst unan-
schaulich ist.»

21 Vgl. K. Barth - E. Brunner: Briefwechsel 1916-1966, hg.v. der Karl Barth-Forschungs-
stelle der Universitat Gottingen (Leitung E. Busch) (GA V), Ziirich 2000, 11-14, bes.
14: {...] dieser objektive Halt an Gott als Gott wird mir immer wichtiger gegeniiber
den vorliufig leider unvermeidlichen Schwankungen des Innenlebens. Ich glaube, da
tut sich die Konstante auf, die ich wie Sie in meiner subjektiven Glaubigkeit umsonst
gesucht habe.»

22 K. Barth: Predigten 1915, hg.v. H. Schmidt (GA I), Ziirich 1996, 174 (Predigt vom
2.5.1915). Die «menschliche Meinung» erwihnt Barth ebd., 175.



158 Friedrich Lohmann

Weise durch den Rekurs auf den Erlebnis- und Offenbarungsbegriff religios
legitimiert werden. Barth hat seine allmichlich reifende Erkenntnis selbst im
Riickblick in einem Satz zusammengefasst: «Diese ganze Sache, diese imma-
nente Theologie, das sind alles Protuberanzen von menschlichen Erlebnissen,
und das ging nicht.»?® Die Alternative, die Barth im Laufe der Kriegsjahre ent-
wickelte, war radikal: An die Stelle der «immanenten» d.h. auf Instanzen -
nerhalb des menschlichen Bewusstseins rekurrierenden Theologie trat eine
«objektive», die Gewissheit der Erkenntnis ausserbalb des Bewusstseins, in
«Gott selbst, Gott allein» begriindende Theologie. Barth war sich, wie sich
dem Briefwechsel mit Thurneysen entnehmen lisst, bewusst, dass ein solcher
radikaler Wechsel «solid unterbaut sein muf}», und solid, das war in seinen da-
maligen Augen vor allem die an Kant geschulte Philosophie, weshalb er die
Ausarbeitung seines neuen theologischen Programms nicht etwa mit der Bi-
bel, sondern mit Kant-Studien begann.? Dies zeigt erneut, dass es Barth da-
mals zunichst um prinzipielle, erkenntnistheoretische oder auch - um auf die
Rede vom «Formalprinzip» zurlickzukommen - «formale» Probleme ging.
Die gesuchte neue theologische Erkenntnistheorie sollte philosophisch unter-
fiittert werden. Dahinter steht, ohne dass Barth dies meines Wissens reflek-
tiert hitte, die gleiche Uberzeugung, wie sie Isaak August Dorner Jahrzehnte
zuvor programmatisch formuliert hat: «dafl die philosophische Grundfrage
seit Kant, die Frage, wie Gewfsheit des Erkennens, Einigung des denkenden
Subjektes mit dem Objekt oder der Wahrheit méglich sei, nur der allgemei-
nere, philosophisch gewendete Ausdruck fiir die religiose und theologische
Grundfrage der evangelischen Kirche ist: Wie es zur Gewiflheit von dem
christlichen Heil und seiner Wahrheit komme?»? Die Zuwendung Barths zur
Bibel war dann erst der zweite Schritt, motiviert nicht zuletzt durch das vor-
laufige Resultat der erkenntnistheoretischen Uberlegungen: Erkenntnis ist
nicht immanent, sondern extern zu begriinden; und das bedeutet fiir die spe-
zifisch theologische Erkenntnis: Sie ist in Gott begriindet und hat daher in des-
sen Wort ihre massgebliche Quelle. Barths Rémerbriefauslegung vertritt so-
mit nicht nur eine bestimmte Sicht der Gewissheitsbegriindung theologischer
Erkenntnis; es ist in dieser Sicht auch begriindet, dass sich Barth dem Ro-

2 K. Barth: Brechen und Bauen. Eine Diskussion (1947); in: ders.: «Der Gotze wackelt».
Zeitkritische Aufsitze, Reden und Briefe von 1930 bis 1960, hg.v. K. Kupisch, Berlin
(West) 1961, 108-123, 113.

24 Vgl. K. Barth - E. Thurneysen: Briefwechsel. Bd. 1: 1913-1921. Bearb. u. hg.v. E.
Thurneysen (GA V), Ziirich 1973, 144{.148{. (Briefe vom 26.6. und 27.7.1916).

2 LA. Dorner: Die Rechtfertigung durch den Glauben an Christus in ihrer Bedeutung
fiir christliche Erkenntnifd und christliches Leben, in: ders.: Gesammelte Schriften aus
dem Gebiet der systematischen Theologie, Exegese und Geschichte, Berlin 1883, 153-
187, 176; zitiert nach: Ch. Axt-Piscalar: Der Grund des Glaubens. Eine theologiege-
schichtliche Untersuchung zum Verhiltnis von Glaube und Trinitit in der Theologie
Isaak August Dorners (BHTh 79), Tiibingen 1990, 25.



Gewissheit der Erkenntnis 159

merbrief iberhaupt und mit der in den verschiedenen Vorworten dokumen-
tierten spezifischen Hermeneutik zuwandte. Barth hat dann bei Paulus Aus-
sagen gefunden, die er in seinem Sinn interpretieren konnte. Bestatigung fand
er bezliglich des Primats der Erkenntnisfrage und des externen Schriftprinzips
aber auch in der reformierten Lehrbildung. Barths Auslegung dieser Lehrbil-
dung lisst sich bruchlos aus der hier dargestellten theologischen Gesamtpro-
grammatik erldutern. Und umgekehrt bestitigt sie mit dem Insistieren auf
dem Primat eines formalen Prinzips die hier leitende Interpretationshypothe-
se, das Zentrum der Barthschen Theologie sei die noch vor allen materialen
Bestimmungen liegende Frage nach dem Zustandekommen gewisser Erkennt-
nis iiberhaupt.

Barths Auslegung der reformierten Lehre in seiner Gottinger Zeit ist dem-
nach von erheblicher Bedeutung nicht nur fiir die historische, sondern auch
fur die systematische Rekonstruktion seiner Theologie. Nun habe ich vorhin
auf die ginzlich andere Deutung hingewiesen, die Barth zehn Jahre zuvor der
Theologie Calvins gegeben hatte. Die Frage legt sich nahe, in welchem Ver-
haltnis diese Deutung zur theologischen Gesamtprogrammatik Barths steht.
Die Klirung der Frage verspricht auch hier weitergehende Aufschliisse, kann
doch die frithe Deutung Calvins ebenfalls als paradigmatisch fiir die seinerzeit
Barth leitenden theologischen Gedanken gedeutet werden.

Ein vollstindiger Bruch zwischen diesen beiden Phasen der theologischen
Entwicklung Barths, wie er ihn selbst insinuiert, erscheint dabei schon intui-
tiv wenig wahrscheinlich. «Aliquid semper haeret» - das gilt der Erfahrung
nach auch fiir lebensgeschichtliche Weiterentwicklungen positiver oder nega-
tiver Art. Die Suche nach Kontinuititen erscheint von daher nicht aussichts-
los. Beginnen wir mit der grundsitzlichen Frage nach der Erkenntnisgewiss-
heit, wie sie nach der hier vorgelegten Deutung Barths «dialektische» Theolo-
gie beherrscht. Finden sich Belege in der «friithesten» Phase Barths, in der er
bereits damals die Wichtigkeit dieser Fragestellung herausstellt? Gibt es viel-
leicht sogar einen Beitrag aus seiner Feder, der diese Frage explizit behandelt?
Die Antwort lautet «Ja». Barth hat 1912 in der «Schweizerischen theologi-
schen Zeitschrift» eine ausfiihrliche Rezension von Karl Heims Buch zum
«Gewif3heitsproblem in der systematischen Theologie bis zu Schleiermacher»
vorgelegt. Er hat zwar, wie es scheint, diese Rezension nicht auf aus-
driicklichen eigenen Wunsch hin geschrieben; sie ldsst aber keinen Zweifel
daran, dass er das Buch Heims und die in thm angeschnittene Frage fiir aus-
serordentlich wichtig hilt. Barth paraphrasiert zustimmend: «Die Geschichte
der systematischen Theologie in den letzten 800 Jahren ist zu begreifen als
eine Reihe gesetzmifig sich folgender Varianten dieses einen Themas [...].»%

% K. Barth: Rezension von K. Heim: Das Gewiflheitsproblem in der systematischen
Theologie bis zu Schleiermacher (1912), in: ders.: Vortrige und kleinere Arbeiten



160 Friedrich Lohmann

Bei der Lektiire des Buches habe er «mit Mithe einen gewissen Freudenaus-
bruch unterdriicken» kénnen (476). Heims Buch sei eine «wahre Medizin,
nicht zuletzt, weil es «unsre heutige theologische Not» - und «wir alle» sind
«in diesem Spital krank» - relativiere und eine mogliche Losung anzeige (476),
ein «letztes Wort der theologischen Gewiheitsbegriindungy (475). Dieses be-
stehe im Anschluss an Luther und Calvin darin, die «moderne Alternative [...]
personliche GottesgewifSheit oder Autorititsglaube an die Schrift» (ebd.) hin-
ter sich zu lassen und eine - mit Heim gesprochen - «unheimlich-paradoxe
Synthese» (zit. ebd.) von «einlinig» bewusstseinsorientierter oder «zweilinig»
gegenstandsorientierter Gewissheitsbegriindung vorzunehmen (ebd.). Eine
solche «Zusammenschau» vollziehe sich etwa bei Calvin so, «daf} er die
Selbstevidenz der Axiome und das testimonium spir{itus] s[ancti] unter sich
und mit der Autopistie der Schrift in eins setzt» (ebd.).

Die Kontinuitit der Heim-Rezension zum spiteren besteht demnach in
der Bedeutsamkeit, die dem Gewissheitsproblem als solchem beigemessen
wird. Barth bezeichnet es ausdriicklich als «erkenntnis-theoretische[s]» Pro-
blem (477) und sieht die ganze Theologie von ihm durchdrungen, was daran
deutlich wird, dass Barth Heim vorsichtig kritisiert, er habe sich «zu sehr an
die ausdriicklich erkenntnis-theoretischen Ausfilhrungen des Reformators
[sc. Calvins] gehalten, statt seine erkenntnis-theoretischen Ansichten minde-
stens auch seiner Gnadenlehre zu entnehmen, wie er es bei Luther so gliick-
lich getan» habe (ebd.). Der hier ausgesprochene Gedanke einer Korrespon-
denz zwischen Gnadenlehre und Erkenntnistheorie weist auf den Emdener
Vortrag von 1923 voraus. Kontinuitit besteht auch darin, dass der Lo-
sungsvorschlag wie in der Gottinger Zeit der reformatorischen Theologie ent-
nommen wird - nur wird diese eben vom «frithesten» Barth auch an diesem
Punkt anders gedeutet als spiter. Inhaltlich ergibt sich daher eine andere Va-
riante, das Problem der Gewissheitsbegriindung zu 16sen: Wihrend Barth in
den 20er Jahren allein auf das Schriftprinzip verweist, strebt er in der Vor-
kriegszeit nach dessen «paradoxer Synthese» mit der im Bewusstsein erlebten
unmittelbaren Evidenz. Aus der spiteren Sicht Barths besonders pikant ist es,
dass der «fritheste» Barth diese Synthese nicht nur bei Luther und Calvin fin-
det, sondern auch bei Schleiermacher, dessen Ehrenrettung gegentiber Heims
Kritik ein lingerer Schlussabschnitt der Rezension gewidmet ist.

Diese positive Sicht Schleiermachers in der Rezension ermdglicht uns ei-
nen bruchlosen Ubergang zur wichtigsten Verdffentlichung Barths aus der
Vorkriegszeit, dem fast zeitgleich mit der Heim-Rezension erschienenen Vor-
trag «Der christliche Glaube und die Geschichte». Denn dort finden wir die
gleiche positive, ja emphatische Schleiermacher-Sicht: «Es ist von providenti-

1909-1914 (Anm. 17), 469-479, 471. Die weiteren Seitenangaben im Text beziehen sich

auf diese Rezension.



Gewissheit der Erkenntnis 161

eller Bedeutsamkeit, daf} aus ihr, aus der erneuerten Briiderkirche, Friedrich
Schleiermacher hervorgegangen ist, der Mann, der uns gelehrt hat oder lehren
sollte, auf dem Boden des modernen Denkens das wahre Erbe der Reformati-
on zu erwerben, um es zu besitzen.»?” Auch dieses Zitat besitzt eine besondere
Pikanterie im Rahmen unseres Themas, denn gut zehn Jahre spiter wird
Barth die gleiche Goethe-Anspielung wieder verwenden - diesmal aber ganz
und gar nicht mit Blick auf Schleiermacher, sondern auf die reformierten «Vi-
ter[] [...], deren Erbe wir im iibrigen noch nicht erworben haben, um es zu
besitzen»?®, Die emphatische Einschitzung Schleiermachers diirfte, nebenbei
gesagt, einer der Griinde gewesen sein, weswegen Barth im Riickblick tiber
seinen frithen Vortrag sagte, er wire besser ungedruckt geblieben.

Hinsichtlich der Gewissheitsfrage vertritt der Vortrag die gleiche Position
wie die Rezension, nur noch ohne die Heimsche Rede von der «paradoxen
Synthese». Wenn die Einleitung des Vortrags nicht von der Gewissheitsfrage,
wohl aber von der Frage nach dem Verhiltnis von Glaube und Geschichte
sagt, sie sei «das Problem der protestantischen Theologie der Gegenwart», ja
«der christlichen Theologie tiberhaupt» (155), so ist dies keine Gegenanzeige,
denn hinter der Geschichtsfrage verbirgt sich laut Barth gerade die Frage nach
der Glaubensgewissheit. Die religionsgeschichtliche Betrachtung des Chri-
stentums sei zur Gewissheitsbegriindung unzureichend, denn in der Ge-
schichte kénne man «nur Relativititen aufweisen, nicht aber absolute Gro-
Ben» (159). Das Resultat: «Gott verschwand aus der Geschichtes (ebd.). Diese in
erster Linie gegen Troeltsch gerichtete Kritik wird mit der Darstellung einer
sich eng an den spiten Herrmann anlehnenden Position beantwortet. «Glau-
be ist Gotteserlebnis, unmittelbares Bewufstsein von der Gegenwart und
Wirksamkeit der iibermenschlichen, iiberweltlichen und daher schlechthin
tiberlegenen Lebensmacht» (161). Dieses «passiv-aktive Gotteserleben» sei
«geschichtlich irgendwie bedingt und bestimmt [...] durch die innerhalb der
menschlichen Sozietit dagewesene Personlichkeit Jesu» (164). Im Zentrum
steht hier der Erlebnisbegriff - genau die Kategorie also, die Barth seit 1914
hinsichtlich der Gewissheitsfrage ablehnte.

Eine erste Zusammenfassung der beiden Beitrige Barths von 1912 fithrt
demnach zum Ergebnis, dass hier Kontinuititen zum spiteren zwar hinsicht-
lich der Fragestellung, nicht aber hinsichtlich der Antwort auf diese Frage be-
stehen. Schaut man freilich genauer hin, so sind noch mehr Parallelen zu ent-
decken. Barth spricht 1912 von geschichtlichen Relativititen, auf die der
Glaube sich nicht bauen lasse. Das nimmt die spitere Polemik gegen jede
Form von immanenter Gewissheitsbegriindung voraus - nur dass spiter auch
die eigene Position Barths in der Vorkriegszeit, der Rekurs auf das Gotteserle-

27 Barth: Glaube und Geschichte (Anm. 17), 202. Die folgenden Seitenangaben im Text
beziehen sich auf diese Arbeit.
28 Barth: Reformierte Lehre (Anm. 7), 247.



162 Friedrich Lohmann

ben, dem relativen Bereich zugewiesen wird. Die spitere Selbstkritik ist in die-
ser strikten Form nicht richtig, denn 1912 betont Barth durchaus, dieses Er-
leben sei auf ein «extra nos» gerichtet, von dem her es seine Gewissheit emp-
fange: «Glaube ist nach seiner einen und notwendigen Seite immer Anschau-
ung = fides. Anschauung aber ist Anschauung von Etwas, und zwar von
Etwas aufSer uns, nur in diesem Sinn ist sie die Anschauung des <\Universums»,
in der das «Gefiihl des Universums> wirklich werden kann. [...] Die Gewif-
heit, d.h. aber die Wahrheit des Gefiihls, der justificatio, des Lebens hangen
davon ab, dafl sie forensisch, als synthetisches Urteil gedacht werden» (189).
Streicht man hier die Anspielungen auf den Anschauungscharakter des Glau-
bens sowie auf Schleiermacher, so ist man bei der «objektiven» Gewissheits-
begriindung der 20er Jahre. Echter Dissens beginnt erst dort, wo im frithen
Text betont wird, dieser so in seinem Primat postulierte «Christus aufler uns»
sei auch der «Christus in uns», der «erlebt» werden konne. Fiir die Wahrheits-
frage seien beide Weisen des Christusbezugs unabdingbar - die «paradoxe
Synthese» der Heim-Rezension. Erst ihr zweiter Bestandteil, der «Christus in
uns», wird von Barth nach 1914 bestritten werden - dann aber vehement. An
die Stelle der Synthese tritt die rein externe Gewissheitsbegriindung, und wo
Barth zuvor von der Anschauung sprach, ist nun von der Unanschaulichkeit
die Rede, vom Glauben als Hohlraum und vom menschlichen Subjekt als Ka-
nal, der von der ihn durchstromenden Offenbarung nicht einmal beriihrt
wird.

Fassen wir zusammen. Wihrend Barth in den 20er Jahren das Proprium
der reformierten Lehre im extern verstandenen Schriftprinzip sieht, findet er
es in der Vorkriegszeit in der «unheimlich-paradoxe[n] Synthese» von Be-
wusstseins-Externem und -Internem in der «theologischen Gewissheitsbe-
griindung»?’. Gemeinsam ist neben der erkenntnistheoretischen Fragerich-
tung im ganzen die jeweilige Forderung einer absoluten, dem Bereich mensch-
licher Relativititen entzogenen Begriindung.

Noch einige Worte zur «reifen» Phase der Theologie Barths, der Zeit der
«Kirchlichen Dogmatik». Auch hier bleibt die «erkenntnistheoretische» Fra-
ge nach dem, was Gewissheit der Erkenntnis verbiirgt, leitend. Das wird
schlaglichtartig deutlich an der Passage von KD IV/1, in der Barth sich mit
der Position auseinandersetzt, die Rechtfertigungslehre sei das Zentrum der
reformatorischen Theologie. Barths Antwort: «Der articulus stantis et cadentis
ecclesiae ist nicht die Rechtfertigungslehre als solche, sondern ihr Grund und
ihre Spitze: das Bekenntnis zu Jesus Christus, «n welchem alle Schitze der
Weisheit und Erkenntnis verborgen liegen> (Kol. 2,3): die Erkenntnis seines
Seins, seines Tuns fiir uns, an uns und mit uns. Es wiirde sich wahrscheinlich

2 Barth: Rezension Heim (Anm. 26), 475.



Gewissheit der Erkenntnis 163

zeigen lassen, daf im Grunde das die Meinung auch Luthers gewesen ist» (KD
IV/1, 588). Vor die Heilsfrage - der Barth im gleichen Zusammenhang erneut
eine ironisch-distanzierte Bemerkung widmet®® - tritt also auch hier wieder
die Erkenntnisfrage. Barth scheint allerdings erkannt zu haben, wie eng beide
Fragen miteinander zusammenhingen, wenn er von der Erkenntnis Christi
«flir uns, an uns und mit uns» spricht. Damit ist die Gewissheitsfrage ange-
sprochen. Sie tritt in der «Kirchlichen Dogmatik» vor allem in den Blick,
wenn es um die Auseinandersetzung mit der Natiirlichen Theologie geht.
Denn neben dem Hybrisvorwurf verwendet Barth in diesem Kontext immer
wieder das Argument von der Unsicherheit und Ungewissheit jeder Erkennt-
nis, die nicht von Gottes Offenbarung ausgeht.’! Dies gilt zumal fiir die theo-
logische Erkenntnis: «Von Offenbarung reden heiflt [...] auf Grund von Of-
fenbarung reden.»*

Hinsichtlich der Anrwort auf die Erkenntnis- und Gewissheitsfrage ist die
«Kirchliche Dogmatik» durch eine gegeniiber der Gottinger Zeit stirkere
Ausarbeitung der offenbarungstheologischen Grundlegung gekennzeichnet.
Barth hat also in der Tat, wie im Emdener Vortrag gefordert, iiber den Offen-
barungsbezug des Glaubens weiter nachgedacht. Explizit wird von der dreifa-
chen Gestalt des Wortes Gottes gesprochen; das Schriftprinzip wird einge-
bunden in einen geficherten Offenbarungsbegriff, der in der Wirklichkeit
Jesu Christi sein Zentrum hat. Die christologische Konzentration der «Kirch-
lichen Dogmatik» bis hin zu ihrem Hohepunkt in der Erwihlungslehre lsst
sich aus dem hier herausgearbeiteten Kontext als Fortschreibung des gesuch-
ten «Objektivismus» verstehen, wenn man bedenkt, dass im symmetrischen
Aufbau der §§ 13 und 16 Jesus Christus die objektlve und dem Heiligen Geist
die subjektive Seite der Offenbarung zugeordnet wird.’* Zu den Weiterent-
wicklungen gehort ferner, dass Barth die Rede von dem spezifisch reformier-

30 KD IV/1, 588: «Die Frage: Wie kriege ich einen gnidigen Gott? in hochsten Ehren!
Sie ist aber dem Protestantismus - jedenfalls dem europiischen und insbesondere dem
deutschen Protestantismus - allzulange Anlaf} und Versuchung gewesen, einem gewis-
sen Narzismus [sic!] zu huldigen und gerade nach der nun zuletzt angedeuteten Seite
auf der Stelle zu treten ...I»

31 Vgl. z.B. KD III/4, 42: Eine Antwort auf ethische Fragen, die vom «Faktum» der
Offenbarung ausgeht, «ist darum solid, weil sie sich nicht auf das dunkle Zeugnis der
sogenannten <Wirklichkeit», sondern auf die helle Entscheidung des einen offenbaren
Wortes Gottes selbst bezieht».

32 K. Barth: «Unterricht in der christlichen Religion». Erster Band: Prolegomena 1924,
hg.v. H. Reiffen (GA II), Ziirich 1985, 133.

3 Walter Kreck hat die grundlegende Bedeutung von Offenbarungs- und Erwihlungs-
lehre fir die reife Theologie Barths eindrucksvoll monographisch zur Geltung
gebracht (W. Kreck: Grundentscheidungen in Karl Barths Dogmatik. Zur Diskussion
seines Verstindnisses von Offenbarung und Erwihlung [NStB 11], Neukirchen-
Vluyn 1978). Er hat aber nicht herausgearbeitet, dass zwischen beiden Lehren bei



164 Friedrich Lohmann

ten Schriftprinzip als Vorurteil erkennt. Historisch richtig erklirt er, das
Schriftprinzip sei ebenso bedeutsam fiir die lutherische Theologie gewesen.*
Generell argumentiert Barth in der «Kirchlichen Dogmatik» weniger als re-
formierter denn als evangelischer Theologe. Luther wird hiufiger als Calvin
zitiert. Demgemiiss spricht Barth in KD 1/2 vom Schriftprinzip als «der for-
malen Grundlehre der evangelischen Kirche» (508), erweitert also die Per-
spektive tiber die spezifisch reformierte Lehre hinaus.

4. Gewissheit der Erkenntnis: Anfragen und Antworten

Die theologische Programmatik Barths erscheint somit - dies hat sich im Aus-
gang von seiner Auslegung der reformierten Lehre auf das alle materiale Dog-
matik durchdringende und aus sich heraussetzende Schriftprinzip gezeigt - als
eine erkenntnistheoretische Programmatik. Laut Barth fallen die materialen
Vorentscheidungen bereits mit der Entscheidung iiber die Quelle, aus der die
Erkenntnis von Glaube und Theologie geschdpft werden soll: eigenes Erle-
ben, das Gewissen, ein «natiirliches» Bewusstsein oder eben die Offenbarung
Jesu Christi als Wort Gottes. Barths Insistieren auf der letzteren Instanz als
alternativloser Quelle fiir die christliche Erkenntnis, wie es seine Theologie
seit 1914 auszeichnet, ergibt sich aus der Verbindung der Erkenntnis- mit der
Gewissheitsfrage: Gewissheit kann dieser Ansicht nach nur von einem Aus-
serhalb des Bereichs der menschlichen <historisch-psychologischen» Rela-
tivititen her begriindet werden. Eine Umkehrung der Begriindungsrichtung
wird von Barth als siindiger Versuch des Menschen, eigenen Projektionen
gottliche Autoritit zuzuweisen, interpretiert: «Religion» ist Unglaube, ja
Gotzendienst.

Die Kritik an diesem erkenntnistheoretischen Begriindungsprogramm ist
bekannt. Kritisiert wird zum einen die Verengung des Offenbarungs- und
Glaubensbegriffes auf Erkenntnisvorginge. Kann sich Gewissheitsevidenz
nicht auch ganz anders einstellen als via Erkenntnis? Zum anderen stdsst der
von Barth seit 1914 verfolgte Gedanke einer dem Bewusstsein externen Ge-
wissheitsbegriindung auf Kritik, und zwar im Blick auf beide Seiten, die Sub-
jekt- wie die Objektseite der Relation. Gegen Barths Verstindnis des (Glau-

Barth ein intimer Zusammenhang besteht, der es erlaubt, den Plural im Titel seiner
Monographie durch den Singular zu ersetzen.

# KD 1/2, 608: «Das Vorurteil ist auch heute noch nicht beseitigt, als ob die konkrete
polemische Zuspitzung des reformatorischen Schriftprinzips, die bedingungslose
Ablehnung einer mit der heiligen Schrift als Offenbarungsquelle konkurrierenden
kirchlichen Tradition eine Eigentiimlichkeit der reformierten Kirche sei.» Vgl. ebd.,
507-509.

% Vgl. KD 1/2, § 17 (bes. 324-356).



Gewissheit der Erkenntnis 165

bens-) Subjekts als einer fiir das Offenbarungsgeschehen letztlich unwichtigen
quantité négligeable wird eingewandt, dass eine Offenbarung in ihrer erhellen-
den Kraft nur «erkannt» werden kann, wenn das Subjekt am Geschehen nicht
vollstindig unbeteiligt ist. Und was das «Objekt» der Relation betrifft, so
scheint es der christlichen Uberzeugung von einem sich im Wort dem Men-
schen gerade zuwendenden Gott zu widersprechen, wenn Barth das Wort
Gottes in der Bewusstseinsferne verortet.>

Derartige Kritik ist berechtigt, soweit man von polemischen Spitzenaussa-
gen Barths ausgeht. Abseits der Polemik hat Barth freilich durchaus gewusst,
dass die Rede von einer Offenbarung eine Beziehung zwischen Gott und
Mensch impliziert.” Hier liegt das Wahrheitsmoment seiner «frithesten»
Theologie mit ihrem im Anschluss an Heim gedusserten Gedanken einer «pa-
radoxen Synthese» von externer und interner Gewissheitsbegriindung im
Subjekt. Allerdings ist in dieser Phase seiner theologischen Entwicklung das
Verhiltnis von Externem und Internem noch nicht ausreichend geklirt. Der
Emdener Vortrag steht am Ende eines Klirungsprozesses, in dem Barth die
ihm bereits von Wilhelm Herrmann her bekannte Einsicht, dass die Rede von
Offenbarung eine dem menschlichen Bewusstsein externe Instanz der Begrzin-
dung voraussetzt, konsequent ausarbeitete.’® Dabei geriet ihm jedoch zu stark
aus dem Blick, dass die Erkenntnis der Offenbarung sich fiir einen Menschen
an keinem anderen Ort als in seinem Bewusstsein vollziehen kann.’* Hier

% Vgl. T. Kleffmann: Nietzsches Begriff des Lebens und die evangelische Theologie.
Eine Interpretation Nietzsches und Untersuchungen seiner Rezeption bei Schweitzer,
Tillich und Barth (BHTh 120), Tiibingen 2003, 515: «Kurz: es fehlt eine konsequente
Theologie des Wortes Gottes.»

% So auch im Emdener Vortrag. Vgl. Barth: Reformierte Lehre (Anm. 7), 234: «<Wo von
Christi Menschheit in ihrem Verhiltnis zu uns und von der Art seiner Gegenwart im
Abendmahl die Rede ist, da geht es offenbar um das Problem der Offenbarung im eng-
sten Sinn, um Gottes Selbstmitteilung, um die Realitit der Beziehung zwischen thm
und den Menschen in der Welt.»

3% Vgl. Barth: Reformierte Lehre (Anm. 7), 224f.: «Dieser Grund begriindet sich selbst;
Geist wird nur durch Geist, Gott nur durch Gott erkannt. Weder mechanisch-ratio-
nal, noch erlebnishaft-irrational ist die Berutung auf diesen Grund gemeint — was hat
die Kategorie der Offenbarung mit diesenn Kategorien zu schaffen? -, sondern als
schlichte Beugung vor Gottes Selbstkundgebung [...].» Herrmann spricht in diesem
Zusammenhang von «Autopistie».

¥ Mit Tillich gesprochen: Quellen und Medium der Glaubenserkenntnis sind zu unter-
scheiden (vgl. P. Tillich: Systematische Theologie. Bd. 1[1958; orig. engl. 1951], Stutt-
gart °1977, 57: «Die christliche Theologie ist gegriindet auf dem einzigartigen Ereignis:
Jesus, der Christus [...]. Dieses Ereignis ist der Erfahrung vorgegeben und nicht aus ihr
abgeleitet. Deshalb empfingt die Erfahrung, aber sie schafft nicht neu. [...] Dadurch
wird jede beabsichtigte Subjektivitit ausgeschlossen, jedoch gibt es der Subjektivitit
des Theologen jenen Einflufi, den ein Medium auf das, was vermitttelt wird, hat.»).



166 Friedrich Lohmann

liegt die Schwachstelle von Barths Position, wie er sie im Emdener Vortrag
umreisst. Thre Vorziige bestehen aber zumindest in zweierlei:

(1) Zutreffend ist der Gedanke eines unmittelbaren Zusammenhangs zwi-
schen theologischer Epistemologie und materialer Dogmatik. In der Tat ste-
hen hinter dem abendmahlstheologischen und christologischen Streit zwi-
schen Lutheranern und Reformierten unterschiedliche Positionen in bezug
auf das «Problem der kontingenten Offenbarung»*°. Gleiches gilt fiir den Dis-
sens mit der rémisch-katholischen Kirche. Eilert Herms’ Mahnung, in 6ku-
menischen Debatten auch und sogar primar iiber das unterschiedliche Ver-
stindnis von Offenbarung zu sprechen*!, verdient daher gerade von Barths
diesbeziiglichen Aussagen her Beachtung. Weniger Beachtung verdient hinge-
gen die Unterscheidung zwischen einem Form- und einem Materialprinzip
des Protestantismus, wie sie Barth voraussetzt, wenn er vom Schriftprinzip
dezidiert als «<Formalprinzip» spricht. Faktisch {iberwindet er die Unterschei-
dung, indem er dieses Prinzip zugleich das «lebendigste[] Materialprinzip»
nennt. Eine umgekehrte Riickwirkung vom Materialen auf das Formale wird
zumal an Barths zitierten Ausfiihrungen aus seiner Frithzeit manifest, wenn
er den Begriff der «justificatio» im Zusammenhang der Rede vom erkenntnis-
theoretischen «Christus aufler uns» verwendet.*2 In der Tat lasst sich alles, was
Barth iiber die «objektive», weil extern begriindete Gewissheit der Erkenntnis
sagt und schreibt, als Anwendung des reformatorischen und paulinischen
Rechtfertigungsgedankens auf das Gebiet der Erkenntnis interpretieren.
Nicht umsonst spricht Barth in der Debatte mit Brunner um die Natiirliche
Theologie von einer «intellektuellen Werkgerechtigkeit», die der moralischen
an die Seite zu stellen sei.* Form- und Materialprinzip, externe Begriindung
der Erkenntnis wie externe Begriindung der Rechtfertlgung, durchdringen
sich eben gegenseitig. Sie haben ihr Tertium im Gedanken eines souverinen,
menschlichen Denk- und Handlungsbemithungen letztlich entzogenen Got-
tes.* Aus diesem Grund wurde oben durch Hervorhebung deutlich gemacht,

% Barth: Reformierte Lehre (Anm. 7), 238. Vgl. von reformationsgeschichtlicher Seite
her Th. Kaufmann: Die Abendmahlstheologie der Straflburger Reformatoren bis 1528
(BHTh 81), Ttubingen 1992, bes. 270: «<Der Abendmahlsstreit ist eine Grundlagenkrise
der Reformation, weil die biblische Grundlage aller reformatorischen Theologie
selbst kritisch wurde.»

# Vgl. v.a. E. Herms: Offenbarung und Glaube als Gegenstand des 6kumenischen Dia-
logs (1996), in: ders.. Von der Glaubenseinheit zur Kirchengemeinschaft IT
(MThSt 68), Marburg 2003, 223-249; vgl. aber auch die prignante Zusammenfassung
im Vorwort der gleichen Aufsatzsammlung, ebd., IX{.

# Barth: Glaube und Geschichte (Anm. 17), 189. S.0. S. 162.

#  Vgl. K. Barth: Nein! Antwort an Emil Brunner (1934); in: «Dialektische Theologie»
in Scheidung und Bewihrung 1933-1936. Aufsitze, Gutachten und Erklirungen, hg.v.
W. Fiirst (TB 34), Miinchen 1966, 208-258, 237.

#  Zur Zentralstellung des Gedankens der Souverinitit Gottes in Barths Theologie vgl.



Gewissheit der Erkenntnis 167

dass Barths Programmatik als erkenntnistheoretische erscheint. Hinter dem
Erkenntnistheoretiker Barth steht der Dogmatiker, der die genuin christliche
Uberzeugung, dass der Mensch sein wahres Wesen nicht in sich selbst allein
findet®, in letzter Konsequenz zu durchdenken sucht und dabei auch vor den
- im {ibrigen alles andere als rein philosophischen - Dominen Erkenntnis-
theorie oder Ontologie* nicht zuriickschreckt. Dass Barth dabei stellenweise
polemisch {iber das Ziel hinausschiesst, hat ebenso zeitbedingte Griinde wie
die starke Betonung des Erkenntnis- und Gewissheitsaspekts, worauf im letz-
ten Abschnitt zuriickzukommen ist. An dieser Stelle ging es mir lediglich um
den Hinweis darauf, dass die Trennung zwischen theologischen Form- und
Materialfragen von Barth gerade iiberwunden wird. Die Frage, ob seine Theo-
logie nun primir erkenntnistheoretisch, dogmatisch oder ethisch strukturiert
ist, ist eine Vexierfrage. Barth kann sicherlich fruchtbar aus ganz unterschied-
lichen Perspektiven ausgelegt werden, doch im Zentrum seines Denkens steht
nicht die eine oder andere theologische Disziplin, sondern ein Thema, das In-
halt und Form des theologischen Nachdenkens bestimmt.

(2) Ein zweiter Gedanke betrifft Barths dezidierte Hervorhebung des ex-
ternen Moments auch im Blick auf die Gewissheitsfrage. Bei allen Problemen,
die sich aus ihr ergeben, sollte doch der historische Anlass, der ihn zu dieser
Externalisierung trieb, beachtet werden: die Instrumentalisierung des Gottes-
gedankens fiir beliebige irdisch-politische Geschehnisse. Barths Anliegen ist
es, gerade solche Instrumentalisierungen unmdglich zu machen. Hinter der
von ihm zur Geltung gebrachten Erkenntnistheorie des Glaubens steht das ex-
tra nos des Rechtfertigungsgeschehens, das freilich nie ohne das entsprechende
intra nos zu denken ist. Wenn Barth das zumal in seiner «dialektischen» Phase
nicht immer beachtet hat, so liegt das am polemischen Kontext, aber auch an
einer Denkfigur des Marburger Neukantianismus, wie sie Barth in dieser Zeit
bei seinem Bruder Heinrich (wieder-)entdeckte und wie sie sich am biin-
digsten in Cohens Schrift {iber die Infinitesimalmethode findet: «Das Unend-
liche muss dem Endlichen entriickt werden, um aus sich das Endliche erzeugen zu
konnen.»* In diesem Sinne «entriickt» Barth die Offenbarung dem Endlichen,
um eine qualitative Differenz zwischen Géttlichem und Menschlichem zu er-
reichen, die dann wiederum die Voraussetzung dafiir ist, dass die Offenbarung

J.F. Lohmann: Karl Barth und der Neukantianismus. Die Rezeption des Neukan-
tianismus im «Romerbrief> und ihre Bedeutung fiir die weitere Ausarbeitung der
Theologie Karl Barths (TBT 72), Berlin/New York 1995, 361-375.

#  Am prignantesten hat sie Augustin formuliert: «dewus vita mea» (Conf. 1,13,20).

% Vgl. B. McCormack: Grace and Being. The Role of God’s Gracious Election in Karl
Barth’s Theological Ontology, in: The Cambridge Companion to Karl Barth, ed. by
J. Webster, Cambridge 2000, 92-110.

#  H. Cohen: Werke 5/I: Das Prinzip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte
(1883), Hildesheim/Ziirich/New York #1984, 32.



168 Friedrich Lohmann

im Sinne eines archimedischen Punkts bzw. fundamentum inconcussum Ge-
wissheit begriinden kann. Diese qualitative Differenz bringt mit sich, dass in
der Gottesbeziehung autoritire Strukturen zum Zuge kommen - Barth
spricht von Gehorsam, Beugung, Unterwerfung unter das Gotteswort. Die-
sen Preis ist er aber bereit zu zahlen, weil auf diese Weise jeder Appell an
gottliche Autoritat und Gewissheit im Bereich des Endlich-Menschlichen un-
zuldssig wird. Barths ganze Theologie lebt von der Differenz zwischen
schlechthinniger Abhingigkeit von Gott und relativen Abhingigkeiten und
Freiheiten im zwischenmenschlichen Verhiltnis.*® Gerade diese Differenz er-
moglicht den Gebrauch der Freiheit im Endlichen - ein genuin reformatori-
scher Gedanke. In diesem Sinne hat Barth einmal geschrieben: «weil es in der
Kirche [besser miisste es heiflen: zber der Kirche] Autoritit gibt, gibt es in ihr
auch Freiheit» (KD 1/2, 743). Totalitire Theorien wie der Faschismus hinge-
gen ziehen diese qualitative Differenz ein. Es ist daher ein tiefgreifendes
Missverstindnis, wenn man der Theologie Barths aufgrund ihres manchmal
autoritiren Gestus totalitire Tendenzen unterstellt. Barth hat die hier hervor-
gehobene Differenz in seinen ethischen Ausserungen selbst nicht immer ein-
gehalten; das dndert aber nichts an ihrer entscheidenden Funktion fiir seine
theologische Grundentscheidung. Dass Barth im gleichen Sinn auch das
Schriftprinzip fiir freiheitsermdglichend gehalten hat, gehort in diesen Kon-
text.

5. Folgerungen: Barths Verbdltnis zur Moderne

Die Frage nach dem Grund und der Gewissheit menschlicher Erkenntnis ist
eine Frage, die fiir die Moderne typisch ist. Viel spricht dafiir, sie zu der mo-
dernen Frage schlechthin zu erkliren und die moderne Epoche gerade durch
sie bestimmt sein zu lassen.”” Hingegen kranken alle Versuche, bestimmte
Antworten auf diese Frage - etwa den Rekurs auf die Konstitutionsleistungen
eines autonomen Subjekts (so theologisch die Rendtorff-Schule im Anschluss
an Troeltsch) - zum Signum der Moderne zu erkliren, daran, dass sie andere
Tendenzen des Zeitalters - etwa die positivistische oder die vitalistische - be-
stenfalls als Gegenbewegungen in das Konzept integrieren kdnnen, was im

#  Vgl. K. Barth: Das Schriftprinzip der reformierten Kirche (1925); in: ders.: Vortrige
und kleinere Arbeiten 1922-1925 (Anm. 17), 500-544, 535f.: «den abgrundtiefen
Unterschied zwischen dem Grund und den Griinden».

¥ Vgl. St. Toulmin: Kosmopolis. Die unerkannten Aufgaben der Moderne, Frank-
furt a.M. 1991 (orig.: Cosmopolis. The Hidden Agenda of Modernity, New York NY
1990). Dass schon Sokrates und Platon dieser Frage ihre Aufmerksamkeit zuwandten,
ist die Ausnahme, die die Regel bestitigt. Warum, wenn nicht wegen der Ahnlichkeit
der Fragestellung, spricht man von ihrer Zeit als der «Sokratischen Aufklarung»?



Gewissheit der Erkenntnis 169

{ibrigen meist mit einem Werturteil verkniipft ist. Auch die Theologie Karl
Barths wird {iblicherweise in diesem Sinn als «anti-modern» apostrophiert -
mit positiven oder negativen Konnotationen, je nach der Einstellung des Ur-
teilenden zur Moderne.

Arbeitet man hingegen mit einem weiten, allein an der grundlegenden Fra-
gestellung orientierten Begriff der Moderne, so spricht nach der hier vorgeleg-
ten Analyse nichts dagegen, Barth voll und ganz der Moderne zuzurechnen.
Dies erscheint insbesondere sinnvoll als Abgrenzung gegeniiber postmoder-
nen Positionen, die die Gewissheits- und Begriindungsfrage ganz ausklam-
mern. Barths Theologie stellt diese Frage; sie lebt ganz entschieden von ihr.
Und die Antwort, die Barth auf sie gibt, steht zwar im Widerspruch zu phi-
losophischen und theologischen Positionen, die auf die menschliche Subjekti-
vitdt rekurrieren; sie steht damit aber keineswegs allein in ihrer Zeit.

Gerade zu Beginn des 20. Jahrhunderts gelangte die Erkenntnis- und Ge-
wissheitsfrage wieder neu auf die Tagesordnung. Nachdem zuvor schon der
umfassende Anspruch apriorisch-rationaler Erkenntnis in seine Schranken
verwiesen worden war, hatte sich nunmehr gezeigt, dass auch die im
19. Jahrhundert eifrig vorangetriebene historische Forschung nicht zum er-
sehnten fundamentum inconcussum vorstossen konnte. Der Ubergang wird
markiert nicht zuletzt durch Arbeiten, die sich der Problematik gerade histo-
risch zu vergewissern suchten.’® Darin sind sie dem Historismus verhaftet; zu-
gleich bereiten sie im Sinne einer Problemanzeige das Kiinftige vor. Dieses
Kiinftige blieb zu Beginn des 20. Jahrhunderts, verstirkt durch die Kriegska-
tastrophe, bestimmt durch vernunftskeptische Momente®! und durch metho-
dische Restriktion (Phinomenologie, Logischer Positivismus). Erst mittels ei-
ner solchen Epoché schritt man zu neuen Synthesen fort. Barths Theologie
gehort in diesen Kontext. Nachdem Gott aus der Geschichte verschwunden
war>2, machte es sich Barth zur Aufgabe, im Gesprich mit der Theologie und
Philosophie seiner Zeit eine neu «mit dem Anfang anfangende» theologische
Position zu entwerfen.

Dies geschah nicht zuletzt in seelsorgerlich-pastoraler Absicht.’? Man soll-
te Barth nicht zu nah an seine neukantianischen philosophischen Lehrer rii-

% Dem Werk Karl Heims zum Gewissheitsproblem in der Theologie korrespondiert in
dieser Hinsicht Ernst Cassirers nahezu zeitgleich erschienene, gross angelegte Darstel-
lung: E. Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der
neueren Zeit. Bd. 1 erschien Stuttgart 1906, Bd. 2 1907, Bd. 3 1920, Bd. 4 erst 1957.

51 Es erscheint angemessen, diese Beobachtung mit Wolfgang Welsch (ders.: Unsere
postmoderne Moderne [1987], Berlin 51997) im Sinne einer idealtypischen Epochen-
schwelle geltend zu machen und die optimistische «Neuzeit» von der um 1900 begin-
nenden skeptischeren «Moderne» zu unterscheiden.

52 Barth: Glaube und Geschichte (Anm. 17), 159. S.0. S. 161.

5 Die oben (S. 157) zitierte Predigt vom 2.5.1915 ist in diesem Sinne ein Schliisseltext.



170 Friedrich Lohmann

cken.5* Barth war viel eher Schiiler Herrmanns als Cohens, und Herrmanns
Theologie ist alles andere als ein transzendentaler Idealismus. Herrmann ist
von der Barth-Forschung lange in diesem Sinn wahrgenommen worden®,
doch neuere Untersuchungen’® legen in ihrer - nicht immer ausgesprochenen
- Konsequenz eine Revision dieses Urteils nahe. Barth blieb seinem wichtig-
sten theologischen Lehrer nach 1914 niher, als bisher meist angenommen
wurde, gerade auch in seiner «realistischen» Erkenntnistheorie. Beide beto-
nen, dass Gewissheit nicht - durch transzendentalphilosophische Reflexion
oder historische Forschung - vom menschlichen Subjekt erzeugt werden
kann. Die Entstehung von Gewissheit ist auf ein bewusstseinsexternes «Fak-
tum» angewiesen. Das klingt vor-modern, ist aber eine Antwort auf eine zu-
tiefst moderne Frage. In diesem Sinne ist Barth ein durch und durch moder-
ner Theologe, und seine Deutung der reformierten Theologie bestitigt dies.

Abstract

Kar] Barth’s interpretation of his Reformed heritage has changed a great deal over the
years. A comparison between Barth’s 1923 Emden lecture and his pre-war theology, how-
ever, reveals at least one common point: Barth always recommends Reformed theology for
its interest in knowledge of God that is certain and true because it is founded on revelation.
This interest is, in fact, Barth’s own interest. His entire theology is shaped by the quest for
certainty of knowledge. This focus on certainty makes Barth’s theology thoroughly mo-
dern. Accordingly, this paper proposes a new approach to the long-standing debate con-
cerning Barth’s relation to modernity: while Barth shares the basic question of modernity,
his answer - certainty is founded on the «fact» of revelation - is original.

Friedrich Lobmann, Puplinge

5 Anders Georg Pfleiderer, der Barths Werk als «duflerst konsequente, theologische
Form einer praktisch-pragmatisch gewendeten Transzendentalphilosophie neukan-
tianischer Prigung» interpretiert (Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie [Anm.
4), 459).

% So besonders von Ingrid Spieckermann (dies.: Gotteserkenntnis. Ein Beitrag zur
Grundfrage der neuen Theologie Karl Barths [BEvTh 97], Miinchen 1985), die auf die-
ser Basis das im Umfeld der Theologie seiner Zeit «Neue» der Theologie Barths ab
1914 viel zu stark betont. Vgl. ausser Pfleiderer aber auch B.L. McCormack (ders.:
Karl Barth’s Critically Realistic Dialectical Theology. Its Genesis and Development
1909-1936, Oxford 1995, Neudruck 1997, bes. 66: Herrmanns Theologie sei contra
intentionem idealistisch, indem Gott zu einer Idee des Bewusstseins reduziert werde).

%  Ch. Chalamet: Dialectical Theologians. Wilhelm Herrmann, Karl Barth and Rudolf
Bultmann, Ziirich 2005; C. Anderson: The Crisis of Theological Science. A Contex-
tual Study of the Development of Karl Barth’s Concept of Theological Science 1905-
1923, Diss. theol. Princeton NJ 2005; auch R. Mogk: Die Allgeme1ngu1t1gke1tsbegrun—
dung des christlichen Glaubens. Wilhelm Herrmanns Kant-Rezeption in Auseinan-
dersetzung mit den Marburger Neukantianern (TBT 106), Berlin/New York 2000.



	Gewissheit der Erkenntnis : Karl Barths Auslegung der reformierten Lehre im Kontext seines theologischen Programms

