
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 2

Artikel: Gewissheit der Erkenntnis : Karl Barths Auslegung der reformierten
Lehre im Kontext seines theologischen Programms

Autor: Lohmann, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gewissheit der Erkenntnis

Karl Barths Auslegung der reformierten Lehre im Kontext
seines theologischen Programms1

Seit der Veröffentlichung des ersten «Römerbriefs» ist die Frage nach dem
Verhältnis der Theologie Karl Barths zur Moderne nicht mehr verstummt.
Ging es dabei zunächst um den simplen Vorwurf, der Kritiker der Moderne
sei selbst ein Kind seiner Zeit2, so stellt sich die Diskussionslage heutzutage
weitaus komplexer dar. Das Spektrum reicht von Auslegungen, die die
historisch-genetische Erforschung von Barths Theologie zugunsten ihrer «kon-
struktivefn] Rezeption» verabschieden wollen3, bis zu solchen, die den
konstruktiven Vorzug von Barths Texten gerade in einer spezifischen «Modernität»

erblicken, was methodisch ihre konsequente historische Kontextualisie-

rung mit sich bringt.4 Trotz dieses methodischen Dissenses besteht Einigkeit,

1 Eine Vorform dieses Textes wurde am 7.7.2003 an der Theologischen Fakultät der
Universität Göttingen vorgetragen. Der Untertitel variiert eine von Barth selbst
stammende Formulierung: «Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes

im Zusammenhang seines theologischen Programms».
2 So im Kern bereits A. Jülicher: Ein moderner Paulus-Ausleger (1920), in: Anfänge der

dialektischen Theologie. Teil F Karl Barth - Heinrich Barth - Emil Brunner, hg.v. J.
Moltmann (1962), München 51985 (TB 17/1), 87-98; vgl. ebd., 97: «Viel, möglicherweise

sehr viel wird man einst aus diesem Buch [sc. Barths erstem «Römerbrief»] für
das Verständnis unsrer Zeit gewinnen, für das Verständnis des geschichtlichem Paulus

kaum irgend etwas Neues.»
3 Vgl. neuerdings G. Etzelmüller: Realistische Rede vom Jüngsten Gericht. Erkennt¬

nisse im Anschluss an Karl Barth, EvTh 65 (2005) 259-276, Zitat: 259.
4 Beispielhaft für diese Sicht ist Trutz Rendtorffs These von der Zentralstellung des

Autonomiegedankens bei Barth (vgl. T. Rendtorff: Radikale Autonomie Gottes. Zum
Verständnis der Theologie Karl Barths und ihrer Folgen, in: ders.: Theorie des

Christentums. Historisch-theologische Studien zu seiner neuzeitlichen Verfassung, Gütersloh

1972, 161-181). In ihrer Nachfolge steht Georg Pfleiderers dezidiert modernitätstheoretische

Deutung Barths: G. Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie. Zu
Genese und Kontext eines paradigmatischen Entwurfs systematischer Theologie im
20. Jahrhundert (BHTh 115), Tübingen 2000. Neuerdings: G. Pfleiderer: <Inkulturati-
onsdialektik>. Ein Rekonstruktionsvorschlag zur modernitätstheoretischen
Barthinterpretation, in: Karl Barth in Deutschland (1921-1935). Aufbruch - Klärung - Widerstand.

Beiträge zum Internationalen Symposion vom 1. bis 4. Mai 2003 in der Johannes

a Lasco Bibliothek Emden, hg.v. M. Beintker, Ch. Link, M. Trowitzsch, Zürich
2005, 223-244. Der Kongressband dokumentiert in der Summe seiner Beiträge sehr
anschaulich die Vielfältigkeit, ja Disparatheit gegenwärtig vertretener Zugänge zu Barth.
Die spezifische Frage nach Barths Verhältnis zur Moderne wurde auf dem Abschlusspodium

nochmals eigens thematisiert, vgl. ebd., 474-480.

ThZ 2/63 (2007) S. 148-170



Gewissheit der Erkenntnis 149

dass Barth ein eigenständiger, die Moderne in Anknüpfung und Widerspruch
über sich hinausführender Denker war. Uneinigkeit besteht allerdings
hinsichtlich der Frage, was im einzelnen Barths originären Beitrag darstellt. Dies
lädt zu weiterer Klärung der Frage nach dem Proprium von Barths Theologie
ein. Solche Klärung kann nur durch eine immer wieder neue Beschäftigung
mit den Primärtexten geschehen. In diesem Sinne ist die folgende Abhandlung

zu verstehen. Ihr Ausgangspunkt ist Barths Emdener Vortrag zur
reformierten Lehre aus dem Jahr 1923. Die leitende Hypothese bei dieser Wahl ist,
dass Barth in diesem Text eine Zwischenbilanz seiner in den ersten Göttinger
Semestern geleisteten Auseinandersetzung mit den eigenen theologischen Ahnen

zieht. Er versichert sich seiner reformierten und damit - so ist zu vermuten

- zugleich seiner theologischen Identität.
Als Karl Barth seine Professur in Göttingen antrat, besass er nicht einmal

eine Sammlung reformierter Bekenntnisschriften, wie er selbst im Rückblick
gesteht.5 Er fühlte sich als studiosus theologiae, den Studierenden nur um
weniges voraus, gezwungen, von der Hand in den Mund zu leben und in seinen

Lehrveranstaltungen «frischgebackene» Kost zu servieren. Gerade so aber,
getrieben von seinen Lehrverpflichtungen, arbeitete sich Barth erstaunlich
schnell in die ihm obliegende Materie, «das reformierte Bekenntnis, die
reformierte Glaubenslehre und das reformierte Gemeindeleben»6, ein. Vorlesungen

zur Theologie Calvins, Zwingiis, der reformierten Bekenntnisschriften
und schliesslich Schleiermachers lösten sich ab; hinzu kamen Seminare sowie
drei zu Aufsätzen ausgearbeitete Vorträge, die sich dezidiert mit der
reformierten Theologie beschäftigten. Der erste dieser Vorträge, den Barth am 17.

September 1923 in Emden hielt, steht unter dem programmatischen Titel:
«Reformierte Lehre, ihr Wesen und ihre Aufgabe». Barth formuliert in ihm
seine Antwort auf die Frage nach dem Charakteristikum reformierten
Christentums, nach dem, was reformierte Identität im Letzten ausmacht. Der Vortrag

fasst die Aneignung und Auslegung der reformierten Lehre, wie sie im
Zentrum von Barths Tätigkeit in Göttingen stand, zusammen. Die Auslegung
gipfelt in der These, der entscheidende Punkt reformierten Christentums liege

in der Unterordnung von Leben und Lehre unter die Autorität der Heiligen

Schrift, im Schriftprinzip.
Dieser These möchte ich mich im folgenden vertieft zuwenden. In einem

ersten Teil werde ich Barths Argumentation darstellen und behaupten, dass

in ihrem Hintergrund die Frage nach Gewissheit, näherhin nach der Gewiss-

5 K. Barth: Autobiographische Skizze aus dem Fakultätsalbum der Evangelisch-Theolo¬
gischen Fakultät in Münster (1927), in: K. Barth - R. Bultmann: Briefwechsel 1911-

1966, hg.v. B. Jaspert (Karl Barth-Gesamtausgabe V [im folgenden abgekürzt: GA]),
Zürich 21994, 290-300, 298.

6 So das mit der Ernennungsurkunde versandte Begleitschreiben des preussischen
Staatsministeriums, vgl. Barth - Bultmann: Briefwechsel (Anm. 5), 209, Anm. 2.



150 Friedrich Lohmann

heit der Glaubenserkenntnis, steht. Daran anschliessend werde ich mich der
Frage widmen, ob diese Auslegung des Propriums der reformierten Lehre den

massgeblichen, von Barth herangezogenen Quellen entspricht. Die Antwort
wird differenziert ausfallen, jedenfalls aber negativ in bezug auf die von Barth

vorgenommene Zuspitzung, so dass sich die Frage nach dem eigentlichen
Grund für diese Zuspitzung stellt. Meine These, die ich im dritten Teil des

Aufsatzes zu belegen versuchen werde, lautet, dass sie im Kontext von Barths
theologischem Programm zu sehen ist. Ja mehr noch: Barths Auslegung der
reformierten Lehre kann als paradigmatische Ausformulierung dieses

Programms angesehen werden. Und dies gilt nicht nur für die 20er Jahre, sondern
für die gesamte Zeit des theologischen Wirkens Barths, das in seinen verschiedenen

Epochen durchaus unterschiedliche Interpretationen der reformierten
Lehre hervorgebracht hat: Immer folgte Barths Deutung der reformierten
Theologie seinem theologischen Programm, das in all seinen Wandlungen
immer auf die eine Frage nach der Gewissheit der Erkenntnis bezogen blieb.
Dem so in seinen Wandlungen erschlossenen Programm Barths werde ich in
einem vierten Abschnitt genauer nachgehen und auf seine Probleme und
Chancen hinweisen. Denn gerade von Barths Sicht oder besser: Sichte« auf die
reformierte Lehre her scheint mir eine kritische und weiterführende Analyse
dieses Programms möglich. Das so gewonnene Ergebnis werde ich sodann in
einem abschliessenden Teil in die aktuelle Forschungsdebatte über die strittige

«Modernität» der Theologie Barths einbringen.

1. Gewissheit der Erkenntnis: Barths Auslegung der reformierten Lehre
in der Göttinger Zeit

Der genannte Vortrag «Reformierte Lehre, ihr Wesen und ihre Aufgabe»7 ist
durch einen kunstvollen Aufbau gekennzeichnet. Nach einem einleitenden
Abschnitt, der begründet, warum es wichtig ist, gerade über die reformierte
Lehre und ihr Proprium nachzudenken, folgen zunächst drei von Barth aus
der Debatte aufgegriffene Antwortversuche auf die Frage nach dem Proprium.

Sie laufen nach Barth alle auf das Schriftprinzip hinaus, dessen charakteristisch

reformierte Sicht im zentralen Abschnitt des Aufsatzes vorgestellt
und argumentativ erhärtet wird. Dabei legt Barth allen Wert auf die Feststellung,

dass das Schriftprinzip ein formales, über das Zustandekommen von
Erkenntnis entscheidendes Prinzip sei. Als solches bestimmt es aber auch mit
über die Inhalte der spezifisch reformierten Glaubenserkenntnis. Drei solche
Inhalte werden in der Folge genannt, den drei Artikeln des Credo entspre-

7 K. Barth: Reformierte Lehre, ihr Wesen und ihre Aufgabe (1923), in: ders.: Vorträge
und kleinere Arbeiten 1922-1925, hg.v. H. Finze (GA III), Zürich 1990, 202-247. Die
im Text folgenden Seitenangaben beziehen sich auf diese Ausgabe.



Gewissheit der Erkenntnis 151

chend: der Gottesbegriff in Beziehung auf den Lehrgegensatz zur römisch-katholischen

Kirche, Christologie und Abendmahlslehre in Beziehung auf den
Lehrgegensatz zur lutherischen Kirche, die Lehre vom Heiligen Geist in
Beziehung auf die reformierte Auffassung des Zusammenhangs zwischen Lehre
und Leben. Immer ist, wie Barth zu zeigen versucht, die spezifisch reformierte

Position geprägt durch und gar nicht zu verstehen ohne den Rekurs auf das

Schriftprinzip.
Was versteht Barth in diesem Zusammenhang unter dem Schriftprinzip?

Es ist, wie er ausführt, das «Prinzip der Schriftgemäßheit» (223) oder ausführlicher:

«die Erkenntnis, daß die Wahrheit allein im Worte Gottes und das

Wort Gottes allein in der alt- und neutestamentlichen Schrift enthalten sei,
daß alle Lehre der Wahrheit also in der Schrift ihre unveränderliche und un-
überschreitbare Regel zu anerkennen habe» (ebd.). In reformierter Sicht gelte:
«Doctrina ist das durch die Krisis, die erbarmungslose Läuterung und Reinigung

des in der Schrift bezeugten Gotteswortes hindurchgegangene christliche

Menschenwort» (ebd.). Barths spätere Lehre von der dreifachen Gestalt
des Wortes Gottes deutet sich bereits an, wenn er in der Vorlesung zu den
reformierten Bekenntnisschriften formuliert: «Die Kirche erkennt die Regel ihrer
Verkündigung allein im Worte Gottes undfindet das Wort Gottes allein in der
heiligen Schrift.»8 Und in der Tat: Es geht bei dem von Barth so emphatisch
hervorgehobenen Schriftprinzip in seiner Sicht um weitaus mehr als «eine
fundierte Lehre von der Heiligen Schrift»9. Barth greift wesentlich weiter aus,
wenn er in den Schlüsselsätzen des Vortrags folgende «Zentralaufgabe» (229)
formuliert: «In der Vorbereitung einer neuen Erfassung des <Schriftprinzips>,
das doch viel mehr enthält, als dieser Name sagt [...], sehe ich den einzigen
ernsthaften Programmpunkt einer reformierten Theologie für die nächste
Zukunft. Es wird, soweit es sich hier um ein menschliches Tun überhaupt
handeln kann, darum gehen, die Kategorie der Offenbarung wieder denken
und unter diesem Gesichtspunkt die Bibel Alten und Neuen Testaments wieder

lesen zu lernen» (ebd.). Reformierte Theologie ist durch eine spezifische
Form der Gotteserkenntnis charakterisiert, der unter dem Stichwort
«Schriftprinzip» Barths eigentliches Interesse gilt: der Form der Offenbarung. In dieser

Zuspitzung ist das Schriftprinzip das «A und O reformierter Lehre» (228),
nicht nur Formal-, sondern «lebendigstes Materialprinzip» (ebd.).

Und was heisst «Offenbarung»? Der Vortrag verwendet die aus Barths
dialektischer und späterer Theologie bekannten Formulierungen: «Gott redet»
(224) - und nicht der Mensch, «Gott selbst, Gott allein» (217); der Mensch soll

8 K. Barth: Die Theologie der reformierten Bekenntnisschriften. Vorlesung Göttingen
Sommersemester 1923, hg.v. der Karl Barth-Forschungsstelle an der Universität
Göttingen (Leitung E. Busch) (GA II), Zürich 1998, 67.

9 So in seiner weitgehend schlicht nacherzählenden Interpretation: G. Plasger: Die rela¬

tive Autorität des Bekenntnisses bei Karl Barth, Neukirchen-Vluyn 2000, 31.



152 Friedrich Lohmann

«Gott Gott sein» lassen (237), in «schlichte[r] Beugung vor Gottes Selbstkundgebung»

(225); «Geist wird nur durch Geist, Gott nur durch Gott erkannt»
(ebd.). Was bei der Lektüre des Textes auffällt, sind zwei Akzentsetzungen.
Zum einen die Betonung der Erkenntnisthematik überhaupt, zum anderen
die der Begründungsfrage. Barth betont, dass die Offenbarung nicht nur von
Gott her geschieht, sondern auch von ihm «bewiesen» wird und so in ihm
«begründet» ist. Es geht um «eine im Objekt und exklusiv durch das Objekt
begründete Erkenntnis der einen Wahrheit» (218), wobei Gott mit dem «Objekt»

gemeint ist - ein Objekt der Erkenntnis, das freilich zugleich, ja primär
ihr Subjekt ist:10 Die «Selbstevidenz der Offenbarung» bedeutet, dass Gott
selbst den «Beweis führt», «daß die Bibel sein Wort ist» (225). Es geht Barth,
wie er selbst schreibt, um die «Wahrheitsfrage», es geht um «Gewissheit»
(ebd.), wobei Gewissheit hier eben nicht im Sinne der - wie Barth an anderer
Stelle abwertend sagt (239) - «Mönchsfrage» Luthers nach der Heilsgewissheit
(vgl. 242), sondern als Gewissheit der Erkenntnis zu verstehen ist. Die zentrale

Stellung der Frage nach der persönlichen Gewissheit des Heils - «Wie
bekomme ich einen gnädigen Gott?» - hat Barth dem Luthertum zeitlebens
vorgeworfen - man vergleiche etwa den späten «Versuch», Rudolf Bultmann zu
verstehen.11 Er hat denn auch in seiner Dogmatik der Frage der Heilsgewissheit

und der nach der persönlichen Aneignung des Heils keinen entscheidenden

Platz eingeräumt, wie besonders eindrücklich an der Tauflehre von KD
IV/4 deutlich wird, wo Barth durch die Rede von einerseits einer «Generaltaufe»

in Christus und andererseits einem bloss ethischen Charakter des

individuellen Taufakts genau diese Frage ausblendet. Es entspricht ganz dieser

durchgehenden Linie der Theologie Barths, wenn es im Vortrag zum Wesen
der reformierten Lehre von 1923 heisst, es bedeute einen «Sieg eines fremdartigen

apokryphen Interesses, als in der zweiten und dritten Generation» des

Reformiertentums «die Frage der <Heilsgewißheit> in den Mittelpunkt rückte
und für das Ganze der Lehre bezeichnend wurde. Der reformierte Christ der
ersten Generation war ein Kämpfer, der für dieses wehleidige Anliegen keine
Zeit und kein Interesse hatte, weil er sich droben in der Hand des Herrn
wohlaufgehoben wußte» (242).

Nein - die Frage nach der //ei/sgewissheit steht in Barths Sicht nicht im
Zentrum der reformierten Lehre, wohl aber die nach einer anderen Gewissheit:

nach der Gewissheit, es überhaupt mit Gott und nicht mit einem Götzen
zu tun zu haben, nach der Gewissheit von Wahrheitserkenntnis. Wie kann

10 Vgl. Barth: Reformierte Lehre (Anm. 7), 230: «Sie [sc. die alten Reformierten] wollten
wieder unzweideutig festgestellt wissen, daß das Subjekt im religiösen Verhältnis Gott
sei und nicht der Mensch.»

11 K. Barth: Rudolf Bultmann - Ein Versuch, ihn zu verstehen (1952), in: ders.: Rudolf
Bultmann - Ein Versuch, ihn zu verstehen; Christus und Adam nach Rom. 5. Zwei
theologische Studien, Zürich 31964, 7-65.



Gewissheit der Erkenntnis 153

ich begründet erkennen, was wahr ist unter den vielen nur relativen Wahrheiten

im Geschiebe des Lebens? Nach Barths Auslegung, wie er sie in seiner

Göttinger Zeit entwickelt hat, haben bereits die alten Reformierten implizit
diese Frage gestellt und sie beantwortet eben durch ihren Verweis auf das

Schriftprinzip, auf die Selbstevidenz der Offenbarung. «Im Objektiven liegt
die Wahrheit!»12 - diese fanfarenartige These, die Barths Römerbriefauslegung
in all ihrer Polemik gegen menschliche Religion und «Erlebnistheologie»
dominiert, ist seiner Ansicht nach bereits das beherrschende Merkmal der
vorbildlichen Urgestalt reformierter Lehre. Nicht die menschlichen «Anschauungen

oder Erfahrungen» bilden einen Zugang zur Gewissheit der
Gotteserkenntnis, sondern umgekehrt: Aus reformierter Sicht gelte, dass «alle einzelnen

Anschauungen oder Erfahrungen durch die eine Erkenntnis: Gott redet!
sichergestellt und begründet werden» (224). Den umgekehrten Begründungsweg

zu gehen, sei gerade der Vorwurf an die römisch-katholische Frömmigkeit

gewesen, «indem sie an Stelle Gottes den Menschen setze, seine Geschichte

mit ihren Uberlieferungen, seine Vernunft mit ihren Wahrscheinlichkeiten,
seinen guten Willen mit seiner Fähigkeit, der Gnade entgegenzukommen»

(229f.).
Diese kontroverstheologische Spitze führt uns auf einen letzten hervorhe-

benswerten Aspekt von Barths Auslegung der reformierten Lehre in seiner
Göttinger Zeit. Gemäss der bereits zitierten These, das so verstandene
«Schriftprinzip» sei nicht nur als Form-, sondern auch als «lebendigstes
Materialprinzip» zu verstehen (228), führt Barth alle zentralen materialen Aussagen

des Reformiertentums zurück auf ihre «Beziehung zu dem alles erzeugenden

Schriftprinzip» (235): die «unerhört exklusive[] Gotteslehre» (232), wie sie
den Dissens nicht nur mit der römisch-katholischen Kirche, sondern - etwa
in den «Canones von Dordrecht» (ebd.) - auch die Entscheidungen im
innerreformierten Dissens um die Prädestinationslehre bestimmte; sodann die
reformierte Christologie und Abendmahlslehre, in der es anti-lutherisch um das

Festhalten einer Grenze zwischen der Wahrheit Gottes und dem relativen
Bereich menschlicher «Dinglichkeit» (237) gegangen sei; und drittens habe auch
die typisch reformierte Verbindung zwischen Glauben und Tun ihren «Hebel»

(243) im Schriftprinzip, sofern nämlich die Verbindung ihr Scharnier in
der jeweiligen Forderung eines primären Gehorsams habe: «in Gott und nur in

12 K. Barth: Der Römerbrief (Erste Fassung) 1919, hg.v. H. Schmidt (GA II), Zürich
1985, 113. Gerhard Ebeling hat herausgearbeitet, dass Barth sich gerade mit dem
Insistieren auf der Objektivität gewisser Erkenntnis von Luther unterscheidet: G. Ebeling:
Über die Reformation hinaus? Zur Luther-Kritik Karl Barths (1986), in: ders.: Wort
und Glaube 4. Theologie in den Gegensätzen des Lebens, Tübingen 1995, 270-312.

Vgl. z.B. ebd., 291: «Barth liegt es an uneingeschränkter Gewißheit, um für die Folgen
der Offenbarung Raum zu schaffen.»



154 Friedrich Lohmann

Gott ruht die Begründung und die Systematik dessen, was als menschliches
Tun und Erleben immer als zweierlei erscheint» (244).

2. Gewissheit der Erkenntnis: die reformierte Lehre

Entspricht diese Deutung des Propriums der reformierten Lehre mit ihrer Fo-
kussierung auf die Offenbarungs- und Erkenntnisfrage den altreformierten
Texten, auf die Barth sich bezieht? Die Antwort scheint mir zunächst einmal
ein Ja, in letzter Konsequenz freilich ein Nein sein zu müssen.13

Zunächst kann kein Zweifel daran bestehen, dass Barth mit der Betonung
des Erkenntnisaspekts des Glaubens alten reformierten Vorbildern, namentlich

Calvin, folgt.14 Auch dass, wer nicht «eitlen Einbildungen» folgen will,
ein «Schüler der Schrift» werden und in «Gehorsam» annehmen muss, «was
Gott hier von sich selber hat bezeugen wollen», steht bereits in der Institutio
Calvins (1,6,2). Das so formulierte Schriftprinzip hat in der Tat, von der Con-
fessio helvetica prior von 1536 an, die es allen übrigen Glaubensartikeln
voranstellt, die reformierte Bekenntnisbildung explizit bestimmt.15 Aber ist mit
diesem «Objektivismus», wie Barth das nennt,16 tatsächlich das Zentrum der
altreformierten Lehre getroffen? Oder ist der Biblizismus mancher Bekenntnisse

nicht eher bereits ein Abweg von der eigentlichen reformatorischen
Erkenntnis?

Solche Fragen ergeben sich nicht nur aus der Aussenperspektive, sondern
interessanterweise aus Bemerkungen Barths selbst. Man muss nur zehn Jahre
vor die Göttinger Zeit zurückgehen, um ein gänzlich anderes Bild der
reformatorischen Zentraleinsicht bei ihm zu finden. Im Anfang 1912 erschienenen
Aufsatz «Der christliche Glaube und die Geschichte» stellt Barth, nachdem er

13 Die Kuriosität, dass Barth seinerzeit von den niederländischen Neocalvinisten gerade
im Hinblick auf seine Schriftauffassung gerügt wurde, lasse ich dabei ausser acht, denn
die neocalvinistische Kritik setzt natürlich selbst ein ganz bestimmtes Verständnis der
reformierten Zentrallehre voraus. Vgl. Th.L. Haitjema: Der Kampf des holländischen
Neu-Calvinismus gegen die dialektische Theologie, in: Theologische Aufsätze. Karl
Barth zum 50. Geburtstag, hg.v. E. Wolf, München 1936, 571-589.

14 Vgl. J. Calvin: Institutio (1559) 111,2,3 (Glaube besteht in der Erkenntnis Gottes und
Christi), 111,2,7 («iusta fidei definitio [...] esse divinae erga nos benevolentiae firmam
certamque cognitionem [...]») und natürlich 1,1,1 («cognitio Dei et nostri»).

15 Vgl. BSRK, 101 (Confessio helvetica prior): «1. Vonn der heiligen geschrifft. Die hei¬

lige, gütliche, Byblische geschrifft, die da ist das wort gottes, von dem heiigen geist
ingebenn, und durch die propheten und apostlen der wellt fürgetragen, ist die aller
eltiste volkomniste, und höchste leer, begrifft allein alles das, das zu warer Erkantnus,
liebe und Ere gottes, zu rechter warer fromkeyt und anrichtung eines frommen, Erbaren,

und gottseligen lebens dienet.»
16 Barth: Theologie der reformierten Bekenntnisschriften (Anm. 8), 219.



Gewissheit der Erkenntnis 155

nicht zuletzt gegen Troeltsch die Unzulänglichkeit einer Begründung des

Glaubens in Tatsachen der Geschichte aufgewiesen hatte, die Position der
Reformatoren Luther und Calvin in der Frage nach der Glaubensbegründung17
dar. Luthers gegen den Gedanken einer Autorität der Kirche gerichteter und
an Paulus orientierter Weg wird dabei als vorbildlich angesehen: «Der Autorität

der Tradition stellt er die Autorität Christi selbst entgegen. Nicht die
Autorität der Bibel!» (166) Diese Glaubensauffassung, die Christus nicht im
Wortlaut der Bibel, sondern im eigenen Herzen findet, habe Luther allerdings
schon bald wieder verlassen. Noch schwächer seien beim «Inspirationstheoretiker»

(172) Calvin die Akzente in dieser Richtung gewesen, so dass «sich der
Biblizismus wie ein Mehltau auf die junge protestantische Theologie» (170)

legen konnte. Das Ende vom Lied in der altprotestantischen Orthodoxie: «Das

geschichtliche Heil steht dem Menschen objektiv gegenüber. [...] Und weil das

Heil ihm gegenübersteht in Form des rationalen <Wortes Gottes>, ist das

psychologisch Wesentliche im Vorgang der Aneignung die rationale Zustimmung»

(174). Nicht im - äusserlichen - Schriftprinzip, sondern in der Lehre
vom «Testimonium Spiritus sancti internum [!]» (ebd.) findet Barth in diesem
frühen Stadium seiner theologischen Entwicklung die entscheidende Einsicht
reformatorischer und eben damit auch reformierter Theologie. Der mehrfach
wiederholte Cantus firmus von Barths Ausführungen in diesem frühen Text
lautet nicht: «Im Objektiven liegt die Wahrheit!», sondern: «Der Christus
außer uns ist der Christus in uns» (193.197.200).18 Und für diese, der späteren
Sicht deutlich entgegenstehende Deutung der reformatorischen Theologie
werden von Barth nicht wenige Calvin-Zitate angeführt. So habe - um nur
eines herauszugreifen - der Genfer Reformator die Meinung abgelehnt, «als ob
Christus dem Glauben irgendwie erst als Objekt, d.h. fern und fremd
gegenüberstehe» - eine Meinung, die Spitzenaussagen Barths aus der Zeit um 1920

genau entspricht.

17 Dass es Barth auch vor 1914 um diese Frage ging, erhellt aus folgendem Satz: «Sofort
nach den Zeiten der Apostel, ja noch mitten in diesen Zeiten musste sich die Frage
erheben: wo haben wir echt und autoritativ jene Anschauung der Person Jesu, die den
Glauben begründet?» (K. Barth: Der christliche Glaube und die Geschichte [1912]; in:
ders.: Vorträge und kleinere Arbeiten 1909-1914, in Verbindung mit H. Helms u. F.-
W. Marquardt hg.v. H.-A. Drewes u. H. Stoevesandt [GA III], Zürich 1993, 149-212,
164). Die folgenden Seitenangaben beziehen sich auf diesen Text.

18 Diese frühe Calvin-Deutung Barths entspricht den Analysen der Glaubensvorstellung
Calvins, die Eva Harasta (dies.: Glaube, Liebe, Geist. Zur Unterscheidung zwischen
fides qua creditur und fides quae creditur, EvTh 65 [2005] 428-443) vorgelegt hat.
Extra-Aspekt: «Denn das Zeugnis des Geistes, das Fundament des Glaubens, ist das

Wort Gottes, es kommt dem Menschen von außen zu, durch den Geist, dessen Ziel
die Einverleibung der Glaubenden in den Leib Christi ist» (ebd., 440). Intra-Aspekt:
«Das Versöhnungsgeschehen wird im Menschen durch den Geist verwirklicht [...]»
(ebd., 441).



156 Friedrich Lohmann

Ich werde weiter unten auf diesen frühen Vortrag Barths zurückkommen
und die Frage stellen, ob es nicht doch verbindende Gedanken zwischen ihm
und Barths späteren Äusserungen gibt. Einstweilen soll es genügen, ihn als

Beispiel dafür zu betrachten, dass Calvin als der Vater der reformierten Lehre
auch ganz anders interpretiert werden kann, als Barth es in seiner Göttinger
Zeit und später getan hat. Wenn aber die von Barth in dieser Zeit vollzogene
Gleichsetzung der reformierten Lehre mit einer strikt extrinsischen Glaubens-

und Erkenntnisbegründung nur bedingt Anhalt in den ureigensten
Quellen dieser Lehre hat, woher stammt sie dann? Meine Hypothese habe ich
bereits im Untertitel formuliert: Sie stammt aus dem Kontext von Barths
theologischem Programm.

3. Gewissheit der Erkenntnis: Barths theologisches Programm

Ich habe bereits mit dem aus dem ersten «Römerbrief» stammenden Zitat:
«Im Objektiven liegt die Wahrheit!» eine Verbindung zwischen Barths Auslegung

des reformierten Propriums und seinen übrigen Schriften aus der
«dialektischen» Zeit hergestellt. Wenige weitere Zitate aus dem Hauptmanifest
dieser Zeit, der zweiten Auflage des «Römerbriefs», mögen genügen, um zu
zeigen, dass diese Phase seiner Entwicklung im ganzen von der Frage nach der

gewissen Erkenntnis von Wahrheit und dem Verweis auf die Objektivität der

Offenbarung als Antwort auf diese Frage geprägt ist. Zunächst ein Beleg zur
Interpretation der ganzen Glaubensthematik von der Erkenntnisfrage her; er
stammt aus Barths Auslegung von Rom 6: «Die Kraft der Auferstehung aber
ist die Erkenntnis dieses neuen Menschen, in der wir Gott erkennen, ja
vielmehr von ihm erkannt werden (Gal 4,9; 1. Kor 8,2-3; 13,12). Die Gnade ist
die Kraft der Auferstehung. Ganz von selbst wird hier der Indikativ zum
Imperativ, der doch nichts anderes bedeuten kann als die Wirklichkeit der Wahrheit,

das esse im nosse, die Realität des Erkannten, des Erkennenden und der
Erkenntnis.»19 Ebenso gilt Barth das Sterben Christi als «Erkenntnisprinzip»
(149/137), werden in ihm doch «die menschlichen Dinge [...] erkannt in ihrer
Relativität, aber auch in ihrem Beziehungsreichtum, erkannt als von Gott
geschaffen, aber auch als Gottes des Erlösers wartend, erkannt als klein und
groß, wichtig und unwichtig, vergänglich und unvergänglich, erkannt in der
kommenden Einheit ihrer Kontraste, ihres Ja und Nein, die keine andere ist
als die Einheit des unanschaulichen, nur sub specie mortis anschaulich
werdenden Gottes (3,30). Von dieser Erkenntnis und durch sie lebt der neue
Mensch» (148f./ 136f.). Die Suche Barths gilt dabei einer objektiven und darin

19 K. Barth: Der Römerbrief (Zweite Fassung) 1922, Zürich 151989, 204 (in den älteren

Auflagen: 187). Die folgenden Seitenangaben (15. Aufl./ältere Aufl.) beziehen sich auf
dieses Werk.



Gewissheit der Erkenntnis 157

gewissen Erkenntnis; sie wird in seinen Augen um so gewisser, je mehr das

Prinzip dieser Erkenntnis dem Bereich der menschlichen Anschaulichkeiten
und Relativitäten, dem Bereich der nur scheinbaren Gewissheiten entzogen
ist: «Mehr Gewißheit, Sicherheit, Bürgschaft für die Wahrheit des göttlichen
Wortes wäre in der Tat weniger. Menschliche Anschaulichkeit würde das,

was hier zu schauen ist, unanschaulich machen. Menschliche Gewißheit wäre
Nicht-Wissen des hier zu Wissenden. Gott ist nur durch Gott zu verstehen,
seine Treue allein durch den Glauben. Jede Behauptung eines menschlichen
Seins, Habens und Tuns des Göttlichen, jede angeblich direkte Beziehung zu
ihm raubt ihm seine Göttlichkeit, zieht es herab auf die Stufe der Zeit, der
Dinge und des Menschen, beseitigt seine reale Bedeutung» (95/87).20

Solche Aussagen lassen sich im Werk Barths bis in die ersten Kriegsjahre
zurückverfolgen. So stellt er in einem Brief an Emil Brunner vom Juli 1916
die «göttliche Objektivität» der «subjektiven Gläubigkeit» gegenüber, und
zwar gerade im Hinblick auf die Möglichkeit, «Halt» zu finden.21 Und in
einer Predigt vom Mai 1915, die in seelsorgerlicher Absicht ausdrücklich auf die
Zweifel der Glaubenden eingeht, stellt Barth im gleichen Sinne die Erkenntnis

Gottes einer «menschlichen Meinung» gegenüber und spricht von Gott als

der «Realität des Lebens, fest und klar wie gar nichts sonst, erfahren und
erkannt als das Sicherste vom Sicheren».22

Wodurch sind diese programmatischen Akzentsetzungen auf der Erkenntnis

Gottes und der extrinsischen Begründung ihrer Gewissheit motiviert? Der
Verweis auf den intellektualistischen Glaubensbegriff Calvins führt hier, wie
angedeutet, nicht weit genug. Es ist vielmehr auf Barths leitendes Interesse
hinter dem gesamten Neuansatz seiner Theologie nach 1914 zu verweisen.
Dieser Neuansatz hängt bekanntlich mit den Stellungnahmen seiner
theologischen Lehrer bei Ausbruch und während des Ersten Weltkriegs zusammen.
Die Interpretation des Krieges als «Gotteserlebnis», die Martin Rade
vorgenommen hatte, oder Herrmanns religiöse Verbrämung der deutschen
Kriegsverbrechen im belgischen Löwen - beides machte Barth schlagartig klar, wie
anfällig das von ihm selbst zuvor vertretene Programm dafür war, ideologisch
vereinnahmt zu werden. Offenbar konnte jedes beliebige Ereignis auf diese

20 Vgl. Barth: Der Römerbrief (Anm. 19), 120/110: «Der Glaube begründet Gewißheit,
sofern er der ewige Schritt ins ganz und gar Unanschauliche und also selbst
unanschaulich ist.»

21 Vgl. K. Barth - E. Brunner: Briefwechsel 1916-1966, hg.v. der Karl Barth-Forschungs¬
stelle der Universität Göttingen (Leitung E. Busch) (GA V), Zürich 2000, 11-14, bes.

14: «[...] dieser objektive Halt an Gott als Gott wird mir immer wichtiger gegenüber
den vorläufig leider unvermeidlichen Schwankungen des Innenlebens. Ich glaube, da

tut sich die Konstante auf, die ich wie Sie in meiner subjektiven Gläubigkeit umsonst
gesucht habe.»

22 K. Barth: Predigten 1915, hg.v. H. Schmidt (GA I), Zürich 1996, 174 (Predigt vom
2.5.1915). Die «menschliche Meinung» erwähnt Barth ebd., 175.



158 Friedrich Lohmann

Weise durch den Rekurs auf den Erlebnis- und Offenbarungsbegriff religiös
legitimiert werden. Barth hat seine allmächlich reifende Erkenntnis selbst im
Rückblick in einem Satz zusammengefasst: «Diese ganze Sache, diese immanente

Theologie, das sind alles Protuberanzen von menschlichen Erlebnissen,
und das ging nicht.»23 Die Alternative, die Barth im Laufe der Kriegsjahre
entwickelte, war radikal: An die Stelle der «immanenten» d.h. auf Instanzen
innerhalb des menschlichen Bewusstseins rekurrierenden Theologie trat eine

«objektive», die Gewissheit der Erkenntnis ausserhalb des Bewusstseins, in
«Gott selbst, Gott allein» begründende Theologie. Barth war sich, wie sich
dem Briefwechsel mit Thurneysen entnehmen lässt, bewusst, dass ein solcher
radikaler Wechsel «solid unterbaut sein muß», und solid, das war in seinen
damaligen Augen vor allem die an Kant geschulte Philosophie, weshalb er die

Ausarbeitung seines neuen theologischen Programms nicht etwa mit der
Bibel, sondern mit Kant-Studien begann.24 Dies zeigt erneut, dass es Barth
damals zunächst um prinzipielle, erkenntnistheoretische oder auch - um auf die
Rede vom «Formalprinzip» zurückzukommen - «formale» Probleme ging.
Die gesuchte neue theologische Erkenntnistheorie sollte philosophisch
unterfüttert werden. Dahinter steht, ohne dass Barth dies meines Wissens reflektiert

hätte, die gleiche Uberzeugung, wie sie Isaak August Dorner Jahrzehnte
zuvor programmatisch formuliert hat: «daß die philosophische Grundfrage
seit Kant, die Frage, wie Gewißheit des Erkennens, Einigung des denkenden
Subjektes mit dem Objekt oder der Wahrheit möglich sei, nur der allgemeinere,

philosophisch gewendete Ausdruck für die religiöse und theologische
Grundfrage der evangelischen Kirche ist: Wie es zur Gewißheit von dem
christlichen Heil und seiner Wahrheit komme?»25 Die Zuwendung Barths zur
Bibel war dann erst der zweite Schritt, motiviert nicht zuletzt durch das

vorläufige Resultat der erkenntnistheoretischen Überlegungen: Erkenntnis ist
nicht immanent, sondern extern zu begründen; und das bedeutet für die
spezifisch theologische Erkenntnis: Sie ist in Gott begründet und hat daher in dessen

Wort ihre massgebliche Quelle. Barths Römerbriefauslegung vertritt
somit nicht nur eine bestimmte Sicht der Gewissheitsbegründung theologischer
Erkenntnis; es ist in dieser Sicht auch begründet, dass sich Barth dem Rö-

23 K. Barth: Brechen und Bauen. Eine Diskussion (1947); in: ders.: «Der Götze wackelt».
Zeitkritische Aufsätze, Reden und Briefe von 1930 bis 1960, hg.v. K. Kupisch, Berlin
(West) 1961, 108-123, 113.

24 Vgl. K. Barth - E. Thurneysen: Briefwechsel. Bd. 1: 1913-1921. Bearb. u. hg.v. E.

Thurneysen (GA V), Zürich 1973, 144f.l48f. (Briefe vom 26.6. und 27.7.1916).
25 I.A. Dorner: Die Rechtfertigung durch den Glauben an Christus in ihrer Bedeutung

für christliche Erkenntniß und christliches Leben, in: ders.: Gesammelte Schriften aus
dem Gebiet der systematischen Theologie, Exegese und Geschichte, Berlin 1883, 153-

187, 176; zitiert nach: Ch. Axt-Piscalar: Der Grund des Glaubens. Eine theologiegeschichtliche

Untersuchung zum Verhältnis von Glaube und Trinität in der Theologie
Isaak August Dorners (BHTh 79), Tübingen 1990, 25.



Gewissheit der Erkenntnis 159

merbrief überhaupt und mit der in den verschiedenen Vorworten dokumentierten

spezifischen Hermeneutik zuwandte. Barth hat dann bei Paulus

Aussagen gefunden, die er in seinem Sinn interpretieren konnte. Bestätigung fand
er bezüglich des Primats der Erkenntnisfrage und des externen Schriftprinzips
aber auch in der reformierten Lehrbildung. Barths Auslegung dieser Lehrbildung

lässt sich bruchlos aus der hier dargestellten theologischen Gesamtprogrammatik

erläutern. Und umgekehrt bestätigt sie mit dem Insistieren auf
dem Primat eines formalen Prinzips die hier leitende Interpretationshypothese,

das Zentrum der Barthschen Theologie sei die noch vor allen materialen
Bestimmungen liegende Präge nach dem Zustandekommen gewisser Erkenntnis

überhaupt.
Barths Auslegung der reformierten Lehre in seiner Göttinger Zeit ist demnach

von erheblicher Bedeutung nicht nur für die historische, sondern auch
für die systematische Rekonstruktion seiner Theologie. Nun habe ich vorhin
auf die gänzlich andere Deutung hingewiesen, die Barth zehn Jahre zuvor der
Theologie Calvins gegeben hatte. Die Frage legt sich nahe, in welchem
Verhältnis diese Deutung zur theologischen Gesamtprogrammatik Barths steht.
Die Klärung der Frage verspricht auch hier weitergehende Aufschlüsse, kann
doch die frühe Deutung Calvins ebenfalls als paradigmatisch für die seinerzeit
Barth leitenden theologischen Gedanken gedeutet werden.

Ein vollständiger Bruch zwischen diesen beiden Phasen der theologischen
Entwicklung Barths, wie er ihn selbst insinuiert, erscheint dabei schon intuitiv

wenig wahrscheinlich. «Aliquid semper haeret» - das gilt der Erfahrung
nach auch für lebensgeschichtliche Weiterentwicklungen positiver oder negativer

Art. Die Suche nach Kontinuitäten erscheint von daher nicht aussichtslos.

Beginnen wir mit der grundsätzlichen Frage nach der Erkenntnisgewiss-
heit, wie sie nach der hier vorgelegten Deutung Barths «dialektische» Theologie

beherrscht. Finden sich Belege in der «frühesten» Phase Barths, in der er
bereits damals die Wichtigkeit dieser Fragestellung herausstellt? Gibt es
vielleicht sogar einen Beitrag aus seiner Feder, der diese Frage explizit behandelt?
Die Antwort lautet «Ja». Barth hat 1912 in der «Schweizerischen theologischen

Zeitschrift» eine ausführliche Rezension von Karl Heims Buch zum
«Gewißheitsproblem in der systematischen Theologie bis zu Schleiermacher»
vorgelegt. Er hat zwar, wie es scheint, diese Rezension nicht auf
ausdrücklichen eigenen Wunsch hin geschrieben; sie lässt aber keinen Zweifel
daran, dass er das Buch Heims und die in ihm angeschnittene Frage für
ausserordentlich wichtig hält. Barth paraphrasiert zustimmend: «Die Geschichte
der systematischen Theologie in den letzten 800 Jahren ist zu begreifen als

eine Reihe gesetzmäßig sich folgender Varianten dieses einen Themas [,..].»26

26 K. Barth: Rezension von K. Heim: Das Gewißheitsproblem in der systematischen
Theologie bis zu Schleiermacher (1912), in: ders.: Vorträge und kleinere Arbeiten



160 Friedrich Lohmann

Bei der Lektüre des Buches habe er «mit Mühe einen gewissen Freudenausbruch

unterdrücken» können (476). Heims Buch sei eine «wahre Medizin»,
nicht zuletzt, weil es «unsre heutige theologische Not» - und «wir alle» sind
«in diesem Spital krank» - relativiere und eine mögliche Lösung anzeige (476),
ein «letztes Wort der theologischen Gewißheitsbegründung» (475). Dieses
bestehe im Anschluss an Luther und Calvin darin, die «moderne Alternative [...]
persönliche Gottesgewißheit oder Autoritätsglaube an die Schrift» (ebd.) hinter

sich zu lassen und eine - mit Heim gesprochen - «unheimlich-paradoxe
Synthese» (zit. ebd.) von «einlinig» bewusstseinsorientierter oder «zweilinig»
gegenstandsorientierter Gewissheitsbegründung vorzunehmen (ebd.). Eine
solche «Zusammenschau» vollziehe sich etwa bei Calvin so, «daß er die
Selbstevidenz der Axiome und das testimonium spir[itus] s[ancti] unter sich
und mit der Autopistie der Schrift in eins setzt» (ebd.).

Die Kontinuität der Heim-Rezension zum späteren besteht demnach in
der Bedeutsamkeit, die dem Gewissheitsproblem als solchem beigemessen
wird. Barth bezeichnet es ausdrücklich als «erkenntnis-theoretischefs]»
Problem (477) und sieht die ganze Theologie von ihm durchdrungen, was daran
deutlich wird, dass Barth Heim vorsichtig kritisiert, er habe sich «zu sehr an
die ausdrücklich erkenntnis-theoretischen Ausführungen des Reformators
[sc. Calvins] gehalten, statt seine erkenntnis-theoretischen Ansichten mindestens

auch seiner Gnadenlehre zu entnehmen, wie er es bei Luther so glücklich

getan» habe (ebd.). Der hier ausgesprochene Gedanke einer Korrespondenz

zwischen Gnadenlehre und Erkenntnistheorie weist auf den Emdener

Vortrag von 1923 voraus. Kontinuität besteht auch darin, dass der
Lösungsvorschlag wie in der Göttinger Zeit der reformatorischen Theologie
entnommen wird - nur wird diese eben vom «frühesten» Barth auch an diesem
Punkt anders gedeutet als später. Inhaltlich ergibt sich daher eine andere
Variante, das Problem der Gewissheitsbegründung zu lösen: Während Barth in
den 20er Jahren allein auf das Schriftprinzip verweist, strebt er in der
Vorkriegszeit nach dessen «paradoxer Synthese» mit der im Bewusstsein erlebten
unmittelbaren Evidenz. Aus der späteren Sicht Barths besonders pikant ist es,
dass der «früheste» Barth diese Synthese nicht nur bei Luther und Calvin
findet, sondern auch bei Schleiermacher, dessen Ehrenrettung gegenüber Heims
Kritik ein längerer Schlussabschnitt der Rezension gewidmet ist.

Diese positive Sicht Schleiermachers in der Rezension ermöglicht uns
einen bruchlosen Ubergang zur wichtigsten Veröffentlichung Barths aus der
Vorkriegszeit, dem fast zeitgleich mit der Heim-Rezension erschienenen Vortrag

«Der christliche Glaube und die Geschichte». Denn dort finden wir die
gleiche positive, ja emphatische Schleiermacher-Sicht: «Es ist von providenti-

1909-1914 (Anm. 17), 469-479, 471. Die weiteren Seitenangaben im Text beziehen sich
auf diese Rezension.



Gewissheit der Erkenntnis 161

eller Bedeutsamkeit, daß aus ihr, aus der erneuerten Brüderkirche, Friedrich
Schleiermacher hervorgegangen ist, der Mann, der uns gelehrt hat oder lehren
sollte, auf dem Boden des modernen Denkens das wahre Erbe der Reformation

zu erwerben, um es zu besitzen.»27 Auch dieses Zitat besitzt eine besondere
Pikanterie im Rahmen unseres Themas, denn gut zehn Jahre später wird
Barth die gleiche Goethe-Anspielung wieder verwenden - diesmal aber ganz
und gar nicht mit Blick auf Schleiermacher, sondern auf die reformierten «Vä-

ter[] [...], deren Erbe wir im übrigen noch nicht erworben haben, um es zu
besitzen»28. Die emphatische Einschätzung Schleiermachers dürfte, nebenbei

gesagt, einer der Gründe gewesen sein, weswegen Barth im Rückblick über
seinen frühen Vortrag sagte, er wäre besser ungedruckt geblieben.

Hinsichtlich der Gewissheitsfrage vertritt der Vortrag die gleiche Position
wie die Rezension, nur noch ohne die Heimsche Rede von der «paradoxen
Synthese». Wenn die Einleitung des Vortrags nicht von der Gewissheitsfrage,
wohl aber von der Frage nach dem Verhältnis von Glaube und Geschichte

sagt, sie sei «das Problem der protestantischen Theologie der Gegenwart», ja
«der christlichen Theologie überhaupt» (155), so ist dies keine Gegenanzeige,
denn hinter der Geschichtsfrage verbirgt sich laut Barth gerade die Frage nach
der Glaubensgewissheit. Die religionsgeschichtliche Betrachtung des

Christentums sei zur Gewissheitsbegründung unzureichend, denn in der
Geschichte könne man «nur Relativitäten aufweisen, nicht aber absolute Größen»

(159). Das Resultat: «Gott verschwand aus der Geschichte» (ebd.). Diese in
erster Linie gegen Troeltsch gerichtete Kritik wird mit der Darstellung einer
sich eng an den späten Herrmann anlehnenden Position beantwortet. «Glaube

ist Gotteserlebnis, unmittelbares Bewußtsein von der Gegenwart und
Wirksamkeit der übermenschlichen, überweltlichen und daher schlechthin
überlegenen Lebensmacht» (161). Dieses «passiv-aktive Gotteserleben» sei

«geschichtlich irgendwie bedingt und bestimmt [...] durch die innerhalb der
menschlichen Sozietät dagewesene Persönlichkeit Jesu» (164). Im Zentrum
steht hier der Erlebnisbegriff - genau die Kategorie also, die Barth seit 1914
hinsichtlich der Gewissheitsfrage ablehnte.

Eine erste Zusammenfassung der beiden Beiträge Barths von 1912 führt
demnach zum Ergebnis, dass hier Kontinuitäten zum späteren zwar hinsichtlich

der Fragestellung, nicht aber hinsichtlich der Antwort auf diese Frage
bestehen. Schaut man freilich genauer hin, so sind noch mehr Parallelen zu
entdecken. Barth spricht 1912 von geschichtlichen Relativitäten, auf die der
Glaube sich nicht bauen lasse. Das nimmt die spätere Polemik gegen jede
Form von immanenter Gewissheitsbegründung voraus - nur dass später auch
die eigene Position Barths in der Vorkriegszeit, der Rekurs auf das Gotteserle-

27 Barth: Glaube und Geschichte (Anm. 17), 202. Die folgenden Seitenangaben im Text
beziehen sich auf diese Arbeit.

28 Barth: Reformierte Lehre (Anm. 7), 247.



162 Friedrich Lohmann

ben, dem relativen Bereich zugewiesen wird. Die spätere Selbstkritik ist in dieser

strikten Form nicht richtig, denn 1912 betont Barth durchaus, dieses
Erleben sei auf ein «extra nos» gerichtet, von dem her es seine Gewissheit
empfange: «Glaube ist nach seiner einen und notwendigen Seite immer Anschauung

fides. Anschauung aber ist Anschauung von Etwas, und zwar von
Etwas außer uns, nur in diesem Sinn ist sie die Anschauung des <Universums>,
in der das <Gefühl des Universums> wirklich werden kann. [...] Die Gewißheit,

d.h. aber die Wahrheit des Gefühls, der justificatio, des Lebens hangen
davon ab, daß sie forensisch, als synthetisches Urteil gedacht werden» (189).
Streicht man hier die Anspielungen auf den Anschauungscharakter des Glaubens

sowie auf Schleiermacher, so ist man bei der «objektiven» Gewissheits-
begründung der 20er Jahre. Echter Dissens beginnt erst dort, wo im frühen
Text betont wird, dieser so in seinem Primat postulierte «Christus außer uns»
sei auch der «Christus in uns», der «erlebt» werden könne. Für die Wahrheitsfrage

seien beide Weisen des Christusbezugs unabdingbar - die «paradoxe
Synthese» der Heim-Rezension. Erst ihr zweiter Bestandteil, der «Christus in
uns», wird von Barth nach 1914 bestritten werden - dann aber vehement. An
die Stelle der Synthese tritt die rein externe Gewissheitsbegründung, und wo
Barth zuvor von der Anschauung sprach, ist nun von der Unanschaulichkeit
die Rede, vom Glauben als Hohlraum und vom menschlichen Subjekt als

Kanal, der von der ihn durchströmenden Offenbarung nicht einmal berührt
wird.

Fassen wir zusammen. Während Barth in den 20er Jahren das Proprium
der reformierten Lehre im extern verstandenen Schriftprinzip sieht, findet er
es in der Vorkriegszeit in der «unheimlich-paradoxe[n] Synthese» von Be-

wusstseins-Externem und -Internem in der «theologischen Gewissheitsbegründung»29.

Gemeinsam ist neben der erkenntnistheoretischen Fragerichtung

im ganzen die jeweilige Forderung einer absoluten, dem Bereich menschlicher

Relativitäten entzogenen Begründung.

Noch einige Worte zur «reifen» Phase der Theologie Barths, der Zeit der
«Kirchlichen Dogmatik». Auch hier bleibt die «erkenntnistheoretische» Frage

nach dem, was Gewissheit der Erkenntnis verbürgt, leitend. Das wird
schlaglichtartig deutlich an der Passage von KD IV/1, in der Barth sich mit
der Position auseinandersetzt, die Rechtfertigungslehre sei das Zentrum der
reformatorischen Theologie. Barths Antwort: «Der articulus stantis et cadentis
ecclesiae ist nicht die Rechtfertigungslehre als solche, sondern ihr Grund und
ihre Spitze: das Bekenntnis zu Jesus Christus, <in welchem alle Schätze der
Weisheit und Erkenntnis verborgen liegen> (Kol. 2,3): die Erkenntnis seines

Seins, seines Tuns für uns, an uns und mit uns. Es würde sich wahrscheinlich

29 Barth: Rezension Heim (Anm. 26), 475.



Gewissheit der Erkenntnis 163

zeigen lassen, daß im Grunde das die Meinung auch Luthers gewesen ist» (KD
IV/1, 588). Vor die Heilsfrage - der Barth im gleichen Zusammenhang erneut
eine ironisch-distanzierte Bemerkung widmet30 - tritt also auch hier wieder
die Erkenntnisfrage. Barth scheint allerdings erkannt zu haben, wie eng beide

Fragen miteinander zusammenhängen, wenn er von der Erkenntnis Christi
«für uns, an uns und mit uns» spricht. Damit ist die Gewissheitsfrage
angesprochen. Sie tritt in der «Kirchlichen Dogmatik» vor allem in den Blick,
wenn es um die Auseinandersetzung mit der Natürlichen Theologie geht.
Denn neben dem Hybrisvorwurf verwendet Barth in diesem Kontext immer
wieder das Argument von der Unsicherheit und Ungewissheit jeder Erkenntnis,

die nicht von Gottes Offenbarung ausgeht.31 Dies gilt zumal für die
theologische Erkenntnis: «Von Offenbarung reden heißt [...] auf Grund von
Offenbarung reden.»32

Hinsichtlich der Antwort auf die Erkenntnis- und Gewissheitsfrage ist die
«Kirchliche Dogmatik» durch eine gegenüber der Göttinger Zeit stärkere
Ausarbeitung der offenbarungstheologischen Grundlegung gekennzeichnet.
Barth hat also in der Tat, wie im Emdener Vortrag gefordert, über den
Offenbarungsbezug des Glaubens weiter nachgedacht. Explizit wird von der dreifachen

Gestalt des Wortes Gottes gesprochen; das Schriftprinzip wird
eingebunden in einen gefächerten Offenbarungsbegriff, der in der Wirklichkeit
Jesu Christi sein Zentrum hat. Die christologische Konzentration der «Kirchlichen

Dogmatik» bis hin zu ihrem Höhepunkt in der Erwählungslehre lässt
sich aus dem hier herausgearbeiteten Kontext als Fortschreibung des gesuchten

«Objektivismus» verstehen, wenn man bedenkt, dass im symmetrischen
Aufbau der §§ 13 und 16 Jesus Christus die objektive und dem Heiligen Geist
die subjektive Seite der Offenbarung zugeordnet wird.33 Zu den
Weiterentwicklungen gehört ferner, dass Barth die Rede von dem spezifisch reformier-

30 KD IV/1, 588: «Die Frage: Wie kriege ich einen gnädigen Gott? in höchsten Ehren!
Sie ist aber dem Protestantismus - jedenfalls dem europäischen und insbesondere dem
deutschen Protestantismus - allzulange Anlaß und Versuchung gewesen, einem gewissen

Narzismus [sie!] zu huldigen und gerade nach der nun zuletzt angedeuteten Seite
auf der Stelle zu treten ...!»

31 Vgl. z.B. KD III/4, 42: Eine Antwort auf ethische Fragen, die vom «Faktum» der
Offenbarung ausgeht, «ist darum solid, weil sie sich nicht auf das dunkle Zeugnis der

sogenannten <Wirklichkeit>, sondern auf die helle Entscheidung des einen offenbaren
Wortes Gottes selbst bezieht».

32 K. Barth: «Unterricht in der christlichen Religion». Erster Band: Prolegomena 1924,

hg.v. H. Reiffen (GA II), Zürich 1985, 133.
33 Walter Kreck hat die grundlegende Bedeutung von Offenbarungs- und Erwählungs¬

lehre für die reife Theologie Barths eindrucksvoll monographisch zur Geltung
gebracht (W. Kreck: Grundentscheidungen in Karl Barths Dogmatik. Zur Diskussion
seines Verständnisses von Offenbarung und Erwählung [NStB 11], Neukirchen-
Vluyn 1978). Er hat aber nicht herausgearbeitet, dass zwischen beiden Lehren bei



164 Friedrich Lohmann

ten Schriftprinzip als Vorurteil erkennt. Historisch richtig erklärt er, das

Schriftprinzip sei ebenso bedeutsam für die lutherische Theologie gewesen.34
Generell argumentiert Barth in der «Kirchlichen Dogmatik» weniger als

reformierter denn als evangelischer Theologe. Luther wird häufiger als Calvin
zitiert. Demgemäss spricht Barth in KD 1/2 vom Schriftprinzip als «der
formalen Grundlehre der evangelischen Kirche» (508), erweitert also die
Perspektive über die spezifisch reformierte Lehre hinaus.

4. Gewissheit der Erkenntnis: Anfragen und Antworten

Die theologische Programmatik Barths erscheint somit - dies hat sich im
Ausgang von seiner Auslegung der reformierten Lehre auf das alle materiale
Dogmatik durchdringende und aus sich heraussetzende Schriftprinzip gezeigt - als

eine erkenntnistheoretische Programmatik. Laut Barth fallen die materialen
Vorentscheidungen bereits mit der Entscheidung über die Quelle, aus der die
Erkenntnis von Glaube und Theologie geschöpft werden soll: eigenes Erleben,

das Gewissen, ein «natürliches» Bewusstsein oder eben die Offenbarung
Jesu Christi als Wort Gottes. Barths Insistieren auf der letzteren Instanz als

alternativloser Quelle für die christliche Erkenntnis, wie es seine Theologie
seit 1914 auszeichnet, ergibt sich aus der Verbindung der Erkenntnis- mit der
Gewissheitsfrage: Gewissheit kann dieser Ansicht nach nur von einem
Ausserhalb des Bereichs der menschlichen «historisch-psychologischen»
Relativitäten her begründet werden. Eine Umkehrung der Begründungsrichtung
wird von Barth als sündiger Versuch des Menschen, eigenen Projektionen
göttliche Autorität zuzuweisen, interpretiert: «Religion» ist Unglaube, ja
Götzendienst.35

Die Kritik an diesem erkenntnistheoretischen Begründungsprogramm ist
bekannt. Kritisiert wird zum einen die Verengung des Offenbarungs- und
Glaubensbegriffes auf Erkenntnis^orgänge. Kann sich Gewissheitsevidenz
nicht auch ganz anders einstellen als via Erkenntnis? Zum anderen stösst der

von Barth seit 1914 verfolgte Gedanke einer dem Bewusstsein externen Ge-

wissheitsbegründung auf Kritik, und zwar im Blick auf beide Seiten, die
Subjekt- wie die Objektseite der Relation. Gegen Barths Verständnis des (Glau-

Barth ein intimer Zusammenhang besteht, der es erlaubt, den Plural im Titel seiner

Monographie durch den Singular zu ersetzen.
34 KD 1/2, 608: «Das Vorurteil ist auch heute noch nicht beseitigt, als ob die konkrete

polemische Zuspitzung des reformatorischen Schriftprinzips, die bedingungslose
Ablehnung einer mit der heiligen Schrift als Offenbarungsquelle konkurrierenden
kirchlichen Tradition eine Eigentümlichkeit der reformierten Kirche sei.» Vgl. ebd.,
507-509.

35 Vgl. KD 1/2, § 17 (bes. 324-356).



Gewissheit der Erkenntnis 165

bens-) Subjekts als einer für das Offenbarungsgeschehen letztlich unwichtigen
quantité négligeable wird eingewandt, dass eine Offenbarung in ihrer erhellenden

Kraft nur «erkannt» werden kann, wenn das Subjekt am Geschehen nicht
vollständig unbeteiligt ist. Und was das «Objekt» der Relation betrifft, so
scheint es der christlichen Uberzeugung von einem sich im Wort dem
Menschen gerade zuwendenden Gott zu widersprechen, wenn Barth das Wort
Gottes in der Bewusstseins/êrae verortet.36

Derartige Kritik ist berechtigt, soweit man von polemischen Spitzenaussagen

Barths ausgeht. Abseits der Polemik hat Barth freilich durchaus gewusst,
dass die Rede von einer Offenbarung eine Beziehung zwischen Gott und
Mensch impliziert.37 Hier liegt das Wahrheitsmoment seiner «frühesten»

Theologie mit ihrem im Anschluss an Heim geäusserten Gedanken einer
«paradoxen Synthese» von externer und interner Gewissheitsbegründung im
Subjekt. Allerdings ist in dieser Phase seiner theologischen Entwicklung das

Verhältnis von Externem und Internem noch nicht ausreichend geklärt. Der
Emdener Vortrag steht am Ende eines Klärungsprozesses, in dem Barth die
ihm bereits von Wilhelm Herrmann her bekannte Einsicht, dass die Rede von
Offenbarung eine dem menschlichen Bewusstsein externe Instanz der Begründung

voraussetzt, konsequent ausarbeitete.38 Dabei geriet ihm jedoch zu stark
aus dem Blick, dass die Erkenntnis der Offenbarung sich für einen Menschen

an keinem anderen Ort als in seinem Bewusstsein vollziehen kann.39 Hier

36 Vgl. T. Kleffmann: Nietzsches Begriff des Lebens und die evangelische Theologie.
Eine Interpretation Nietzsches und Untersuchungen seiner Rezeption bei Schweitzer,
Tillich und Barth (BHTh 120), Tübingen 2003, 515: «Kurz: es fehlt eine konsequente
Theologie des Wortes Gottes.»

37 So auch im Emdener Vortrag. Vgl. Barth: Reformierte Lehre (Anm. 7), 234: «Wo von
Christi Menschheit in ihrem Verhältnis zu uns und von der Art seiner Gegenwart im
Abendmahl die Rede ist, da geht es offenbar um das Problem der Offenbarung im engsten

Sinn, um Gottes Selbstmitteilung, um die Realität der Beziehung zwischen ihm
und den Menschen in der Welt.»

38 Vgl. Barth: Reformierte Lehre (Anm. 7), 224f.: «Dieser Grund begründet sich selbst;
Geist wird nur durch Geist, Gott nur durch Gott erkannt. Weder mechanisch-rational,

noch erlebnishaft-irrational ist die Berufung auf diesen Grund gemeint - was hat
die Kategorie der Offenbarung mit diesen Kategorien zu schaffen? -, sondern als

schlichte Beugung vor Gottes Selbstkundgebung [...].» Herrmann spricht in diesem

Zusammenhang von «Autopistie».
39 Mit Tillich gesprochen: Quellen und Medium der Glaubenserkenntnis sind zu unter¬

scheiden (vgl. P. Tillich: Systematische Theologie. Bd. I [1958; orig. engl. 1951], Stuttgart

51977, 57: «Die christliche Theologie ist gegründet auf dem einzigartigen Ereignis:
Jesus, der Christus [...]. Dieses Ereignis ist der Erfahrung vorgegeben und nicht aus ihr
abgeleitet. Deshalb empfängt die Erfahrung, aber sie schafft nicht neu. [...] Dadurch
wird jede beabsichtigte Subjektivität ausgeschlossen, jedoch gibt es der Subjektivität
des Theologen jenen Einfluß, den ein Medium auf das, was vermitttelt wird, hat.»).



166 Friedrich Lohmann

liegt die Schwachstelle von Barths Position, wie er sie im Emdener Vortrag
umreisst. Ihre Vorzüge bestehen aber zumindest in zweierlei:

(1) Zutreffend ist der Gedanke eines unmittelbaren Zusammenhangs
zwischen theologischer Epistemologie und materialer Dogmatik. In der Tat
stehen hinter dem abendmahlstheologischen und christologischen Streit
zwischen Lutheranern und Reformierten unterschiedliche Positionen in bezug
auf das «Problem der kontingenten Offenbarung»40. Gleiches gilt für den
Dissens mit der römisch-katholischen Kirche. Eilert Herms' Mahnung, in
ökumenischen Debatten auch und sogar primär über das unterschiedliche
Verständnis von Offenbarung zu sprechen41, verdient daher gerade von Barths
diesbezüglichen Aussagen her Beachtung. Weniger Beachtung verdient hingegen

die Unterscheidung zwischen einem Form- und einem Materialprinzip
des Protestantismus, wie sie Barth voraussetzt, wenn er vom Schriftprinzip
dezidiert als «Formalprinzip» spricht. Faktisch überwindet er die Unterscheidung,

indem er dieses Prinzip zugleich das «lebendigste!] Materialprinzip»
nennt. Eine umgekehrte Rückwirkung vom Materialen auf das Formale wird
zumal an Barths zitierten Ausführungen aus seiner Frühzeit manifest, wenn
er den Begriff der «justificatio» im Zusammenhang der Rede vom
erkenntnistheoretischen «Christus außer uns» verwendet.42 In der Tat lässt sich alles, was
Barth über die «objektive», weil extern begründete Gewissheit der Erkenntnis
sagt und schreibt, als Anwendung des reformatorischen und paulinischen
Rechtfertigungsgedankens auf das Gebiet der Erkenntnis interpretieren.
Nicht umsonst spricht Barth in der Debatte mit Brunner um die Natürliche
Theologie von einer «intellektuellen Werkgerechtigkeit», die der moralischen
an die Seite zu stellen sei.43 Form- und Materialprinzip, externe Begründung
der Erkenntnis wie externe Begründung der Rechtfertigung, durchdringen
sich eben gegenseitig. Sie haben ihr Tertium im Gedanken eines souveränen,
menschlichen Denk- und Handlungsbemühungen letztlich entzogenen
Gottes.44 Aus diesem Grund wurde oben durch Hervorhebung deutlich gemacht,

40 Barth: Reformierte Lehre (Anm. 7), 238. Vgl. von reformationsgeschichtlicher Seite
her Th. Kaufmann: Die Abendmahlstheologie der Straßburger Reformatoren bis 1528

(BHTh 81), Tübingen 1992, bes. 270: «Der Abendmahlsstreit ist eine Grundlagenkrise
der Reformation, weil die biblische Grundlage aller reformatorischen Theologie
selbst kritisch wurde.»

41 Vgl. v.a. E. Herms: Offenbarung und Glaube als Gegenstand des ökumenischen Dia¬

logs (1996), in: ders.: Von der Glaubenseinheit zur Kirchengemeinschaft II
(MThSt 68), Marburg 2003, 223-249; vgl. aber auch die prägnante Zusammenfassung
im Vorwort der gleichen Aufsatzsammlung, ebd., IXf.

42 Barth: Glaube und Geschichte (Anm. 17), 189. S.o. S. 162.
43 Vgl. K. Barth: Nein! Antwort an Emil Brunner (1934); in: «Dialektische Theologie»

in Scheidung und Bewährung 1933-1936. Aufsätze, Gutachten und Erklärungen, hg.v.
W. Fürst (TB 34), München 1966, 208-258, 237.

44 Zur Zentralstellung des Gedankens der Souveränität Gottes in Barths Theologie vgl.



Gewissheit der Erkenntnis 167

dass Barths Programmatik als erkenntnistheoretische erscheint. Hinter dem
Erkenntnistheoretiker Barth steht der Dogmatiker, der die genuin christliche
Uberzeugung, dass der Mensch sein wahres Wesen nicht in sich selbst allein
findet45, in letzter Konsequenz zu durchdenken sucht und dabei auch vor den

- im übrigen alles andere als rein philosophischen - Domänen Erkenntnistheorie

oder Ontologie46 nicht zurückschreckt. Dass Barth dabei stellenweise

polemisch über das Ziel hinausschiesst, hat ebenso zeitbedingte Gründe wie
die starke Betonung des Erkenntnis- und Gewissheitsaspekts, worauf im letzten

Abschnitt zurückzukommen ist. An dieser Stelle ging es mir lediglich um
den Hinweis darauf, dass die Trennung zwischen theologischen Form- und
Materialfragen von Barth gerade überwunden wird. Die Frage, ob seine Theologie

nun primär erkenntnistheoretisch, dogmatisch oder ethisch strukturiert
ist, ist eine Vexierfrage. Barth kann sicherlich fruchtbar aus ganz unterschiedlichen

Perspektiven ausgelegt werden, doch im Zentrum seines Denkens steht
nicht die eine oder andere theologische Disziplin, sondern ein Thema, das

Inhalt und Form des theologischen Nachdenkens bestimmt.
(2) Ein zweiter Gedanke betrifft Barths dezidierte Hervorhebung des

externen Moments auch im Blick auf die Gewissheitsfrage. Bei allen Problemen,
die sich aus ihr ergeben, sollte doch der historische Anlass, der ihn zu dieser

Externalisierung trieb, beachtet werden: die Instrumentalisierung des

Gottesgedankens für beliebige irdisch-politische Geschehnisse. Barths Anliegen ist

es, gerade solche Instrumentalisierungen unmöglich zu machen. Hinter der

von ihm zur Geltung gebrachten Erkenntnistheorie des Glaubens steht das

extra nos des Rechtfertigungsgeschehens, das freilich nie ohne das entsprechende
intra nos zu denken ist. Wenn Barth das zumal in seiner «dialektischen» Phase

nicht immer beachtet hat, so liegt das am polemischen Kontext, aber auch an
einer Denkfigur des Marburger Neukantianismus, wie sie Barth in dieser Zeit
bei seinem Bruder Heinrich (wieder-)entdeckte und wie sie sich am
bündigsten in Cohens Schrift über die Infinitesimalmethode findet: «Das Unendliche

muss dem Endlichen entrückt werden, um aus sich das Endliche erzeugen zu
können,»47 In diesem Sinne «entrückt» Barth die Offenbarung dem Endlichen,
um eine qualitative Differenz zwischen Göttlichem und Menschlichem zu
erreichen, die dann wiederum die Voraussetzung dafür ist, dass die Offenbarung

J.F. Lohmann: Karl Barth und der Neukantianismus. Die Rezeption des
Neukantianismus im «Römerbrief» und ihre Bedeutung für die weitere Ausarbeitung der

Theologie Karl Barths (TBT 72), Berlin/New York 1995, 361-375.
45 Am prägnantesten hat sie Augustin formuliert: «deus vita mea» (Conf. 1,13,20).
46 Vgl. B. McCormack: Grace and Being. The Role of God's Gracious Election in Karl

Barth's Theological Ontology, in: The Cambridge Companion to Karl Barth, ed. by
J. Webster, Cambridge 2000, 92-110.

47 H. Cohen: Werke 5/1: Das Prinzip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte
(1883), Hildesheim/Zürich/New York 41984, 32.



168 Friedrich Lohmann

im Sinne eines archimedischen Punkts bzw. fundamentum inconcussum
Gewissheit begründen kann. Diese qualitative Differenz bringt mit sich, dass in
der Gottesbeziehung autoritäre Strukturen zum Zuge kommen - Barth
spricht von Gehorsam, Beugung, Unterwerfung unter das Gotteswort. Diesen

Preis ist er aber bereit zu zahlen, weil auf diese Weise jeder Appell an
göttliche Autorität und Gewissheit im Bereich des Endlich-Menschlichen
unzulässig wird. Barths ganze Theologie lebt von der Differenz zwischen
schlechthinniger Abhängigkeit von Gott und relativen Abhängigkeiten und
Freiheiten im zwischenmenschlichen Verhältnis.48 Gerade diese Differenz
ermöglicht den Gebrauch der Freiheit im Endlichen - ein genuin reformatorischer

Gedanke. In diesem Sinne hat Barth einmal geschrieben: «weil es in der
Kirche [besser müsste es heißen: über der Kirche] Autorität gibt, gibt es in ihr
auch Freiheit» (KD 1/2, 743). Totalitäre Theorien wie der Faschismus hingegen

ziehen diese qualitative Differenz ein. Es ist daher ein tiefgreifendes
Missverständnis, wenn man der Theologie Barths aufgrund ihres manchmal
autoritären Gestus totalitäre Tendenzen unterstellt. Barth hat die hier
hervorgehobene Differenz in seinen ethischen Äusserungen selbst nicht immer
eingehalten; das ändert aber nichts an ihrer entscheidenden Funktion für seine

theologische Grundentscheidung. Dass Barth im gleichen Sinn auch das

Schriftprinzip für freiheitsermöglichend gehalten hat, gehört in diesen Kontext.

5. Folgerungen: Barths Verhältnis zur Moderne

Die Frage nach dem Grund und der Gewissheit menschlicher Erkenntnis ist
eine Frage, die für die Moderne typisch ist. Viel spricht dafür, sie zu der
modernen Frage schlechthin zu erklären und die moderne Epoche gerade durch
sie bestimmt sein zu lassen.49 Hingegen kranken alle Versuche, bestimmte
Antworten auf diese Frage - etwa den Rekurs auf die Konstitutionsleistungen
eines autonomen Subjekts (so theologisch die Rendtorff-Schule im Anschluss
an Troeltsch) - zum Signum der Moderne zu erklären, daran, dass sie andere
Tendenzen des Zeitalters - etwa die positivistische oder die vitalistische -
bestenfalls als Gegenbewegungen in das Konzept integrieren können, was im

48 Vgl. K. Barth: Das Schriftprinzip der reformierten Kirche (1925); in: ders.: Vorträge
und kleinere Arbeiten 1922-1925 (Anm. 17), 500-544, 535f.: «den abgrundtiefen
Unterschied zwischen dem Grund und den Gründen».

49 Vgl. St. Toulmin: Kosmopolis. Die unerkannten Aufgaben der Moderne, Frank¬
furt a.M. 1991 (orig.: Cosmopolis. The Hidden Agenda of Modernity, New York NY
1990). Dass schon Sokrates und Piaton dieser Frage ihre Aufmerksamkeit zuwandten,
ist die Ausnahme, die die Regel bestätigt. Warum, wenn nicht wegen der Ähnlichkeit
der Fragestellung, spricht man von ihrer Zeit als der «Sokratischen Aufklärung»?



Gewissheit der Erkenntnis 169

übrigen meist mit einem Werturteil verknüpft ist. Auch die Theologie Karl
Barths wird üblicherweise in diesem Sinn als «anti-modern» apostrophiert -
mit positiven oder negativen Konnotationen, je nach der Einstellung des

Urteilenden zur Moderne.
Arbeitet man hingegen mit einem weiten, allein an der grundlegenden

Fragestellung orientierten Begriff der Moderne, so spricht nach der hier vorgelegten

Analyse nichts dagegen, Barth voll und ganz der Moderne zuzurechnen.
Dies erscheint insbesondere sinnvoll als Abgrenzung gegenüber postmodernen

Positionen, die die Gewissheits- und Begründungsfrage ganz ausklammern.

Barths Theologie stellt diese Frage; sie lebt ganz entschieden von ihr.
Und die Antwort, die Barth auf sie gibt, steht zwar im Widerspruch zu
philosophischen und theologischen Positionen, die auf die menschliche Subjektivität

rekurrieren; sie steht damit aber keineswegs allein in ihrer Zeit.
Gerade zu Beginn des 20. Jahrhunderts gelangte die Erkenntnis- und Ge-

wissheitsfrage wieder neu auf die Tagesordnung. Nachdem zuvor schon der
umfassende Anspruch apriorisch-rationaler Erkenntnis in seine Schranken
verwiesen worden war, hatte sich nunmehr gezeigt, dass auch die im
19. Jahrhundert eifrig vorangetriebene historische Forschung nicht zum
ersehnten fundamentum inconcussum vorstossen konnte. Der Übergang wird
markiert nicht zuletzt durch Arbeiten, die sich der Problematik gerade historisch

zu vergewissern suchten.50 Darin sind sie dem Historismus verhaftet;
zugleich bereiten sie im Sinne einer Problemanzeige das Künftige vor. Dieses

Künftige blieb zu Beginn des 20. Jahrhunderts, verstärkt durch die
Kriegskatastrophe, bestimmt durch vernunftskeptische Momente51 und durch methodische

Restriktion (Phänomenologie, Logischer Positivismus). Erst mittels
einer solchen Epoche schritt man zu neuen Synthesen fort. Barths Theologie
gehört in diesen Kontext. Nachdem Gott aus der Geschichte verschwunden
war52, machte es sich Barth zur Aufgabe, im Gespräch mit der Theologie und
Philosophie seiner Zeit eine neu «mit dem Anfang anfangende» theologische
Position zu entwerfen.

Dies geschah nicht zuletzt in seelsorgerlich-pastoraler Absicht.53 Man sollte

Barth nicht zu nah an seine neukantianischen philosophischen Lehrer rü-

50 Dem Werk Karl Heims zum Gewissheitsproblem in der Theologie korrespondiert in
dieser Hinsicht Ernst Cassirers nahezu zeitgleich erschienene, gross angelegte Darstellung:

E. Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der

neueren Zeit. Bd. 1 erschien Stuttgart 1906, Bd. 2 1907, Bd. 3 1920, Bd. 4 erst 1957.
51 Es erscheint angemessen, diese Beobachtung mit Wolfgang Welsch (ders.: Unsere

postmoderne Moderne [1987], Berlin 51997) im Sinne einer idealtypischen Epochenschwelle

geltend zu machen und die optimistische «Neuzeit» von der um 1900
beginnenden skeptischeren «Moderne» zu unterscheiden.

52 Barth: Glaube und Geschichte (Anm. 17), 159. S.o. S. 161.
53 Die oben (S. 157) zitierte Predigt vom 2.5.1915 ist in diesem Sinne ein Schlüsseltext.



170 Friedrich Lohmann

cken.54 Barth war viel eher Schüler Herrmanns als Cohens, und Herrmanns
Theologie ist alles andere als ein transzendentaler Idealismus. Herrmann ist
von der Barth-Forschung lange in diesem Sinn wahrgenommen worden55,
doch neuere Untersuchungen56 legen in ihrer - nicht immer ausgesprochenen

- Konsequenz eine Revision dieses Urteils nahe. Barth blieb seinem wichtigsten

theologischen Lehrer nach 1914 näher, als bisher meist angenommen
wurde, gerade auch in seiner «realistischen» Erkenntnistheorie. Beide betonen,

dass Gewissheit nicht - durch transzendentalphilosophische Reflexion
oder historische Forschung - vom menschlichen Subjekt erzeugt werden
kann. Die Entstehung von Gewissheit ist auf ein bewusstseinsexternes «Faktum»

angewiesen. Das klingt vor-modern, ist aber eine Antwort auf eine
zutiefst moderne Frage. In diesem Sinne ist Barth ein durch und durch moderner

Theologe, und seine Deutung der reformierten Theologie bestätigt dies.

Abstract

Karl Barth's interpretation of his Reformed heritage has changed a great deal over the

years. A comparison between Barth's 1923 Emden lecture and his pre-war theology, however,

reveals at least one common point: Barth always recommends Reformed theology for
its interest in knowledge of God that is certain and true because it is founded on revelation.
This interest is, in fact, Barth's own interest. His entire theology is shaped by the quest for
certainty of knowledge. This focus on certainty makes Barth's theology thoroughly
modern. Accordingly, this paper proposes a new approach to the long-standing debate
concerning Barth's relation to modernity: while Barth shares the basic question of modernity,
his answer - certainty is founded on the «fact» of revelation - is original.

Friedrich Lohmann, Puplinge

54 Anders Georg Pfleiderer, der Barths Werk als «äußerst konsequente, theologische
Form einer praktisch-pragmatisch gewendeten Transzendentalphilosophie
neukantianischer Prägung» interpretiert (Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie [Anm.
4], 459).

55 So besonders von Ingrid Spieckermann (dies.: Gotteserkenntnis. Ein Beitrag zur
Grundfrage der neuen Theologie Karl Barths [BEvTh 97], München 1985), die auf dieser

Basis das im Umfeld der Theologie seiner Zeit «Neue» der Theologie Barths ab

1914 viel zu stark betont. Vgl. ausser Pfleiderer aber auch B.L. McCormack (ders.:
Karl Barth's Critically Realistic Dialectical Theology. Its Genesis and Development
1909-1936, Oxford 1995, Neudruck 1997, bes. 66: Herrmanns Theologie sei contra
intentionem idealistisch, indem Gott zu einer Idee des Bewusstseins reduziert werde).

56 Ch. Chalamet: Dialectical Theologians. Wilhelm Herrmann, Karl Barth and Rudolf
Bultmann, Zürich 2005; C. Anderson: The Crisis of Theological Science. A Contextual

Study of the Development of Karl Barth's Concept of Theological Science 1905-

1923, Diss, theol. Princeton NJ 2005; auch R. Mogk: Die Allgemeingültigkeitsbegrün-
dung des christlichen Glaubens. Wilhelm Herrmanns Kant-Rezeption in
Auseinandersetzung mit den Marburger Neukantianern (TBT 106), Berlin/New York 2000.


	Gewissheit der Erkenntnis : Karl Barths Auslegung der reformierten Lehre im Kontext seines theologischen Programms

