
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 2

Artikel: Der Sohn des Vaters : Adolf von Harnacks Christologie

Autor: Axt-Piscalar, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Sohn des Vaters

Adolf von Harnacks Christologie1

1. Zum Stellenwert der Harnackschen Konzeption

Ein Beitrag zu Harnacks Christologie muss Verwunderung hervorrufen, ist
er doch zweifellos einer ihrer schärfsten Kritiker, genauer dessen, was er das

«metaphysische Denken» der altkirchlichen Christologie nennt und als eine

Entgleisung der Kirche des 3. Jahrhunderts versteht. Dieses strenge Urteil gilt
auch für jene Kirchen, die über die Jahrhunderte hinweg und bis heute an dieser

Form der Christologie festgehalten haben.
Wir entfalten gleichwohl Überlegungen zu Harnacks Christologie und

verfolgen dabei drei Aspekte, die nicht nur von theologiegeschichtlichem
Interesse sind, sondern die es für die Frage nach der Konzeption einer tragfähigen

Christologie grundsätzlich zu bedenken gilt.
Zum einen interessiert uns die Kritik, die Harnack gegenüber der

«metaphysischen» Christologie vorbringt. In dieser Kritik scheint bereits dasjenige
durch, was Harnack für die Person Jesu Christi aussagen will und was er nicht
nur nicht aussagen will, sondern für eine grobe Fehlaussage hält. Da es dabei
im Kern um die Zwei-Naturen-Aussage geht, sind seine Einwände insofern
von besonderem Belang, als sie die Frage aufwerfen, welche Aussageintention
die Zwei-Naturen-Fehre verfolgt und ob deren Grundintention genuin zum
christlichen Glauben und mithin zur Aussage über die Person Jesu Christi
gehört und darum auch festzuhalten wäre; oder ob sie eine grobe Überfremdung

des Evangeliums darstellt, mit deren Verlust nichts verloren, sondern
das Genuine wiedergewonnen wäre. Fetzteres ist bekanntlich Harnacks feste

Überzeugung.
Die Frage danach, was die Zwei-Naturen-Fehre eigentlich aussagen will

und ob, was sie aussagen will, für den Glauben konstitutiv ist, ist eine der
entscheidenden Fragen der Christologie - zumal unter den Bedingungen der
Moderne. Es war im Kern die Zwei-Naturen-Lehre, die in der Neuzeit unter Be-
schuss geriet. Schleiermacher ist derjenige, der sie einer einschlägigen Kritik
zugeführt hat.2 Sie ist in gewisser Weise exemplarisch geworden für die gesam-

1 Erweiterte Fassung eines Vortrags, den ich am 28. August 2006 auf der Jahrestagung
der «Académie internationale des sciences religieuses» in Oxford gehalten habe.

2 Vgl. F.D.E. Schleiermacher: Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evan¬

gelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt, 21830/31, § 96; in: ders.: Kritische
Gesamtausgabe, hg.v. H. Fischer, U. Barth, K. Cramer, G. Meckenstock, K.-V. Selge,
Abt. I, Bd. 13, hg.v. R. Schäfer, Berlin/New York 2003. Schleiermacher hält als Aus-

ThZ 2/63 (2007) S. 120-147



Der Sohn des Vaters 121

te der Moderne verpflichtete Theologie, sei es, dass sie in bewusster Anknüpfung

an Schleiermacher für eine Umformung der Zwei-Naturen-Lehre
eintritt, sei es, dass sie in kritischer Auseinandersetzung mit ihm an derselben
festhält.3

Der zweite Grundaspekt, der im Folgenden entwickelt wird, ist nicht
weniger bedeutend. Er betrifft die Frage nach der Begründung der Christologie -
eine Frage, die in der Dogmatik auch gerne unter der Alternative einer
Christologie «von oben» bzw. «von unten» verhandelt wird. In dieser Hinsicht
gibt Harnack einen eindeutigen und entschiedenen Massstab vor. Es ist die
Person und VerkündigungJesu von Nazareth, wie wir sie aus den neutestament-
lichen Zeugnissen in ihren Grundzügen erheben können,4 welche die Basis

abgeben muss für alles Weitere, was in der Christologie dann auch noch
gesagt wird. Dabei ist Person und Verkündigung Jesu von Nazareth für
Harnack nicht eine blosse Grundlage, auf der die Christologie sozusagen
aufruht, sondern ihre unveräusserliche Richtschnur; sie ist mithin der kritische

sageintention der evangelischen kirchlichen Lehre fest, «Christum so zu beschreiben
daß in dem neuen Gesamtleben eine Lebensgemeinschaft zwischen uns und ihm

möglich sei, zugleich aber auch, daß auf das deutlichste das Sein Gottes in ihm
ausgesprochen werde». Er fährt sogleich fort: «So sehr wir uns aber hiermit einverstanden
erklären, so ist auf der andern Seite in der Ausführung fast nichts, wogegen nicht Protest

eingelegt werden müßte, mögen wir nun auf die wissenschaftliche Beschaffenheit
des Ausdrucks sehen oder auf dessen kirchliche Brauchbarkeit» (§ 96, Abschnitt 1).

Schleiermacher formt die Zwei-Naturen-Lehre um zu der Aussage von einem «eigentlichen

Sein Gottes» (§ 94) in dem Erlöser, das die stetige Kräftigkeit seines Gottesbe-
wusstseins konstituiert, insofern in dem Erlöser «das Sein Gottes als seine innerste
Grundkraft gesetzt» (§ 96, Abschnitt 3) ist, die wie die Stetigkeit seines Gottesbe-
wusstseins so auch die taterzeugende Kraft in ihm begründet, die Gläubigen in die

Kräftigkeit seines Gottesbewusstseins aufzunehmen (vgl. § 100). Harnacks Rede von
der Stetigkeit des Gottesbewusstseins Jesu und die von seiner göttlichen, Glauben
wirkenden Kraft (s. dazu die Ausführungen im Text) zeigen eine Nähe zu Schleiermachers

Auffassung.
3 Vgl. etwa das kritische Resümee, das Ulrich Kühn in seiner knappen Darstellung von

Schleiermachers Christologie zieht, die er als einen «bewusstseinstheoretischen
Entwurf» kennzeichnet. «Es ist eine Christologie des mit Gott verbundenen Menschen

Jesus, in der die altkirchliche Lehre vom personbildenden Logos nicht mehr
übernommen wird und in der von einem Kommen Gottes in die Niedrigkeit im Sinne der
Kreuzestheologie Luthers erst recht keine Rede mehr ist.» U. Kühn: Christologie,
Göttingen 2003, 229.

4 Harnack ist davon überzeugt, dass dies möglich ist. Im Unterschied zum Johannes¬

evangelium, das als «eine geschichtliche Quelle im gemeinen Sinn des Wortes nicht
benutzt werden (darf)», gilt für die synoptischen Evangelien, wie er nachdrücklich
festhält: «Sie bieten uns erstlich ein anschauliches Bild von der Predigt Jesu; sie

berichten zweitens den Ausgang seines Lebens im Dienste seines Berufs; und sie schildern

drittens den Eindruck, den er auf seine Jünger gemacht hat und den sie

fortgepflanzt haben» (Harnack: Wesensschrift [Anm. 10], 27, im Text kursiv).



122 Christine Axt-Piscalar

Massstab aller Christologie. Von diesem Ansatz beim historischen Jesus her
stellt sich die Frage, wie sich die Christologie der Urgemeinde zum Auftreten
des historischen Jesus verhält - in der Terminologie Rudolf Bultmanns
gesprochen, wie der Verkündigende zum Verkündigten wurde. Sodann ergeben
sich daraus die Fragen, wie sich an die neutestamentliche Verkündigung die

Ausbildung des christologischen Dogmas angeschlossen hat, wie diese

Entwicklung zu verstehen und vor allem, wie sie zu beurteilen ist. Damit ist dann
auch das Problem tangiert, wie Harnack überhaupt das Dogma und die
Dogmen- und Kirchengeschichte versteht - worauf freilich nur ein kurzer Blick
geworfen werden kann.

Der dritte zu behandelnde Grundaspekt gilt der Harnackschen christologischen

Konzeption im engeren Sinn. Er erörtert dasjenige, was Harnack für
die Person und Verkündigung Jesu als grundlegend erachtet - er nennt dies

bekanntlich das «erste Evangelium» -, und in welchem Verhältnis die
Verkündigung der Urgemeinde als das «zweite Evangelium» dazu steht.5 Schon
die Tatsache, dass Harnack daran festhält, dass das «zweite Evangelium» (die
Verkündigung der Urgemeinde) mit dem «ersten Evangelium» (Person und
Verkündigung Jesu) zusammenhängt, und zwar so, dass jenes sich aus dem
«ersten Evangelium» ergibt und nicht nur eine in der Ostererfahrung
gründende <Produktion>6 der Urgemeinde gewesen ist, deutet darauf hin, dass er
keine blosse Jesulogie7 vertritt. Der Ubergang zur Christologie der Urge-

5 Zu dieser Unterscheidung vgl. bes.: A.v. Harnack: Das doppelte Evangelium im
Neuen Testament (1910), in: Adolf von Harnack als Zeitgenosse. Reden und Schriften
aus den Jahren des Kaiserreichs und der Weimarer Republik, hg. und eingeleitet v. K.
Nowak. Mit einem bibliographischen Anhang von H.-Ch. Pickert, 2 Teile, Berlin/
New York 1996, hier Teil I, 179-190.

6 Dass die Christologie der Urgemeinde aus der ausschweifenden Phantasie von Orien¬
talen beim mündlichen Erzählen zu erklären sei, war ein zentrales und die Debatte

um den historischen Jesus im 19. Jahrhundert dauerhaft bestimmendes Argument von
David Friedrich Strauß; vgl. D.F. Strauß: Das Leben Jesu kritisch bearbeitet, Tübingen
1835. Zuvor hatte schon Hermann Samuel Reimarus mit Blick auf die Verschiedenheit
der Auferstehungsberichte ähnlich geurteilt; vgl. H.S. Reimarus: Apologie oder
Schutzschrift für die vernünftigen Verehrer Gottes, hg.v. G. Alexander, 2 Bde.,
Frankfurt a.M. 1972. Dieses Argument spielt auch im interreligiösen Dialog eine

gewisse Rolle. Im Koran wird gegenüber den Verehrern Jesu als des Sohnes Gottes der
Vorwurf erhoben, sie projizierten damit etwas auf Jesus, was dieser selbst nicht für
sich beansprucht habe, insofern er nur ein Prophet Gottes habe sein wollen, und
verfielen damit der Gotteslästerung; vgl. Sure 9,30f.; 19,35 gegen den Titel <Sohn Gottes>.
Auch aus dieser Perspektive erhält die Frage, ob die Christologie der Urgemeinde
Anhalt hat am Auftreten des historischen Jesus, besonderes Gewicht.

7 Als eine blosse Jesulogie bezeichnen wir solche Konzeptionen, die Jesus in unter¬
schiedlicher Weise interessegeleitet lediglich als einen herausragenden Menschen
zeichnen und das Verhältnis zu ihm im Sinne einer blossen Nachahmung begreifen,
mithin das «Gott war in Christo» ebenso wie die dadurch begründete eigentümliche



Der Sohn des Vaters 123

meinde ist für ihn ein Implikat des Auftretens Jesu8 und hat mithin in diesem
seinen Grund und Anhalt sowie seine kritische Richtschnur.9 Es muss uns
folglich darum zu tun sein, diejenigen Punkte an der Person und Verkündigung

Jesu herauszuarbeiten, die Harnack über eine blosse Jesulogie
hinausführen.

Damit sind die drei Fragerichtungen für das Folgende genannt und ihr
Stellenwert für die gegenwärtige Debatte um die Christologie wenigstens
angedeutet.

2. Harnacks Kritik an der metaphysischen Christologie

2.1 Bedeutung und Funktion des Dogmas für die Religion

Das zentrale Argument, mit dem Harnack gegen die altkirchliche Christologie

ins Feld zieht, wirft zugleich ein Licht auf seinen eigenen Zugang zur Person

Jesu Christi und das damit verbundene christologische Interesse. Es sei

vorweg genannt und lautet: «Der ganze Bau der kirchlichen Christologie steht
außerhalb der konkreten Persönlichkeit Jesu Christi» (131).10 Es ist die aus dem
biblischen Zeugnis zu erhebende Menschheit Jesu Christi, in der Formulierung

Lebensgemeinschaft mit Christus im Glauben unterlaufen. Weder Schleiermacher
noch Ritsehl noch Harnack fallen unter diese Kategorie. Sie sind nicht an einer
«Biographie» oder einem psychologischen oder wie auch immer gearteten Leben Jesu
interessiert, sondern heben auf die «Religion» Jesu ab, sprich sein ihm in einzigartiger
Weise zukommendes Gottesverhältnis, in das er den Glaubenden hineinnimmt.

8 Damit tritt Harnack der These William Wredes entgegen, dem zufolge das zweite
Evangelium gegenüber dem ersten etwas gänzlich Neues, ja gleichsam eine neue Religion

darstellt.
9 Den grundlegenden Zusammenhang zwischen «erstem» und «zweitem Evangelium»

betont Gunther Wenz mit Recht: «Die Christologie ist... eine der Evangeliumspredigt
implizite Bezugsgröße». G. Wenz: Der Kulturprotestant. Adolf von Harnack als

Christentumstheoretiker und Kontroverstheologe, München 2001, 57.
10 Die folgenden Ausführungen orientieren sich primär an Harnacks klassischem Werk

«Das Wesen des Christentums», 16 Vorlesungen, die Harnack im Winter-Semester
1898/99 in Berlin als öffentliche Vorlesung vor Studierenden aller Fakultäten gehalten
hat. Sie sind 1900 als Buch erschienen und wurden als ein «Jahrhundertbuch» bezeichnet.

Bis 1927 erschien das Buch in 14 Auflagen und wurde in 14 Sprachen übersetzt.
«Es ist nicht nur um der Jahreszahl willen zu einem Jahrhundertbuch geworden, und
das ist in der Geschichte der Theologie ein sehr seltener Fall»; so W. Trillhaas im
Geleitwort zur Ausgabe der Wesensschrift, die 1977 als Gütersloher Taschenbuch
erschienen ist. Harnacks Wesensschrift basiert auf dem Ertrag einer jahrzehntelangen
Gelehrtentätigkeit und darf auch aus dieser Perspektive als das klassische Werk
Harnacks neben dem anderen Klassiker - seiner Dogmengeschichte - angesehen werden.
Die Wesensschrift ist in jüngster Zeit neu herausgegeben worden: vgl. A.v. Harnack:
Das Wesen des Christentums, hg. und kommentiert von T. Rendtorff, Gütersloh



124 Christine Axt-Piscalar

Harnacks ausgedrückt seine «konkrete Persönlichkeit»,11 welche in der
altkirchlichen Christologie keinen angemessenen Ausdruck findet. Harnack
wirft dieser zweierlei vor: Sie sei nicht hinreichend biblisch begründet und sie

unterlaufe die wahre Menschheit Jesu Christi.
Man ist im Allgemeinen geneigt, Harnacks schroffe Kritik an der altkirchlichen

Christologie als Ausdruck seiner antimetaphysischen Einstellung zu
sehen, die er mit Albrecht Ritsehl teilt. Dieses Urteil ist zutreffend, auch

wenn noch genauer zu klären ist, was Ritsehl und Harnack unter metaphysischem

Denken, das sie für das religiöse Erkennen ablehnen, verstehen.12 Indes
Harnack argumentiert im Blick auf die Ausbildung der altkirchlichen
Christologie durchaus differenziert und nicht ohne weiteres mit dem Argument,
sie sei vor allem durch den Einfluss des spekulativen Interesses des griechischen

Geistes entstanden. Zwar sieht er in der Ausbildung des christologi-
schen Dogmas einen zunehmenden «Intellektualismus»13 am Werk. Ihn
verwirft er wiederum nicht an sich. Er weist ihn vielmehr in seiner Bedeutung
für das religiöse Verhältnis zurück, und zwar genau dann, wenn die Anerkennung

bestimmter formaler (dogmatischer) Sätze als Voraussetzung behauptet
wird, unter deren Annahme allein das religiöse Verhältnis ein «richtiges» zu
seinem «Gegenstand» sei und sein könne. Der Intellektualismus habe eben zu
«Formeln geführt, die unrichtig sind, einen erdachten Christus an Stelle des

wirklichen setzen und außerdem der Selbsttäuschung Raum geben, daß man
die Sache habe, wenn man nur die richtige Formel besitze» (134).

Der Glaube als Vollzug darf, das ist die Pointe seiner Polemik, in keinem
Fall von dem Dogma, dem Bekenntnis, der kirchlichen Lehre als Credenda
für abhängig erklärt werden, und zwar in dem Sinn, dass es zum rechten Glauben

gar nicht soll kommen können, wenn nicht zugleich und als seine

Voraussetzung die rechte Lehre geglaubt wird.14 Es ist dies ein Argument, das

1999; und ferner die Ausgabe, die C.-D. Osthövener besorgt und im Anhang mit
weiteren Materialien, auch aus Harnacks Feder, einem texterläuternden Anmerkungsapparat

sowie einem Nachwort des Herausgebers versehen hat, Tübingen 2005. Nach
dieser Ausgabe wird im fortlaufenden Text zitiert.
Für das Verständnis der Wesensschrift aus systematisch-theologischer Perspektive sei

verwiesen auf: C.-D. Osthövener: Adolf von Harnack als Systematiker, ZThK 99

(2002) 296-331; sowie auf Wenz: Der Kulturprotestant (Anm. 9).
11 Darin, dass Harnack in Bezug auf die Menschheit Jesu nicht von der «menschlichen

Natur» in ihm spricht, sondern von der konkreten Persönlichkeit Jesu, liegt ein
besonderer Akzent seiner Christologie. Von der «menschlichen Natur» Jesu lässt sich
nach Harnack nur sprechen, wenn dabei eine mit Selbstbewusstsein und Willen
ausgestattete Person im Blick ist.

12 Für Albrecht Ritschis Verständnis von Metaphysik ist klassisch sein Beitrag: Theologie
und Metaphysik. Zur Verständigung und Abwehr, Bonn 1881,21887.

13 Harnack: Wesensschrift (Anm. 10), 121.134.
14 Gegen diese Auffassung spielt Harnack die Erzählung von der kanaanäischen Frau



Der Sohn des Vaters 125

Harnack nicht nur gegenüber der griechischen Theologie und Kirche zum
Zuge bringt, sondern das er vergrundsätzlicht. Er macht es neben dem
römischen Katholizismus auch gegen das Luthertum und nicht zuletzt gegenüber

Luther selbst geltend, da nämlich, wo dieser sich nicht wirklich freigemacht

hat von der Bedeutung der traditionellen kirchlichen Lehre für den
Glauben.15

In dieser Kritik, die, wie gesagt, eine grundsätzliche ist und das Verhältnis
von Glaubensvollzug (und seinem Grund) zur kirchlichen Lehre in Form des

Dogmas bzw. des Bekenntnisses betrifft, kommt Harnacks Verständnis von
Religion zum Ausdruck. Die wahre Religion, die allererst mit der christlichen
Religion verwirklicht ist, ist im Kern durch die Unmittelbarkeit der Seele zu
Gott gekennzeichnet; und zu ihrem Wesen gehört das Erleben dieser
Unmittelbarkeit als «innerer Zusammenschluß (der Seele, C. A.-P.) mit dem lebendigen

Gott» (43). Flarnack hält emphatisch fest: «An das Erleben, den Herrn
des Himmels und der Erde zum Vater zu haben, reicht nichts heran, und die
ärmste Seele kann diese Erfahrung erleben und bezeugen. Erleben - nur die
selbst erlebte Religion soll bekannt werden.»16

Das heisst nun wiederum nicht - und dies ist besonders hervorzuheben -,
dass das religiöse Erlebnis überhaupt keiner theologischen Lehre bedarf. Damit

wäre m.E. Harnacks Insistieren auf der Unmittelbarkeit des religiösen
Erlebens missverstanden. Er ist vielmehr durchaus der Auffassung, dass die
erlebte und gelebte Religion theologische Lehre in Form des Bekenntnisses und
des Dogmas geradezu ausbilden muss, dann nämlich, wenn sie kulturprägend
und gemeinschaftsfähig sein will; und das muss sie nach Harnack sein, weil dies

und vom Hauptmann von Kapernaum aus; vgl. Wesensschrift (Anm. 10), 134.
15 So kritisiert Harnack an Luther, dass er an seiner ursprünglichen Entdeckung des

Evangeliums, mit der er den Inhalt der Predigt Jesu und der des Paulus wieder neu ans

Licht gerückt habe, nicht strikte festgehalten, sondern zunehmend die altkirchlichen
Dogmen wieder in die Lehre aufgenommen und zugleich das Evangelium und die
kirchliche Lehre zu eng miteinander verbunden habe. «Luther wollte nur das Evangelium

gelten lassen, nur das, was wirklich die Gewissen befreit und bindet, was ein
jeder verstehen kann, auch der Knecht und die Magd. Aber dann nahm er doch nicht
nur die alten Dogmen von der Trinität und den zwei Naturen in das Evangelium hinein

und bildete sogar neue, sondern er vermochte überhaupt nicht sicher zwischen
<Lehre> und <Evangelium> zu scheiden, in diesem Punkte weit hinter Paulus
zurückbleibend» (Wesensschrift [Anm. 10], 163). Diese Entwicklung nennt Harnack einen
Prozess der «Katholisierung» (Wesensschrift [Anm. 10], 165), der in der Folge das

Luthertum mächtig erfasst habe und für die Gegenwart eine Befreiung des Protestantismus

aus ihren Fängen nötig mache.
16 Harnack: Wesensschrift (Anm. 10), 88; vgl. auch a.a.O. 107: «Das Christentum ist die

Religion der Erlösung; aber der Begriff darf niemals der Sphäre persönlichen Erlebens

und der inneren Umbildung entrückt werden». Vgl. insgesamt a.a.O. 97ff. zur
erlebten Religion als dem Kernstück des urgemeindlichen Glaubenslebens.



126 Christine Axt-Piscalar

ihrem Wesen entspricht.17 Damit ist auch sofort klar, dass seine Bestimmung
der Religion zwar auf den ersten Blick «mystisch» scheint, dass sie aber genau
darin nicht mystisch - in dem von Ritsehl attackierten Sinn des selbstgenügsamen

Gottesgenusses der einzelnen Seele - ist,18 wo Harnack die kulturprägende

Kraft und den Zug zur Vergemeinschaftung als grundlegend für das

Wesen der christlichen Religion erachtet.
Darin wiederum sieht Harnack auch die Funktion der kirchlichen Lehre,

und zwar deren positive Funktion. Sie leistet die Vermittlung des christlichen
Glaubens in die jeweilige Kultur und ist insofern kulturprägend; und sie bildet

die Basis der in der Gemeinschaft gelebten Religion. Beide Aufgaben sind
der Religion von ihrem Wesen her gestellt. Denn sie ist in keiner Weise durch
abstrakte Weltflucht gekennzeichnet - dagegen erklärt sich Harnack in aller
Entschiedenheit;19 und die Vergemeinschaftung im Glauben gehört zu ihrem
Wesen.20 Wenn und indem das Dogma die genannten Funktionen erfüllt,
kommt ihm nach Harnack eine positive Würdigung zu, wobei es dabei jeweils
um die Ubersetzung des Evangeliums in eine veränderte Welt geht.

In diesem Vorgang der Ubersetzung des Evangeliums in eine veränderte
Welt geht es darum, den christlichen Glauben in eine Kultur so einzuführen,
dass diese durch ihn grundlegend geprägt und umgebildet wird, mithin der
Glaube die gestaltende Kraft in diesem Umprägungsprozess ist und bleibt.
Dass dieser Prozess in der Alten Kirche erforderlich war und dauerhaft
notwendig ist und dass durch ihn das Christentum sich als die Menschheitsreligion

bewährt, steht für Harnack ausser Frage. Darin liegt nachgerade die
besondere Kraft der christlichen Religion. Sie hat die eigentümliche Fähigkeit,
diesen Prozess der kulturprägenden Umformung fortwährend aus sich freizusetzen

und so in die sich verändernden kulturellen Bedingungen des

Weltzusammenhangs jeweils neu einzutreten.21 Dieser Prozess schlägt ins Gegenteil
um und wird grundsätzlich verkehrt da, wo die christliche Religion nicht die

17 So hat Harnack im sogenannten Apostolikumstreit nicht schlechthin gegen ein kirch¬
liches Bekenntnis, sondern nur gegen die überkommene Gestalt des Credo votiert
und sich für die Formulierung eines zeitgemässen Bekenntnisses ausgesprochen. Dies

entspricht Harnacks Verständnis von der gestaltenden und umbildenden Kraft des

Protestantismus, der nicht an Überkommenem einfach festhält, sondern die aus dem

Evangelium sich ergebende Lehre in die veränderte Welt zu übersetzen vermag.
18 Vgl. dazu auch unten Anm. 23 u. 30.
19 Vgl. Harnack: Wesensschrift (Anm. 10), 29ff. Harnacks Ausführungen zur Person

Jesu, der nicht als weitabgewandter Asket lebte, sowie seine Betonung der Zusammengehörigkeit

von Glaube und Liebe bes. a.a.O. 47-64.
20 Vgl. Harnack: Wesensschrift (Anm. 10), 106.
21 Bekanntlich ist es vornehmlich der Protestantismus, dem Harnack diese Kraft zur

immer wieder neuen Übersetzung des Evangeliums in einer sich verändernden Welt
zutraut.



Der Sohn des Vaters 127

umgestaltende Kraft ist und bleibt, sondern durch eine ihr fremde Kultur
überformt und so selber in ihrem Grundbestand transformiert wird.

Genau dies ist das Hauptargument, das Harnack gegen die altkirchliche
Christologie der griechischen Kirche zum Zuge bringt. Die Entwicklung
derselben ist aus seiner Sicht nicht als Prozess der durch das Evangelium
bestimmten Anverwandlung zu verstehen, sondern der Überfremdung. «Sie

erscheint nicht als eine christliche Schöpfung mit einem griechischen Einschlag,
sondern als eine griechische Schöpfung mit einem christlichen Einschlag»
(126, im Text kursiv). Für ein solches Gebilde kann Harnack - im Unterschied

zum herkömmlichen Gebrauch des Begriffs - den Ausdruck «natürliche

Religion» (127) verwenden. Gebilde natürlicher Religion sind für ihn
solche, die nicht durch die bewegende und neue, weil nicht aus dem Weltzusammenhang

entsprungene Kraft der göttlich gewirkten Religion zustande
gekommen, sondern primär ein «Naturprodukt» (126) der jeweiligen Kultur
sind. So sagt Harnack von der griechischen Kirche: «Sie ist das, was die
Geschichte auf <natürlichem> Wege aus einer Religion macht ...», nämlich «das

Endprodukt einer Religion, welches entstanden ist, nachdem die <natürli-
chen> Kräfte der Geschichte ihr Spiel an ihr beendigt haben» (127).

Wir müssen an dieser Stelle nicht diskutieren, ob und inwiefern dieses Urteil

berechtigt ist. Uns interessiert primär der Unterschied zwischen dem, was
wir eine vom Evangelium geprägte Anverwandlung veränderter kultureller
Bedingungen genannt haben und was zu einer stetigen Aufgabe der christlichen

Religion gehört und darum, wo sie gelingt, positiv zu würdigen ist; und
dem, was Harnack Überfremdung oder gänzliche «Transformation»22 nennt,
in welcher die christliche Religion von der sie assimilierenden Kultur aufgesogen

wird.23 Wir wollen damit auf die positive Bedeutung und Funktion, die

22 Vgl. Harnack: Wesensschrift (Anm. 10), 138: «Das System der orientalischen Kirchen
ist als Ganzes und in seiner Struktur etwas dem Evangelium Fremdes; es bedeutet
sowohl eine wirkliche Transformation der christlichen Religion als auch die Herab-
drückung der Frömmigkeit auf ein viel tieferes Niveau, nämlich auf das antike»; vgl.
auch a.a.O. 134f. Diese Gefahr der völligen Überfremdung hat Harnack im Blick,
wenn er von der «akuten Hellenisierung» (118.121) der christlichen Religion spricht,
die er in drei Phasen mit unterschiedlich starkem Überfremdungspotenzial unterteilt;
vgl. a.a.O. 116ff. Harnacks diesbezügliches Urteil ist durchaus differenziert. Die
Hellenisierung wird nicht pauschal verworfen. Vielmehr hebt Harnack zunächst hervor,
dass und inwiefern die frühe Kirche der Gefahr der akuten Hellenisierung widerstanden

hat, indem sie den Naturdienst, den Polytheismus sowie die dualistische
Religionsphilosophie überwunden hat, bevor er den Preis, den sie durch ihre Überfremdung

gezahlt hat, darstellt.
23 Es gehört zum Spezifischen der Harnackschen Dogmen- und Kirchengeschichts¬

schreibung, dass er einerseits die Überfremdungsprozesse in der Geschichte der Kirche,

die das Evangelium zu verschütten drohen, klar herausstellt, andererseits zugleich
jene Elemente hervorhebt, in denen das Evangelium in seiner Eigenart und Kraft er-



128 Christine Axt-Piscalar

Harnack der dogmatischen Lehre durchaus zuerkennt, aufmerksam
machen.24 Denn für ihn gilt, dass die christliche Religion nicht in der Unmittelbarkeit

des religiösen Erlebens verharren kann, sondern zur Gestaltung
drängt, und zwar sowohl ihrer selbst25 als auch der kulturellen Bedingungen,

halten geblieben ist. Dabei macht Harnack die «Einfachheit» und «Schlichtheit» (vgl-
Wesensschrift [Anm. 10], 12.18.85) des Evangeliums Jesu geltend, das durch sich selbst

ergreifend wirkt. Die Schriftlesung ist daher das wichtigste Medium der christlichen
Religion, und überall dort, wo die Sprüche Jesu gelesen werden, so Harnack, kommt
es auch in Zeiten der übelsten Uberformung der Kirche zu einer leisen Fortwirkung
der Religion Jesu. Vgl. dazu dasjenige, was Harnack selbst für die von ihm aufs schärfste

kritisierte orthodoxe Kirche festhält, «daß sie, auch wenn in bescheidnem Maße, die
Kenntnis des Evangeliums aufrechterhält. Das Wort Jesu, wenn auch nur gemurmelt
von den Priestern, steht auch in dieser Kirche an oberster Stelle, und die stille
Mission, die es übt, wird nicht unterdrückt. die Sprüche Jesu, sie werden gelesen und
vorgelesen, und die Superstition vermag ihre Kraft nicht auszutilgen» (a.a.O. 137); vgl.
auch a.a.O. 166f. Daneben würdigt Harnack - im Unterschied zu A. Ritsehl - das

Mönchtum in seiner Bedeutung für die Erhaltung der Religion, insofern es die Religion

als Erleben der unmittelbaren Gemeinschaft mit Gott begreift; vgl. a.a.O. 135f.

Mit Harnacks Religionsbegriff und seiner Betonung der Unmittelbarkeit der Seele zu
Gott hängt es zusammen, dass er das «mystische» Element in der Religion betont und
das Mönchtum würdigt (vgl. a.a.O. 135f., 161), während A. Ritsehl die Mystik wie das

Mönchtum als Verfehlung des wahrhaften religiösen Verhältnisses kritisiert. Der
Unterschied zwischen Harnack und Ritsehl in diesem Punkt und seine Auswirkungen

nicht nur auf das Religionsverständnis bedürfen einer sorgfältigen Untersuchung,
die in der Forschung zu Ritsehl und Harnack noch aussteht.

24 Harnack scheut sich von daher auch nicht, Luther dafür zu kritisieren, dass er in die¬

ser Hinsicht nicht dasjenige geleistet hat, was zu leisten gewesen wäre. Denn «auf der
Höhe der Erkenntnisse, wie sie schon in seiner Zeit zugänglich waren, hat er nicht
gestanden», weshalb er die Weltanschauung und das Geschichtsbild seiner Zeit nicht
massgeblich hat durchdringen können; vgl. Wesensschrift (Anm. 10), 162. Insgesamt
gilt für die Epoche der Reformation: Sie «hat nicht vermocht, ihre neuen Erkenntnisse

in allen Konsequenzen zu überschauen und rein durchzuführen» (a.a.O. 162); die
Reformation ist «als Lehre und Geschichtsbetrachtung noch etwas ganz Unfertiges
gewesen» (a.a.O. 163) und dadurch hinter dem Anspruch zurückgeblieben, auch die

kulturprägende Bedeutung und Kraft der christlichen Religion zum Zuge zu bringen.
25 Diesbezüglich ist auch auf Harnacks gegen Rudolf Sohm verfochtene Uberzeugung

von der Bedeutung der verfassten Kirche für die Religion hinzuweisen. Dazu vgl.
Wesensschrift (Anm. 10), 66ff. sowie 106. Harnack hält grundsätzlich fest: «...
körperlos kann keine religiöse Bewegung bleiben. Sie muß Formen ausbilden für das

gemeinschaftliche Leben und den gemeinschaftlichen Gottesdienst» (106). Vgl. auch
seine Betonung der gemeinschaftsbildenden Funktion der wissenschaftlichen Theologie:

ders.: Die Entstehung der christlichen Theologie (Anm. 43), 88: «Gemeinschaft
bildend ist nur die <Theologie von Außen> [i.U. zur charismatischen Theologie <von
Innern (C.A.-P.)]. Man mag das beklagen, weil das Unzureichende einer solchen

Theologie offenbar ist; aber Niemand vermag das zu ändern, und wer es versucht, der
scheitert und verwirrt die Theologie».



Der Sohn des Vaters 129

in die sie eintritt. Dieser Prozess der Gestaltung ist für die Religion notwendig,

wenngleich damit immer auch Verfremdungspotenziale einhergehen.
«Auch das Reinste und Heiligste, wenn es aus der Innerlichkeit heraustritt
und sich in die Welt der Gestaltungen und des Geschehens begibt, ist von der
Regel nicht ausgenommen, daß eben die Gestaltung, die seine Tat ist, auch seine

Schranke wird» (109). Daraus ergibt sich die Einsicht, dass das Evangelium
«in keiner Form seiner intellektuellen und gesellschaftlichen Ausprägung,
auch nicht in der ersten, seine klassische und bleibende Erscheinung [hat]»
(110), sondern in einen fortwährenden Gestaltungsprozess in der fortschreitenden

Entwicklung der jeweiligen Kultur eintritt, in welchem das Evangelium
als die gestaltende und vor allem auch als kritische Kraft gegenüber den

vorhandenen, zeitlich und kulturell bedingten Gestaltungen zum Zuge
gebracht wird bzw. sich zum Zuge bringt. In dieser Fähigkeit zur Anverwand-
lung und Kritik sieht Harnack die besondere Kraft des Evangeliums. Die
christliche Religion «vermag unter den verschiedensten Bedingungen zu
existieren Sie kann es nicht nur - sie muß es, wenn anders sie die Religion der
Lebendigen sein will und selbst lebendig ist» (111).

2.2 Die Erlösungsvorstellung der Logoschristologie

Die Ausbildung der altkirchlichen Logoschristologie führt Harnack auf die

spezifische Erlösungsvorstellung des griechischen Geistes zurück. Eine «sehr

präzise Vorstellung von der Erlösung» stehe hinter der altkirchlichen Chri-
stologie, nämlich «als Erlösung vom Tode und damit als Erhebung zu göttlichem
Leben, also als Vergottung» (132). Er räumt sogleich ein, dass «diese Vorstellung

im Evangelium zwar einen sichern Anhaltspunkt und in der paulini-
schen Theologie eine Stütze hat; in der Gestalt aber, in der sie nun ausgebildet
wurde, ist sie ihnen fremd und ist griechisch gedacht: die Sterblichkeit an sich

gilt als das größte Übel und als die Ursache aller Übel, der Güter höchstes
aber ist es, ewig zu leben» (132).

Harnacks Zugeständnis, die Auffassung von der Erlösung als Erlösung
vom Tode und der Erhebung zu göttlichem Leben habe einen sicheren
Anhalt im Evangelium26 - das heisst sowohl in der Verkündigung und Geschichtejesu

als auch in der Verkündigung der Urgemeinde und des Paulus -, haben
wir im Blick auf seine eigene Konzeption im Auge zu behalten. Daraus
entspringt unweigerlich die Frage, wie Harnack selbst mit dieser Erlösungsvorstellung,

wie sie durch das «erste» und «zweite Evangelium» ausgesagt ist,
umzugehen gedenkt, wie er mithin die Erlösung des Menschen denkt und welche
Vorstellung vom ewigen Leben er vertritt.

26 Vgl. Harnack: Wesensschrift (Anm. 10), 133: «Anerkannt soll werden dass diese

Vorstellung selbst eine ihrer Wurzeln im Evangelium hat.»



130 Christine Axt-Piscalar

Doch zuvor sei Harnacks Kritik an der griechischen Erlösungsvorstellung
noch etwas genauer verfolgt. Indem ewiges Leben als Vergottung gedacht
werde und damit einen «realen Eingriff in die Konstitution der menschlichen
Natur» voraussetze, müsse unter der Voraussetzung dieser Auffassung der
«Erlöser selbst Gott sein und Mensch werden» (132). Nur unter dieser Bedingung
sei die «Tatsächlichkeit des wunderbaren Vorgangs» vorstellbar, nur «wenn
das Göttliche selbst leibhaftig in die Sterblichkeit eingeht, kann diese transformiert

werden. Das Göttliche aber, d.h. ewiges Leben, und zwar so, daß er es

zu übertragen vermag, hat nicht der Heros, sondern nur Gott selbst. Also muß
der Logos Gott selbst sein, und er muß wahrhaft Mensch geworden sein»

(132). Alle Streitigkeiten der Alten Kirche um die Person Jesu gründen, so
Harnack, in diesem soteriologischen Interesse, das eine bloss «moralische
Verbindung» (133) von Göttlichem und Menschlichem in Jesus vehement
zurückweisen muss. Die Ausbildung der Trinitätslehre sei nur die konsequente
Weiterbildung eben dieses soteriologischen Grundanliegens. Es ist das
spezifische, an der Vergottung ausgerichtete Heilsinteresse, das für die christologi-
sche und trinitätstheologische Lehrbildung ausschlaggebend gewesen ist und
nichts sonst. Diese gründet in der «Vorstellung von der Erlösung als einer
wesenhaften Vergottung durch Unsterblichkeit. Ohne diese Vorstellung wäre es

niemals zu jenen Formeln gekommen» (133). Indem Harnack die Sache so
zuspitzt, kann er entsprechend scharf seine Konsequenz ziehen: «Sie stehen und
fallen auch mit ihr» (133).

Für Harnack ist es nicht der spekulative Geist des Griechentums, der für
die Ausbildung der altkirchlichen Formeln primär ausschlaggebend war,27
sondern das genannte soteriologische Motiv. «Sie haben ihre Formeln
durchgesetzt, die für sie nichts weniger als scholastische Begriffe waren, sondern
Beschreibung und Sicherstellung eines Tatbestandes, ohne welchen die christliche

Religion so ungenügend wäre wie alle anderen» (133). Harnack
unterstreicht auch, dass die griechischen Väter damit alles andere als einen Tribut
an die griechische Philosophie gezahlt hätten. Sie hätten vielmehr ihr spezifisches

Heilsinteresse «im Gegensatz zu ihr» (133) zum Zuge gebracht. Denn
die griechische Philosophie kann gerade das für die christliche Religion
Konstitutive, die historische Erscheinung des Erlösers, mit dem Göttlichen nicht ins
Benehmen bringen;28 sie kann einer «geschichtlichen Persönlichkeit und
ihrem Erscheinen einen solchen Eingriff in den Kosmos» (133) keinesfalls beilegen.

Ihr gegenüber hat sich die griechische Kirche dadurch bewährt, dass sie

«einer geschichtlichen Tatsache metaphysische Bedeutung gab-, indem sie aber

27 Gegen diese Auffassung spricht sich Harnack ausdrücklich aus; vgl. Harnack: Die
Entstehung der christlichen Theologie (Anm. 43), 75.

28 Die konstitutive Bedeutung der Historizität des Erlösers nicht festhalten zu können,
darin sieht Harnack nicht nur ein Problem der griechischen, sondern offenbar jeder
Philosophie. Vgl. dazu sein Urteil über die Strömungen der zeitgenössischen Philoso-



Der Sohn des Vaters 131

eine Person so auszeichnete, führte sie die Geschichte überhaupt auf die Höhe
der Weltbewegung» (118).

Was macht Harnack kritisch geltend gegen die Erlösungsvorstellung der
griechischen Kirche und die zu diesem Zweck ausgebildeten Dogmen? Nun,
er verwirft die der griechischen Tradition zugrundeliegende Auffassung von
der Erlösung im Sinne der Vergottung. Gegen diese gerichtet heisst es strikte:
Die Vorstellung von der Vergottung ist «unterchristlich, weil ihr sittliche
Momente im besten Falle nur angefügt werden können-, sie ist unannehmbar, weil
sie mit dem Jesus Christus des Evangeliums kaum zusammenhängt und ihre
Formeln auf ihn nicht passen; sie entspricht nicht dem Wirklichen; sie
erhält nicht sein Bild lebendig, sondern sie verlangt, daß man dieses Bild lediglich
in angeblichen Voraussetzungen erkenne, die in theoretischen Sätzen zum
Ausdruck gebracht sind» (133f.). An diesem summarischen Urteil sind drei Aspekte

festzuhalten: Erstens die Kritik an der Auffassung, der Glaube bedürfe der
Annahme dogmatischer Sätze, um die Bedeutung Jesu allererst erfassen zu
können. Zweitens die Forderung, den Glauben (und die Lehre) zurückzubinden

an das «wirkliche», das lebendige Bild des historischen Jesus. Schliesslich
die Zurückweisung einer Vorstellung von der «Vergottung», mit der sich die
sittliche Dimension der christlichen Religion nicht konstitutiv verbinden lasse.

Der letztgenannte Gesichtspunkt soll bei der Entfaltung von Harnacks eigener

Konzeption aufgegriffen werden. Dabei interessiert insbesondere, was
Harnack unter der sittlichen Dimension der christlichen Religion versteht.
Um auch hier den gängigen Vorbehalt sogleich zu korrigieren: Harnack
versteht darunter kein ethisches Jesusbild und keine rein ethisch orientierte
Nachfolge des Christenmenschen. Er ist im Kern an der Religion Jesu - und
das heisst für ihn an Jesu Verhältnis zu Gott dem Vater - ausgerichtet und
stellt in allen Überlegungen das Eigentümliche der Religion als Religion heraus.

Wenn dieses sichergestellt ist, dann beharrt Harnack auf der notwendigen
Verbindung von Religion und Sittlichkeit.

phie, mit dem er auf die andauernde Debatte um die Bedeutung der Historizität des

Erlösers im 19. Jahrhundert eingeht: «Philosophen aus der Schule Hegels und
Hartmanns versichern uns, daß die tiefste philosophische und religiöse Erkenntnis
zugleich in dem <zweiten> Evangelium enthalten sei Der christlichen Theologie kann
wenig oder nichts an der Zustimmung dieser Philosophie gelegen sein, wenn sie dabei
die Person Jesu eliminieren und aus seiner Erscheinung, seinem Leiden und Sterben,
ein begriffliches Gedicht machen.» A.v. Harnack: Das doppelte Evangelium im
Neuen Testament (1910); in: Adolf von Harnack als Zeitgenosse. Reden und Schriften
aus den Jahren des Kaiserreichs und der Weimarer Republik, hg. und eingeleitet v. K.
Nowak. Mit einem bibliographischen Anhang von H.-Ch. Picken, 2 Teile, Berlin/
New York 1996, hier Teil I, 179-190, das Zitat 188f.



132 Christine Axt-Piscalar

3. Grundzüge von Harnacks Christologie

«Der große Philosoph des Positivismus, John Stuart Mill, hat einmal gesagt,
die Menschheit könne nicht oft genug daran erinnert werden, daß es einst
einen Mann namens Sokrates gegeben hat. Er hat recht; aber wichtiger ist es,
die Menschheit immer wieder daran zu erinnern, daß einst ein Mann namens
Jesus Christus in ihrer Mitte gestanden hat» (9). Mit diesem Dictum eröffnet
Harnack seine Vorlesungsreihe zum «Wesen des Christentums», indem er
Sokrates und Jesus Christus nicht nur gegenüberstellt, sondern diesen über
jenen erhebt. In diesem Vergleich klingt einiges mit, was wir in unserem
Zusammenhang nicht weiter ausführen können. Aufnehmen möchte ich aber
die deutliche Spitze gegen den Positivismus. Er vermag den Menschen nicht
wirklich über die Welt zu erheben, sondern legt ihn auf die Welt fest. Damit
vermag er dasjenige nicht zu leisten, worauf die Religion im eigentlichen
abhebt: den Menschen zu seinem wahren Wesen zu führen,29 indem sie ihn über
die Welt erhebt. Dass es in der Religion als dem Verhältnis zu Gott zugleich
um das Verhältnis des Menschen zur Welt geht und gehen muss, darin liegt
die Pointe von Harnacks Religions- und Christentumsverständnis. Der
Mensch ist in seiner Existenz in den Weltzusammenhang gestellt und so

unweigerlich durch diesen bestimmt. Dies darf aber nicht das letzte Wort über
seine Existenz in der Welt sein. Der Mensch muss zu einer geistigen Herrschaft
über die Welt gelangen können; und dies gewährt ihm allein die christliche
Religion auf wahrhafte Weise. Sie zielt nicht auf eine abstrakte Weltflucht,
sondern auf ein solches Verhältnis des Menschen zu Gott, das ihn, indem es ihn
über die Welt erhebt, zugleich wieder auf diese hin ausrichtet.30

Darum bildet der Glaube an die göttliche Vorsehung, wie er nur im Verhältnis

zu Gott dem Vater begründet wird, das Zentrum der christlichen Religion.
Denn es geht im Leben des Menschen «um die entscheidende Frage, ob wir

29 Vgl. Wesensschrift (Anm. 10), 19: «Ich zweifle nicht, daß schon der Stifter den Men¬

schen, in welcher äußeren Lage er sich auch immer befinden mochte - den Menschen,
der im Grunde stets derselbe bleibt, ins Auge gefaßt hat.»

30 Vgl. dazu die Bemerkungen, die wir bereits oben Seite 126 zum Verständnis des

«mystischen» Elements in Harnacks Religionsbegriff gemacht haben. Abstrakte Negation

der Welt und Religion als Weltflucht ist für Harnack eine schlimme Verstellung
des Grundsinns der christlichen Religion. In ihr geht es vielmehr um positive
Weltbeherrschung, die allein im Gottesverhältnis zu Gott dem Vater gründet und - wie wir
noch sehen werden - im Vorsehungsglauben ihren spezifischen Ausdruck findet. In
dieser Grundaussage stimmt Harnack mit Albrecht Ritschis Verständnis der christlichen

Religion überein. Kants Gedanke vom Charakter der menschlichen Freiheit, die

uns unsere Zugehörigkeit zur intelligiblen Welt vergewissert, konnte auf diesem

Hintergrund positiv rezipiert werden. Im religionsgeschichtlichen Vergleich zieh
Harnack im Kontext der Wesensschrift mit der Kritik an Weltflucht und Askese
mehrfach gegen den Buddhismus (vgl. etwa Wesensschrift [Anm. 10], 54.52 u.ö.).



Der Sohn des Vaters 133

hilflos eingespannt sind in eine unerbittliche Notwendigkeit oder ob es einen
Gott gibt, der im Regimente sitzt31 und dessen naturbezwingende Kraft erbeten

und erlebt werden kann» (26). Der Vorsehungsglaube, wie er allein im
Verhältnis zu Gott dem Vater, wie ihn Jesus verkündigt hat, gründet, bildet
darum den Dreh- und Angelpunkt von Harnacks Religionsbegriff, wovon im
Folgenden noch zu handeln sein wird.

Mit der von ihm behaupteten menschheitsgeschichtlichen Bedeutung der
Person Jesu hebt Harnack auf zweierlei ab. Zum einen: Indem Jesus Christus
die wahre Religion bringt,32 und die wahre Religion wiederum das Wesen des

Menschen angeht, führt er die universale Religion in der Menschheitsgeschichte

herauf.33 Zum andern: Jesus Christus kommt diese menschheitsgeschichtliche

Bedeutung zu, weil er eine Wirkungsgeschichte freigesetzt hat
und noch freisetzt, welche die Menschheit erfasst hat und noch immer erfasst
und die von der Wirkungsgeschichte, die andere Religionsstifter oder etwa
Karl der Grosse oder Napoleon begründet haben, dem Wesen und dem Grade
nach unterschieden ist. Beide Aspekte führen zu einem weiteren zentralen
Punkt der Plarnackschen Position. Es ist keine Frage, dass es die Person Jesu
Christi ist, die im Mittelpunkt der christlichen Religion steht. Sie bringt das

Evangelium in die Welt, und an ihr entzündet sich der Glaube. Beides wieder-

31 Damit spielt Harnack auf das Paul-Gerhardt-Lied «Befiehl du deine Wege» an. Hier
heisst es in der 7. Strophe: «Auf, auf, gib' deinem Schmerze und Sorgen gute Nacht,
lass' fahren, was das Herze betrübt und traurig macht; bist du doch nicht Regente, der
alles führen soll: Gott sitzt im Regimente und führet alles wohl.» Die Lieder von Paul
Gerhardt haben Albrecht Ritsehl und Adolf v. Harnack als vertonten Vorsehungsglauben

verstanden und als die zentralen Stücke evangelischen, insbesondere lutherischen

Glaubenslebens hervorgehoben. Dadurch sollte das Zentrum der eigenen
Theologie, der Vorsehungsglaube, gegenüber der Kritik, die von Seiten des Luthertums

gegen Ritsehl und Harnack laut wurde, als genuin lutherisches Glaubensgut
behauptet werden. Das andere Paul-Gerhardt-Lied, das beide gerne ins Feld führen, ist
«Ist Gott für mich, so trete». In der Wesensschrift zitiert es Harnack ausführlich (vgl.
Wesensschrift [Anm. 10], 152) als Ausdruck evangelischer Glaubensgewissheit. Siehe

dazu u. S. 143f.
32 Vgl. Wesensschrift (Anm. 10), 115 sowie 98 Harnacks Betonung, «daß die christliche

Religion nicht die letzte und höchste wäre, wenn nicht jeder einzelne durch sie unmittelbar

und lebendig mit Gott verbunden wäre». Das Evangelium ist «die Religion
selbst» (43); vgl. ferner 78. Daneben bezeichnet Harnack die christliche als die
«universale Religion» (105) und spricht von ihrem «absoluten Charakter» (107).

33 Auch wenn Jesus selbst den Schritt über das jüdische Volk hinaus, wenn überhaupt,
dann nur selten vollzogen hat, so ist dieser doch im Wesen seiner Botschaft, die auf
das Wesen des Menschen zielt, angelegt, und schon die Urgemeinde (vgl. bes. Wesensschrift

[Anm. 10], lOOf.), vollends aber Paulus hat diesen Schritt als Implikation des

Evangeliums vollzogen und es als Menschheitsreligion verkündigt. Darin vor allem
sieht Harnack die Bedeutung des Völkerapostels; vgl. zu Paulus a.a.O. 103ff.



134 Christine Axt-Piscalar

um muss in seiner unauflöslichen Zusammengehörigkeit gesehen werden.
Oder anders gesagt: Jesus Christus ist der, der er ist, indem er den Glauben wirkt.

Diese wechselseitige Zusammengehörigkeit von Erlöser und Glaube hängt
unmittelbar am Auftreten des Erlösers in Gestalt einer Persönlichkeit. Er ist
der, der «selbständiges religiöses Leben» (16) im einzelnen zu entzünden
vermag; «ja das ist seine eigentümliche Größe, daß er die Menschen zu Gott
geführt hat, auf daß sie nun ihr eigenes Leben in ihm leben» (16). Harnack ist
der Uberzeugung, dass diese Kraft nur von einer Persönlichkeit, also von
personalem Leben ausgeht, denn «persönliches Leben (entzündet) sich nur an
persönlichen Kräften» (86). Darin sieht er die einzigartige Bedeutung der
Manifestation Gottes in Jesus. In ihm erweist sich Gott in einzigartiger und
wirkkräftiger Weise, indem er sich in einer Person manifestiert.

Schon diese wenigen Bemerkungen weisen darauf hin, dass Harnack
keineswegs eine blosse Jesulogie vertritt. Das Entzünden selbständigen religiösen
Lebens im Glaubenden ist etwas anderes als die Anleitung zu blosser
Nachahmung, und jenes kommt auch nicht durch blosse Nachahmung zustande.
Dafür nimmt Harnack vielmehr eine Kraft in Jesus Christus in Anspruch,
durch die dieser alle Tage neu den Glauben zu begründen vermag. Diese Kraft
wiederum ist nicht von dieser Welt, wie noch gezeigt werden soll. Es ist
deshalb zu wenig, den Stifter der christlichen Religion auf seine Botschaft gleichsam

zu reduzieren. Er bringt nicht nur einen Inhalt wie ein Prophet, sondern
er bringt ihn in der Kraft, die diesen Inhalt zugleich im Glaubenden zur
Wirklichkeit werden lässt. Dies erweist sich am Glaubenszeugnis der Urgemeinde,
denn «für die ersten Jünger (ist) der letzte Grund ihres Glaubens an den lebendigen

Herrn die Kraft gewesen, die von ihm ausgegangen war» (97).
Auf dieser wechselseitigen Zusammengehörigkeit zwischen Person und

Verkündigung Jesu und dem durch ihn wirkkräftig gesetzten Glauben basiert
Harnacks Bestimmung des Verhältnisses von «erstem» und «zweitem»
Evangelium.34 In dieser drückt sich die Zusammengehörigkeit von Jesus Christus

34 Die «Messianität» Jesu ist für Harnack die Brücke zwischen «erstem» und «zweitem
Evangelium». Das messianische Selbstbewusstsein Jesu, an dem Harnack im Unterschied

und in kritischer Auseinandersetzung etwa mit Wredes Bestreitung desselben
festhält und mit dem zusammenhängend er die Verkündigung der Urgemeinde als

eine berechtigte Explikation des im messianischen Auftreten Jesu bereits Gegenwärtigen

behauptet, gehört zu den Konstanten der Harnackschen Überzeugung, an denen

er schlechterdings nicht rütteln Hess. Die «immer wieder gemachten Versuche zu leugnen,

daß Jesus die messianische Würde in Anspruch genommen hat haben durch
Wredes tapferes, aber methodisch haltloses und letztlich unbrauchbares Buch über das

<Messiasgeheimnis> kaum eine Verstärkung erhalten». A.v. Harnack: Lehrbuch der

Dogmengeschichte, 41909, 74, Anm. 2. In der Wesensschrift geht Harnack auf
Wellhausens Bezweiflung dessen ein, dass «Jesus sich selbst als Messias bezeichnet hat».
Dezidiert erwidert er darauf: «Ich vermag dem aber nicht beizustimmen, ja ich finde,



Der Sohn des Vaters 135

und Glaube aus, insofern das «zweite» Evangelium den Glauben als die
Wirkung Jesu Christi erfasst.

Der Glaube gründet im Kern in der Teilgabe an dem Verhältnis zu Gott
dem Vater, in welchem Jesus Christus selber gelebt hat. Er ist in nuce Einsetzung

in die Gotteskindschaft, und Jesus Christus ist die Kraft und der Weg, an
dieser Teil zu bekommen. «Er ist der Weg zum Vater, und er ist, als der vom
Vater Eingesetzte, auch der Richter» (86). Es ist die die Gotteskindschaft
begründende und insofern heilsvermittelnde Bedeutung der Person Jesu, an der
Harnack alles gelegen ist. «Er führt sie zu Gott, nicht nur durch sein Wort,
sondern noch mehr durch das, was er ist und tut, und letztlich durch das, was
er leidet» (85f.). Jesus Christus kommt diese heilbringende Kraft zu, indem er
selbst das Evangelium nicht nur als Botschaft bringt, sondern die «persönliche
Verwirklichung des Evangeliums ist» (86). Darin gründet seine Einzigartigkeit.

Auch bei diesem Gedanken bleibt Harnack nicht stehen. Er gibt vielmehr
eine Antwort darauf, warum es so gewesen ist und noch immer ist, dass Jesus
Christus den Glauben und damit die Gotteskindschaft wirkkräftig zu begründen

vermag. Hier nun trifft er Aussagen, die noch enger an die Intention der
kirchlichen Christologie heranrücken als die bisherigen. Harnack hält nämlich

fest, dass Jesus diese Kraft nur auszuüben vermochte und vermag, weil
«hier das Göttliche so rein erschienen ist, wie es auf Erden nur erscheinen
kann» (86). In der Reich-Gottes-Verkündigung Jesu ist «Gott selbst mit seiner

Kraft» gegenwärtig (40, Hervorhebung C. A.-P.). Und dies bildet die Erkenntnis

der Glaubenserfahrung, «dass Jesus selbst für die Seinen die Kraft des

Evangeliums gewesen ist» (86).
Die Glaubenserfahrung wiederum, die in der Kraft Jesu Christi gründet,

ist die Basis und für Harnack der legitime Grund dafür, dass Jesus Christus im
«zweiten» Evangelium als der «Sohn Gottes» bezeugt wird. Denn, so kann
Harnack an anderer Stelle sagen, «Gott war in Christus» (134),35 so dass er die

daß man unsere evangelischen Berichte aus den Angeln heben muß, um das

Gewünschte zu erreichen. Bereits der Ausdruck <Menschensohn> scheint mir nur messia-

nisch verstanden werden zu können - daß ihn aber Jesus selbst gebraucht hat, ist nicht
zu bezweifeln - und, um von anderem ganz zu schweigen, eine Geschichte wie die des

Einzugs Christi in Jerusalem müßte man einfach streichen, um die These durchzuführen,

er habe sich nicht für den verheißenen Messias gehalten und auch nicht dafür gelten

wollen» (78). Vgl. auch die Beobachtungen, die Ch. Markschies zu «Adolf von
Harnack als Neutestamentier» angestellt hat, in: K. Nowak, O.G. Oexle (Hg.): Adolf
von Harnack. Theologe, Historiker, Wissenschaftspolitiker, Göttingen 2001, 365-397,
bes. 38lf.390f. zum Selbstbewusstsein Jesu.

35 Dies ist für Harnack die «bestimmte und reine Uberzeugung» in der christlichen Reli¬

gion (Wesensschrift [Anm. 10], 134); vgl. a.a.O. 108: «Gottes Kraft und Gottes Weisheit

zeigte er (i.e. Paulus) hier und entzündete an der Liebe Christi das Gefühl für die
Liebe Gottes».



136 Christine Axt-Piscalar

«persönliche Verwirklichung und die Kraft des Evangeliums gewesen ist und noch

immer als solche empfunden wird» (86).
Darin, in der persönlichen Verwirklichung des Evangeliums, liegt das

«Neue» (36) in der Erscheinung Jesu Christi,36 was ihn von allen anderen
Religionsstiftern und Propheten unterscheidet. «Worte tun es nicht, sondern die
Kraft der Persönlichkeit, die hinter ihnen steht» (36). So interpretiert
Harnack das biblische Wort <Er aber predigte gewaltig, nicht wie die
Schriftgelehrten und Pharisäer>37: «Das war der Eindruck, den seine Jünger von ihm
gewannen. Seine Worte wurden ihnen zu <Worten des Lebens>, zu Samenkörnern,

die aufgingen und Frucht trugen - das war das Neue» (36).
Um genauer zu verstehen, was es für Harnack heisst, «Gott war in

Christus», gehen wir in einem nächsten Schritt von der Ebene des «zweiten
Evangeliums» auf diejenige des «ersten Evangeliums» zurück und fragen mit
Harnack, «wer Jesus Christus gewesen sei und wie seine Botschaft wirklich
gelautet habe» (9). Auch diese Formulierung zeigt erneut, dass Harnack nicht
allein die Botschaft Jesu darstellen will, sondern damit zugleich Aussagen
über seine Person verbindet. Das Bekenntnis, dass «Gott in Christus war»,
mit den Mitteln der Zwei-Naturen-Lehre einzuholen, hat er, wie oben
angedeutet, strikte ausgeschlossen. Was setzt Harnack an deren Stelle bzw. wie
versucht er die Person Jesu Christi zu erfassen?

Im Anschluss an das oben Gesagte ist zunächst festzuhalten, dass Jesus die
Botschaft, die er gebracht hat, lebte und dadurch die Verwirklichung des

Evangeliums gewesen ist. Genauer gesagt, es ist der Vollzug der Gottessohnschaft

als Inbegriff der Religion, wodurch die Einzigartigkeit Jesu beschrieben
ist und worin das «Gott war in Christus» zur Erscheinung und Verwirklichung

gelangt. Dabei kommt es darauf an, dass die Gottessohnschaft als Vollzug

des Verhältnisses zum Vater verstanden wird, eine Aussage, die auf dem
Boden der Zwei-Naturen-Lehre - vorsichtig formuliert - nur schwer einzuholen

bzw. eingeholt worden ist. Der Begriff der Natur legt offenbar ein zu
statisches Verständnis des Geeinten in der Einheit der Person nahe und
suggeriert etwas Falsches, weil es, so Harnack, um ein geistiges Verhältnis, um das

Verhältnis zu dem lebendigen Gott geht.38 Darum hebt er für das Verständnis

36 Vgl. Harnack: Wesensschrift (Anm. 10), 18f.
37 Mk 1,22; Mt 7,29.
38 Etwas anderes ist die Frage, ob damit die Aussageintention der Zweinaturenchristolo-

gie wirklich getroffen ist oder ob nicht auch dieser eine «dynamische» Auffassung
vom Zusammensein zwischen göttlichem und menschlichem Sein zugrunde liegt.
Zum Verständnis des Chalcedonense vgl. A. Grillmeier: Jesus Christus im Glauben
der Kirche, Teil I: Von der Apostolischen Zeit bis zum Konzil von Chalcedon (451),

Freiburg 1979. Besagte Intention liegt durchaus auch der Lehre von der communica-
tio idiomatum in der unio naturarum zugrunde, wie sie die altprotestantische Orthodoxie

verfolgt. In der christologischen Debatte des 19. Jahrhunderts geht es im Blick



Der Sohn des Vaters 137

des «Gott war in Christus» auf den gelebten Vollzug der Gottessohnschaft im
Verhältnis Jesu zum Vater ab.

4. Der Sohn des Vaters

Das christologische Bekenntnis der Urgemeinde, die Jesus Christus als den
Sohn Gottes glaubt, hat für Harnack am Auftreten des historischen Jesus
seinen berechtigten Anhalt. Jesus Christus hat sich als der Sohn Gottes gewusst,
und im gelebten Sohnesverhältnis zum Vater liegt der Kern zum Verständnis
seiner Person und seiner Botschaft. Wie entfaltet Harnack diesen Gedanken?

Die zentrale biblische Stelle, mit der Harnack in diesem Zusammenhang
argumentiert, ist Mt 11,27 «Niemand kennt den Sohn, denn nur der Vater,
und niemand kennt den Vater, denn nur der Sohn, und wem es der Sohn
offenbaren will».39 Harnack steht nicht zurück mit der These, dass die Gotteser-
kenntnis die Basis der Gottessohnschaft ist.40 «Recht verstanden ist die
Gotteserkenntnis der ganze Inhalt des Sohnesnamens» (77). Zwei Bestimmungen
sind sogleich anzufügen: Jesus lebt in dem Bewusstsein, Gott als Vater so zu
kennen, wie keiner vor ihm. Und Jesus hat diese Gotteserkenntnis so, dass er
mit und in ihr die Kraft besitzt, sie auch anderen mitzuteilen, dass er «allen
anderen diese Gotteserkenntnis - und damit die Gotteskindschaft - durch
Wort und Tat mitteilen» kann (77). Darin gründet die Einzigartigkeit und das

Neue, das sich in seinem Sohnschaftsverhältnis zeigt. Und darin wiederum
manifestiert sich zugleich Gott selber. «Er weiß, daß er den Vater kennt, daß

er diese Erkenntnis allen bringen soll und daß er damit das Werk Gottes selber
treibt» (78, Hervorhebung C. A.-P.). Diesen Zusammenhang stellt Jesus an
der von Harnack vollständig zitierten Matthäus-Stelle selbst her: «Alle Dinge
sind mir übergeben von meinem Vater». Er ist damit entschieden mehr als der
blosse Repräsentant Gottes, vielmehr ist er selbst in der Einheit von Person
und Werk die Selbstauslegung Gottes des Vaters.41

auf die Betonung der Menschheit Jesu, verstanden als eine mit Selbstbewusstsein und
Willen ausgestattete Person, insbesondere um die Vorstellung einer in der Entwicklung

der Person Jesu sich vollziehenden und insofern «dynamischen» Einheit
zwischen Jesus und dem Vater. Für diesen Gedanken hatte Schleiermacher die

Argumente geliefert; vgl. Schleiermacher: Der Christliche Glaube (Anm. 2), § 97,
Abschnitt 2. Die Ausführung einer entsprechenden christologischen Konzeption hat
I.A. Dorner versucht. Dazu vgl. Ch. Axt-Piscalar: Der Grund des Glaubens. Eine
theologiegeschichtliche Untersuchung zum Verhältnis von Glaube und Trinität in
der Theologie Isaak August Dorners (BHTh 79), Tübingen 1990, 219-253.

39 Harnack betont ausdrücklich, dass dies Wort bei Matthäus, «nicht etwa bei Johan¬

nes», steht (Wesensschrift [Anm. 10], 77), um es als ein Wort des historischen Jesus zu
reklamieren.

40 Vgl. Wesensschrift (Anm. 10), 77.



138 Christine Axt-Piscalar

Man wird mithin sagen dürfen, dass Harnack auf eine so nur dem Sohn
eigentümliche Einheit mit dem Vater42 abhebt, solcherart, dass der Sohn, indem
er den Vater kennt und in dem darin begründeten Gottesverhältnis zum
Vater, sich als Sohn des Vaters weiss. Und umgekehrt, dass der Vater in diesem
Verhältnis des Sohnes zum Vater sich als Vater des Sohnes erweist. Im
wechselseitigen Verhältnis zueinander ist der Vater der Vater des Sohnes und ist
der Sohn der Sohn des Vaters; darin zeigt sich ihr Wesen, und darin erscheint
Gott - Gott als der Vater. Indem der Vater im Sohnesverhältnis Jesu zur
Erscheinung kommt, so dass Jesus die persönliche Verwirklichung des Evangeliums

ist, indem er Gott als den Vater offenbart, begründet er wiederum das

Kindschaftsverhältnis des Christenmenschen im Glauben. Dieses ist das
entscheidend Neue, das mit dem Sohnesverhältnis Jesu zum Vater in die Welt
tritt. Denn mit dem Verständnis Gottes als des Vaters bringt Jesus, das hält
Harnack emphatisch fest, die neue Gotteserkenntnis, die als solche die «erlösende

Erkenntnisoffenbarung» bildet.43 Dabei ist diese neue Gotteserkenntnis
selbstredend nicht auf ein blosses Fürwahrhalten angelegt, sondern auf ihre
praktische Aneignung im Vollzug des Vertrauens auf die durch die Erkenntnis

des Wesens und Willens Gottes gewisse väterliche Fürsorge Gottes, wie sie

durch Jesus Christus den Glaubenden mitgeteilt wird. «Wer zu dem Wesen,
das Himmel und Erde regiert, mein Vater sagen darf, der ist damit über Himmel

und Erde erhoben und hat selbst einen Wert, der höher ist als das Gefüge
der Welt» (46).

Wenn wir Harnacks Gedanken so zur Darstellung bringen, tritt ihr impliziter

Bezug zur Trinitätslehre deutlich hervor, auch wenn er selbst dies nicht
eine trinitarische44 Explikation genannt haben würde.45 Sie ist es aber faktisch.

41 Dies hebt Harnack auch für das urgemeindliche Verständnis von Jesus als dem Mes¬

sias hervor, wobei er zugleich von einem Messiasbewusstsein Jesu selbst ausgeht. Zu
letzterem vgl. Wesensschrift (Anm. 10), 82ff. Für das Verständnis des Messias betont
Harnack besonders den personalen Aspekt, nämlich dass das Heil in einer Person
erscheint, sowie die Manifestation Gottes in dieser Person. «In der Anerkennung Jesu
als des Messias war für jeden gläubigen Juden die innigste Verbindung der Botschaft
Jesu mit seiner Person gegeben: in dem Wirken des Messias kommt Gott selbst zu
seinem Volke» (84).

42 Vgl. Wesensschrift (Anm. 10), 97, wo Harnack von «seiner (i.e. Jesu) unvergänglichen
Einheit mit Gott» in seinem Leben und Sterben spricht, was auch für den Glaubenden
die Hoffnung auf das Leben in der Gemeinschaft mit Gott über den Tod hinaus
begründet. Vgl. ferner a.a.O., 44, Harnacks Deutung des Vaterunsers im Munde Jesu:
«Er betet, um sich die Kraft zu erhalten, die er schon besitzt, und die Einheit mit Gott
zu sichern, in der er lebt».

43 A.v. Harnack: Die Entstehung der christlichen Theologie und des christlichen Dog¬
mas. Sechs Vorlesungen, Gotha 1927, 44 mit Bezug auf Mt ll,25ff. Der Autor betont
hier die Vateroffenbarung Jesu als die «erlösende Erkenntnisoffenbarung», die er in
der starken Orientierung der urgemeindlichen Verkündigung an Tod und
Auferstehungjesu in ihrer Bedeutung für den Glauben nicht hinreichend berücksichtigt sieht.



Der Sohn des Vaters 139

Also lässt sich seine Konzeption als eine solche verstehen, die, ausgehend vom
historischen Jesus und seinem Verhältnis zum Vater, die Grundlage für das

aufmacht, was die Trinitätslehre als Lehre zu erfassen versucht. Dabei liegt die
Stärke der Harnackschen Position u.E. gerade darin, dass die Dreifaltigkeit
Gottes, gewonnen aus dem Verhältnis des Sohnes zum Vater, auf dem Boden
des historischen Jesus begründet wird. Harnack legt alles Gewicht auf den für
ihn nicht hinterfragbaren Sachverhalt, dass «dieser Jesus, der Selbsterkenntnis
und Demut gelehrt, doch sich und sich allein den Sohn Gottes genannt hat»

(a.a.O. 78). Und so kann er selbst den auf die Präexistenzaussage hinführenden

johanneischen Satz «Du hast mich geliebt, ehe denn die Welt gegründet
war» (Joh 17,24), der für ihn Ausdruck der nachösterlichen Gemeinde ist, als

begründet im Selbstverständnis Jesu ansehen: Er ist, so Harnack, «sicherlich
der eigenen Gewißheit Jesu abgelauscht» (a.a.O. 77).

Wir haben noch einen weiteren Aspekt anzufügen, der für die Relation
zwischen Vater und Sohn und umgekehrt konstitutiv ist. Er kommt in
Harnacks berühmtem und berüchtigtem Wort zum Ausdruck, nicht der
Sohn gehöre ins Evangelium, wie es Jesus verkündigt hat, sondern der Vater
(85).46 Denn die Einheit zwischen Vater und Sohn, auf die Harnack abhebt und

44 Auf die Funktion, die Harnack dem Heiligen Geist zumisst, kann in diesem Zusam¬

menhang nicht weiter eingegangen werden. Es ist aber unschwer zu zeigen, dass die

Gegenwart Gottes durch seinen Geist vermittelt wird, und dass darin die Kraft Gottes
selber gegenwärtig ist, um den Glauben zu begründen. Vgl. bes. Wesensschrift (Anm.
10), 40: «Das Reich Gottes ist Gottesherrschaft, gewiß - aber es ist die Herrschaft des

heiligen Geistes in den einzelnen Herzen, es ist Gott selbst mit seiner Kraft». Vgl. ferner

a.a.O. 97f. sowie zur Bedeutung des Geistes für das Glaubensleben der Urge-
meinde A.v. Harnack: Die Entstehung der christlichen Theologie (Anm. 43), 21f.50.

45 Dabei ist zu unterscheiden zwischen der Trinität als dem dreifaltigen Wesen Gottes
und der Trinitäts/eAre, die dieses zum Ausdruck bringen will und insofern als eine
bestimmte Form des Ausdrucks auch daraufhin zu überprüfen ist, ob und wie sie dies

tut. Dass Harnack die Trinität des christlichen Gottes als wesentlich für das Glaubens-
bewusstsein behauptet, steht m.E. ausser Frage. Vgl. neben den aus der Wesensschrift
sich ergebenden Aspekten, wie oben ausgeführt, auch ders.: Die Entstehung der
christlichen Theologie (Anm. 43), 52. Freilich ergibt sich aus Harnacks Ausführungen
zunächst vor allem eine Aussage über die ökonomische Trinität (vgl. aber oben das

Zitat zur Präexistenzaussage). Ob damit dasjenige, was Harnack ausdrücken will,
nämlich dass Jesus Christus und der heilige Geist die Kraft Gottes selbst sind, hinreichend

eingeholt ist, kann an dieser Stelle nicht weiter diskutiert werden.
46 Für das Verständnis des Satzes ist der Kontext zu bedenken, in dem er steht. Harnack

insistiert im Zusammenhang dieser Stelle auf der Unmittelbarkeit der Seele zu Gott
als dem Zentrum der Botschaft Jesu für den Glaubenden und betont, dass das
Gottesverhältnis nicht die Anerkennung einer «Christologie» zu seiner Voraussetzung habe.
Zu beachten ist ferner, dass der Satz sich auf das Evangelium bezieht, «wie es Jesus

verkündigt hat» (Wesensschrift [Anm. 10], 85). Er bewegt sich mithin auf der Ebene
des historischen Jesus und seiner Botschaft vom Vater. Dies hält Harnack nun aber
nicht davon ab, sogleich im darauf folgenden Abschnitt als die zentrale Aussage über



140 Christine Axt-Piscalar

in der das Wesen Gottes erscheint, basiert auf der Selbstunterscheidung Jesu

vom Vater:47 Indem Jesus sich vom Vater unterscheidet, ist er der Sohn und

Jesus festzuhalten, dass er die persönliche Verwirklichung des Evangeliums und als

solcher der Weg zum Vater ist. Harnack betont, daran sei nichts zu deuteln, dies sei

vielmehr «die Aussprache eines Tatbestandes» (a.a.O. 86), der im Glauben erfahren
wird. Darum sei das Bekenntnis zu Jesus als dem Sohn Gottes durchaus ein Implikat
dieses «Tatbestandes». An dieser Passage wird erneut deutlich, dass Harnack in erster
Linie die Christologie angreift, insofern sie dem Glauben als Credendum abverlangt
wird, ohne welches die «Sache» nicht zu haben ist, und wenn sie in Gestalt der
altkirchlichen Formeln fixiert ist. Für diese unsere Interpretation spricht Harnacks später

ergänzte Anmerkung zu seiner Äusserung «Nicht der Sohn, sondern allein der
Vater gehört in das Evangelium, wie es Jesus verkündigt hat, hinein». Er hält dazu fest:
«Ich habe nichts an ihm zu ändern. Nur sind die Worte: «Wie es Jesus verkündigt
hat», hier gesperrt worden, weil sie von den vielen Gegnern übersehen worden sind.
Dass Jesus in das Evangelium, wie es Paulus und die Evangelisten verkündigt haben,
nicht nur hineingehört, sondern den eigentlichen Inhalt dieses Evangeliums bildet,
braucht nicht erst gesagt zu werden», zitiert in der Ausgabe von Osthövener (Anm.
10), 85, Anm. 1.

Auf dem Hintergrund des Gesagten ist auch Harnacks explizite neutestamentliche
Arbeit über Mt ll,26f. zu verstehen; vgl. ders.: Uber die Sprüche Matth. 11, 25-27

(Luk. 10, 21.22) und Matth. 1, 28.29, in: A.v. Harnack: Beiträge zur Einleitung in das

Neue Testament, Bd. II: Sprüche und Reden Jesu. Die zweite Quelle des Matthäus
und Lukas, Leipzig 1907, 189-216. Harnack betrachtet das Matthäische Wort als
historisches Jesuswort; Jesus habe sich als der Sohn des Vaters verstanden.
Den Skopus des Textes fasst Harnack wie folgt zusammen: «Jesus preist den Vater,
daß er ihm alle Erkenntnis überliefert, daß er, der Sohn, als der Erste den Vater kennen

gelernt, daß er diese Erkenntnis den vf|Jtiot geoffenbart hat und daß sie auch ferner

nur durch ihn geoffenbart werden wird. Es handelt sich durchweg um einen

geschichtlich gewordenen Tatbestand» (a.a.O. 209). Das Gewicht der Stelle liegt mithin

auf dem Verhältnis Jesu zum Vater und seiner glaubensbegründenden Kraft. Den
zweiten Halbsatz der Stelle, der das Verhältnis des Vaters zum Sohn betrifft, versteht
Harnack als eine Eintragung der Urgemeinde (vgl. bes. a.a.O. 210). Dies unterläuft
indes nicht das oben im Text Ausgeführte. Denn erstens bestreitet Harnack nicht,
dass diese Aussage - dass der Vater den Sohn kennt - eine angemessene Entfaltung des

Selbstverständnisses Jesu ist; und zweitens gibt Harnack den entscheidenden
Anknüpfungspunkt im Verständnis der Person Jesu, der folgerichtig zu dieser Überzeugung
geführt hat: Er ist damit gegeben, dass er Gottes Werk selber treibt, in seiner Person
Gott selbst gegenwärtig ist, und zwar so, dass er bis ans Ende der Tage der Mittler der
Gotteskindschaft ist. Vgl. zu Harnacks Verständnis der Selbstzeugnisse Jesu ferner:
«Ich bin gekommen». Die ausdrücklichen Selbstzeugnisse Jesu über den Zweck seiner
Sendung und seines Kommens, ZThK 22 (1912) 1-30, zu Mt 11,6f.

47 Vgl. Wesensschrift (Anm. 10), 76, wo Harnack mit indirektem Bezug auf Mk 10,18
für Jesus festhält: «Den Herrn Himmels und der Erde hat er als seinen Gott und
Vater, als den Größeren, als den allein Guten bezeichnet. Er ist gewiß, alles, was er
hat und was er ausrichten soll, von diesem Vater zu haben. alles kommt ihm von
dem Vater. So steht es in den Evangelien; da ist nichts zu drehen und zu deuteln.»



Der Sohn des Vaters 141

darin ist er in der Einheit mit dem Vater.48 Ebenso gilt, dass der Vater im
Sohnesverhältnis Jesu sein Wesen zur Erscheinung bringt und in Kraft setzt, so
dass dadurch der Glaube gewirkt wird.

Dies ergibt sich aus dem, was Harnack mit dem Satz «die Gotteserkenntnis
ist die Sphäre der Gottessohnschaft» (77) des Weiteren verbindet. Der Sohn
kennt den Vater, d.h. er kennt das Wesen und den Willen des Vaters, die
wiederum in der Vorsehung für seine Geschöpfe kulminieren. Indem der Sohn
Wesen und Willen des Vaters kennt, gewinnt er ein Gottesbewusstsein, das

zum einen durch stetes49 Vertrauen auf die väterliche Fürsorge gekennzeichnet

und zum andern dem Willen Gottes gehorsam ist. Dies beides beruht auf
der Erkenntnis des Wesens und Willens Gottes, wie sie sich ihm in der
Unmittelbarkeit seines Verhältnisses zum Vater erschliesst. So und darin ist er
das Urbild der Gotteskindschaft, das die Kraft Gottes selbst hat, den Glaubenden
in die Gotteskindschaft zu versetzen. «So, wie er den Vater kennt, hat ihn
noch niemand erkannt, und er bringt den andern diese Erkenntnis; er leistet
damit <den vielem einen unvergleichlichen Dienst. Er führt sie zu Gott, nicht
nur durch sein Wort, sondern noch mehr durch das, was er ist und tut, und
letztlich durch das, was er leidet» (85f.).

Die von uns herausgearbeiteten christologischen und trinitarischen
Aspekte kamen in der bisherigen Diskussion um die Harnacksche Position
entschieden zu kurz. Sie bilden aber, das ist mit Nachdruck festzuhalten, deren
Basis. Es spricht eben für sich, dass Harnack zentral an der Prädikation Jesu
Christi als des Sohnes Gottes - und damit an der entscheidenden christologischen

Prädikation - auf der Grundlage des «ersten» und «zweiten» Evangeliums

orientiert ist. Indem wir dies festhalten, sei in knappen Zügen noch etwas
zu dem angefügt, was in der liberalen Harnack-Deutung fast ausschliesslich
im Vordergrund steht, aber ohne das Verständnis der Sohn-Gottes-Prädikati-

on, wie wir sie entfaltet haben, einseitig gerät.

48 Der Terminus Selbstunterscheidung zur Kennzeichnung des Verhältnisses des Sohnes

zum Vater und der darin gegebenen Einheit von Vater und Sohn ist kennzeichnend
für die Christologie W. Pannenbergs; vgl. ders.: Systematische Theologie, Bd. II,
Göttingen 1991, 415ff. Dem Inhalt nach prägt dieser Gedanke auch Harnacks
Beschreibung des Verhältnisses Jesu zum Vater. Dass es diesem dabei nicht um eine
einfach theozentrische Position geht, zeigt die Bedeutung, die Harnack für die Person
Jesu als der Verwirklichung des Evangeliums reklamiert.

49 Vgl. bes. Wesensschrift (Anm. 10), 28ff. Harnacks Betonung der ungetrübten Stetig¬

keit des Gottesbewusstseins Jesu steht in der Nähe zu Schleiermachers christologi-
scher Konzeption, der zufolge der Erlöser «von allen unterschieden (ist) durch die

stetige Kräftigkeit seines Gottesbewußtseins, welche ein eigentliches Sein Gottes in
ihm war»; vgl. Schleiermacher: Der christliche Glaube (Anm. 2), § 94, Leitsatz; vgl.
auch oben unter Anm. 2.



142 Christine Axt-Piscalar

5. Die Botschaft des historischen Jesus

Aus den bisherigen Überlegungen haben sich bereits einige Aspekte ergeben,
die sich in Harnacks Darstellung der Botschaft Jesu niedergeschlagen haben.
Es ist zu verweisen auf das Verständnis von Religion als erlebter Religion -
genauer auf die Bestimmung des religiösen Lebens als inneren Zusammenschlusses

der Seele mit Gott den «mystischen» Klang dieser Formulierung
und die Abgrenzung, die Harnack gegen die Mystik, sofern sie Weltflucht
und Vereinzelung mit sich führt, vollzieht; den Kern der Religion, der darin
besteht, dass er den Menschen im Glauben an Gott, den Vater, über die Welt
erhebt, ihn freimacht von der Welt und ihn zugleich wieder auf die Welt
ausrichtet; die Grundlegung dieses Verhältnisses im Vorsehungsglauben, der dem
einzelnen vergewissert, dass Gott der Vater im Gang der Welt in Fürsorge für
ihn waltet; die Tatsache, dass der einzelne im Glauben in die Gotteskindschaft
eingesetzt wird.

Damit sind die Grundzüge benannt, die durch die Person und Botschaft
Jesu für die Glaubenden wirkkräftig in die Welt gebracht wurden. Harnack
selbst sieht sie durch den Gedanken der Gotteskindschaft zusammengehalten
(a.a.O. 43). Worauf die Gotteskindschaft beruht und was sie mit sich bringt,
wird nach Harnack durch die folgenden vier Spruchgruppen bzw. Sprüche
Jesu zum Ausdruck gebracht: 1. Das Vaterunser (Mt 6,9-13; Lk 11,2-4); 2. Jesu
Wort: «Freuet euch nicht, dass euch die Geister Untertan sind, freuet euch
aber, dass eure Namen im Himmel angeschrieben sind» (Lk 10,20); 3. Jesu
Wort: «Kauft man nicht zwei Sperlinge um einen Pfennig, und doch fällt
derselben keiner vom Himmel ohne euren Vater; also sind auch eure Haare auf
dem Haupte gezählt» (Mt 10,29); 4. Jesu Wort: «Was hülfe es dem Menschen,
so er die ganze Welt gewönne und nähme doch Schaden an seiner Seele» (Mt
16,26). Zusammengefasst kann Harnack auch sagen: «In dem Gefüge: Gott
der Vater, die Vorsehung, die Kindschaft, der unendliche Wert der Menschenseele,

spricht sich das ganze Evangelium aus» (46). Dabei kommt alles darauf

an, das genannte «Gefüge» als eine Einheit zu verstehen. Es ist ein Gefüge, in
welchem die Einheit des Evangeliums und das heisst die wechselseitige
Zusammengehörigkeit der Momente sich ausdrückt, und zwar so sich ausdrückt,
dass nur in dem durch Jesus Christus mitgeteilten Glauben an Gott den Vater
derjenige Vorsehungsglaube begründet ist, der sich im Bewusstsein der
Gotteskindschaft manifestiert und den einzelnen des unendlichen Wertes seiner
Menschenseele vergewissert. Es ist die entschiedene Überzeugung Harnacks -
darin geht er mit Albrecht Ritsehl einig -, dass die Einheit des Evangeliums
und mithin dieser Vorsehungsglaube nur im Verhältnis zu Gott dem Vater,
wie ihn Jesus Christus im Glauben eröffnet, gegeben ist. Und beide - Harnack
und Ritsehl - sind der emphatischen Überzeugung, dass der im Verhältnis zu
Gott dem Vater gründende Vorsehungsglaube sich von allem anderen religiös



Der Sohn des Vaters 143

oder philosophisch begründetem Glauben an die göttliche Vorsehung
eigentümlich unterscheidet.

Obwohl Harnack immer wieder auf der Einfachheit des Evangeliums Jesu
beharrt, das jeden Mann und jede Frau unmittelbar anspricht, und es dadurch
sowohl von der Verkündigung der Urgemeinde als auch insbesondere von der
kirchlichen Lehre unterscheidet, ist es gleichwohl zu kurz gegriffen, Har-
nacks Konzeption der jesuanischen Botschaft als bloss schlicht zu verstehen.
Im Gegenteil: Harnack hebt ausdrücklich den paradoxen Charakter der
jesuanischen Botschaft und der christlichen Religion hervor. Paradox heisst wider
den Anschein. Der religiöse Mensch glaubt wider den Anschein, den die Welt
uns zeigt, und er glaubt gegen den Weltzusammenhang an, in den eingebunden

wir unsere Existenz zu vollziehen haben. Jede Religion ist, so Harnack,
paradox, aber in der christlichen Religion, indem sie den Vorsehungsglauben
«lückenlos über die Menschheit und Welt ausbreitet» (47, Hervorhebung C.
A.-P.), kommt die «Paradoxie der Religion erst... zu ihrem vollen Ausdruck»
(47). «Alles Religiöse ist, gemessen an der sinnlichen Erfahrung und dem
exakten Wissen, paradox; es wird hier ein Element eingeführt und für das wichtigste

erklärt, welches den Sinnen gar nicht erscheint und dem Tatbestande
der Dinge ins Gesicht schlägt» (47).

Indem nun die christliche Religion den Vorsehungsglauben durchgängig
für alles Selbst- und Weltverstehen50 zum Zuge bringt, kommt in ihr der
paradoxe Charakter der Religion in schlechthinniger Weise zum Ausdruck.
Denn «was kann weniger einleuchtend sein als die Rede: Eure Haare auf dem

Haupte sind gezählet; ihr habt einen unendlichen Wert, ihr könnt euch in die
Hände eines Wesens befehlen, das niemand geschaut hat. Entweder ist das

eine sinnlose Rede, oder die Religion ist hier zu Ende geführt; sie ist nun nicht
mehr bloß eine Begleiterscheinung des sinnlichen Lebens, ein Koeffizient,
eine Verklärung bestimmter Teile desselben, sondern sie tritt hier auf mit
dem souveränen Anspruch, dass erst sie und sie allein den Urgrund und Sinn
des Lebens enthüllt; sie unterwirft sich die gesamte bunte Welt der Erscheinung

und trotzt ihr, wenn sie sich als die allein wirkliche behaupten will»
(47). Der Christenmensch glaubt an gegen die Welt, wie sie sich der durch den
Kausalnexus bestimmten sinnlichen Erfahrung und in allen bösen Widerfahrnissen

zeigt. Harnack bringt den Grundzug des Glaubens gerne mit einer
Strophe aus dem Paul-Gerhardt-Lied «Ist Gott für mich» zum Ausdruck:
«Nun weiß und glaub' ich feste, ich rühm's auch ohne Scheu, daß Gott, der
Höchst' und Beste, mein Freund und Vater sei, und daß in allen Fällen er mir

50 Vgl. auch Wesensschrift (Anm. 10), 45: «Nach diesem Gebet (i.e. dem Vaterunser) ist
das Evangelium Gotteskindschaft, ausgedehnt über das ganze Leben, ein innerer
Zusammenschluß mit Gottes Willen und Gottes Reich und eine freudige Gewißheit
im Besitz ewiger Güter und in bezug auf den Schutz vor dem Übel.»



144 Christine Axt-Piscalar

zur Rechten steh' und dämpfe Sturm und Wellen und was mir bringet
Weh.»51

In dieser Gewissheit gründet die Freiheit der Kinder Gottes und ihre
Herrschaft über die Welt, mit der auch allererst die wahre Bestimmung des
Menschen verwirklicht wird. Denn der Mensch ist zum «ewigen Leben»
bestimmt. Dies hält Harnack nachdrücklich fest. Allerdings betont er zunächst
und vor allem die präsentische Bedeutung des ewigen Lebens, das dem
Glaubenden durch das Evangelium gewährt wird. In der Gewissheit seiner Gottes-
kindschaft hat der Glaubende schon jetzt Teil an dem Ewigen.52 «Die christliche

Religion ist etwas Hohes, Einfaches und auf einen Punkt Bezogenes: Ewiges

Leben mitten in der Zeit, in der Kraft und vor den Augen Gottes» (12).53
Sie gewährt schon jetzt Ewigkeitserleben, indem sie den Menschen im Glauben

über die Welt erhebt und ihn des unendlichen Wertes der einzelnen
Menschenseele vergewissert.

Auf dieses präsentische Verständnis des ewigen Lebens - mitten in der Zeit
sich ewig fühlen - hebt Harnack besonders ab. Dabei gerät ihm auch die
futurische Bedeutung der Ewigkeitsdimension nicht aus dem Blick. Denn der
unendliche Wert der einzelnen Menschenseele, die dem Glaubenden gewiss
wird, verweist als solcher auch auf deren eschatologische Bewahrung. Der
Glaubende lebt in der Gewissheit, «daß das wahre Leben nicht an diese Spanne

Zeit geknüpft ist und nicht am sinnlichen Dasein haftet» (50). Der Glaube
allein vergewissert den einzelnen des wahren Sinnes und Zweckes seines
Lebens, indem er das Ewige mitten im zeitlichen Dasein aufscheinen lässt und
die Hoffnung auf die Bewahrung des unendlichen Wertes der einzelnen
Menschenseele54 auch im Eschaton verbürgt. «Dieses Reich erschließt erst den
Sinn und Zweck des Lebens... der Sinn geht immer nur an einem Uberweltlichen

auf; denn das Ende des natürlichen Daseins ist der Tod. Ein dem Tode
verhaftetes Leben aber ist sinnlos; nur durch Sophismen vermag man sich
über diese Tatsache hinwegzutäuschen» (43).

51 Wesensschrift (Anm. 10), 152.
52 Vgl. Wesensschrift (Anm. 10), 43, wo Harnack im Blick auf die Erscheinung Jesu sagt:

«Hier aber ist das Reich Gottes, das Ewige, in die Zeit eingetreten. <Das ew'ge Licht
geht da herein, gibt der Welt einen neuen Schein>.» Harnack zitiert hier den Lutherchoral

«Gelobet seist Du, Jesu Christ, daß Du Mensch geworden bist». Man wird
vermuten dürfen, dass Harnack sich dessen bewusst war, dass der Leser mit diesem Vers
auch die christologischen und trinitarischen Aussagen des ganzen Chorals konnotiert.

53 Vgl. auch Wesensschrift (Anm. 10), 87: «Es (das Evangelium) ist eine frohe Botschaft,
die uns des ewigen Lebens versichert und uns sagt, was die Dinge und die Kräfte wert
sind, mit denen wir es zu tun haben.»

54 Vgl. Wesensschrift (Anm. 10), 45, wo Harnack den Glauben an die väterliche Vorse¬

hung Gottes dahingehend auslegt, dass der Glaubende «die Hand des lebendigen Gottes

überall im Leben und auch im Tode zu erkennen» vermag.



Der Sohn des Vaters 145

6. Noch einmal: warum Harnack?

Die Rezeption von Harnacks theologischem Denken leidet m.E. an einer
nicht zu leugnenden Einseitigkeit. Einseitig ist die Auffassung, welche meist

von der stärker kirchlichen dogmatischen Tradition der Theologie vertreten
wurde und wird, der zufolge Harnack der Christologie und gar der Trinitäts-
lehre sowie dem Dogma kaum etwas Positives abgewinnen könne und sein

theologisches Interesse sich primär auf die jesuanische Botschaft vom Reich
Gottes beschränke. Einseitig ist aber auch die Vereinnahmung von Seiten der
allzu liberalen Theologie. Sie vertritt im Grunde genommen dieselben
Argumente wie die dogmatisch orientierte Theologie, legt sie aber zugunsten von
Harnacks «liberaler» Position aus. Beides wird Harnack m.E. nicht gerecht.
Ich habe demgegenüber versucht, einiges zu seinem Verständnis von Dogma
und Bekenntnis in ihrer Funktion für die Religion anzudeuten; und ich habe

versucht, die Zusammengehörigkeit von «erstem» und «zweitem Evangelium»

zu betonen und vor allem die zentrale Bedeutung, die der Sohn-Gottes-
Prädikation sowohl im Verhältnis Jesu zum Vater als auch in der Verkündigung

der Urgemeinde zukommt, zu beleuchten - so zu beleuchten, dass sie als

christologische und trinitarische Grundaussagen deutlich wurden.
Dass Harnack sich darüber hinaus auch alles andere als schlicht zur Bedeutung

des Todes und der Auferstehung Jesu äussert, kann hier nicht mehr
ausführlich behandelt werden. Einige wenige Bemerkungen zum Verständnis des

Todes Jesu müssen genügen. Auf der Ebene des historischen Jesus spricht
Harnack von seinem «mit dem Tode gekrönte(n) Leben», das ebenso wie die

Auferstehung Jesu eine «entscheidende, fortwirkende Tatsache bleiben (wird)
auch für die Zukunft» (86). Schon die Urgemeinde, und nicht erst Paulus, so
betont Harnack, verkündigt den Tod Jesu als «entscheidende, fortwirkende
Tatsache», indem sie bekennt, dass er «das Opfer seines Lebens für sie
gebracht hatte und weil sie überzeugt war, daß er auferweckt, nun zur Rechten
Gottes sitze» (91). Ihr Verständnis von Tod und Auferstehung Jesu kulminiert

nach Harnack in der Erkenntnis: «Er ist als ein Opfer für uns gestorben,
und er lebt» (93).

Es ist nun besonders hervorzuheben, dass Harnack sowohl die Opfer- als

auch die Sühnevorstellung als eine durchaus angemessene und bleibend
gültige Bedeutung für das Verständnis des Todes Jesu behauptet. Diesbezüglich

macht er dreierlei geltend. Erstens: Jesu Opfertod hebt alle blutigen
rituellen Opfer ein für allemal auf. Zweitens hält er an dem Stellvertretungsgedanken

insofern fest, als er den Tod Jesu als die Hingabe des Lebens für die
Vielen als Zeichen der «Macht der im Tode sich bewährenden Reinheit und
Liebe» (94) versteht. Schliesslich drittens beharrt Harnack auf der Uberzeugung,

«daß Unrecht und Sünde Strafe verlangen und daß überall, wo der
Gerechte leidet, sich eine beschämende und reinigende Sühne vollzieht» (94).



146 Christine Axt-Piscalar

Diese Überzeugung ist «wahr», d.i. für jeden als wahr nachzuempfinden, und
sie ist in ihrer Evidenz unerschütterlich, so Harnack: «Undurchdringlich ist
diese Überzeugung; denn sie stammt aus den Tiefen, in denen wir uns als eine
Einheit fühlen, und aus der Welt, die hinter der Welt der Erscheinung liegt.
Verspottet und verleugnet, als wäre sie längst nicht mehr vorhanden, behauptet

sich diese Einsicht unzerstörbar im sittlichen Empfinden des Menschen»

(94f-):
Die Verkündigung der Urgemeinde hat den Tod Jesu auf diese Weise

verstanden und dies zur festen Überzeugung verdichtet, «daß Er durch sein
Todesleiden etwas Entscheidendes getan und daß Er es <für uns> getan hat» (95).
Auch in diesem Punkt steht die Verkündigung der Urgemeinde in der Kontinuität

zum Selbstverständnis des historischen Jesus. Denn es steht für
Harnack ausser Frage, dass «Jesus selbst seinen Tod als einen Dienst bezeichnet

hat, den er den vielen leiste, und daß er ihm durch eine feierliche Handlung

ein fortwirkendes Gedächtnis gestiftet hat - ich sehe keinen Grund, diese
Tatsache zu bezweifeln» (95).

Man wird sagen dürfen, dass diese Ausführungen Harnacks ebenso wie die
Bedeutung und die Implikationen der Sohn-Gottes-Prädikation für ihn
sowohl bei seinen kirchlichen Kritikern als auch bei seinen liberalen Verehrern
eher weniger im Vordergrund standen und stehen.

Meine Ausführungen zur Person und Botschaft Jesu, wie sie Harnack als

die Grundlage der christlichen Religion herausstellt, wollten wiederum
zeigen, dass er keine blosse Jesulogie vertritt. Er versteht das Gottesverhältnis
Jesu zum Vater und die darin sich manifestierende Einheit des Sohnes mit
dem Vater als dasjenige, was das Spezifische der Person Jesu ausmacht. Damit
sind im strengen Sinne christologische sowie trinitarische Aussagen verbunden.

Mt 11,27 ist für Harnack der zentrale Bezugstext, und das Selbstverständnisjesu

als des Sohnes, der den Vater kennt und in der Einheit mit dem Vater
lebt, bildet die Grundlage seiner Aussagen über die Person Jesu, die das Werk
Gottes selbst treibt, wie er betont. Die Einheit des Sohnes mit dem Vater wird
durch Harnacks berüchtigte Äusserung, dass nur der Vater in das von Jesus

verkündigte Evangelium gehöre, in spezifischer Weise unterstrichen: Die Einheit

des Sohnes mit dem Vater erweist sich gerade im Vollzug seiner
Selbstunterscheidung vom Vater, den er als den allein Guten verkündigt und als

denjenigen, von dem ihm alle Dinge übergeben sind.
Das Werk Gottes selbst, das Jesus Christus treibt, besteht in der Einsetzung

der Glaubenden in die Gotteskindschaft. Für Harnack drückt sich das

Spezifische des christlichen Glaubens in der Gotteskindschaft aus, denn in ihr
bekommt der Glaubende Anteil am Gottesverhältnis Jesu zum Vater und
gelangt darin zum Vertrauen auf die väterliche Vorsehung. Harnack hat dies als

das Zentrum des christlichen Glaubens, gerade auch in seiner lutherischen
Gestalt behauptet. Nimmt man hinzu, dass die Gotteskindschaft im Glauben



Der Sohn des Vaters 147

bei ihm immer auch die Aufhebung des Sünden- und Schuldbewusstseins55
und mithin die Rechtfertigung des Sünders zu ihrer Voraussetzung hat, dann
wird man zumindest soviel sagen dürfen und müssen: Es lohnt sich allemal,
Harnacks exegetische56 und systematische Grundentscheide in der zeitgenössischen

Debatte um die Christologie zu hören. Sie entkräften den
dogmatischtraditionellen Vorbehalt gegen ihn und wirken einer zu starken Vereinnahmung

Harnacks von liberaler Seite her entgegen. Mehr noch, sie erhellen in
eindrücklicher Weise, was es für den Christenmenschen heisst, sich zu Gott
als seinem Vater zu wenden und im Vertrauen auf ihn leben zu können. Wir
werden dann «nicht in Überdruß und Kleinmut versinken, sondern wir werden

Gottes gewiß werden, des Gottes, den Jesus Christus seinen Vater
genannt hat und der auch unser Vater ist» (168).

Abstract

Die Autorin hebt hervor, dass im Zentrum von Harnacks Überlegungen zu Person und
Verkündigung Jesu Christi das Gottesverhältnis Jesu zum Vater und die darin sich
manifestierende Einheit des Sohnes mit dem Vater steht. Sie betont, dass Mt 11,27 für Harnack
der zentrale Bezugstext ist. Das Selbstverständnis Jesu als des Sohnes, der den Vater kennt
und in der Einheit mit dem Vater lebt, bildet die Grundlage für Harnacks Aussagen über
Person und Verkündigung Jesu, die das Werk Gottes selbst treibt. Dies wird durch
Harnacks berüchtigte Äusserung, dass nur der Vater in das von Jesus verkündigte Evangelium

gehöre, in spezifischer Weise unterstrichen: Die Einheit des Sohnes mit dem Vater
erweist sich gerade im Vollzug seiner Selbstunterscheidung vom Vater, den er als den allein
Guten verkündigt und als denjenigen, von dem ihm alle Dinge übergeben sind. Damit wird
deutlich, dass Harnack keineswegs eine blosse Jesulogie vertritt. Vielmehr sind mit der
Sohn-Gottes-Prädikation, die Harnack als Selbstaussage des historischen Jesus reklamiert,
durchaus christologische und auch trinitarische Aussagen impliziert. Dies bringt die Autorin

gegenüber den kirchlichen Kritikern ebenso wie gegenüber den allzu liberalen Verehrern

von Harnack zum Zuge.

Christine Axt-Piscalar, Göttingen

55 Vgl. etwa Wesensschrift (Anm. 10), 41ff. Vgl. auch Die Entstehung der christlichen
Theologie (Anm. 43), 23, wo Harnack die Sündenvergebung und das ewige Leben als

Kernaussagen der Botschaft Jesu unterstreicht.
56 Nur beiläufig weise ich auf eine gewisse Nähe der Harnackschen Grundargumenta¬

tion im Blick auf das Verhältnis zwischen «erstem» und «zweitem Evangelium» auf
der Basis des messianischen Selbstverständnisses Jesu bzw. dem Selbstverständnis Jesu
als Sohn Gottes zu Martin Hengeis diesbezüglichen Überlegungen hin, der auf die neu-
testamentliche Diskussion um das Messiasgeheimnis um 1900 und deren Ausläufer in
Bultmanns Konzeption bis in die gegenwärtige Exegese kritisch eingeht; vgl. M. Hen-
gel: Jesus der Messias Israels, in: ders., A.M. Schwemer: Der messianische Anspruch
Jesu und die Anfänge der Christologie (WUNT 138), Tübingen 2001; vgl. bes. schon
das Vorwort zu diesem Band.


	Der Sohn des Vaters : Adolf von Harnacks Christologie

