Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 63 (2007)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Cornelis Houtman, Klaas Spronk, Ein Held des Glaubens? Rezeptionsgeschichtliche Studi-
en zu den Simson-Erzihlungen (Contributions to Biblical Exegesis & Theology 39), Pee-
ters: Leuven 2004. 283 S., 37 Abbildungen, EUR 35.37, ISBN 90-429-1555-2.

Die beiden Kampener Alttestamentler legen eine Studie vor, die durch die inhaltliche
Durchdringung des tiberaus reichhaltigen Materials beeindruckt. Sorgfiltige exegetische
Beobachtungen zu Ri 13-16 werden konfrontiert mit einer Fiille von antiken und moder-
nen Nacherzihlungen, Predigten und Katechesen, Illustrationen, Filmen und musikali-
schen Darstellungen der Simson-Gestalt. Die zutage tretenden erheblichen Unterschiede
werden nicht nur herausgestellt, sondern auch theologisch reflektiert.

Kap. 1 bringt eine wissenschaftliche Exegese von Ri 13 als der Anktndigungserzihlung
eines Retters, der «beginnen (!) wird, Israel aus der Gewalt der Philister zu befreien» (Ri
13,5). Dass im Folgenden Simson mit Gewaltexzessen und seiner Begierde nach phili-
staischen Frauen geschildert wird, fiihrt den biblischen Erzihler/Redaktor zu keinen er-
kennbaren Irritationen und moralischen Urteilen. Ganz im Gegensatz zur nachbiblischen
Zeit: Sowohl die frithen Nacherzihlungen des Josephus und des (einst Philo zugeschriebe-
nen) Liber Antiquitatum Biblicarum als auch die hollindischen Familienbibeln des 19.-21.
Jh.s ringen ausnahmslos mit dem Zwiespalt zwischen gottlichem Auftrag und morali-
schem Missverstindnis (Kap. 2). Anstelle der biblischen Betonung von Gottes Rettungsini-
tiative in heilsgeschichtlicher Perspektive liegt das Interesse nunmehr auf einer erbaulichen
Erzihlung tber ein kinderloses Ehepaar - und in der Folge tiber einen Sohn, der Gottes
Auftrag immer wieder missachtet. Diese Beurteilung Simsons als eines Stinders, der von
Gott bestraft wird bzw. Vergebung braucht, wird jedoch dem nicht gerecht, was wir aus
Ri 14,4 als knappste Deutung erfahren: Dass Simson eine Philisterin heiraten will, <kommt
von JHWH, um einen Anlass gegen die Philister zu schaffen». Dass diese auffillige Deu-
tung von den Nacherzihlern in den Hmtergrund gedrangt und durch biblisch ungedeckte
moralisierende Deutungen ersetzt wird, zeigt eine massive <<Abhang1gke1t des Reznp1enten»
von einer ithm vorgegebenen Auslegungstradition (Kap. 3). Ein weiteres Beispiel ist die seit
Josephus und Pseudo-Philo geliufige Behauptung, Delila sei eine Hure gewesen, wogegen
R1 16 sich jeden Urteils enthilt (Kap. 4).

Andrerseits (Kap. 5) wird Simson in zahlreichen hollindischen Predigten als «Schatten-
bild Christi und Held des Glaubens» gesehen (vgl. Hebr 11,32 und Lk 1). Seine Ausschwei-
fungen werden dabei hdchstens als dunkle Folie erwihnt - was wiederum das Verhaftet-
sein in ethischen Normen ausserhalb des Richterbuchs belegt. Gleichwohl stellt Houtman
die schwerwiegende Frage, ob der Hebrierbrief und viele Predigten die Absicht des Schrei-
bers von Ri vielleicht besser treffen als die moderne Bibelwissenschaft (167).

Zeichnet Houtman fiir die ersten finf Kapitel verantwortlich, so Spronk fiir Kap. 6-9,
in denen klassische Musikwerke, Popmusik, Filme und feministische Deutungen disku-
tiert werden. In der Oper von Saint-Saéns und bereits im Textbuch Voltaires, aber auch im
Unterhaltungskino erscheint Simson hiufig viel frommer als im Alten Testament. Zuwei-
len wird er auch als besonders ehrlich oder als eher naiv geschildert, und seine Eltern er-
scheinen in traditionellerer Rollenverteilung als in Ri 13. Auch unterschwellige, aber deut-
liche Anspielungen auf neutestamentliche Ziige kommen vor.

Spronk referiert eindriicklich die besondere Vielgestaltigkeit feministischer Deutungen
(Kap. 9). Und er erschrickt ob des Nachweises, dass die offenen Stellen in Ri 13-16 durch
die spiteren Ausleger «sehr tendenzids aus einer vornehmlich minnlichen Perspektive ge-

ThZ 1/63 (2007) S. 97-108



98 Rezensionen

fllt werden» (255) und auch wissenschaftliche Exegese vor Stereotypen weniger gefeit ist,
als man hiufig meint. Feministische Deutungen fithren nicht in jedem Fall zu einem posi-
tiven Bild der Frauen um Simson.

Bibelstellen-, Namen- und Sachregister beschliessen das iiberaus anregende und zudem
gut lesbare Buch, das grosse Erwartungen an das angekiindigte Werk einer Hermeneutik
des Alten Testaments weckt.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Erik Aurelius, Zukunft jenseits des Gerichts. Eine redaktionsgeschichtliche Studie zum En-
neateuch (BZAW 319), Walter de Gruyter: Berlin/New York 2003. 244 S., EUR 68.-,
ISBN 3-11-017854-0.

Diese Studie fragt nach dem urspriinglichen Ende des DtrG und nach der Entstehung des
Gesamtzusammenhangs des «<Enneateuchs»; dabei entwickelt Aurelius diese Fragestellung
v.a. von den Epilogen zur Geschichte Israels (I Kon 17,7-23; 18,12) und von Ex 19,3b-8 her
(Kap. I).

Sekundire redaktionelle Zusitze haben zu sprachlichen und sachlichen «Besonderheiten
in 2 R 18-25» gefiihrt (Kap. II). Fundamentale redaktionelle Grenzen, die der Annahme ei-
ner durchlaufenden Grundschicht zuwiderlaufen, gibt es in I-II Kon aber nicht; dies will
Aurelius zeigen, indem er Unterschiede zwischen angeblichen Redaktionsblécken durch
Textbeispiele relativiert. Hinzu kommen Uberlegungen zur Kultgeschichte: Es gab weder
eine Reform Hiskias noch Josias (30f. mit Anm. 33.39); vielmehr konnten Zentralisations-
idee und Erstausgabe des DtrG erst in der kultpolitischen Unordnung der Exilszeit entste-
hen (40). Spitere Uberarbeitungen finden sich insbesondere in zusitzlichen Kénigsbe-
urteilungen (bei Hiskia, Josia, Manasse und Amon), die zur selben Redaktionsschicht wie
II Kon 18,12 gehoren und mit diesem Text das besondere Interesse an Mose teilen.

Die Untersuchung richtet sich in Kap. IV auf II K6n 17,7-23 und IT K6n 18,12. Selbst der
ilteste Teil von I Kon 17,7-23 (V. 21-23) zeigt Unterschiede zu den Kénigsbeurteilungen
und war noch nicht Teil der Erstausgabe des DtrG (781.). IT Kon 17,7-20 ist noch jiinger
und verwandt mit dem Grundgeriist des Richterbuchs und anderen (sekundiren) Ge-
schichtsbetrachtungen in Jos-I Kon, die im Unterschied zu den Konigsbeurteilungen
«gleichfalls das ganze Volk und das Erste Gebot oder (spiter) das ganze Gesetz im Blick
haben» (90), weshalb die Verbindung von Sam-K6n mit den vorausgehenden Biichern spit
zu datieren ist: Die Erstausgabe des DtrG umfasste nur die Biicher Sam-Kén (93). Im An-
schluss an Jer 7,22-28 wird spiter mit Ex 19,3b-8 und Il K6n 18,12 ein redaktioneller Rah-
men um die Geschichte des Gottesvolkes gelegt.

Die beiden Epiloge in II Kén 17f. werden im Kapitel V redaktionsgeschichtlich genauer
profiliert. Alle Kommentare zum Untergang Judas in II Kén 21-25 sind sekundir
(«DtrN»), aber literarisch nicht einheitlich (vgl. 126.1361.); sie wollen «Juda in Siinde und
Geschick mit Israel parallelisieren» (126). Il Kén 23,25-27 gehért mit der Rahmung Ex 19/
II K6n 18 zusammen und bringt noch einen neuen Aspekt ein: Fiir Juda gibt es eine Zu-
kunft «als Kirche, als Religionsgemeinschaft» (138; vgl. 1271.). I Kon 25,27-30 war schon
Teil der Erstausgabe des DtrG, das in zeitlicher Nihe zu der dort beschriebenen Begnadi-
gung Jojachins zu datieren ist (133).

Innerhalb der Rahmung Ex 19/I1 K6n 18 (die bereits die Einarbeitung der Priesterschrift
in den Ablauf der Geschichtsbiicher voraussetzt) und nach deren Vorbild wurde erst spiter
an verschiedenen Stellen - aber nicht iiberall durch dieselbe Hand - das Gehorsamsideal
(«auf Jhwhs Stimme horen») eingeschrieben (Kap. VI) und so eine Epochengliederung er-



Rezensionen 99

reicht (190); in Gen gleichen dhnliche Formulierungen die unbedingten Viterverheis-
sungen und die bedingte Sinaiverheissung von Ex 19,5f. miteinander aus (198). Kapitel VII
bietet eine Zusammenfassung.

Manche Ergebnisse dieser herausragenden Studie konnten auf grossere Zustimmung
treffen, so etwa die schon hiufiger vertretene Annahme, dass ein erstes DurG nur *Sam-
Ko6n umfasste. Innerhalb der Untersuchung von Sam-Kén bleibt Aurelius aber den Denk-
kategorien der «Gottinger Schule» verhaftet. Das zeigt sich z.B. darin, dass das Schlusswort
des ersten DtrG in 11 Kén 25,27ff. gefunden wird, obwohl das Profil dieses Abschnitts viel-
leicht durch den angestrebten Enneateuch-weiten Blick besser erkennbar wiire (vgl. etwa
IT K6n 25,27; Gen 40,13.20). Die behauptete Gleichsinnigkeit aller Konigsbeurteilungen
kann, obwohl sie selten so gut verteidigt wurde, nicht vollends tiberzeugen: Die gegen ein
Blockmodell in Kén beigebrachten Textbeispiele (vgl. etwa die Beurteilung von Konig
Ahas in I Kon 16,2 [25]) liegen z.T. auf den von Weippert u.a. behaupteten Redaktions-
grenzen; dass dort Mischformen der sonst spezifischen Formulierungen der Redaktoren
beobachtet werden kénnen, ist durchaus verstindlich, wenn ein iiberlieferter Redaktions-
block erweitert und die Grenze bearbeitet wurde.

Aurelius hebt Redaktionsschichten z.T. aufgrund geringer sprachlicher und sachlicher
Unterschiede voneinander ab (vgl. etwa die Differenzierung der Belege fiir «auf Jhwhs
Stimme héren» [169ff.]), ohne dass ein ausreichender Support durch theologie- und religi-
onsgeschichtliche Uberlegungen geleistet wiirde. Ist die Exilszeit wirklich die plausibelste
Epoche fiir das Aufkommen der Idee der Kultzentralisation? Und liegt diese Idee allen
Konigsbeurteilungen im gleichen Sinne zu Grunde? Diese Fragen erfordern eine metho-
disch vielfiltigere Diskussion.

Der Blick auf den Gesamtzusammenhang von Gen-II Kén ist grundsitzlich zu begriis-
sen. Die konkreten Thesen zum gesamten Enneateuch werfen aber Fragen auf. Wenn Ex
19,3b-8 so eng und ausschliesslich mit Il K6n 18,12 zusammenhingt, warum wird dann die
singulire Rede von der £°3772 n2%m aus Ex 19,6 in I K6n 18 nicht mehr aufgegriffen? Ist
die Aussage von Ex 19,3b-8 nicht eher vor dem Hintergrund der Sinaiperikope (und der
Einsetzung des Priesteramtes) als in Korrelation zu einem so weit entfernten Text wie
II Kén 18,12 zu profilieren? Uberhaupt bleibt unklar, was durch diese Rahmung genau
konstituiert werden soll. Um einen eigenstindigen, vorher nicht existenten Buchzusam-
menhang soll es sich ja offenbar nicht handeln. Wie hitte ein zeitgendssischer Leser diese
«Redaktion» durch die Rahmung Ex 19/11 Kén 18 erkennen sollen? Auch der Charakter
der Erstausgabe des DtrG bleibt undeutlich. Es stellt sich die Frage, in welchem Sinne sich
ein DtrG ohne Drtn eigentlich noch als «deuteronomistisch» beschreiben lisst.

Felipe Blanco Wif$mann, Ziirich

Galo W. Vera Chamaza, Die Omnipotenz ASurs. Entwicklungen in der As$ur-Theologie
unter den Sargoniden Sargon II., Sanherib und Asarhaddon (AOAT 295), Ugarit-Verlag:
Miinster 2002. 586 S., EUR 97.-, ISBN 3-934628-24-9.

Diese Untersuchung stellt die Uberarbeitung der von Prof. Dr. M. Dietrich und Prof. Dr.
M. Wifler betreuten Dissertation des Verfassers aus dem Jahre 1996 an der Philosophisch-
historischen Fakultit in Bern dar. Nach der knappen Einfiithrung folgen zwei Hauptteile:
Teil I (21-241) analysiert ausfiihrlich die Religionspolitik der sargonidischen Kénige Sar-
gon II., Sanherib und Asarhaddon gegeniiber Babylon und dem Marduk-Kult; dabei wird
danach gefragt, welche theologischen Vorstellungen tiber den assyrischen Staatsgott Assur
sich in den unterschiedlichen religionspolitischen Optionen der verschiedenen Herrscher



100 Rezensionen

ausdriicken. Auch die politische Geschichte dieser Zeit wird beriicksichtigt, v.a. in Exkur-
sen.

Sargon II. (21-70) habe eine Politik friedlicher Koexistenz gegeniiber Babylon betrieben;
in seinen Inschriften nimmt Marduk eine prominente Rolle ein, wenn er auch nicht Assur
aus der Rolle des Hauptgottes verdringt. Sargon wurde in Babylon sogar als Retter der
Stadt vor dem Chaldier Marduk-apla-iddina gesehen.

Den grossten Raum im ersten Hauptteil nimmt die Untersuchung der Religionspolitik
Sanheribs ein (71-167). Trotz der babylonfreundlichen Politik seines Vaters fand er schon
bei seinem Herrschaftsantritt eine aufstindische Haltung in Babylonien vor; u.a. deshalb
kam es zu einer Neuausrichtung seiner Politik, die zu schweren Auseinandersetzungen mit
der Priesterschaft in Babylon und schliesslich zur Zerstorung Esagilas gefiihrt habe. Mit
den assyrischen Quellen sieht Vera Chamaza die Schuld fiir diese Entwicklung (auch) bei
den Babyloniern. Sanherib wird in dieser Studie aber v.a. als Theologe gewtirdigt, der im
Rahmen einer Religionsreform die traditionelle Assur-Theologie massgeblich weiterent-
wickelt habe; zu beachten seien dabei v.a. vier «Theologumena» (133-151): die Allein- und
Weltherrschaft Assurs, die alleinige Verfiigungsgewalt dieses Gottes tiber das Schicksal der
Menschen und der Gétter, die Vorstellung von Assur als alleinigem Schépfer der Welt
(und letztlich auch der Gétter; die Schopfungstheologie Sanheribs enthalte so schon den
Ansatz zu einer Entwicklung zum Monotheismus; vgl. 146) und schliesslich die Uranfing-
lichkeit des Gottes, die sich in der Ineinssetzung mit dem urzeitlichen Gott An3ar («A¥3ur-
Angar-Hypostase») ausdriickt.

Sanheribs Nachfolger Asarhaddon (168-237) habe wiederum den Weg zu einer Versoh-
nungspolmk gegeniiber Babylonien gefunden; er beginnt den Wiederaufbau von Esaglla
und regiert ansonsten aus der Ferne. Marduk iibernimmt die herausgehobene Rolle eines
Erstgeborenen des Assur, bleibt damit aber dem assyrischen Staatsgott untergeordnet. Das
Weiterbestehen antiassyrischer Aktivititen in Babylonien konnte aber auch Asarhaddon
nicht unterbinden.

Der II. Hauptteil der Arbeit (245-586) enthilt die fiir die Analyse in Teil I bearbeiteten
Texte (in Transkription und Ubersetzung) sowie umfangreiche Indices und Verzeichnisse
der Abkiirzungen und der herangezogenen Literatur.

Die Studie von Vera Chamaza hinterlisst einen zwiespiltigen Eindruck. Einerseits ist sie
als Quellensammlung fiir die Bibelwissenschaft als besonders wertvoll einzuschitzen: Hier
wird eine durch einen Kénig durchgefiihrte «Religionsreform» durch umfangreiches Ma-
terial von Konigsinschriften bis hin zu privaten Briefen illustriert. Dieses Material ist zu-
dem durch die zahlreichen, vorbildlichen Indices leicht zuginglich und wird im Grossen
und Ganzen im I. Teil der Arbeit auch gewinnbringend kommentiert. Das Buch sollte des-
halb v.a. fiir diejenigen Forscher, die sich mit der «Josianischen Reform» beschiftigen, zur
Pflichtlektiire werden. Getriibt wird der dussere Eindruck durch eine iiberaus grosse Men-
ge an Druckfehlern. Nicht ganz einleuchten kann die Beschrinkung der Arbeit auf Sargon
IL. und seine beiden Nachfolger: Wire nicht angesichts der Fokussierung auf das Verhiltnis
zu Babylon auch eine Betrachtung der Religionspolitik Assurbanipals nétig gewesen? Eine
Reihe weiterer Details der Untersuchung bedarf sicherlich der kritischen Einordnung
durch die Assyriologen. Befremdlich erscheint aus der Sicht der christlichen Theologie
aber v.a. die iibergreifende Interpretation des Materials: Dass auch in der altorientalischen
Umwelt Israels mit «Theologie» zu rechnen ist, sollte eigentlich keinen christlichen Theo-
logen (mehr) erschrecken; dennoch erscheint es sonderbar, wenn in dieser Studie ganz
selbstverstindlich klassische Begriffe der christlichen Dogmatik (wie Hypostase, Natur,
Omnipotentia) auf die Religion Assyriens angewandt werden; eine Einfithrung, Abgren-
zung und Diskussion der Berechtigung dieser Wortwahl bietet das Buch aber an keiner



Rezensionen 101

Stelle; Vera Chamazas Ansatz zeigt damit Ahnlichkeiten zu S. Parpolas Deutung der assy-
rischen Religion und ist auf dhnliche Weise zu kritisieren (vgl. zur Diskussion etwa E.
Frahm, Wie «christlich» war die assyrische Religion? Anmerkungen zu Simo Parpolas Edi-
tion der assyrischen Prophetien, WO 31[2000/2001], 31-45). Obwohl die Religionspolitik
der sargonidischen Konige das Hauptthema der Untersuchung bildet, bleibt die Rolle des
Herrschers innerhalb des Gesamtgefiiges der neuassyrischen Religion merkwiirdig unre-
flektiert: Welche Handlungsspielrdaume hatte der Grosskonig eigentlich? Mit welchem
Recht kann Sanherib als «Reformator» (166) der Assur-Tradition bezeichnet werden? Hin-
ter den Vergleichen, die Vera Chamaza zwischen christlicher und assyrischer Theologie
vornimmt, lauert letztlich nicht nur die Gefahr der Parallelomanie, sondern auch der neu-
en Vereinnahmung des Alten Orients durch das Christentum, die ebenso abzulehnen ist
wie die alte Uberbetonung des Gegensatzes zwischen Israel und seiner Umwelt.

Felipe Blanco WifSmann, Ziirich

Donald B. Redford, The Wars in Syria and Palestine of Thutmose III. (Culture and History
of the Ancient Near East 16), Brill: Leiden/Boston 2003. XV +272 S., 7 Abb., 2 Karten,
6 Taf., 2 Faltkarten im Anhang , EUR 82.00, ISBN 90-04-12989-8.

Seit der Studie H. Grapows zu Beginn des vorigen Jahrhunderts harren die Annalen Thut-
mosis’ III. einer neuen und ausfihrlichen Bearbeitung. Diese wurde nun in exzellenter
Weise von dem ausgesprochenen Experten fiir die Geschichte Altigyptens besorgt. Donald
B. Redford hat in drei Teilen nicht nur den Annalentext Thutmosis’ III. bearbeitet (I), son-
dern auch simtliche weiteren dgyptische Quellentexte der Nebeniiberlieferung zu den Sy-
rienfeldziigen prisentiert, kommentiert und iibersetzt (II). Teil III bildet schliesslich die hi-
storische Analyse und somit die Synthese der Arbeit. Begleitet wird das Werk von einem
kurzen Epilog, Index und Tafeln; eine Bibliographie fehlt leider. Bedauernswerterweise ist
die beigefiigte Karte, insbesondere was die detailliert beschriebenen und topographisch ge-
nau zu lokalisierenden Ereignisse der Schlacht von Megiddo betrifft, nicht sehr hilfreich.
Man hitte sich generell mehr gutes Kartenmaterial gewiinscht, zumal eine exzellente
TAVO-Karte zu den Syrienfeldziigen Thutmosis® III. existiert.

Die agyptischen Texte werden stiickweise iibersetzt und (manchmal etwas knapp) kom-
mentiert. Dabei ist vor allem die neue Kollationierung der Annalen-Kolumnen 67a-82 her-
vorzuheben (23, Abb. 3), da hier wirklich neue Erkenntnisse gewonnen werden. Mehrere
besonders wichtige Diskussionen wie die Schilderung des Kriegsrats (I), die Abfolge der Er-
eignisse am Tag des Abmarsches (II) oder die Ortsnamenlisten (III) hat Redford in Exkurse
verlegt. In letzterem Falle wire es m.E. sinnvoll gewesen, klare Ubersichten in Tabellen-
form zu erstellen. Generell ist mangelnde Ubersichtlichkeit einer der wenigen Mingel des
Buches, was zugegebenermassen hauptsichlich dem Verlag anzulasten ist. Wie so oft bei
Brill steht der Preis in keinem Verhiltnis zur technischen Qualitit des Buches, insbeson-
dere des Layouts. Beispielsweise sind die Exkurse nicht eindeutig abgesetzt, d.h. man kann
nicht erkennen, wann sie enden und wann der Haupttext wieder beginnt. Auch die Unter-
scheidung zwischen Ubersetzung und Kommentar ist nicht besonders klar. Damit wird
auch ein Punkt angesprochen, der m.E. die Nutzbarkeit des Werkes erheblich einschrinkt.
Man fragt sich nimlich, warum der Autor auf eine Umschrift des dgyptischen Textes ver-
zichtet, zumal zu erwarten ist, dass die Arbeit bei einem solchen Thema auch fiir Nachbar-
wissenschaftler von grosstem Interesse sein wird. Hier wurde eine grosse Chance vertan!
Eigentlich wiire es sogar noch sinnvoller gewesen, bei der Bearbeitung den Hieroglyphen-
text im Stil der «Urkunden» einzubeziehen.



102 Rezensionen

M. Miiller ist in einer ausfiihrlichen Besprechung zu dem vorliegenden Werk besonders
auf die militirhistorischen Aspekte eingegangen (M. Miiller, OLZ 100 [2005] Sp. 17-23),
weswegen sich der Rezensent auf einige ausgewihlte Punkte beschrinkt, die mit seinem ei-
genen Betitigungsteld (F. Breyer, Agypten und Anatolien. Polmsche kulturelle und
sprachliche Kontakte zwischen dem Niltal und Kleinasien im 2. Jahrtausend v. Chr., Diss.
Basel 2005 [in Druckvorbereitung]; dort jeweils ausfiihlich zu den unten im Text ange-
schnittenen Punkten) in Bertihrung stehen.

Da wire zum einen die Diskussion um die Identitit des in den Annalen Thutmosis® IIL
erstmals genannten Toponyms Kti (16), hinter dem Helck Kilikien vermutet hat (W.
Helck, Die Beziehungen Agyptens zu Vorderasien im 3. und 2. Jahrtausend v. Chr. [AAT
5], Wiesbaden 21970, 281). Redford lehnt dies ab, ohne allerdings die Griinde dafiir darzu-
legen. Er versucht, den Ortsnamen mit der dgyptischen Wurzel kzz «rund sein» in Verbin-
dung zu bringen und damit als Flussschleifen des Euphrat zu interpretieren. MLE. liegt hier
eine Kurzform *Kizzi des sogar in der Geschichte des Sinuhe bezeugten (T. Schneider,
Sinuhes Notiz iiber die Konige. Syrisch-anatolische Herrschertitel in dgyptischer Uberlie-
ferung, Agypten und Levante 12 [2002] 257-272) Kauizza vor, des luwischen Namens fiir
die Region, welche in hethitischen Texten des Alten Reiches Adan(it)a genannt wird und
in der Grossreichszeit als Kizzyatna bekannt ist (G.F. del Monte, J. Tischler, RGTC 6/1-
2, 1978 und 1992, s.v., und M. Kiimmel, RLA V, Berlin 1980, 627-631). Zwar wiirde man
eher eine Schreibung * K¢ erwarten, doch ist in der 18. Dynastie das Oszillieren der Gra-
phien hinsichtlich der Dentalzeichen nicht ungewdhnlich. Helck war aus inhaltlichen
Griinden auf die Gleichung gekommen, und diese sind heute noch giiltig. Kizzuwatna ist
die Region des spiteren Hethiterreiches, die am meisten hurritisch geprigt war, und so ver-
wundert es nicht, beide Regionen nebeneinander als Bundesgenossen Mitannis genannt zu
finden (Urk. IV, 649:10).

Ein weiterer Punkt ist die Kontroverse um das Toponym isy (S. 82f.). Hier zeigt sich -
wie manchmal auch an weiteren Details -, dass Redfords Arbeit eigentlich ein Teil seiner
vor Jahrzehnten geschriebenen, unpublizierten Dissertation darstellt und dementspre-
chend manchmal bibliographisch nicht auf dem neuesten Stand der Forschung ist. Es gibt
namlich eine rege Diskussion um den Ortsnamen isy, die von Quack zusammengefasst
wurde (J.F. Quack, kfr3 und i3sy, Agypten und Levante 6 [1995]75-81), der zu dem Schluss
kommt, dass es sich hierbei um Alasia/Zypern handelt. M.E. ist jedoch selbst eine Glei-
chung mit dem kleinasiatischen /s#ua nicht auszuschliessen.

Ein Problem, das m.E. in der vorliegenden Arbeit mehr Raum einnehmen miisste (ledig-
lich S. 251 genannt), ist der sog. «Kurustama-Vertrag», ein Vertrag zwischen einem unbe-
kannten Pharao der 18. Dynastie und einem ebenfalls unbekannten hethitischen Grossko-
nig (D. Stirenhagen, Parititische Staatsvertrige aus hethitischer Sicht, Pavia 1985, 22-28; B.
Bryan, The Reign of Thutmosis IV, Baltimore 1991, 360, Anm. 32f.; T. Bryce, The King-
dom of the Hittites, Oxford 1999, 1281.). Nun hat gerade L. Singer eine neue Bearbeitung
aller Originalfragmente dieses Vertrages vorgelegt (L. Singer, The Kurustama Treaty Revi-
sited, in: D. Groddek & R. Roszle [Hg.], Sarnikel. Hethitologische Studien zum Gedenken
an Emil Orgetorix Forrer, Dresden 2004, 591-607). Wie de Martino und Klinger tiberzeu-
gend dargelegt haben, kann eigentlich nur Thutmosis III. der dgyptische Vertragspartner
gewesen sein (S. de Martino, A Tentative Chronology of the Kingdom of Mitanni from its
Rise to the Reign of Tusratta, in: H. Hunger & R. Pruszinszky [Hg.], Mesopotamian Dark
Age Revisited, Wien 2004, 35-42; J. Klinger, Synchronismen in der Epoche von Suppiluli-
uma I. Einige Anmerkungen zur Chronologie der mittelhethitischen Geschichte [Studia
Mediterranea 9], Pavia 1995, 235-248). Dieser Vertragsabschluss steht eindeutig im Zusam-
menhang mit den grossen militirischen Erfolgen Thutmosis’ III. in Vorderasien, welche



Rezensionen 103

die Herrscher der Nachbarreiche zum Handeln zwingen. Evident ist dies bei den Nennun-
gen von Geschenken aus Babylonien, Assyrien und Hatti (75.250-254). Dabei kann nicht
stark genug betont werden, dass in dieser Aufzihlung in Kol. 27 (Urk. IV, 701:6-9) der
Name «Assur» lediglich erginzt ist, und zwar wegen der angeblichen Eindeutigkeit der ge-
nannten Giiter und ihrer Herkunft (75, Anm. 109). Redford geht auf die ungewdhnliche
Bezeichnung des Hethiterreiches als «Gross-Hatti» (Ht; ) niher ein; seine Interpretationen
gehen in die richtige Richtung («appreciation of the composite nature of an imperial state»
[76]). Rezensent hat sich fiir eine Gleichung mit dem hethitischen terminus technicus fiir
das Grossreich Hattusas utne human- bzw. Hattusas humanz ausgesprochen, d.h. fiir eine
hethitische Lehniibersetzung im Agyptischen, was an sich bereits ein deutliches Zeichen
fiir intensive und regelmissige diplomatische Beziehungen zwischen Hethitern und Agyp-
tern ist.

Der letzte Punkt, der hier angesprochen werden soll, ist das hochst umstrittene Topo-
nym T#j (97), das mit den Aavobi in Verbindung gebracht wurde. Hier ist eine Viertelseite
eindeutig zu wenig Diskussion, zumal der m.E. stichhaltigste Vorschlag gar nicht erwihnt
wird, nimlich die Gleichung mit dem oben bereits erwihnten anatolischen Adan(iy)a bzw.
Adananann(i)- (Kleinasien [F. Starke], Der Neue Pauly VI, Stuttgart 1999, 518-533 [530]).

Im Grossen und Ganzen wird sich das Werk Redfords schon allein wegen des Themas,
aber auch aufgrund der philologischen und historischen Meisterschaft des Autors als Stan-
dardwerk erweisen, weswegen es umso bedauerlicher ist, dass es an Karten, Tabellen und
Umschrift mangelt und das Buch generell ziemlich uniibersichtlich gestaltet ist.

Francis Breyer, Basel

Lidija Matosevic, Lieber katholisch als nenprotestantisch. Karl Barths Rezeption der katholi-
schen Theologie 1921-1930, Neukirchener Verlag: Neukirchen-Vluyn 2005. X + 234 S.
(kt.), EUR 44.—, CHF 75.-, ISBN 3-7887-2075-1.

I. Vin. untersucht in ihrer Heidelberger Dissertation, einer (unverdtfentlichten) Anregung
ihres Doktorvaters M. Welker folgend, wie sich «das Verhiltnis Barths zum romischen Ka-
tholizismus» (2) zwischen 1921 und 1930 entwickelt. Obwohl die formell auf den refor-
mierten Bereich beschrinkte Géttinger Stiftungsprofessur (1921-25) Barth v.a. zur inner-
evangelischen Positionierung veranlasste, findet Vin. Barths Gottinger Texte (Kap. II) «bei-
nahe wichtiger» (12) als die Miinsteraner Jahre 1925-30 (Kap. III). Denn schon 1922 (in
«Die Theologie Calvins») sei fiir Barth die katholische - hier: die mittelalterliche - Theo-
logie als «strukturanalog» zum zeitgendssischen Protestantismus (19) dessen bleibende
Herausforderung. So lautet das Hauptergebnis der Vin. fiir die Gértinger Zeit, dass sich
Barths Entwicklung von der dialektischen Behauptung der «Unméglichkeit» von Kirche
und Theologie (vgl. GA 19, 91) zur Affirmation ihrer Mdglichkeit in Auseinandersetzung
mit dem Katholizismus vollziehe: Zwischen die katholische Verquickung von Kirche und
Offenbarung schalten Barths dogmatische Prolegomena von 1924 (dazu 75-98) das refor-
mierte Schriftprinzip ein (91f.), womit alle Bezugspunkte der fiir Barths spitere Dogmatik
grundlegenden Lehre von der dreifachen Gestalt des Wortes Gottes (79) gegeben seien. Mit
dieser, in der Kontroverse mit E. Peterson von 1925 (dazu 99-116) abgeschlossenen «Rela-
tivierung der Dialektik» (105 = 64) werde Barth in Miinster fihig, vorrangig die «Gemein-
samkeiten» (131) mit dem Katholizismus in den Blick zu nehmen (Vin. bezieht sich 129-
163 auf die hierfiir schulmissigen Vortrige «Der Begriff der Kirche» und «Der rémische
Katholizismus als Frage an die protestantische Kirche» von 1927 bzw. 1928). Barths Lei-
stung dieser Jahre sei, dass er durch «methodische Verkniipfung von Gnadenlehre und Ek-



104 Rezensionen

klesiologie» (141) das Sein nicht als «Seins-Oberbegriff> (178), sondern als gnadenhafte
Gabe verstehe. Wie in Gottingen gewinne Barth auch seine Miinsteraner Kerneinsicht im
Gesprich mit dem Katholizismus, nimlich mit E. Przywaras Deutung der analogia entis.
Doch sei Barths Analogielehre «im strengen Sinne» (187) weniger Auseinandersetzung mit
dem Katholizismus als mit den ehemaligen «<Kampfgenossen» Brunner, Bultmann und v.a.
Gogarten (214).

II. Trigt man diese Ergebnisse zusammen, so ergibt sich fiir Barths Stellung zum Katho-
lizismus der bemerkenswerte Gesamtertrag, dass der Katholizismus «fiir Barth keinesfalls
das Thema <Nummer eins> darstellt» (3), ja gar kein eigenes Thema, sondern eine Chiffre
fiir Themen der evangelischen Theologie (vgl. 19); v.a. dafiir, dass das Sein der Kirche nicht
positive Gegebenheit, sondern gnadenhafte Gabe ist. Leider fillt Vin. hinter dieses eigene
Ergebnis zuriick, wenn sie gerade anlisslich der Chiffrenthematik kritisiert, dass Barth
«mmer noch keine wirkliche Beschiftigung mit der katholischen Theologie» (22) zeige -
als sei der Katholizismus nun doch erst dann «wirklich> Thema, wenn man mit dem Finger
auf ihn zeigen kénne. Hier wirkt sich m.E. nachteilig aus, dass Vin. durchweg (z.B. 64; 105)
die altbekannte Entwicklung Barths von der Negation (Dialektische Theologie) zur Posi-
tion (Kirchliche Dogmatik) vertritt und damit am Ziel dieser Entwicklung das Kirchesein
in undialektischer Weise als positive Gegebenheit begreift. Im Ganzen also wiirdigt Vin.
in erfreulich klarer und unmissdeutbarer Darstellung die Kernergebnisse (v.a. Schrift- und
Analogielehre) von Barths Entwicklung der 1920er Jahre, bringt aber die bleibende Bedeu-
tung des dialektischen Ausgangspunktes dieser Entwicklung nicht hinreichend zur Gel-
tung.

Henning TheifSen, Bonn

Christophe Chalamet, Dialectical Theologians. Wilhelm Herrmann, Karl Barth und Rudolf
Bultmann, TVZ: Ziirich 2005, 327 (Text: 290) S., CHF 58.-, EUR 37.-, ISBN 3-290-
17324-0.

Die beiden iiberragenden Theologen des 20. Jahrhunderts, K. Barth und R. Bultmann,
kénnen nach threm Tode noch mehr als zu Lebzeiten nicht dem Schicksal entgehen, zum
Gegenstand einer vielfachen und oft kontroversen Deutung durch eine lingst nicht mehr
tibersehbare Anzahl von Interpretationen zu werden. Das hier zu besprechende Buch - die
von dem heute in New York lehrenden VI. erstellte englische Version seiner urspriinglich
in franzosischer Sprache in Genf geschriebenen Dissertation - ist einer der jlingeren Bei-
trige zu dieser uferlosen Diskussion. Es stellt wie manche seiner Vorginger den Begriff
«Dialektik» in den Mittelpunkt. Originell ist dieser Beitrag darin, dass er typische Ziige,
die der spiter so genannten dialektischen Theologie ithren Namen gegeben haben, bereits
bei Barths (B.) und Bultmanns (Bltm.) gemeinsamem Marburger Lehrer W. Herrmann (H.;
1846-1922) als das entscheidende Strukturmerkmal von dessen Theologie ausmacht. Diese
interpretiert der V{. iiberzeugend als Ausdruck von H.s prekirer Zwischenstellung zwi-
schen den theologischen Fronten seiner Zeit - «rechts» und «links», konservativ und libe-
ral - mit polemischer Abgrenzung nach beiden Seiten und, komplementir dazu, Aufnah-
me von Wahrheitsmomenten von dort wie von hier. H. lehnt es gleichermassen ab, dass
die Theologie es konsequent idealistisch lediglich mit Gedankeninhalten und sittlichen
Aufgaben oder andererseits naiv-dogmatisch mit «fiir wahr zu haltenden» Gegebenheiten
zu tun habe, «pantheistisch» wie bei Strauss bzw. historistisch wie bei Troeltsch oder rea-
listisch wie etwa bei Ritschl. Beide Aspekte, die in H.s Sicht zusammenfallen mit der Dua-
litdt von Gesetz und Evangelium oder Gotteserfahrung und Gotteserkenntnis, auch Abso-



Rezensionen 105

lutheit und Personalitit im Sein Gottes, Gottes Verborgenheit und Offenbarung usw., ha-
ben je ihr eigenes Recht und kénnen nicht miteinander ausgeglichen werden. «Herrmann
versuchte nicht, das Paradox zu unterdriicken, welches in den Gedanken «Gott allein kann
uns retten> und «wir miissen aktiv sein, wenn wir von unseren Stinden gerettet sein wollens
zum Ausdruck kommt. Jede des Neuen Testaments wiirdige Theologie muss dieses Para-
dox ins Auge fassen» (37). Die Spannung zwischen diesen beiden Aspekten ist in ganzer
Schirfe durchzuhalten. Dies ist nach Ch.s sorgfiltiger Analyse der beherrschende Zug von
H.s Theologie, der sie in einer Art dauerndem Zweifrontenkrieg fundamental dialektisch
macht. H.s theologiegeschichtliche Bedeutung liegt darin, dass er «eine neue theologische
Ara: eine dialektische Ara» inaugurierte resp. mittels seiner Berufung auf Luther «reinau-
gurierte» (50).

Der Hauptteil des Buches besteht darin, dass Ch. die unterschiedliche Aufnahme, Fort-
entwicklung und Transformation des H.schen Grundmotivs bei B. und Bltm. von deren
Anfingen bis etwa 1930, als sich ihre Wege zunehmend trennten, in fortlaufendem Quer-
vergleich nuancenreich und dann fiir die Folgezeit bis in die Reifegestalt der beiden Lebens-
werke summarisch nachzeichnet, jeweils unter dem Gesichtspunkt ihrer fortbestehenden
Nihe zu dem gemeinsamen Marburger Lehrer und zunehmenden Entfernung von ihm.
Das Ergebnis ist, kaum {iberraschend, dass Bltm. den Ansatz H.s konsequenter beibehilt
als B. Ch. bedient sich durchgehend der berithmten, griffig formulierten Gegeniiber-
stellung des «dogmatischen» und des «kritischen» Weges der Theologie, die B. in seinem
programmatischen Vortrag «Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie» von 1922 einge-
fiithrt hatte, ohne sie spiter wieder aufzugreifen. Blum. bleibt konsequent auf dem «kriti-
schen Weg», d.h. bei der unaufgelsten Spannung der dialektischen Gegensatzpaare, und
sieht bei B. mit wachsendem Misstrauen eine zunehmende Dominanz des «dogmatischen
Weges», d.h. die (nicht ohne Schwankungen) wachsende Betonung des Sieges Gottes iiber
den menschlichen Widerstand, der Gnade iiber die Siinde und damit ein Zuriicktreten der
Dialektik.

Mit bewundernswerter Unermiidlichkeit (die freilich an diejenige der Leser hohe Anfor-
derungen stellt) geht Ch. der Entwicklung der beiden Protagonisten der dialektischen
Theologie, ihren Berithrungen und Entfremdungen (auch auf persénlicher Ebene) sowie
ihrer beider Beziehungen zu allerlei Zeitgenossen nach. Dabei entsteht fiir die Jahrzehnte
bis 1930 ein lebendiges Bild der jeweiligen Gesprichskonstellationen mit manchen origi-
nellen und treffenden Urteilen - auch wenn auf dem vielbeackerten Boden weniger zu ent-
decken war als in dem Herrmann-Kapitel. Die Darstellung beruht durchgehend auf Pri-
mirquellen. Spitere Interpretationen und Kontroversen unter den Interpreten werden
dankenswerterweise nur so weit wie notig herangezogen.

Besonders schitzenswert scheint mir, dass Ch. der erst durch die Forschungen von B.L.
McCormack gegen eine hartnickige Fehlinterpretation durchgesetzten Einsicht beipflich-
tet, dass B.s Theologie mit der vielgenannten «Wendung zur Analogie» keineswegs aufge-
hort habe, «kritisch» und also dialektisch zu sein, und zwar - mit der Terminologie, die
Ch. von H. Schrder iibernimmt - im Sinne einer «supplementiren», d.h. ungleichgewich-
tigen Dialektik, in der das positive Moment das kritische tiberwiegt und integriert, im Un-
terschied zu der von H. und Bltm. vertretenen «komplementiren», in der beide sich die
Waage halten und die Paradoxie das letzte Wort behilt. Ch. untermauert diese Einsicht mit
eigenen, z.T. auch McCormack sanft korrigierenden Beobachtungen. In der strikten
Durchfiihrung dieser Einsicht sehe ich die hauptsichliche Stirke von Ch.s Arbeit.

Diese geht jedoch Hand in Hand mit einer eigentiimlichen Schwiche, die eine Folge der
Fixierung auf ein formales Strukturelement ist. Im Unterschied zu manchen anderen In-
terpreten gerit Ch. das Inhaltlich-Theologische nicht aus dem Blick, doch entgeht auch er



106 Rezensionen

der Gefahr nicht, dass es bei der im Interesse des Vergleichs zwischen B. und Bltm. erstreb-
ten Formalisierung in den Hintergrund gerit. Die Leidenschaft fiir die Sache, von der die
Autoren beseelt waren, wirkt in der Distanz des Beobachters gleichsam abgekiihlt. Dieser
Eindruck dringt sich an einer durchgehenden Tendenz immer wieder auf:

Zwar stellt Ch. anhand der Gotteslehre (KD III/1) von 1940 zutretfend fest, B. habe «je-
des Interesse an abstrakter, nicht-biblischer und nicht-dogmatischer Terminologie verlo-
ren» (233). Aber fiir seine eigene Darstellung zieht er keine hinlinglichen Konsequenzen
daraus. Im Zuge des Unternehmens, Unterschiede zwischen B. und Bltm. anhand des bei-
derseitigen Gebrauchs der Dialektik in den einzelnen Entwicklungsphasen und bei unter-
schiedlichen Thematiken herauszuarbeiten, riicken die je einer der beiden Seiten zugeord-
neten Stichworte bis zur Austauschbarkeit zusammen. Die priponderant bei der Bltm.-In-
terpretation gewonnenen, aber fiir die Dialektik insgesamt charakteristischen Begriffe auf
der «negativen» Seite erscheinen unter sich als oszillierend, bisweilen als quasi synonym:
Gottes Nein (Gericht), der Imperativ («der kritische oder [!] ethische Aspekt», 289), die der
Sachkritik bediirfende litera der Schrift, das Mitspracherecht der Philosophie, der ge-
schichtliche Charakter der menschlichen Existenz, das in der Rechtfertigung nicht besei-
tigte Stindersein, die Ferne und Verborgenheit (= Nichtobjektivierbarkeit) Gottes, der
Glaube als menschlicher, existenzieller Vollzug (fides qua creditur) usw. Auf der Gegensei-
te, bei der B.-Interpretation hervorgehoben, jedoch von Bltm. auch nicht geleugnet: Gottes
Ja (Gnade), die Unterordnung des Gesetzes unter das Evangelium, die positive Inhaltlich-
keit der litera der Schrift (fides quae creditur), die der Subjektivitit vorgegebene Objekti-
vitit dessen, worauf theologische Aussagen zielen, der «dogmatische Weg» usw. Zweifellos
taugen die mit diesen Begriffen in ihrer dialektischen Gegeniiberstellung formulierten Ge-
gensatzpaare durchaus dazu, die teilweise Ubereinstimmung und die sich schrittweise kli-
rende Unvereinbarkeit der dominierenden Anliegen B.s und Bltm.s zu beleuchten. Doch
wird die Gleichsetzung der mannigfachen Stichworte innerhalb jeder der beiden Reihen er-
kauft durch eine bedenkliche Schematisierung und die Einebnung wichtiger Nuancen. Das
markanteste Beispiel ist die Christologie. B.s (reformierte) Option fiir die An- und Enhy-
postasie der menschlichen Natur Jesu Christi in der Konstituierung seiner analogielosen
gott-menschlichen Person, also die Lehre, dass dieser Natur innerhalb der Person keine
selbstindige Subsistenz zukomme, verallgemeinert Ch. zu einem weiteren Exempel des
formalen dialektischen Prinzips: die gottliche Natur Christi entspricht dem Ja, der «posi-
tiven Seite», die menschliche Natur dem Nein, der «negativen Seite» der dialektischen Dua-
litit (174, 183, 227 u.6.). Demgemiiss schreibt Ch. dem jeweiligen konfessionellen Hinter-
grund - bei B. reformiert, bei Blum. lutherisch - eine viel zu hohe Bedeutung zu. Er ver-
steigt sich dazu, das fiir Bltm. fundamentale Luthersche «sola fide» gegen das von B. hoch-
gehaltene reformierte «soli Deo gloria» auszuspielen (246, 258, 289). Auf der allerletzten
Seite (290) relativiert Ch. unverhofft diese Zuspitzung (und damit implizit ein gutes Stiick
weit den so pointiert herausgearbeiteten Gegensatz der beiden Exponenten insgesamt)
durch die zutreffende Feststellung, dass die beiden Prinzipien sich in Wahrheit nicht aus-
schliessen, sondern sich gegenseitig voraussetzen. Liuft am Ende mit dieser Wendung das
Ganze auf eine nachtrigliche Entschirfung der Hauptthese hinaus?

Ein dusserlicher Mangel sei abschliessend noch erwihnt. Ch. legt seiner Benutzung der
Primirquellen die englischen Ubersetzungen zugrunde, wo immer es solche gibt, ohne die
Fundorte im Original anzugeben. Dadurch wird die Uberpriifbarkeit der Interpretation
empfindlich erschwert.

Hinrich Stoevesandt, Basel



Rezensionen 107

Jorg Lauster, Gott und das Gliick. Das Schicksal des guten Lebens im Christentum. Gii-
tersloher Verlagshaus: Giitersloh 2004. 222 S., EUR 19.95, ISBN 3-579-06500-9.

Gliick ist aktuell geworden als Sinn-Angebot durch Orientierungs- und Beratungsmedien,
fur die Philosophie als Frage nach dem «guten Leben» (iiber Habermas” Fokussierung auf
das «richtige Leben» hinaus), schliesslich fiir die Theologie als Frage nach dem «Sinn des
Lebens». Eudaimonia war in der griechischen Philosophie ein Zentralthema «gelingenden
Lebens». Aber im hellenistischen Judentum begegnet dieser Begriff nicht, und Gliicklich-
Werden firmiert in anderen Redewendungen und Bildern, aber mit einem klaren Profil:
«Erstens ist das Gliick immer gebunden an Gott als den letzten Grund der Wirklichkeit.
Gott ist der Geber des Gliicks. Zweitens ist das Gliick innerweltlich zu erfahren an Giitern
und Widerfahrnissen, die auf den Geber selbst verweisen, also auf ihre transzendente Her-
kunft hin durchsichtig werden. Gliick ist damit immer Ausdruck einer erfiillten Gottesbe-
ziehung, und der Lebensgewinn der Religion gestaltet sich konkret als Lebensmut und
Gottvertrauen. Schliesslich taucht drittens ... der Aspekt auf, dass aus der Freiheit und Un-
ergriindbarkeit des Gebers des Gliickes, Gott, letztlich auch die Undurchsichtigkeit und
Unverfiigbarkeit des Gliicks folgen miissen» (23).

Im ersten, historischen Teil der Arbeit wird die Gliicks-Thematik als im Christentum
«nahezu unterirdisch» dargestellt. Beginnend mit Jesu Verkiindigen des Reiches Gottes, ex-
emplarisch in seinen Gliicklich-Preisungen in der Bergpredigt Mt 5, 3-10 und seinem ent-
sprechenden Verhalten, werden die distanzierten Gliicks-Reflexionen christlicher Denker
wie Paulus mit seiner Abhebung des Heils von jeglichem innerweltlichen Gliickserfahren
und Gregor von Nyssa, Augustin und Eckhart bis zu Renaissance, Reformation und Auf-
klirung verfolgt (16-116). Das Christentum hatte und hat ein ambivalentes Verhiltnis zum
Gliick, am wenigsten stark etwa im christlichen Platonismus (44f.) und bei Thomas von
Aquin mit seiner Gliicks-Vorstellung der Gottesschau (63f.). Im Mittelalter gerit das
Gliick in die Spannung von Rationalitit (Gelehrsamkeit) und Mystik (Seelenfunken-Erfah-
rung). Die Renaissance-Philosophen wie Pico erheben die Autonomie zum «hohen und be-
wundernswerten Glick des Menschen» (90). Das Gliick wird jetzt profan, sikular, Anlie-
gen des Weltreiches, denn das Heil liegt allein in Gottes Hand, so bes. Luther (91ff.): «Das
bedeutet eine gravierende Umstellung. Im Grunde ist damit der Ubergang von der eudi-
monistischen Strebensethik, die nach den letzten Zielen des Menschen fragt, zur Pflicht-
ethik vorbereitet, der es darum geht, was der Mensch tun soll. Der Weg zu Kant scheint
damit geebnet» (94). Aber schon die altprotestantische Orthodoxie macht das Gliick wie-
der zum letzten Ziel des Menschen (98£.). In der Aufklirung kehrt sich die theologisch ver-
wehrte Frage nach dem Gliick als Heil um ins Irdisch-Gliickselige (Descartes, Spinoza,
Benthams Utilitarismus), bis Kant Gliick auf die «Selbstzufriedenheit» (Gliickseligkeit) be-
grenzt und vom «guten Leben» als «Erfiillung des unbedingten Anspruchs des schlechthin
Guten» radikal abgrenzt (106-112).

«In allen bedeutsamen philosophischen Stromungen des 19. und 20. Jahrhunderts spielt
das Gliick im Grunde keine Rolle mehr oder erscheint in negativ-pessimistischer Bre-
chung» (112). Subjektivierung des Gliicks (wohl im Sinne von Becks Individualisierungs-
These), der «Zusammenbruch der Metaphysik im 19. Jh.», der rasante Aufstieg des utilita-
ristischen Gliicks-Konzeptes laufen ineins mit der Verabschiedung des Gliicks-Themas in
der protestantischen Theologie (nicht in der katholisch-thomasischen Tradition). Im
«Ubergang von der Moderne in die Postmoderne» wird Philosophie plétzlich als «Lebens-
form» verstanden und betrieben: «Dabei wird mit (dem) Blick auf das Gliick deutlich, dass
das Grundkonzept des Eudimonismus, das der gesamten antiken Gliickslehre zugrunde
liegt, einen lebensnahen Aspekt des menschlichen Selbstverstindnisses darstellt ... Das ist



108 Rezensionen

eine so fundamentale Einsicht, dass sich ihr m.E. auch die Theologie nicht verschliessen
kann» (1 16).

Entsprechend wird im folgenden systematischen Teil im ersten Kap. (1) eine Theologie
des Gliicks entfaltet vom Versuch aus, den Eudimonismus theologisch zu rehabilitieren
(118ff.): «Im Streben nach Gliick folgt der Mensch der Anziehungskraft einer transzenden-
ten Dimension der Wirklichkeit», die aber nicht «von selbst schon das Erreichen des
Gluicks» sicherstellt, sondern hereinbricht als Erschliessung der «unendlichen Dimension
der Lebenswirklichkeit. Das Gliick, das er sucht und nach dem er strebt, kommt ihm sei-
ner eigenen Schwiche und der Widrigkeit der Welt zum Trotz entgegen. Nichts anderes
besagt der christliche Gedanke der Erlosung» (144). - (2) Gliick in der Zeit: Gliick wird
weder als blosse Lust-Selbst-Erfiillung erlebt (145ff.) noch hat es als Unverfiigbares und als
«Erwachen zur Wirklichkeit» eine vertiigbare Dauer iiber das situativ-momentane Ereignis
hinaus (151ff.). Im «Schweben im Unerschopflichen», im «Angriff auf das Unendliche», in
der Religion «stellt sich das Gleichgewicht und die Harmonie seines (sc. des Menschen)
Wesens wieder her» (Schleiermacher, zit. 163). Religion ist so etwas wie das Ereignis-Me-
dium von Gliick. - (3) Schliesslich miissen das unverfiigbare «Augenblicksgliick» (Passivi-
tit) und das «Strebensgliick» in ein «Gliickskonzept» integriert werden (171£f.). Es ist der
«Uberbietungscharakter des Augenblicksgliicks», der das Scharnier beider bildet (175). Fa-
zit: «Der Transzendenzeinbruch, der sich in der Erfahrung des Gliicks ereignet, wird als
Gotteserfahrung interpretiert. Das Gliick ist damit eine Art und Weise, die Wirklichkeit
Gottes in der Welt zu erfahren. Der Zusammenhang von Religion und Gliick ist im Chris-
tentum also genauer zu beschreiben als das Verhiltnis von Gott und Gliick» (189). Diesem
Anliegen ist Verf. historisch und systematisch in griindlicher Weise nachgegangen (vgl.
ders., Die Riickkehr des Gliicks, ZEE 47 [2003] 248-263).

Einige Anfragen sind an dieses spannende Buch zu richten: Wird Gliick nicht, wenn es
in Sinn-Gebung und Sinn-Annahme gipfelt (in gut griechischer Tradition), kognitivistisch
begrenzt (146ff., 153ff., 190 u.5.)? Wird im Passiv-Aktiv-Paradox nicht doch (gut abendlin-
disch-metaphysisch) ein identisches Subjekt durchgehalten, so dass die sonst betonte Ha-
martiologie und die Gnaden-Erfahrung ein klein wenig gemildert werden ( z.B. 171-187,
wo m.E. 186f. eine klassische Karikatur aufgebaut und versenkt wird)? Und was heisst
«Erlosung» (144, 1891, u.5.), etwa gegeniiber Verséhnung, Rechtfertigung? Fragen stellen
meint, ein interessantes Buch gelesen zu haben.

Uwe Gerber, Schopfheim



	Rezensionen

