Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 1

Artikel: Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? :
Probleme und Perspektiven

Autor: Barth, Hans-Matrtin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877810

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher
Dogmatik?

Probleme und Perspektiven

Christliche Theologie wurde, ob sie sich dessen bewusst war oder nicht, nie
anders als in Kontexten betrieben. Seit der Aufklirung galten die Gebildeten
unter den Verichtern der Religion als ihre privilegierten Gesprichspartner;
zu Beginn des 21. Jahrhunderts beginnen die nichtchristlichen Religionen die-
se Rolle einzunehmen. Dass sich damit erhebliche Probleme verbinden, ist of-
fensichtlich, zumal die traditionellen Fronten und Kontexte, wenn auch in
teilweise veranderter Gestalt, ja weiter bestehen. Ein Projekt «Evangelischer
Glaube im Kontext der Weltreligionen», wie ich es in meiner Dogmatik zu
realisieren versucht habe, muss daher unterschiedlichste Reaktionen hervor-
rufen. Sie hingen natiirlich mit dem jeweiligen Standort des Betrachters und
Evaluators zusammen: Der an der traditionellen Front orientierte und primir
philosophisch Interessierte zieht der Fiille religionsgeschichtlichen Materials
griindliche Reflexion vor!, wihrend der Masai-Missionar die Beriicksichti-
gung der Stammesreligionen vermisst.2 Dem Katholiken fehlt die ithm ver-
traute Ekklesiologie?, der Reformierte ist skeptisch wiederum gegeniiber dem
Phinomen und dem Begriff Religion*, wihrend einem anderen Beobachter
ohnehin der ganze Ansatz zu reformiert vorkommt.® Der Praktische Theolo-
ge findet, seine Disziplin sei «oft recht zufillig und unzureichend wahrgenom-
men»®; wer sich mit Esoterik beschiftigt, hilt ggf. die Auseinandersetzung
mit «kontextueller Religiositt» fiir wichtiger als die mit den Weltreligionen’,

U K. Ruhstorfer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext
der Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Giitersloh 22002, ThLZ 129 (2004), 566-568 (5671.).

2 M. Fischer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der
Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Giitersloh 2001, NELKB H. 7/2002, 57.

> Bruno Forte brieflich sowie P. Liining, Unterschiedliche konfessionelle Zuginge zum
Gesprich mit den «Weltreligionen». Analyse und kritische Wiirdigung evangelischer
Positionen, Cath(M) 57 (2003) 175-192 (vgl. bes. 184-186). Orthodoxe Perspektive: M.
Begzos, in: Zovoén 86 (2003) 127-129.

* 8. Rostagno, Fede evangelica nel contesto delle religioni, Protestantesimo 58 (2003)
401-405.

> L. Lies S], Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der
Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Giitersloh 2001, ZKTh 126 (2004) 459-463; s. 463.

¢ D. Stollberg, Dogmatik im Jahrhundert des religiosen Pluralismus (Buchbericht).
Praktisch-theologische Anmerkungen zu Hans-Martin Barths neuer «Dogmatik»,
PTh 91 (2002) 525-528 (527).

7 W. Thiede, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der
Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Giitersloh 2001, in: Braunschweiger Beitrige. Fiir

ThZ 1/63 (2007) S. 79-96



80 Hans-Martin Barth

und wenn ein Rezensent kurz vorher eine Arbeit tiber den «deus absconditus»
vorgelegt hat, fillt thm auf, dass die Unterscheidung zwischen verborgenem
und offenbarem Gott hilfreich gewesen wire.® Dariiber hinaus wird gelegent-
lich angemahnt, bestimmte Literatur stirker zu beriicksichtigen, ggf. vor al-
lem die Verdffentlichungen des Rezensenten selbst.’

Insgesamt aber hat das Projekt viel Lob und Zuspruch gefunden; am origi-
nellsten fand ich die Uberschrift einer Rezension von Heinz Réhr: «Dogma-
tisch und doch ein Gliicksfall»!°, Es se1 hiermit verraten, dass ich in meinem
Tagebuch vor dem Erscheinen des Buches mir selbst eine ausfiihrliche kriti-
sche Rezension geschrieben habe, in Erwartung dessen, was da kommen soll-
te. Es kam nicht alles so, wie ich es vorausgesehen hatte; insbesondere blieben
massive Einwinde von religionswissenschaftlicher Seite und aus dem evange-
likalen Lager bisher aus. Aber man lernt ja weniger aus der Zustimmung als
aus konstruktiver Kritik. Ich méchte im Folgenden danach fragen, auf welche
Probleme einer christlichen Theologie im Kontext nichtchristlicher Religio-
nen die bisherige Diskussion meines Projekts aufmerksam gemacht hat und
welche Perspektiven fiir die Weiterarbeit sich daraus ergeben. Es sind vorwie-
gend Fragen einerseits methodologischer Natur, andererseits des theologi-
schen Ansatzes. Ich beginne mit den methodologischen Problemen.

1. Methodologische Probleme

1.1 Das Genus

Die erste Frage, die sich im Blick auf christliche Theologie im Kontext nicht-
christlicher Religionen stellt, ist die, auf welcher Ebene Text und Kontext the-
matisiert werden sollen. Soll es sich um eine pragmatisch verstandene Ge-
brauchstheologie handeln, die sich fiir den konkreten Dialog einsetzen ldsst?
Oder geht es um eine religionsphilosophische Verhiltnisbestimmung? Was
schliesslich konnte eine Dogmatik im Kontext nichtchristlicher Religionen
charakterisieren? Jedes dieser verschiedenen Genera hat seine eigenen Zielset-
zungen, Voraussetzungen und methodischen Prinzipien. Der primir am kon-

Theorie und Praxis von RU und KU, Heft 3/2002, 56f.

8  U.H.J. Kortner, Synkretismus und Differenzwahrnehmung als Problem einer Theo-
logie der Religionen, in: Ch. Danz, U.H.]. Kortner (Hg.), Theologie der Religionen.
Positionen und Perspektiven evangelischer Theologie, Neukirchen-Vluyn 2005, 57-76
(73 sowie Anm. 37).

® H. Waldenfels, Dogmatik im Kontext der Weltreligionen, ZMR 88 (2004) 284-289
(284.286).

10 H. Réhr, Christentum und Weltreligionen. Dogmatisch und doch ein Gliicksfall,
Freies Christentum 54 (2002) 43f. Der Text dieser Rezension erschien in mehreren
Zeitschriften.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 81

kreten Dialog Interessierte wird nach dem gemeinsamen Nenner suchen und
ithn beispielsweise in der Goldenen Regel finden, wie dies bet Hans Kiings Pu-
blikationen zum «Weltethos» der Fall ist. Dass sich beispielsweise fiir den Dia-
log mit Islam und Judentum die Trinititslehre nicht besonders eignen diirfte,
bedarf keiner niheren Erliuterung. Der Freiburger katholische Theologe Pe-
ter Walter hat Raimundus Lullus als meinen «mittelalterlichen Vorginger»
apostrophiert; Lullus habe die Uberlegenheit des christlichen Glaubens auf-
grund von Einsichten der Vernunft nachweisen wollen. Mein Anliegen sei
immerhin bescheidener: Ich wolle den christlichen Glauben gesprichstihiger
machen.!! Letzteres ist zwar der Fall; es ist aber gleichsam als Nebenprodukt
gedacht, das sich bei einer neuen Selbstwahrnehmung christlichen Glaubens
von selbst ergeben miisste.

Die zweite Ebene wire die der religionsphilosophischen oder auch funda-
mentaltheologischen Verstindigung tiber eine «Theologie der Religionens».
Philosophische Grundfragen miissten hier in der Tat vorweg gestellt werden,
insbesondere eine philosophische Bestimmung von «Religion» iiberhaupt,
wie sie Hans Waldenfels in meiner Dogmatik vermisst. Ubergeordnete Ge-
sichtspunkte miissten erhoben, eine tiber die einzelnen positiven Religionen
sich erhebende Sicht mindestens spekulativ erarbeitet werden.!? Nicht Basis-
Aussagen des christlichen Bekenntnisses, wie etwa die Trinitdtslehre, diirften
als Ausgangspunkt dienen. Gerade die Trinitdtslehre miisste mindestens auf
Zeit und aus methodologischen Griinden zuriickgestellt oder doch infrage ge-
stellt werden, wie dies Reinhold Bernhardt vorschligt.!* Dann liesse sich im
Sinn einer Philosophie der Religion auf Hegel rekurrieren, in dessen Umfeld
Karlheinz Ruhstorfer meinen Ansatz angesiedelt findet: «Der christliche, tri-
nitarische Glaube birgt in sich den Schliissel zum Begreifen von Religion als
der erfiillten Beziehung von Mensch und Gott.»!* Dies aber ist mitnichten das
Ziel einer Dogmatik, die den evangelischen Glauben im Kontext der Weltre-
ligionen zu bedenken versucht.

Ausgangspunkt einer Dogmatik ist das Bekenntnis - das Bekenntnis einer
Konfession oder eines einzelnen Autors, wie er sich dieses Bekenntnis zu ver-
treten getraut. Der Ansatz bei den zentralen Aussagen des Bekenntnisses ist
dabei nicht nur legitim, sondern konstitutiv. Reinhold Bernhardt hat dies zu-
treffend wahrgenommen, wenn er mir attestiert: «<He does not try to identify
any central meta-religious perspectives, but presents and maintains a position

I P. Walter, Durch Erfahrung des Fremden Eigenes stirken. Dogmatik / Ein gelunge-

ner Versuch, die zentralen Aussagen des christlichen Glaubens mit denen anderer
Religionen zu vergleichen, in: Rheinischer Merkur, 5. Sept. 2002.

12 Waldenfels, Dogmatik im Kontext der Weltreligionen, 284f.

B R. Bernhardt, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatics: The Protestant Faith in the Context
of World Religion: A Textbook, Giitersloh 2001, ER 56 (2004) 270-272 (272).

4 Ruhstorfer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 567.



82 Hans-Martin Barth

linked to what is contained in Christian confessions of faith.»* Ich wundere
mich nur, wieso er dann meint, die trinitarische Perspektive solle zurtickge-
nommen werden. Fiir eine Dogmatik scheint mir das abwegig. Ich kann sie
natiirlich aus binnenchristlichen Griinden infrage stellen, aber das meint er in
diesem Zusammenhang offensichtlich nicht. Ich kann uberlegen, ob der trini-
tarische Glaube von der biblischen oder auch von der reformatorischen Tra-
dition her gesehen der richtige Ansatz sein kann. Sollte evangelische Theolo-
gie nicht eher beispielsweise bei der Rechtfertigungsbotschaft einsetzen?!t
Dies ist eine diskutable Uberlegung. Doch scheint mir klar, dass die Rechtfer-
tigungsbotschaft ohne das trinitarische Bekenntnis in der Luft hingt und zu
ihrer Explikation eben dieses Bekenntnisses bedarf. Ich habe keinerlei Ver-
stindnis dafiir, wenn ausgerechnet das katholische Publik Forum in harschem
Ton fiir eine evangelische Dogmatik «selbstkritischen Vorbehalt» anmahnt
und sich iiber zu «viel dicke Theologiegebiude auf schwachem historischem
Grund (Dreieinigkeit Gottes)» erregt'” oder wenn Martin Hailer kritisch
festhilt, es bleibe eben doch bei einer «christlichen Letztinterpretation des
Religiosen> in Hegelschen Bahnen».'® Gelegentlich werde ich daraufhin ange-
sprochen, dass Carl Heinz Ratschow schon vor Jahrzehnten ein dhnliches
Projekt gefordert habe;!® inwieweit es Ratschow nur um die Bereitstellung
von Analogien oder tatsichlich um eine durch sie erfolgende Reformulierung
der Dogmatik gegangen wire, entzieht sich meiner Kenntnis.? Ich sehe mein
Anliegen auch durch Ninian Smarts und Steven Konstantines «Christian Sy-
stematic Theology in a World Context»?! nicht eingel6st, die ja nur wenige
Topoi thematisiert. Eher schon treffen meine Absicht die Arbeiten von Ken-

15 Bernhardt, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatics, 270.

16 M. Hiittenhoff, Die Moglichkeit einer am Rechtfertigungsgedanken orientierten plu-
ralistischen Theologie der Religionen, in: Danz, Kértner, Theologie der Religionen,
121-150.

7" N. Copray, Viel Selbstsicherheit, was der Glaube sei, in: Publik Forum 22. Mirz
2002.

18 M. Hailer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der
Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Giitersloh 2001, OR 51 (2002) 262-264 (263). Zu den
Hegelschen Bahnen s. oben!

19 Joachim Ringleben brieflich (13.11.2001); vgl. R. Hempelmann, Rez. zu: H.-M. Barth,
Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der Weltreligionen. Ein Lehrbuch,
Giitersloh 2001, Materialdienst. Zeitschrift fiir Religions- und Weltanschauungsfragen
65 (2002) 219-221 (219).

20 Theo Sundermeier brieflich (13.12.2001): «Seinerzeit hatte Carl Heinz Ratschow ver-
schiedene Kollegen gefragt, eine Arbeitsgemeinschaft zu bilden, die zu jedem Topos
der Dogmatik religionsgeschichtliche Parallelen und Analogien zusammenstellen
sollte. Dadurch sollte gezeigt werden, wie tief unsere Dogmatik religionsgeschichtlich
eingebunden ist, aber auch das eigene Profil sollte dadurch deutlich werden.»

2L N. Smart, St. Konstantine, Christian Systematic Theology in a World Context, Lon-
don 1991.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 83

neth Ward, die aber auch in ihrer Gesamtheit keine «Dogmatik» (noch dazu
mit Lehrbuch-Charakter) ergeben.? Insofern stellt mein Projekt tatsichlich
eine Innovation dar, und insofern ist es verstindlich, dass dieses neue Genus
leicht in den Bahnen von Dialog oder Theologie der Religionen interpretiert
und damit gelegentlich nicht von seiner Intention her verstanden wurde.

Was folgt aus dieser Problemlage? Die verschiedenen Genera christlicher
Auseinandersetzung mit nichtchristlichen Religionen miissen scharf von ein-
ander unterschieden und gegeneinander profiliert werden. Dabei diirften sich
auch Uberschneidungen zeigen. Klirung des eigenen Standorts ist fiir Dialog
in jedem Fall wichtig. Eine interreligios sensible Dogmatik wird auch fiir den
konkreten interreligiosen Dialog hilfreich sein. In der Frage nach dem Ver-
hiltnis von dogmatischer und religionsphilosophischer Bemiithung werden
unterschiedliche Ansitze denkbar. Katholischen Autoren werden vorgeschal-
tete fundamentaltheologische Vorklirungen wichtig sein, wihrend evangeli-
sche Theologie ihre Voraussetzungen innerhalb der Dogmatik begriindet
sieht und sich nur in formaler Hinsicht um Vorklirungen bemiht. Hier liegt
jedoch ein Bereich, in dem es zu klareren Verhiltnisbestimmungen kommen
sollte.

1.2 Auswahl

Die Frage nach der sachgemissen Auswahl der Partner stellt sich je nach Ge-
nus unterschiedlich. Der den Dialog Suchende wird sich vermutlich auf eine
einzige Religion konzentrieren, die in seinem Umfeld besonders dazu heraus-
fordert, und das ist in Mitteleuropa zweifellos der Islam. Der Religionsphilo-
soph wird sich viele, wenn nicht tendenziell alle Religionen zum Gegenstand
seines Nachdenkens wihlen und dabei die Abstraktion kaum vermeiden kon-
nen. Fiir das Projekt Dogmatik stellt sich die Frage in einer doppelten Hin-
sicht: Von welchem Verstindnis des Christentums soll ausgegangen und wel-
che Religionen sollen einbezogen werden?

Ist nicht das Christentum bereits in sich zu vielfdltig, als dass man hier ei-
nen klaren Ausgangspunkt finden kénnte? Neben den konfessionellen Gross-
familien, die schon unter sich wahrlich gentigend Lehrdifferenzen haben, ste-
hen die Freikirchen, die jungen Kirchen, die afrikanischen Unabhingigen
Kirchen, die Charismatiker und andere mehr. Insofern kdnnte es gefordert
scheinen, vor einer interreligios sensiblen Dogmatik erst einmal eine dkume-
nische Dogmatik zu konzipieren, von der aus die Beziehung zu nichtchristli-
chen Religionen bedacht werden kdnnte. Auch eine 6kumenische Dogmatik,

2 K. Ward, Images of Eternity. Concepts of God in Five Religious Traditions, London
1987; ders., Religion and Revelation. A Theology of Revelation in the World’s Religi-
ons, Oxford 1994; ders., Religion and Creation, Oxford 1996; ders., Religion and
Human Nature, Oxford 1998; ders., Religion and Community, Oxford 2000.



84 Hans-Martin Barth

wollte sie nicht nur Kirchenkunde in Lehrfragen sein, muss allerdings von ei-
nem bestimmten konfessionellen Standpunkt aus geschrieben und verantwor-
tet sein. Insofern ist der klare konfessionelle Standort auch einer interreligios
orientierten Dogmatik unverzichtbar, selbst wenn Hans Waldenfels dafiir
kein Verstindnis hat?® oder Lothar Lies findet, mein Projekt werde «von nur
einem schmalen christlichen Konsens» getragen?*; mit seiner Vermutung, er
habe eine «der reformierten Theologie nahe stehende Dogmatik» vor sich®,
greift er ohnehin ins falsche Register.

Wie steht es aber nun mit der Auswahl der Religionen, die in die dogma-
tischen Uberlegungen einbezogen werden sollen? Hier ist die Sachlage natiir-
lich noch ungemein schwieriger. Welche Religionen zihlen iiberhaupt zu den
«Weltreligionen»? Neben den «Weltreligionen» aber stehen die «unzihligen
Stammesreligionen (...), zwar jeweils fiir sich genommen nur Minorititen, die
mit ithren Anhingern zusammengenommen aber auf mehrere hundert Millio-
nen» Menschen kommen.?® Dazu treten etwa in Japan Neu- und Neuneureli-
gionen. Inwiefern ist auch die «Religionslosigkeit» eigens theologisch zu wiir-
digen?? Dies sind zweifellos nicht einfach zu 16sende Fragen. Den chinesi-
schen Bereich und somit Daoismus und Konfuzianismus habe ich aus pragma-
tischen Griinden weitestgehend aussen vor gelassen. Die Stammesreligionen
kommen m.E. nur insoweit in Frage, als sie sich selbst theologisch artikuliert
haben und insofern als Gesprichspartner wahrgenommen werden kénnen;
andernfalls wire man hier ganz auf religionswissenschaftliche, von aussen er-
folgende Interpretationen angewiesen. Die Welt der Religionslosen schliess-
lich stellt sich phinomenologisch so anders dar als die der Religionen, dass es
hier eines eigenen Anlaufs bedarf, wenn man nicht in der Abstraktheit des
Epilogs meiner Dogmatik verbleiben will.

Als stirkste Herausforderung empfinde ich die Frage nach der Stellung des
Judentums. Mit Recht stellt Martin Hailer fest: «Ist der Vater Jesu Christi
aber niemand anders als der Gott Israels, so fragt sich, ob dieser Zugang dem
singuliren Verhiltnis der Christenheit zum ersterwihlten Volk entspricht.»?
Das habe ich mich natiirlich auch gefragt. Gerade die theologischen Bemii-
hungen von Friedrich Wilhelm Marquardt oder Berthold Klappert scheinen
hier ein michtiges Veto anzumelden. Das hier zu klirende Problem besteht
in der Verhiltnisbestimmung von «Israel» und «Judentumy», die, nebenbei be-
merkt, auch in den einschligigen Verlautbarungen der EKD bzw. der Leuen-
berger Kirchengemeinschaft nicht geklirt wird. Ist das Judentum insgesamt

2 Waldenfals, Dogmatik im Kontext der Weltreligionen, 264.
2+ Lies, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 463.

35 Ebd.

2% Fischer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik.

¥ Waldenfels, Dogmatik im Kontext der Weltreligionen, 284.
28 Hailer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 263.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 85

und insbesondere das religios orientierte heutige Judentum ohne weiteres zu
identifizieren mit dem biblischen Israel? Rein phinomenologisch gesehen er-
scheint es jedenfalls als eine Religion, die zwar viel mit dem alten Israel zu tun
hat, aber doch eine eigene Religion neben dem Christentum darstellt. Es
mochte wohl auch selbst so verstanden werden. Auch der christliche Autor
kann es jedoch so darstellen, «dass man als Leser den (heimlichen) Impuls
verspiirt: Eigentlich miisste ich Jude werden», wie mir Heinz Rohr bestitigt.?

Wie ist mit dieser Problemlage umzugehen? Im Sinne kirchenkundlicher
Information, die dem Dialog dienen mag, ist eine stirkere konfessionsspezifi-
sche Differenzierung natiirlich zu erreichen. Dazu hat Ekkehard Wohlleben
eine sehr brauchbare Studie vorgelegt.’® Im Blick auf nichtchristliche Religio-
nen diirften, wenn man sich nicht mit einem Uberblick zufrieden geben
kann, Emzeluntersuchungen angezeigt sein. Wir brauchen in der Tat eine
Verhiltnisbestimmung zwischen Christentum und den einzelnen nichtchrist-
lichen Religionen, wie sie unter der Perspektive konkreter Begegnung ansatz-
weise Perry Schmidt-Leukel kiirzlich versucht hat. Dogmatisch gesehen
wire eine Verhiltnisbestimmung zwischen christlichem Glauben und der
Lehre der einzelnen nichtchristlichen Religionen hilfreich, ja langfristig not-
wendig. Die grosste Herausforderung stellt dabei der Islam als eine nach-
christliche Religion dar, die ihrerseits bereits christliche Aussagen aufnimmt,
missversteht oder jedenfalls mit ihnen arbeitet.?? Bei einem solchen Vorhaben
konnte auch das spezifische Verhiltnis zwischen christlicher Lehre und der
Lehre des heutigen Judentums angemessen bearbeitet werden; dieses miisste
allerdings seinerseits wiederum in seiner Vielfalt und Disparatheit wahrge-
nommen werden.

1.3 Wahrnehmung

Damit ist bereits ein drittes methodologisches Problem angesprochen, das
mehrere Facetten hat: Wie werden nichtchristliche Religionen, aber auch
christlicher Glaube wahrgenommen? Hat der gelebte Glaube nicht einen an-
deren Zuschnitt als die Dogmatik? Man denke im Blick auf das protestanti-
sche Christentum an die Diastase zwischen der dogmatischen Bedeutung und
der faktisch weitgehenden Irrelevanz der Rechtfertigungslehre! Das zweite

¥ Er fugt allerdings sogleich hinzu: «wenn auch buddhistischer Jude»; vgl. Hessisches
Pfarrerblatt 2002, 8f., Anm. 17.

3 Die Kirchen und die Religionen. Perspektiven einer 6kumenischen Religionstheolo-
gie, Gottingen 2004.

31 P. Schmidt-Leukel, Gott ohne Grenzen. Eine christliche und pluralistische Theologie
der Religionen, Giitersloh 2005, 307-477.

32 Vgl. z.B. A. Renz, St. Leimgruber, Christen und Muslime. Was sie verbindet. Was sie
unterscheidet, Miinchen 22005 - ein Werk, das freilich eher phinomenologisch ange-
legt und am Vergleich von einzelnen Elementen interessiert ist.



86 Hans-Martin Barth

hier sich stellende Problem, das in der bisherigen Diskussion allerdings kaum
angesprochen wurde, ist das von Geschichte und aktuellen Prozessen: Welt-
religionen haben eine viele Jahrhunderte lange Geschichte und sind auch heu-
te in Bewegung. Woran soll sich der Betrachter orientieren? Schliesslich gibt
das Verhiltnis von einzelnen Lehraussagen und deren Kontext im Gesamtsy-
stem der jeweiligen Religion schwerwiegende Probleme auf.

Wie einseitig der Zugang (m)einer Dogmatik zu nichtchristlichen Religio-
nen ist, ging mir in einem zufilligen Gesprich mit einer Dame auf, mit der
ich bei einem Flug nach Agypten in Kontakt kam. Nachdem sie sich iiber
mein Projekt erkundigt hatte, meinte sie: Der Hauptunterschied zwischen
den Religionen liege doch wohl in dem, was deren jeweilige Anhinger und
Anhingerinnen essen und was nicht, also in den unterschiedlichen Speisevor-
schriften. In meiner Dogmatik sucht man das Stichwort «Speisevorschriften»
umsonst. Fehlt es oder gehort es dort nicht hin? Nach Ansicht des Prakti-
schen Theologen Dietrich Stollberg darf es nicht nur um die wichtigsten in-
haltlichen Aussagen der Religionen gehen, «<sondern eigentlich ebenso um die
wichtigsten kulturellen Traditionen, denen die Religion jeweils Ausdruck
verleiht. Das iibersehen Exegeten und Dogmatiker mit schoner Regelmissig-
keit (...)»**. Auf diese Weise kommen auch nichttheologische Faktoren nicht
in den Blick, durch die bestimmte Lehraussagen mitunter bedingt sind und
die erhebliche Storfaktoren darstellen kénnen.** Der gesamte Bereich gelebter
Religion ist in erster Linie fiir die konkrete Begegnung und den Dialog von
Belang; es gilt, den Festkalender des Partners zu kennen und ggf. Feste ge-
meinsam zu feiern. Aber in der Tat ist hier auch vom Dogmatiker eine gros-
sere Aufmerksamkeit gefordert, wenngleich er sich natlirlich auf die theolo-
gische Artikulation gelebter Spiritualitit beziehen und konzentrieren muss.
Dass seine Aussagen ihrerseits wieder auf gelebte Spiritualitdt zielen sollten,
ist mir aber im Unterschied zu manchen meiner Zunftgenossen durchaus
wichtig.

Schwieriger scheint mir die Frage nach der Geschichte einer Religion und
nach zur Zeit laufenden Prozessen. Woran soll man sich im Blick auf die weit
{iber 3000 Jahre alte und iiberaus verwickelte Geschichte der hinduistischen
Religionen bis zu deren neohinduistischen Ausprigungen orientieren? Aber
auch im Blick auf das Christentum: Soll man sich auf die Bibel, auf Thomas,
auf Luther, auf Schleiermacher, auf Karl Barth beziehen? Hinsichtlich des
Christentums kann der Dogmatiker noch seinen eigenen Standort einiger-
massen klar beschreiben, aber im Blick auf seine Fremdwahrnehmung steht
er vor einer fast unlosbaren Aufgabe, bei deren Bewiltigung auch die Religi-
onswissenschaften ithm nur begrenzt helfen konnen. Er wird immerhin gut

3 Stollberg, Dogmatik im Jahrhundert des religiosen Pluralismus, 524.
3 G. Wiesner, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der
Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Giitersloh 2001, Schonberger Hefte (4/2002) 20.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 87

beraten sein, sich an diejenigen Texte zu halten, die als klassisch gelten, ohne
dass er damit allerdings abschliessende Urteile verbinden sollte. Auch bei den
klassischen Texten stellt sich zusitzlich das Problem einer adiquaten Uberset-
zung, wobei man bei nichtchristlichen Partnern nicht vorschnell apologetisch
bedingte Ubersetzungstrlcks vermuten wird, wie dies Horst Biirkle tut.*

Nicht leicht zu 16sen ist schliesslich auch das dritte Problem, nimlich das
Verhiltnis einer einzelnen Lehraussage zu dem Gesamtsystem, innerhalb des-
sen sie gemacht wird. Keine Lehraussage darf, auch wenn sie als solche thema-
tisiert und in Relation zu einer entsprechenden christlichen Aussage gebracht
wird, ohne den Kontext gesehen werden, innerhalb dessen sie in ihrer ange-
stammten Religion steht. Trotzdem muss eine nicht isolierte, aber doch sepa-
rate Thematisierung einzelner Elemente erlaubt sein, zumal sich im Rahmen
von Globalisierungsprozessen konkret nicht nur religiose Gesamtsysteme,
sondern unterschiedliche Einzelauffassungen begegnen. Aber die Verfithrung
ist gross: «Was in der eigenen Dogmatik nicht vorkommt, wird dann auch in
anderen Religionen nicht gesehen.»

Damit zeigen sich alles in allem zahlreiche Einzelprobleme, die nicht von
einem Autor allein bewiltigt werden kénnen. Der Auftrag fiir christliche
Theologie kann daher nur heissen, sich in mithsamer Einzelarbeit unter Be-
riicksichtigung der jeweils spezifischen Bedingungen um einzelne Aussagebe-
reiche nichtchristlicher Religionen zu kiimmern und sie zum christlichen
Glauben einer ebenfalls spezifischen Ausprigung in Relation zu setzen. Diese
Aufgabe ist fiir die Weiterarbeit unerlisslich. Dies kann jedoch nicht zur Fol-
ge haben, dass kiinftig nicht auch ein einzelner Autor von seinem theologi-
schen Ansatz her eine Dogmatik im Kontext der Weltreligionen sollte schrei-
ben diirfen, wie ich es — mit Zittern, Zagen und manchem Selbstzweifel - ver-
sucht habe. Damit stehen wir vor den eigentlich theologischen Problemen
dieses Versuchs.

% Ein Vergleich werde beispielsweise «dadurch erméglicht, dass der in modernen Bhaga-
vadgita-Ubersetzungen fiir die vedische religitse Grundkategorie der vidya bereits in
apologetischer Einsicht eingesetzte Begriff «Glaube> unkritisch ibernommen wird.»
(H. Biirkle, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der
Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Giitersloh 2001, FKTh 20 [2004] 308-311 [308]). Sollte
sich dies auf D 49-99 beziehen, stellte es eine hochst einseitige und unschéne Unter-
stellung dar.

3 T. Steinert, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der
Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Giitersloh 2001, Quatember 2002, 246.



88 Hans-Martin Barth

2. Theologische Probleme

2.1 Glaube

Theologie ist fiir mich «fides quaerens intellectum», Glaube, der zu verstehen,
der insbesondere sich selbst zu verstehen sucht. Deswegen steht die Frage
nach dem Verstindnis des christlichen Glaubens fiir mich am Beginn theolo-
gischer Uberlegungen und auch meiner Dogmatik. Bevor ich mich dem Kon-
text der Weltreligionen zuwandte, habe ich mich gefragt: Was, warum, an
wen glaube ich? Inspiriert wurde ich dabei durch ein Buch von Jean Guitton,
das ich auf Italienisch gelesen hatte: Che cosa credo.” Noch die letzten Kor-
rekturvorlagen meiner Dogmatik liefen dann auf dem PC unter dem Siglum
«Checo». Die Artikulation von Glauben verandert sich - im Lauf eines Le-
bens, unter der Herausforderung unterschiedlicher Kontexte, unter dem Ein-
druck unabweisbarer Erfahrungen. Und doch bleibt ein Kontinuum, das,
wenn Gott Gnade gibt, sich durchhalten darf bis in die Krise hinein, in der
die konkrete Artikulation verblasst, beispielsweise in der Phase des Sterbens,
in der das Bewusstsein nicht mehr nach konkreter Artikulation zu fragen in
der Lage ist. Dies fithrt mich zu der Unterscheidung von Alpha- und Omega-
Glauben. Sie beriihrt sich mit Tillichs Vorstellung von «absolutem Glaubens».
Der Omega-Glaube erscheint aber nicht nur, wenn der Alpha-Glaube unter-
gegangen ist, sondern der Alpha-Glaube, der sich - traditionell gesprochen -
als «fides quae» und «fides qua» dussern kann?®, ist stindig auf das Omega be-
zogen. Diese Grundstruktur darf m.E. - anthropologisch betrachtet - fiir je-
den religiosen Glauben vorausgesetzt werden. Es gibt in der Tat keinen den
Religionen gemeinsamen «Glaubensbegriff>**; aber es gibt hinsichtlich des
Verstindnisses von Glauben «strukturelle Gemeinsamkeiten»*. Jede Religion
lebt von der Spannung zwischen kataphatischem und apophatischem Wissen.
Die «Ubergangszone»*! eroffnet Spielraum fiir die Gestaltung der Alpha-Ar-
tikulation.

Diese anthropologischen Uberlegungen sind getragen von der Uberzeu-
gung: Hinter den Gliubigen nichtchristlicher Religionen, die dem allmichti-
gen Gott ihr Leben verdanken wie eben auch Christen und Christinnen, und

37 . Guitton, Che cosa credo, Milano 1993.

3% Diese Distinktion wird gerade nicht fiir die Unterscheidung von Alpha- und Omega-
Glauben in Anspruch genommen, wie Biirkle irrtiimlich meint (Rez. zu: H.-M.
Barth, Dogmatik, 309); vgl. H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kon-
text der Weltreligionen, Giitersloh 22002, 116f.

3 Biirkle, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 309.

4 Vgl. Barth, Dogmatik, 105ff. Es bleibt festzuhalten, dass «weder in den nichtchristli-
chen Religionen noch auch in der sikularen Welt ein Begriff von «Glauben> zu erwar-
ten ist, der dem christlichen Glaubensbegriff voll entsprechen wiirde»; ebd. 80.

# Hempelmann, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 220.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 89

dem von ihnen geahnten Omega kann nichts anderes stehen als eben dieser
allmichtige Gott selbst. Trifft dies zu, muss damit gerechnet werden, dass die
Alpha-Artikulation nichtchristlicher Religionen in irgendeiner Weise mit
dem auch von der christlichen Theologie intendierten Omega zu tun haben
kann. Es ist dann nicht auszuschliessen, dass Religionen im Alpha-Bereich*?
voneinander lernen kénnen und sollen.

Auch die Trinitétslehre steht freilich in der Spannung von Alpha und
Omega; als Lehre ist sie ohne Frage dem Alpha-Bereich zuzuordnen. Wie lisst
sie sich aber dann fiir eine Dogmatik im Kontext der Weltreligionen frucht-
bar machen?

2.2 Trinitit

Es gibt inzwischen zahlreiche Versuche, Religionstheologie «auf trinitits-
theologischem Grund» zu versuchen®. Peter Walter zitiert zustimmend:
«Trinitarisches Denken macht bewusst, dass fiir die Beziehung von Absolu-
tem und Relativem drei Momente konstitutiv sind: Das Absolute selbst, das
Absolute in der Gestalt des Relativen und die Inspiration, das Absolute in der
Gestalt des Relativen zu identifizieren.»* Dagegen erhebt sich gelegentlich
Protest: Die Trinitdtslehre erscheine «nicht allein den meisten Christen als
schwer zuginglich und kaum nachvollziehbar»; sie fithre zu Abstraktionen,
«bei denen man nicht mehr wirklich versteht, wovon eigentlich die Rede
ist.»*® Das diirfte fiir die klassische Trinititslehre in der Tat zutreffen; es wird
im Blick auf meinen Ansatz durchaus angemahnt. Wie steht es mit der imma-
nenten Trinitdt? In einem entschlossen soteriologischen Zugriff mochte ich
sagen: Die immanente Trinitdt - «nihil ad nos», sie geht uns nichts an. Wer
sich hier in Spekulationen verliert und diese noch als verbindlich ausgibt, ver-
geht sich am Bilderverbot. Lothar Lies vermutet, hier werde der trinitarische
Personbegriff aufgelost (umstritten war er ohnehin schon immer); aus «Va-
ter», «Sohn» und «Geist» wiirden blosse «Gottesfunktionen». Er wittert hier

vielleicht den melanchthonischen Ansatz, nach den «beneficia» und nicht
nach der «natura» Christi bzw. Gottes zu fragen. Ist Trinitit eine «Bewusst-

#  Es ist ein grobes Missverstindnis, wenn Biirkle in Wiedergabe und Ablehnung meines
Versuchs von «Konkretionen» spricht, «in denen sich der sogen. Omega-Glaube ande-
rer Religionen fiir eine Anreicherung, Korrektur oder Belebung christlicher Glau-
bensinhalte eignet» (Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 309).

#  Vgl. R. Bernhardt, Protestantische Religionstheologie auf trinititstheologischem
Grund, in: Danz, Kértner, Theologie der Religionen, 107-120; G. Greshake, Der drei-
eine Gott. Freiburg 1.Br. 21997, 499-522; H.-M. Barth, Trinitit und interreligitser Dia-
log, in: M. Welker, M. Volf (Hg.), Der lebendige Gott als Trinitit. Jiirgen Moltmann
zum 80. Geburtstag, Giitersloh 2006, 283-296.

#  Walter, Durch Erfahrung des Fremden Eigenes stirken.

#  Wiesner, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 20.



90 Hans-Martin Barth

seinsstruktur»**? Nicht die Trinitit ist eine Bewusstseinsstruktur, aber die
Trinitdtslehre ist ein Denkmodell. Schliesslich: «Gibt es dann noch «den> tri-
nitarischen Gott?»¥ Aber auf welcher Ebene der Diskussion bewegen wir uns
hier? Einen Gott, den es gibt, gibt es nicht - das wusste schon Dietrich Bon-
hoeffer.

Interpretiere ich aber die Trinititslehre von ihren heils6konomischen
Aussagen, also beispielsweise schlicht von Luthers Kleinem Katechismus aus,
so kann sie die Basis christlicher Gotteserfahrung und -erwartung durchaus
zum Ausdruck bringen: «Ich glaube, dass mich Gott geschaffen hat (...), dass
Jesus Christus (...) sei mein Herr (...), der Heilige Geist hat mich durch das
Evangelium berufen (...).»*® Die Konzentration auf die heilsokonomische
Wahrnehmung Gottes als des Schopfers, Erldsers und Vollenders erdffnet ele-
mentare Moglichkeiten, mich selbst und andere Menschen und das Leben
iberhaupt zu verstehen. Sie wird mich auch bei der Beschiftigung mit nicht-
christlichen Religionen leiten. Unter heilsokonomischer Perspektive werden
die Moglichkeiten der Integrationsfunktion der Trinititslehre stirker zur
Geltung kommen als ithre «Unterscheidungsfunktion», die sie in der Christen-
tumsgeschichte als Lehre zweifellos ebenfalls hatte.*” Wird die am trinitari-
schen Denken orientierte Methode damit «iiberdehnt»?*° Sie wird jedenfalls
ausprobiert. Damit stellt sich freilich ein neues Problem: das des Inklusivis-
mus.

2.3 Inklusivismus

Anwilte des Inklusivismus-Vorwurfs scheinen stillschweigend und ohne ni-
here Begriindung vorauszusetzen, dass Inklusivismus nicht sein darf. Im Blick
auf religionswissenschaftliche oder auch religionsphilosophische Erwigun-
gen, die sich dogmatisch nicht gebunden wissen, mag das plausibel sein, ob-
wohl Neutralitit und Objektivitdt wissenschaftstheoretisch auch in diesem
Zusammenhang durchaus Probleme aufwerfen. Hier ist dann, wenn {iber-
haupt, der von Reinhold Bernhardt thematisierte «Inklusivismus auf Gegen-
seitigkeit» ins Spiel zu bringen.”! Wer Inklusivismus eigentlich ablehnt, aber
doch nicht zum entscheidenden Negativ-Kriterium werden lassen will, kann
dann bedachtsam formulieren, es gehe weniger um die «absolute Wahrheit»
als um die «relative Uberlegenheit» des christlichen Glaubens®?, nicht um
christlichen «Triumphalismus», sondern um das Stehen zur Wahrheit des ei-

% Lies, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 460.

¥ Ebd.

4 7.B.BSLK, 510f. (geglittet).

#  Hempelmann, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 221.
30 Thiede, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 56.

1 Bernhardt, Protestantische Religionstheologie, 111.
52 Rubhstorfer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 267.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 91

genen Glaubens, die ja durchaus festgehalten werden diirfe wie die fremder
Religionen.> Aber wieso sollte einem systematisch-theologischen Ansatz, der
christliche Lehre zu verstehen und zu vermitteln sucht, inklusives Denken ge-
nerell und Giberhaupt verboten sein? Damit wird keineswegs eine Perspektive
eingenommen, die behauptet, fremde Religionen «besser zu verstehen als die-
se sich selbst.»** Vielmehr wird thematisiert, wie diese Religionen aus der
Sicht dessen wahrgenommen werden, der vom christlichen Glauben ausgeht.
Dass dies zugleich eine Bestandsaufnahme erfordert, die so intensiv wie mog-
lich das Selbstverstindnis der betreffenden Religionen zu erfassen sucht, ist
klar. Aber in einem zweiten Schritt darf dann auch das Selbstverstindnis einer
fremden Religion vom Selbstverstindnis des christlichen Glaubens aus be-
trachtet werden. Ob bei diesem Ansatz Dissonanzen relativiert werden oder
eben anders gewichtet werden missen, ist dann im Einzelfall zu entschei-
den.”® Werden nichtchristliche Religionen dabei als «theological subjects»
festgehalten?*® Der Begriff «theological subject» ist mir dabei nicht klar: Sollte
danach gefragt sein, ob sie als eigene Subjekte ernst genommen werden, so ist
darauf zu antworten: Sie werden in indirekter Weise gerade insofern als eige-
ne Subjekte gewiirdigt, als der dreieine Gott in einem letzten und freilich von
uns nicht aufklirbaren, aber doch zu glaubenden Sinn ihr Subjekt ist. Dabei
ist mir die von Ulrich Kortner vorgetragene Unterscheidung, Gott stehe
wohl hinter der gesamten Religionsgeschichte, nicht aber hinter einzelnen ih-
rer Ausprigungen, nicht nachvollziehbar.’” Mindestens sollte der dreieine
Gott doch hinter denjenigen religiosen Vorstellungen stehen dirfen, die sich
offensichtlich mit der biblischen Tradition beriihren! Kértner selbst findet ja
schliesslich zu der schénen, wenn auch nicht trinitarisch begriindeten Formu-
lierung, es konne dem Christen «widerfahren, dass ihm im Anderen, dem er
Christus nahe bringen will, eben dieser selbst entgegentritt, so dass er in der
Begegnung mit dem Anderen und dessen fremder Religiositit von Christus
selbst neu beschenkt wird.»*® Die Voraussetzung eines legitimen inklusiven
Denkens ist aber vor allem dann gegeben, wenn der trinitarische Glaube nicht
in erster Linie als eine Lehre verstanden wird - als solche ist die Trinititslehre
immerhin ein strittiges und diskutables Denkmodell -, sondern als Beziehung
zu dem heute und je und je wirkenden ewigen Gott, in der englischen Wie-

5 A. Rossler, Klirung, Vertiefung, Bereicherung. Christlicher Glaube in der Begegnung
mit anderen Religionen, in: Evangelisches Gemeindeblatt fiir Wiirttemberg 23. Juni
2002, 4.

5 Gegen Hailer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 263.

5 Gegen Thiede, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 56.

%  Bernhardt, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatics, 271.

57 Gegen Kortner, Synkretismus und Differenzwahrnehmung, 71.

% Ebd. 74.



92 Hans-Martin Barth

dergabe von Reinhold Bernhardt: «(...) that the Holy Trinity is at work».>®
Horst Biirkle hat recht, wenn er feststellt: «<Mit der Bejahung und der Vernei-
nung der Voraussetzung, dass die wesensbestimmenden Inhalte und Grund-
tiberzeugungen dieser Religionen solche Entsprechungen tiberhaupt zulassen,
steht und fillt die hier angestrebte Konzeption.»*® Wenn es aber nicht die Re-
ligionen sind, die hier die zulassende Instanz darstellen, sondern der dreieine
Gott, der mit seinem Walten auf eine verborgene Weise auch durch sie wirkt,
dann fillt sie nicht, sondern sie steht. Ist Gottes Wirken aber in einer derart
umfassenden Weise zu sehen, so erhebt sich eine neue Frage: Worin besteht
dann die besondere Funktion der Kirche?

2.4 Kirche

Bei diesem Thema meldet sich besonders das Interesse romisch-katholischer
Autoren; Cyprian lisst griissen. Einem katholischen Autor fillt natiirlich
gleich auf, ob er eine katholische oder eine nichtkatholische Dogmatik vor
sich hat. Lothar Lies SJ stellt im Blick auf den von mir vorgelegten Entwurf
fest: «Der katholische Theologe kdnnte die Liste kritischer Punkte in der vor-
liegenden Dogmatik verlingern und so im Blick auf das interreligiose Anlie-
gen des Werkes etwas neidvoll-boshaft zusammenfassen: Wer weniger zu ver-
teidigen hat, kann sich auch integrativer zeigen.»®! Schwierigkeiten entstehen
schon bei dem Begriff «Lokalmethode» - im Rheinischen Merkur wird eigens
darauf hingewiesen, dass sie mit Gastwirtschaften nichts zu tun hat.®? Vor al-
lem macht das Fehlen der Unterscheidung von Fundamentaltheologie und
Dogmatik Beschwer, weil ohne sie die Themenabfolge problematisch blei-
be.t> Hans Waldenfels notiert zudem, dass die Amtsautoritit mehr Aufmerk-
samkeit verdient hitte.* Warum? Das kommt besonders in einem Beitrag von
Peter Liining zum Ausdruck. Unter einem trinitarischen Ansatz werde die
Ekklesiologie nachgeordnet; der trinitarische Ansatz hinge damit selbst in
der Luft. Auf diese Weise entstehe eine «die Ekklesiologie gegentiber Trini-
titslehre und Soteriologie theologisch wie methodologisch relativierende»
Dogmatik.® Damit zeige sich nicht nur eine «ekklesiologische Selbstrelativie-
rung». Vielmehr gehe damit eine begriffliche Unklarheit in der Definierung
des eigenen epistemologisch-theologischen Standortes»» einher.®® Hier er-
scheine eine Konfessionalitit, die nicht ausreichend ekklesiologisch verankert

9 Bernhardt, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 271.

6  Biirkle, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 310.

61 Lies, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 463.

62 Walter, Durch Erfahrung des Fremden Eigenes stirken.

63 Waldenfels, Dogmatik im Kontext der Weltreligionen, 284f.
6 Ebd. 288.

6 Liining, Unterschiedliche konfessionelle Zuginge, 186.

% Ebd. 188.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 93

sei und daher ggf. mit Hypostasierungen (z.B. einem «abstrakten Glaubensbe-
griff») arbeiten miisse.®” Liining erbittet den Nachweis, dass die Reformation,
wie von Kardinal Kasper gemutmasst, wirklich einen anderen «Typ von Kir-
che» hervorgebracht habe.®® An Peter Liining ist freilich die Frage zu stellen,
ob er sich einen anderen Typ Kirche als den rémisch-katholischen (oder allen-
falls orthodoxen) tiberhaupt vorstellen kann und welche Kriterien er dafiir
benennen wiirde.

Damit sind wir in das Dickicht kontroverstheologischer Auseinanderset-
zungen geraten. Es zeigt sich, dass die interreligiose Fragestellung die 6kume-
nische keineswegs einfach relativiert oder gar iiberfliissig macht. Reinhold
Bernhardt weist darauf hin, dass «gerade in der Relativierung der Ekklesiolo-
gie auf den sie tragenden christlichen Glaubensgrund hin» ein «wichtiger Im-
puls fiir eine Theologie der Religionen aus protestantischer Perspektive» lie-
ge.® Trotzdem erhebt sich natiirlich die Frage, wie dieser Glaubensgrund sich
konstituiert. Nach insbesondere lutherischer Tradition, wie sie in der Confes-
sio Augustana artikuliert ist, geschieht dies durch die Verkiindigung des Evan-
geliums und die evangeliumsgemisse Feier der Sakramente. Dem wider-
spricht es nicht, sich auch um die Medien von Heilsvermittlung zu kiimmern,
wie sie in anderen Religionen begegnen, insbesondere deren heiligen Schrif-
ten. Explizit kann auch der Neutestamentler dazu auffordern.”® Klaus-Peter
Jorns emport sich - in seinem in vieler Hinsicht berechtigten Plidoyer fiir
«notwendige Abschiede» - freilich gegen den Vorschlag, dass dies unter der
Leitperspektive des christlichen Glaubens geschehen solle. «Barth verordnet
gleich eine strikte Leseanweisung: die auflerchristlichen kanonischen Schrif-
ten seien «von Jesus Christus her und auf ihn hin zu lesens>.»”! Abgesehen da-
von, dass der indizierte Satz nicht als Anweisung, sondern auch als Hinweis
auf eine hermeneutische Moglichkeit verstanden werden kann, wird ein
christlicher Theologe von dem Medium ausgehen, dem er seinen Glauben im-
mer wieder verdankt, und das ist im protestantischen Fall die Verkiindigung
auf der Basis der Heiligen Schrift.”? Hier treten auch im Gegeniiber zu den
nichtchristlichen Religionen die konfessionellen Ansitze noch einmal ausein-
ander. Damit offnet sich ein neues Arbeitsgebiet kiinftiger 6kumenischer

¢ Ebd. 191.

% Ebd.

% R. Bernhardt, Protestantische Religionstheologie auf trinititstheologischem Grund,
in: Danz, Kortner, Theologie der Religionen, 107-120 (108).

70 So unter Bezugnahme u.a. auf meine Dogmatik G. Theiflen, Zur Bibel motivieren.
Aufgaben, Inhalte und Methoden einer offenen Bibeldidaktik, Giitersloh 2003, 207
und passim.

7t K.-P. J6rns, Notwendige Abschiede. Auf dem Weg zu einem glaubwiirdigen Christen-
tum, Giitersloh 2004, 369.

72 Wie dies im tibrigen auch J6rns selbst tut; vgl. ebd. 361.



94 Hans-Martin Barth

Theologie. Doch ob man nun bei der Kirche oder bei der sie begriindenden
Verkiindigung einsetzt: Hier meldet sich ein letztes, noch viel zu wenig bear-
beitetes Problemfeld: das Verhiltnis von interreligids sensibler Dogmatik und
Mission.

2.5 Mission

Inwiefern muss eine interreligios aufgeschlossene Dogmatik auf das Problem
der Mission eingehen? Ein entschlossen pluralistischer Entwurf wie der von
Perry Schmidt-Leukel kann formulieren: «Es wire (...) vermutlich sinnvoll,
nicht nur die Sache einer auf Konversion abzielenden Missionierung aufzuge-
ben, sondern auch diesen damit so eng verbundenen Terminus der (Missi-
on>.»”? Gleichwohl diirfe der pluralistische Ansatz nicht zu Kritikunfihigkeit
oder repressiver Toleranz fithren.”* Dietrich Stollberg fragt: Sollen nicht-
christliche Religionen vom Christentum wirklich «lernen»?”> Ich wiirde sa-
gen: Selbst bei einem radikal pluralistischen Ansatz sollen Religionen vonein-
ander lernen, und dies schliesst ein, dass in der Tat auch vom Christentum
Lernimpulse ausgehen diirfen. Aber das ist natiirlich etwas anderes als «Missi-
on». Der von mir vorgelegte Entwurf wird gerade von in der Mission enga-
gierten Christen aufmerksam wahrgenommen’®; aber trotzdem fillt auf, dass
er sich zur Missionsproblematik explizit kaum dussert. Es sei thm zwar insge-
samt «eine missionarische Dimension eigen»”’. Dies aber reiche nicht aus,
wenn man bedenke, dass die christliche Religion von Anfang an missiona-
risch gewesen sei und dass die Mission die «Nagelprobe des Dialogs» darstel-
le.”8 Ich empfinde dieses Problem selbst und habe daher im Sommersemester
2004 ein Seminar zusammen mit einem Missionstheologen durchgefiihrt. Mir
scheinen hier folgende Punkte klirungsbediirftig.

Wihrend man frither die nichtchristlichen Religionen gerne mit
dimonischen Kriften in Verbindung brachte, scheuen wir uns heute, in die-

73 P. Schmidt-Leukel, Gott ohne Grenzen. Eine christliche und pluralistische Theologie
der Religionen, Giitersloh 2005, 482. Innerhalb des Kapitels «Schritte in die Zukunft»
und unter der Uberschrift «Unterwegs zur Welt-Theologie» nennt Schmidt-Leukel
neben meiner Dogmatik die einschligigen, aber doch nicht primir an der evangeli-
schen Dogmatik orientierten Arbeiten von Ninian Smart/Steven Konstantine und
Keith Ward; vgl. ebd. 488f.

7+ Ebd. 430f.

75 Stollberg, Dogmatik im Jahrhundert des religiosen Pluralismus, 528.

76 Z.B. H.-L. Althaus, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kon-
text der Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Giitersloh 2001, JELM 2002/2003; dies wird
mir auch in persdnlichen Stellungnahmen bekundet.

77 H. Wrogemann, «Mission» als Thema und Desiderat Systematischer Theologie, VuF
49 (2004) 8.

78 Ebd. 9. Ahnlich Hempelmann, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 221.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 95

sem Zusammenhang von «Siinde» zu sprechen. Dies ist auch in meinem Ent-
wurf der Fall. Es ist bislang in keiner mir bekannten Reaktion angesprochen
worden. Vielleicht steht es hinter dem Einwand von Ulrich Kortner, man
miisse doch von der Verborgenheit Gottes sprechen.” Nun kann man sicher
nicht die nichtchristlichen Religionen dem Problemfeld «Siinde» zuordnen
und das Christentum dabei ausnehmen. Doch ohne Frage liegt die Pointe des
Evangeliums in der Bewiltigung entfremdender «Stinde» und der Ermdogli-
chung von authentischem Leben. In diesem Sinn ist Mission sowohl nach aus-
sen wie innerhalb der Kirche unverzichtbar. Wie sich diese beiden Formen
von Mission aber zueinander verhalten, ist noch zu erarbeiten. Es kommt in
der Tat darauf an, den christlichen Glauben als befreiende und lebensdienli-
che Kraft deutlich zu machen®, ohne dabei das, was an Lebensdienlichem in
anderen Religionen begegnet, zu schmilern.

Ausgeblieben ist - wie schon erwihnt - bislang Kritik aus einer Ecke, aus
der ich sie am meisten erwartet hatte, ndmlich aus dem evangelikalen Lager.
Eine konservative Stimme in den Braunschweiger Beitrigen grantelt, der
christliche Glaube sei doch reich genug (oder er habe seinerseits Griinde, be-
stimmte Elemente aus ithm fremden Traditionen gerade nicht zu {iberneh-
men); das Ergebnis dieser Ubernahme sei doch nicht selten «banal».®! Aber
selbst wo dies der Fall sein sollte, schirft interreligiose Sensibilitat spirituell
und intellektuell das Profil des eigenen Glaubens.

Welche Perspektiven zeigen sich alles in allem in den Reaktionen auf eine
Dogmatik «im Kontext der Weltreligionen»? Methodologisch ist es wohl ein-
mal die Klirung speziell der Aufgabe einer Dogmatik in Abgrenzung zu der
einer Religionsphilosophie, zum anderen die differenzierte Wahrnehmung
von Religionen, religiosen Bewegungen und auch Religionslosigkeit. Theolo-
gisch steht die Frage nach dem sachgemissen Ansatz an, sowohl im Blick auf
konfessionell unterschiedliche Voraussetzungen als auch innerhalb dieser
Voraussetzungen. Erwiinscht wire eine theologische Erklirung fiir die Viel-
zahl von Religionen, ohne dass man sich dabei einfach auf die «Stinde» oder
auf die «Verborgenheit Gottes» zurlickziehen miisste. Besondere Aufmerk-
samkeit verdienen dabei der Islam als nachchristliche Religion wie auch reli-
giose Neuaufbriiche und die weithin um sich greifende Religionslosigkeit.
Um gerade ihr zu begegnen, bedarf es wohl einer neuen Hermeneutik religio-
ser Sprache, die verhindert, dass religiose Aussagen schon als solche den Zu-
gang zu dem verhindern, was sie sagen und womit sie dienen wollen. Die Er-
innerung an die christliche Tradition der «theologia negativa» oder auch das
buddhistische Konzept der «upaya», der «brauchbaren Instrumente», diirften

79 Kortner, Synkretismus und Differenzwahrnehmung, 73.
8 Fischer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik.
81 Thiede, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 56.



96 Hans-Martin Barth

sich dabei als hilfreich erweisen.®? In den Reaktionen auf meinen Entwurf
wurde gelegentlich die Frage aufgeworfen, ob sich ein einzelner Autor damit
nicht tibernehme. Diese Frage habe ich mir wihrend meiner Bemiihungen
auch immer wieder gestellt. Wiinschenswert wire wohl die Zusammenarbeit
einer Gruppe von Theologen und Theologinnen, die etwa die gleiche theolo-
gische Grundauffassung teilten (wenn es so etwas gibt) und von einer gemein-
samen Basis aus sich nun an differenzierte Untersuchungen machten. Eine
Traumvorstellung wire es dartiber hinaus, wenn Theologen nichtchristlicher
Religionen ebenfalls die Arbeit aufnihmen und ihr religiéses Umfeld von ih-
rem spezifischen Ausgangspunkt aus betrachteten und nach Gemeinsamkei-
ten und Differenzen suchten - im Geist der Verantwortung gegentiber der ei-
genen und gegentiber den fremden Traditionen. Dies wiirde den Dialog auf
eine neue Ebene heben, die der Menschheit, wie ich denke, gut bekommen
kénnte. Darum, wer auch immer sich in den Prozess weiterer Klirung ein-
schaltet: Vivant sequentes!

Abstract

Will man nichtchristliche Religionen im Kontext christlichen Denkens diskutieren, so
steht man vor methodologischen und theologischen Problemen. Methodologisch stellen
sich Fragen nach der Perspektive (interreligitser Dialog, Religionsphilosophie oder Dog-
matik?), nach der Auswahl von Themen und Texten und nach der Moglichkeit sachgemas-
ser Wahrnehmung des Fremden. In theologischer Hinsicht steht zur Debatte, was man un-
ter Glauben («fides qua/quae», «Alpha-/Omega-Glaube») versteht, wie das trinitarische Be-
kenntnis fruchtbar gemacht werden kann, ob Inklusivismus zu vermeiden ist und wie die
christliche Kirche sich in diesem Zusammenhang versteht und inwiefern sie missionarisch
titig bleiben kann. Die vom Autor vorgelegte «Dogmatik» sucht diesen Fragen gerecht zu
werden.

When discussing non-christian religions within the context of Christian thinking, one fa-
ces methodological and theological problems. Methodologically there are questions about
the choice of perspective (interreligious dialogue, philosophy of religions, or dogmatics?),
about the appropriate choice of texts and topics and about the feasibility of an adequate
understanding of unfamiliar ideas. Theologically, reflection is required on the understan-
ding of faith («fides qua/quae», «absolute/concrete»), how to bring out the meaning of the
Trinitarian creed, how church and mission arise and whether «inclusivism» can be avoided.
The manual on «Dogmatik» presented by the author seeks to meet these problems.

Hans-Martin Barth, Marburg

2. Vgl. M. Pye, Skilful Means. A Concept in Mahayana Buddhism, London 1978.



	Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? : Probleme und Perspektiven

