
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 1

Artikel: Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? :
Probleme und Perspektiven

Autor: Barth, Hans-Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher

Dogmatik?

Probleme und Perspektiven

Christliche Theologie wurde, ob sie sich dessen bewusst war oder nicht, nie
anders als in Kontexten betrieben. Seit der Aufklärung galten die Gebildeten
unter den Verächtern der Religion als ihre privilegierten Gesprächspartner;
zu Beginn des 21. Jahrhunderts beginnen die nichtchristlichen Religionen diese

Rolle einzunehmen. Dass sich damit erhebliche Probleme verbinden, ist
offensichtlich, zumal die traditionellen Fronten und Kontexte, wenn auch in
teilweise veränderter Gestalt, ja weiter bestehen. Ein Projekt «Evangelischer
Glaube im Kontext der Weltreligionen», wie ich es in meiner Dogmatik zu
realisieren versucht habe, muss daher unterschiedlichste Reaktionen hervorrufen.

Sie hängen natürlich mit dem jeweiligen Standort des Betrachters und
Evaluators zusammen: Der an der traditionellen Front orientierte und primär
philosophisch Interessierte zieht der Fülle religionsgeschichtlichen Materials
gründliche Reflexion vor1, während der Masai-Missionar die Berücksichtigung

der Stammesreligionen vermisst.2 Dem Katholiken fehlt die ihm
vertraute Ekklesiologie3, der Reformierte ist skeptisch wiederum gegenüber dem
Phänomen und dem Begriff Religion4, während einem anderen Beobachter
ohnehin der ganze Ansatz zu reformiert vorkommt.5 Der Praktische Theologe

findet, seine Disziplin sei «oft recht zufällig und unzureichend wahrgenommen»6;

wer sich mit Esoterik beschäftigt, hält ggf. die Auseinandersetzung
mit «kontextueller Religiosität» für wichtiger als die mit den Weltreligionen7,

1 K. Ruhstorfer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext
der Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Gütersloh 22002, ThLZ 129 (2004), 566-568 (567f.).

2 M. Fischer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der
Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Gütersloh 2001, NELKB H. 7/2002, 57.

3 Bruno Forte brieflich sowie P. Lüning, Unterschiedliche konfessionelle Zugänge zum
Gespräch mit den «Weltreligionen». Analyse und kritische Würdigung evangelischer
Positionen, Cath(M) 57 (2003) 175-192 (vgl. bes. 184-186). Orthodoxe Perspektive: M.
Begzos, in: Investi 86 (2003) 127-129.

4 S. Rostagno, Fede evangelica nel contesto delle religioni, Protestantesimo 58 (2003)
401-405.

5 L. Lies SJ, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der

Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Gütersloh 2001, ZKTh 126 (2004) 459-463; s. 463.
6 D. Stollberg, Dogmatik im Jahrhundert des religiösen Pluralismus (Buchbericht).

Praktisch-theologische Anmerkungen zu Hans-Martin Barths neuer «Dogmatik»,
PTh 91 (2002) 525-528 (527).

7 W. Thiede, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der

Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Gütersloh 2001, in: Braunschweiger Beiträge. Für

ThZ 1/63 (2007) S. 79-96



80 Hans-Martin Barth

und wenn ein Rezensent kurz vorher eine Arbeit über den «deus absconditus»

vorgelegt hat, fällt ihm auf, dass die Unterscheidung zwischen verborgenem
und offenbarem Gott hilfreich gewesen wäre.8 Darüber hinaus wird gelegentlich

angemahnt, bestimmte Literatur stärker zu berücksichtigen, ggf. vor
allem die Veröffentlichungen des Rezensenten selbst.9

Insgesamt aber hat das Projekt viel Lob und Zuspruch gefunden; am
originellsten fand ich die Uberschrift einer Rezension von Heinz Röhr: «Dogmatisch

und doch ein Glücksfall»10. Es sei hiermit verraten, dass ich in meinem
Tagebuch vor dem Erscheinen des Buches mir selbst eine ausführliche kritische

Rezension geschrieben habe, in Erwartung dessen, was da kommen sollte.

Es kam nicht alles so, wie ich es vorausgesehen hatte; insbesondere blieben
massive Einwände von religionswissenschaftlicher Seite und aus dem evange-
likalen Lager bisher aus. Aber man lernt ja weniger aus der Zustimmung als

aus konstruktiver Kritik. Ich möchte im Folgenden danach fragen, auf welche
Probleme einer christlichen Theologie im Kontext nichtchristlicher Religionen

die bisherige Diskussion meines Projekts aufmerksam gemacht hat und
welche Perspektiven für die Weiterarbeit sich daraus ergeben. Es sind vorwiegend

Fragen einerseits methodologischer Natur, andererseits des theologischen

Ansatzes. Ich beginne mit den methodologischen Problemen.

1. Methodologische Probleme

1.1 Das Genus

Die erste Frage, die sich im Blick auf christliche Theologie im Kontext
nichtchristlicher Religionen stellt, ist die, auf welcher Ebene Text und Kontext
thematisiert werden sollen. Soll es sich um eine pragmatisch verstandene
Gebrauchstheologie handeln, die sich für den konkreten Dialog einsetzen lässt?

Oder geht es um eine religionsphilosophische Verhältnisbestimmung? Was
schliesslich könnte eine Dogmatik im Kontext nichtchristlicher Religionen
charakterisieren? Jedes dieser verschiedenen Genera hat seine eigenen
Zielsetzungen, Voraussetzungen und methodischen Prinzipien. Der primär am kon-

Theorie und Praxis von RU und KU, Heft 3/2002, 56f.
8 U.H.J. Körtner, Synkretismus und Differenzwahrnehmung als Problem einer Theo¬

logie der Religionen, in: Ch. Danz, U.H.J. Körtner (Hg.), Theologie der Religionen.
Positionen und Perspektiven evangelischer Theologie, Neukirchen-Vluyn 2005, 57-76

(73 sowie Anm. 37).
9 H. Waidenfels, Dogmatik im Kontext der Weltreligionen, ZMR 88 (2004) 284-289

(284.286).
10 H. Röhr, Christentum und Weltreligionen. Dogmatisch und doch ein Glücksfall,

Freies Christentum 54 (2002) 43f. Der Text dieser Rezension erschien in mehreren
Zeitschriften.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 81

kreten Dialog Interessierte wird nach dem gemeinsamen Nenner suchen und
ihn beispielsweise in der Goldenen Regel finden, wie dies bei Hans Küngs
Publikationen zum «Weltethos» der Fall ist. Dass sich beispielsweise für den Dialog

mit Islam und Judentum die Trinitätslehre nicht besonders eignen dürfte,
bedarf keiner näheren Erläuterung. Der Freiburger katholische Theologe Peter

Walter hat Raimundus Lullus als meinen «mittelalterlichen Vorgänger»
apostrophiert; Lullus habe die Überlegenheit des christlichen Glaubens
aufgrund von Einsichten der Vernunft nachweisen wollen. Mein Anliegen sei

immerhin bescheidener: Ich wolle den christlichen Glauben gesprächsfähiger
machen.11 Letzteres ist zwar der Fall; es ist aber gleichsam als Nebenprodukt
gedacht, das sich bei einer neuen Selbstwahrnehmung christlichen Glaubens

von selbst ergeben müsste.
Die zweite Ebene wäre die der religionsphilosophischen oder auch

fundamentaltheologischen Verständigung über eine «Theologie der Religionen».
Philosophische Grundfragen müssten hier in der Tat vorweg gestellt werden,
insbesondere eine philosophische Bestimmung von «Religion» überhaupt,
wie sie Hans Waldenfels in meiner Dogmatik vermisst. Übergeordnete
Gesichtspunkte müssten erhoben, eine über die einzelnen positiven Religionen
sich erhebende Sicht mindestens spekulativ erarbeitet werden.12 Nicht Basis-

Aussagen des christlichen Bekenntnisses, wie etwa die Trinitätslehre, dürften
als Ausgangspunkt dienen. Gerade die Trinitätslehre müsste mindestens auf
Zeit und aus methodologischen Gründen zurückgestellt oder doch infrage
gestellt werden, wie dies Reinhold Bernhardt vorschlägt.13 Dann liesse sich im
Sinn einer Philosophie der Religion auf Hegel rekurrieren, in dessen Umfeld
Karlheinz Ruhstorfer meinen Ansatz angesiedelt findet: «Der christliche, tri-
nitarische Glaube birgt in sich den Schlüssel zum Begreifen von Religion als

der erfüllten Beziehung von Mensch und Gott.»14 Dies aber ist mitnichten das

Ziel einer Dogmatik, die den evangelischen Glauben im Kontext der
Weltreligionen zu bedenken versucht.

Ausgangspunkt einer Dogmatik ist das Bekenntnis - das Bekenntnis einer
Konfession oder eines einzelnen Autors, wie er sich dieses Bekenntnis zu
vertreten getraut. Der Ansatz bei den zentralen Aussagen des Bekenntnisses ist
dabei nicht nur legitim, sondern konstitutiv. Reinhold Bernhardt hat dies
zutreffend wahrgenommen, wenn er mir attestiert: «He does not try to identify
any central meta-religious perspectives, but presents and maintains a position

11 P. Walter, Durch Erfahrung des Fremden Eigenes stärken. Dogmatik / Ein gelunge¬

ner Versuch, die zentralen Aussagen des christlichen Glaubens mit denen anderer
Religionen zu vergleichen, in: Rheinischer Merkur, 5. Sept. 2002.

12 Waidenfels, Dogmatik im Kontext der Weltreligionen, 284f.
13 R. Bernhardt, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatics: The Protestant Faith in the Context

of World Religion: A Textbook, Gütersloh 2001, ER 56 (2004) 270-272 (272).
14 Ruhstorfer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 567.



82 Hans-Martin Barth

linked to what is contained in Christian confessions of faith.»15 Ich wundere
mich nur, wieso er dann meint, die trinitarische Perspektive solle zurückgenommen

werden. Für eine Dogmatik scheint mir das abwegig. Ich kann sie

natürlich aus binnenchristlichen Gründen infrage stellen, aber das meint er in
diesem Zusammenhang offensichtlich nicht. Ich kann überlegen, ob der
trinitarische Glaube von der biblischen oder auch von der reformatorischen
Tradition her gesehen der richtige Ansatz sein kann. Sollte evangelische Theologie

nicht eher beispielsweise bei der Rechtfertigungsbotschaft einsetzen?16
Dies ist eine diskutable Überlegung. Doch scheint mir klar, dass die
Rechtfertigungsbotschaft ohne das trinitarische Bekenntnis in der Luft hängt und zu
ihrer Explikation eben dieses Bekenntnisses bedarf. Ich habe keinerlei
Verständnis dafür, wenn ausgerechnet das katholische Publik Forum in harschem
Ton für eine evangelische Dogmatik «selbstkritischen Vorbehalt» anmahnt
und sich über zu «viel dicke Theologiegebäude auf schwachem historischem
Grund (Dreieinigkeit Gottes)» erregt17 oder wenn Martin Flailer kritisch
festhält, es bleibe eben doch bei einer «christlichen Letztinterpretation des

<Religiösen> in Hegeischen Bahnen».18 Gelegentlich werde ich daraufhin
angesprochen, dass Carl Heinz Ratschow schon vor Jahrzehnten ein ähnliches
Projekt gefordert habe;19 inwieweit es Ratschow nur um die Bereitstellung
von Analogien oder tatsächlich um eine durch sie erfolgende Reformulierung
der Dogmatik gegangen wäre, entzieht sich meiner Kenntnis.20 Ich sehe mein
Anliegen auch durch Ninian Smarts und Steven Konstantines «Christian
Systematic Theology in a World Context»21 nicht eingelöst, die ja nur wenige
Topoi thematisiert. Eher schon treffen meine Absicht die Arbeiten von Ken-

15 Bernhardt, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatics, 270.
16 M. Hüttenhoff, Die Möglichkeit einer am Rechtfertigungsgedanken orientierten plu¬

ralistischen Theologie der Religionen, in: Danz, Körtner, Theologie der Religionen,
121-150.

17 N. Copray, Viel Selbstsicherheit, was der Glaube sei, in: Publik Forum 22. März
2002.

18 M. Hailer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der

Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Gütersloh 2001, ÖR 51 (2002) 262-264 (263). Zu den

Hegeischen Bahnen s. oben!
19 Joachim Ringleben brieflich (13.11.2001); vgl. R. Hempelmann, Rez. zu: H.-M. Barth,

Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der Weltreligionen. Ein Lehrbuch,
Gütersloh 2001, Materialdienst. Zeitschrift für Religions- und Weltanschauungsfragen
65 (2002) 219-221 (219).

20 Theo Sundermeier brieflich (13.12.2001): «Seinerzeit hatte Carl Heinz Ratschow ver¬
schiedene Kollegen gefragt, eine Arbeitsgemeinschaft zu bilden, die zu jedem Topos
der Dogmatik religionsgeschichtliche Parallelen und Analogien zusammenstellen
sollte. Dadurch sollte gezeigt werden, wie tief unsere Dogmatik religionsgeschichtlich
eingebunden ist, aber auch das eigene Profil sollte dadurch deutlich werden.»

21 N. Smart, St. Konstantine, Christian Systematic Theology in a World Context, Lon¬
don 1991.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 83

neth Ward, die aber auch in ihrer Gesamtheit keine «Dogmatik» (noch dazu
mit Lehrbuch-Charakter) ergeben.22 Insofern stellt mein Projekt tatsächlich
eine Innovation dar, und insofern ist es verständlich, dass dieses neue Genus
leicht in den Bahnen von Dialog oder Theologie der Religionen interpretiert
und damit gelegentlich nicht von seiner Intention her verstanden wurde.

Was folgt aus dieser Problemlage? Die verschiedenen Genera christlicher
Auseinandersetzung mit nichtchristlichen Religionen müssen scharf von
einander unterschieden und gegeneinander profiliert werden. Dabei dürften sich
auch Überschneidungen zeigen. Klärung des eigenen Standorts ist für Dialog
in jedem Fall wichtig. Eine interreligiös sensible Dogmatik wird auch für den
konkreten interreligiösen Dialog hilfreich sein. In der Frage nach dem
Verhältnis von dogmatischer und religionsphilosophischer Bemühung werden
unterschiedliche Ansätze denkbar. Katholischen Autoren werden vorgeschaltete

fundamentaltheologische Vorklärungen wichtig sein, während evangelische

Theologie ihre Voraussetzungen innerhalb der Dogmatik begründet
sieht und sich nur in formaler Hinsicht um Vorklärungen bemüht. Hier liegt
jedoch ein Bereich, in dem es zu klareren Verhältnisbestimmungen kommen
sollte.

1.2 Auswahl

Die Frage nach der sachgemässen Auswahl der Partner stellt sich je nach Genus

unterschiedlich. Der den Dialog Suchende wird sich vermutlich auf eine

einzige Religion konzentrieren, die in seinem Umfeld besonders dazu
herausfordert, und das ist in Mitteleuropa zweifellos der Islam. Der Religionsphilosoph

wird sich viele, wenn nicht tendenziell alle Religionen zum Gegenstand
seines Nachdenkens wählen und dabei die Abstraktion kaum vermeiden können.

Für das Projekt Dogmatik stellt sich die Frage in einer doppelten
Hinsicht: Von welchem Verständnis des Christentums soll ausgegangen und welche

Religionen sollen einbezogen werden?
Ist nicht das Christentum bereits in sich zu vielfältig, als dass man hier

einen klaren Ausgangspunkt finden könnte? Neben den konfessionellen
Grossfamilien, die schon unter sich wahrlich genügend Lehrdifferenzen haben,
stehen die Freikirchen, die jungen Kirchen, die afrikanischen Unabhängigen
Kirchen, die Charismatiker und andere mehr. Insofern könnte es gefordert
scheinen, vor einer interreligiös sensiblen Dogmatik erst einmal eine ökumenische

Dogmatik zu konzipieren, von der aus die Beziehung zu nichtchristlichen

Religionen bedacht werden könnte. Auch eine ökumenische Dogmatik,

22 K. Ward, Images of Eternity. Concepts of God in Five Religious Traditions, London
1987; ders., Religion and Revelation. A Theology of Revelation in the World's Religions,

Oxford 1994; ders., Religion and Creation, Oxford 1996; ders., Religion and
Human Nature, Oxford 1998; ders., Religion and Community, Oxford 2000.



84 Hans-Martin Barth

wollte sie nicht nur Kirchenkunde in Lehrfragen sein, muss allerdings von
einem bestimmten konfessionellen Standpunkt aus geschrieben und verantwortet

sein. Insofern ist der klare konfessionelle Standort auch einer interreligiös
orientierten Dogmatik unverzichtbar, selbst wenn Hans Waidenfels dafür
kein Verständnis hat23 oder Lothar Lies findet, mein Projekt werde «von nur
einem schmalen christlichen Konsens» getragen24; mit seiner Vermutung, er
habe eine «der reformierten Theologie nahe stehende Dogmatik» vor sich25,

greift er ohnehin ins falsche Register.
Wie steht es aber nun mit der Auswahl der Religionen, die in die dogmatischen

Überlegungen einbezogen werden sollen? Hier ist die Sachlage natürlich

noch ungemein schwieriger. Welche Religionen zählen überhaupt zu den

«Weltreligionen»? Neben den «Weltreligionen» aber stehen die «unzähligen
Stammesreligionen zwar jeweils für sich genommen nur Minoritäten, die
mit ihren Anhängern zusammengenommen aber auf mehrere hundert Millionen»

Menschen kommen.26 Dazu treten etwa in Japan Neu- und Neuneureligionen.

Inwiefern ist auch die «Religionslosigkeit» eigens theologisch zu
würdigen?27 Dies sind zweifellos nicht einfach zu lösende Fragen. Den chinesischen

Bereich und somit Daoismus und Konfuzianismus habe ich aus pragmatischen

Gründen weitestgehend aussen vor gelassen. Die Stammesreligionen
kommen m.E. nur insoweit in Frage, als sie sich selbst theologisch artikuliert
haben und insofern als Gesprächspartner wahrgenommen werden können;
andernfalls wäre man hier ganz auf religionswissenschaftliche, von aussen
erfolgende Interpretationen angewiesen. Die Welt der Religionslosen schliesslich

stellt sich phänomenologisch so anders dar als die der Religionen, dass es

hier eines eigenen Anlaufs bedarf, wenn man nicht in der Abstraktheit des

Epilogs meiner Dogmatik verbleiben will.
Als stärkste Herausforderung empfinde ich die Frage nach der Stellung des

Judentums. Mit Recht stellt Martin Hailer fest: «Ist der Vater Jesu Christi
aber niemand anders als der Gott Israels, so fragt sich, ob dieser Zugang dem

singulären Verhältnis der Christenheit zum ersterwählten Volk entspricht.»28
Das habe ich mich natürlich auch gefragt. Gerade die theologischen
Bemühungen von Friedrich Wilhelm Marquardt oder Berthold Klappert scheinen
hier ein mächtiges Veto anzumelden. Das hier zu klärende Problem besteht
in der Verhältnisbestimmung von «Israel» und «Judentum», die, nebenbei
bemerkt, auch in den einschlägigen Verlautbarungen der EKD bzw. der Leuen-
berger Kirchengemeinschaft nicht geklärt wird. Ist das Judentum insgesamt

23 Waldenfals, Dogmatik im Kontext der Weltreligionen, 264.
24 Lies, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 463.
25 Ebd.
26 Fischer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik.
27 Waidenfels, Dogmatik im Kontext der Weltreligionen, 284.
28 Hailer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 263.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 85

und insbesondere das religiös orientierte heutige Judentum ohne weiteres zu
identifizieren mit dem biblischen Israel? Rein phänomenologisch gesehen
erscheint es jedenfalls als eine Religion, die zwar viel mit dem alten Israel zu tun
hat, aber doch eine eigene Religion neben dem Christentum darstellt. Es

möchte wohl auch selbst so verstanden werden. Auch der christliche Autor
kann es jedoch so darstellen, «dass man als Leser den (heimlichen) Impuls
verspürt: Eigentlich müsste ich Jude werden», wie mir Eleinz Röhr bestätigt.29

Wie ist mit dieser Problemlage umzugehen? Im Sinne kirchenkundlicher
Information, die dem Dialog dienen mag, ist eine stärkere konfessionsspezifische

Differenzierung natürlich zu erreichen. Dazu hat Ekkehard Wohlleben
eine sehr brauchbare Studie vorgelegt.30 Im Blick auf nichtchristliche Religionen

dürften, wenn man sich nicht mit einem Uberblick zufrieden geben
kann, Einzeluntersuchungen angezeigt sein. Wir brauchen in der Tat eine

Verhältnisbestimmung zwischen Christentum und den einzelnen nichtchrist-
lichen Religionen, wie sie unter der Perspektive konkreter Begegnung ansatzweise

Perry Schmidt-Leukel kürzlich versucht hat.31 Dogmatisch gesehen
wäre eine Verhältnisbestimmung zwischen christlichem Glauben und der
Lehre der einzelnen nichtchristlichen Religionen hilfreich, ja langfristig
notwendig. Die grösste Herausforderung stellt dabei der Islam als eine
nachchristliche Religion dar, die ihrerseits bereits christliche Aussagen aufnimmt,
missversteht oder jedenfalls mit ihnen arbeitet.32 Bei einem solchen Vorhaben
könnte auch das spezifische Verhältnis zwischen christlicher Lehre und der
Lehre des heutigen Judentums angemessen bearbeitet werden; dieses müsste
allerdings seinerseits wiederum in seiner Vielfalt und Disparatheit
wahrgenommen werden.

1.3 Wahrnehmung

Damit ist bereits ein drittes methodologisches Problem angesprochen, das

mehrere Facetten hat: Wie werden nichtchristliche Religionen, aber auch
christlicher Glaube wahrgenommen? Hat der gelebte Glaube nicht einen
anderen Zuschnitt als die Dogmatik? Man denke im Blick auf das protestantische

Christentum an die Diastase zwischen der dogmatischen Bedeutung und
der faktisch weitgehenden Irrelevanz der Rechtfertigungslehre! Das zweite

29 Er fügt allerdings sogleich hinzu: «wenn auch buddhistischer Jude»; vgl. Hessisches
Pfarrerblatt 2002, 8f., Anm. 17.

30 Die Kirchen und die Religionen. Perspektiven einer ökumenischen Religionstheolo¬
gie, Göttingen 2004.

31 P. Schmidt-Leukel, Gott ohne Grenzen. Eine christliche und pluralistische Theologie
der Religionen, Gütersloh 2005, 307-477.

32 Vgl. z.B. A. Renz, St. Leimgruber, Christen und Muslime. Was sie verbindet. Was sie

unterscheidet, München 2 2005 - ein Werk, das freilich eher phänomenologisch angelegt

und am Vergleich von einzelnen Elementen interessiert ist.



86 Hans-Martin Barth

hier sich stellende Problem, das in der bisherigen Diskussion allerdings kaum
angesprochen wurde, ist das von Geschichte und aktuellen Prozessen:
Weltreligionen haben eine viele Jahrhunderte lange Geschichte und sind auch heute

in Bewegung. Woran soll sich der Betrachter orientieren? Schliesslich gibt
das Verhältnis von einzelnen Lehraussagen und deren Kontext im Gesamtsystem

der jeweiligen Religion schwerwiegende Probleme auf.
Wie einseitig der Zugang (m)einer Dogmatik zu nichtchristlichen Religionen

ist, ging mir in einem zufälligen Gespräch mit einer Dame auf, mit der
ich bei einem Flug nach Ägypten in Kontakt kam. Nachdem sie sich über
mein Projekt erkundigt hatte, meinte sie: Der Hauptunterschied zwischen
den Religionen liege doch wohl in dem, was deren jeweilige Anhänger und
Anhängerinnen essen und was nicht, also in den unterschiedlichen Speisevorschriften.

In meiner Dogmatik sucht man das Stichwort «Speisevorschriften»
umsonst. Fehlt es oder gehört es dort nicht hin? Nach Ansicht des Praktischen

Theologen Dietrich Stollberg darf es nicht nur um die wichtigsten
inhaltlichen Aussagen der Religionen gehen, «sondern eigentlich ebenso um die

wichtigsten kulturellen Traditionen, denen die Religion jeweils Ausdruck
verleiht. Das übersehen Exegeten und Dogmatiker mit schöner Regelmässigkeit

(...)»33. Auf diese Weise kommen auch nichttheologische Faktoren nicht
in den Blick, durch die bestimmte Lehraussagen mitunter bedingt sind und
die erhebliche Störfaktoren darstellen können.34 Der gesamte Bereich gelebter
Religion ist in erster Linie für die konkrete Begegnung und den Dialog von
Belang; es gilt, den Festkalender des Partners zu kennen und ggf. Feste
gemeinsam zu feiern. Aber in der Tat ist hier auch vom Dogmatiker eine grössere

Aufmerksamkeit gefordert, wenngleich er sich natürlich auf die theologische

Artikulation gelebter Spiritualität beziehen und konzentrieren muss.
Dass seine Aussagen ihrerseits wieder auf gelebte Spiritualität zielen sollten,
ist mir aber im Unterschied zu manchen meiner Zunftgenossen durchaus

wichtig.
Schwieriger scheint mir die Frage nach der Geschichte einer Religion und

nach zur Zeit laufenden Prozessen. Woran soll man sich im Blick auf die weit
über 3000 Jahre alte und überaus verwickelte Geschichte der hinduistischen
Religionen bis zu deren neohinduistischen Ausprägungen orientieren? Aber
auch im Blick auf das Christentum: Soll man sich auf die Bibel, auf Thomas,
auf Luther, auf Schleiermacher, auf Karl Barth beziehen? Hinsichtlich des

Christentums kann der Dogmatiker noch seinen eigenen Standort einiger-
massen klar beschreiben, aber im Blick auf seine Fremdwahrnehmung steht

er vor einer fast unlösbaren Aufgabe, bei deren Bewältigung auch die
Religionswissenschaften ihm nur begrenzt helfen können. Er wird immerhin gut

33 Stollberg, Dogmatik im Jahrhundert des religiösen Pluralismus, 524.
34 G. Wiesner, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der

Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Gütersloh 2001, Schönberger Hefte (4/2002) 20.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 87

beraten sein, sich an diejenigen Texte zu halten, die als klassisch gelten, ohne
dass er damit allerdings abschliessende Urteile verbinden sollte. Auch bei den
klassischen Texten stellt sich zusätzlich das Problem einer adäquaten Ubersetzung,

wobei man bei nichtchristlichen Partnern nicht vorschnell apologetisch
bedingte Ubersetzungstricks vermuten wird, wie dies Horst Bürkle tut.35

Nicht leicht zu lösen ist schliesslich auch das dritte Problem, nämlich das

Verhältnis einer einzelnen Lehraussage zu dem Gesamtsystem, innerhalb dessen

sie gemacht wird. Keine Lehraussage darf, auch wenn sie als solche thematisiert

und in Relation zu einer entsprechenden christlichen Aussage gebracht
wird, ohne den Kontext gesehen werden, innerhalb dessen sie in ihrer
angestammten Religion steht. Trotzdem muss eine nicht isolierte, aber doch separate

Thematisierung einzelner Elemente erlaubt sein, zumal sich im Rahmen

von Globalisierungsprozessen konkret nicht nur religiöse Gesamtsysteme,
sondern unterschiedliche Einzelauffassungen begegnen. Aber die Verführung
ist gross: «Was in der eigenen Dogmatik nicht vorkommt, wird dann auch in
anderen Religionen nicht gesehen.»36

Damit zeigen sich alles in allem zahlreiche Einzelprobleme, die nicht von
einem Autor allein bewältigt werden können. Der Auftrag für christliche
Theologie kann daher nur heissen, sich in mühsamer Einzelarbeit unter
Berücksichtigung der jeweils spezifischen Bedingungen um einzelne Aussagebereiche

nichtchristlicher Religionen zu kümmern und sie zum christlichen
Glauben einer ebenfalls spezifischen Ausprägung in Relation zu setzen. Diese

Aufgabe ist für die Weiterarbeit unerlässlich. Dies kann jedoch nicht zur Folge

haben, dass künftig nicht auch ein einzelner Autor von seinem theologischen

Ansatz her eine Dogmatik im Kontext der Weltreligionen sollte schreiben

dürfen, wie ich es - mit Zittern, Zagen und manchem Selbstzweifel -
versucht habe. Damit stehen wir vor den eigentlich theologischen Problemen
dieses Versuchs.

35 Ein Vergleich werde beispielsweise «dadurch ermöglicht, dass der in modernen Bhaga-
vadgita-Übersetzungen für die vedische religiöse Grundkategorie der vidya bereits in
apologetischer Einsicht eingesetzte Begriff <Glaube> unkritisch übernommen wird.»
(H. Bürkle, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der

Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Gütersloh 2001, FKTh 20 [2004] 308-311 [308]). Sollte
sich dies auf D 49-99 beziehen, stellte es eine höchst einseitige und unschöne
Unterstellung dar.

36 T. Steinert, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der

Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Gütersloh 2001, Quatember 2002, 246.



88 Hans-Martin Barth

2. Theologische Probleme

2.1 Glaube

Theologie ist für mich «fides quaerens intellectum», Glaube, der zu verstehen,
der insbesondere sich selbst zu verstehen sucht. Deswegen steht die Frage
nach dem Verständnis des christlichen Glaubens für mich am Beginn theologischer

Überlegungen und auch meiner Dogmatik. Bevor ich mich dem Kontext

der Weltreligionen zuwandte, habe ich mich gefragt: Was, warum, an

wen glaube ich? Inspiriert wurde ich dabei durch ein Buch von Jean Guitton,
das ich auf Italienisch gelesen hatte: Che cosa credo.37 Noch die letzten
Korrekturvorlagen meiner Dogmatik liefen dann auf dem PC unter dem Siglum
«Checo». Die Artikulation von Glauben verändert sich - im Lauf eines
Lebens, unter der Herausforderung unterschiedlicher Kontexte, unter dem
Eindruck unabweisbarer Erfahrungen. Und doch bleibt ein Kontinuum, das,

wenn Gott Gnade gibt, sich durchhalten darf bis in die Krise hinein, in der
die konkrete Artikulation verblasst, beispielsweise in der Phase des Sterbens,
in der das Bewusstsein nicht mehr nach konkreter Artikulation zu fragen in
der Lage ist. Dies führt mich zu der Unterscheidung von Alpha- und Omega-
Glauben. Sie berührt sich mit Tillichs Vorstellung von «absolutem Glauben».
Der Omega-Glaube erscheint aber nicht nur, wenn der Alpha-Glaube
untergegangen ist, sondern der Alpha-Glaube, der sich - traditionell gesprochen -
als «fides quae» und «fides qua» äussern kann38, ist ständig auf das Omega
bezogen. Diese Grundstruktur darf m.E. - anthropologisch betrachtet - für
jeden religiösen Glauben vorausgesetzt werden. Es gibt in der Tat keinen den

Religionen gemeinsamen «Glaubensbegriff»39, aber es gibt hinsichtlich des

Verständnisses von Glauben «strukturelle Gemeinsamkeiten»40. Jede Religion
lebt von der Spannung zwischen kataphatischem und apophatischem Wissen.
Die «Übergangszone»41 eröffnet Spielraum für die Gestaltung der
Alpha-Artikulation.

Diese anthropologischen Überlegungen sind getragen von der Überzeugung:

Hinter den Gläubigen nichtchristlicher Religionen, die dem allmächtigen

Gott ihr Leben verdanken wie eben auch Christen und Christinnen, und

37 J. Guitton, Che cosa credo, Milano 1993.
38 Diese Distinktion wird gerade nicht für die Unterscheidung von Alpha- und Omega-

Glauben in Anspruch genommen, wie Bürkle irrtümlich meint (Rez. zu: H.-M.
Barth, Dogmatik, 309); vgl. H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext

der Weltreligionen, Gütersloh 22002, 116f.
39 Bürkle, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 309.
40 Vgl. Barth, Dogmatik, 105ff. Es bleibt festzuhalten, dass «weder in den nichtchristli¬

chen Religionen noch auch in der säkularen Welt ein Begriff von <Glauben> zu erwarten

ist, der dem christlichen Glaubensbegriff voll entsprechen würde»; ebd. 80.
41 Hempelmann, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 220.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 89

dem von ihnen geahnten Omega kann nichts anderes stehen als eben dieser

allmächtige Gott selbst. Trifft dies zu, muss damit gerechnet werden, dass die

Alpha-Artikulation nichtchristlicher Religionen in irgendeiner Weise mit
dem auch von der christlichen Theologie intendierten Omega zu tun haben
kann. Es ist dann nicht auszuschliessen, dass Religionen im Alpha-Bereich42
voneinander lernen können und sollen.

Auch die Trinitätslehre steht freilich in der Spannung von Alpha und
Omega; als Lehre ist sie ohne Frage dem Alpha-Bereich zuzuordnen. Wie lässt
sie sich aber dann für eine Dogmatik im Kontext der Weltreligionen fruchtbar

machen?

2.2 Trinität

Es gibt inzwischen zahlreiche Versuche, Religionstheologie «auf trinitäts-
theologischem Grund» zu versuchen43. Peter Walter zitiert zustimmend:
«Trinitarisches Denken macht bewusst, dass für die Beziehung von Absolutem

und Relativem drei Momente konstitutiv sind: Das Absolute selbst, das

Absolute in der Gestalt des Relativen und die Inspiration, das Absolute in der
Gestalt des Relativen zu identifizieren.»44 Dagegen erhebt sich gelegentlich
Protest: Die Trinitätslehre erscheine «nicht allein den meisten Christen als

schwer zugänglich und kaum nachvollziehbar»; sie führe zu Abstraktionen,
«bei denen man nicht mehr wirklich versteht, wovon eigentlich die Rede
ist.»45 Das dürfte für die klassische Trinitätslehre in der Tat zutreffen; es wird
im Blick auf meinen Ansatz durchaus angemahnt. Wie steht es mit der
immanenten Trinität? In einem entschlossen soteriologischen Zugriff möchte ich
sagen: Die immanente Trinität - «nihil ad nos», sie geht uns nichts an. Wer
sich hier in Spekulationen verliert und diese noch als verbindlich ausgibt,
vergeht sich am Bilderverbot. Lothar Lies vermutet, hier werde der trinitarische
Personbegriff aufgelöst (umstritten war er ohnehin schon immer); aus
«Vater», «Sohn» und «Geist» würden blosse «Gottesfunktionen». Er wittert hier
vielleicht den melanchthonischen Ansatz, nach den «bénéficia» und nicht
nach der «natura» Christi bzw. Gottes zu fragen. Ist Trinität eine «Bewusst-

42 Es ist ein grobes Missverständnis, wenn Bürkle in Wiedergabe und Ablehnung meines
Versuchs von «Konkretionen» spricht, «in denen sich der sogen. Omega-Glaube anderer

Religionen für eine Anreicherung, Korrektur oder Belebung christlicher
Glaubensinhalte eignet» (Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 309).

43 Vgl. R. Bernhardt, Protestantische Religionstheologie auf trinitätstheologischem
Grund, in: Danz, Körtner, Theologie der Religionen, 107-120; G. Greshake, Der dreieine

Gott. Freiburg i.Br. 21997, 499-522; H.-M. Barth, Trinität und interreligiöser Dialog,

in: M. Welker, M. Volf (Hg.), Der lebendige Gott als Trinität. Jürgen Moltmann
zum 80. Geburtstag, Gütersloh 2006, 283-296.

44 Walter, Durch Erfahrung des Fremden Eigenes stärken.
45 Wiesner, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 20.



90 Hans-Martin Barth

seinsstruktur»46? Nicht die Trinität ist eine Bewusstseinsstruktur, aber die
Trinitätslehre ist ein Denkmodell. Schliesslich: «Gibt es dann noch <den> tri-
nitarischen Gott?»47Aber auf welcher Ebene der Diskussion bewegen wir uns
hier? Einen Gott, den es gibt, gibt es nicht - das wusste schon Dietrich Bon-
hoeffer.

Interpretiere ich aber die Trinitätslehre von ihren heilsökonomischen
Aussagen, also beispielsweise schlicht von Luthers Kleinem Katechismus aus,
so kann sie die Basis christlicher Gotteserfahrung und -erwartung durchaus
zum Ausdruck bringen: «Ich glaube, dass mich Gott geschaffen hat dass

Jesus Christus sei mein Herr der Heilige Geist hat mich durch das

Evangelium berufen (,..).»48 Die Konzentration auf die heilsökonomische
Wahrnehmung Gottes als des Schöpfers, Erlösers und Vollenders eröffnet
elementare Möglichkeiten, mich selbst und andere Menschen und das Leben
überhaupt zu verstehen. Sie wird mich auch bei der Beschäftigung mit
nichtchristlichen Religionen leiten. Unter heilsökonomischer Perspektive werden
die Möglichkeiten der Integrationsfunktion der Trinitätslehre stärker zur
Geltung kommen als ihre «Unterscheidungsfunktion», die sie in der
Christentumsgeschichte als Lehre zweifellos ebenfalls hatte.49 Wird die am trinitari-
schen Denken orientierte Methode damit «überdehnt»?50 Sie wird jedenfalls
ausprobiert. Damit stellt sich freilich ein neues Problem: das des Inklusivis-
mus.

2.3 Inklusivismus

Anwälte des Inklusivismus-Vorwurfs scheinen stillschweigend und ohne
nähere Begründung vorauszusetzen, dass Inklusivismus nicht sein darf. Im Blick
auf religionswissenschaftliche oder auch religionsphilosophische Erwägungen,

die sich dogmatisch nicht gebunden wissen, mag das plausibel sein,
obwohl Neutralität und Objektivität wissenschaftstheoretisch auch in diesem

Zusammenhang durchaus Probleme aufwerfen. Hier ist dann, wenn
überhaupt, der von Reinhold Bernhardt thematisierte «Inklusivismus auf
Gegenseitigkeit» ins Spiel zu bringen.51 Wer Inklusivismus eigentlich ablehnt, aber
doch nicht zum entscheidenden Negativ-Kriterium werden lassen will, kann
dann bedachtsam formulieren, es gehe weniger um die «absolute Wahrheit»
als um die «relative Überlegenheit» des christlichen Glaubens52, nicht um
christlichen «Triumphalismus», sondern um das Stehen zur Wahrheit des ei-

46 Lies, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 460.
47 Ebd.
48 Z.B. BSLK, 51 Of. (geglättet).
49 Hempelmann, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 221.
50 Thiede, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 56.
51 Bernhardt, Protestantische Religionstheologie, 111.
52 Ruhstorfer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 267.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 91

genen Glaubens, die ja durchaus festgehalten werden dürfe wie die fremder
Religionen.53 Aber wieso sollte einem systematisch-theologischen Ansatz, der
christliche Lehre zu verstehen und zu vermitteln sucht, inklusives Denken
generell und überhaupt verboten sein? Damit wird keineswegs eine Perspektive
eingenommen, die behauptet, fremde Religionen «besser zu verstehen als diese

sich selbst.»54 Vielmehr wird thematisiert, wie diese Religionen aus der
Sicht dessen wahrgenommen werden, der vom christlichen Glauben ausgeht.
Dass dies zugleich eine Bestandsaufnahme erfordert, die so intensiv wie möglich

das Selbstverständnis der betreffenden Religionen zu erfassen sucht, ist
klar. Aber in einem zweiten Schritt darf dann auch das Selbstverständnis einer
fremden Religion vom Selbstverständnis des christlichen Glaubens aus
betrachtet werden. Ob bei diesem Ansatz Dissonanzen relativiert werden oder
eben anders gewichtet werden müssen, ist dann im Einzelfall zu entscheiden.55

Werden nichtchristliche Religionen dabei als «theological subjects»
festgehalten?56 Der Begriff «theological subject» ist mir dabei nicht klar: Sollte
danach gefragt sein, ob sie als eigene Subjekte ernst genommen werden, so ist
darauf zu antworten: Sie werden in indirekter Weise gerade insofern als eigene

Subjekte gewürdigt, als der dreieine Gott in einem letzten und freilich von
uns nicht aufklärbaren, aber doch zu glaubenden Sinn ihr Subjekt ist. Dabei
ist mir die von Ulrich Körtner vorgetragene Unterscheidung, Gott stehe
wohl hinter der gesamten Religionsgeschichte, nicht aber hinter einzelnen
ihrer Ausprägungen, nicht nachvollziehbar.57 Mindestens sollte der dreieine
Gott doch hinter denjenigen religiösen Vorstellungen stehen dürfen, die sich
offensichtlich mit der biblischen Tradition berühren! Körtner selbst findet ja
schliesslich zu der schönen, wenn auch nicht trinitarisch begründeten
Formulierung, es könne dem Christen «widerfahren, dass ihm im Anderen, dem er
Christus nahe bringen will, eben dieser selbst entgegentritt, so dass er in der

Begegnung mit dem Anderen und dessen fremder Religiosität von Christus
selbst neu beschenkt wird.»58 Die Voraussetzung eines legitimen inklusiven
Denkens ist aber vor allem dann gegeben, wenn der trinitarische Glaube nicht
in erster Linie als eine Lehre verstanden wird - als solche ist die Trinitätslehre
immerhin ein strittiges und diskutables Denkmodell -, sondern als Beziehung
zu dem heute und je und je wirkenden ewigen Gott, in der englischen Wie-

53 A. Rössler, Klärung, Vertiefung, Bereicherung. Christlicher Glaube in der Begegnung
mit anderen Religionen, in: Evangelisches Gemeindeblatt für Württemberg 23. Juni
2002, 4.

54 Gegen Hailer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 263.
55 Gegen Thiede, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 56.
56 Bernhardt, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatics, 271.
57 Gegen Körtner, Synkretismus und Differenzwahrnehmung, 71.
58 Ebd. 74.



92 Hans-Martin Barth

dergabe von Reinhold Bernhardt: «(...) that the Holy Trinity is at work».59
Horst Bürkle hat recht, wenn er feststellt: «Mit der Bejahung und der Verneinung

der Voraussetzung, dass die wesensbestimmenden Inhalte und
Grundüberzeugungen dieser Religionen solche Entsprechungen überhaupt zulassen,
steht und fällt die hier angestrebte Konzeption.»60 Wenn es aber nicht die

Religionen sind, die hier die zulassende Instanz darstellen, sondern der dreieine
Gott, der mit seinem Walten auf eine verborgene Weise auch durch sie wirkt,
dann fällt sie nicht, sondern sie steht. Ist Gottes Wirken aber in einer derart
umfassenden Weise zu sehen, so erhebt sich eine neue Frage: Worin besteht
dann die besondere Funktion der Kirche?

2.4 Kirche

Bei diesem Thema meldet sich besonders das Interesse römisch-katholischer
Autoren; Cyprian lässt grüssen. Einem katholischen Autor fällt natürlich
gleich auf, ob er eine katholische oder eine nichtkatholische Dogmatik vor
sich hat. Lothar Lies SJ stellt im Blick auf den von mir vorgelegten Entwurf
fest: «Der katholische Theologe könnte die Liste kritischer Punkte in der
vorliegenden Dogmatik verlängern und so im Blick auf das interreligiöse Anliegen

des Werkes etwas neidvoll-boshaft zusammenfassen: Wer weniger zu
verteidigen hat, kann sich auch integrativer zeigen.»61 Schwierigkeiten entstehen
schon bei dem Begriff «Lokalmethode» - im Rheinischen Merkur wird eigens
darauf hingewiesen, dass sie mit Gastwirtschaften nichts zu tun hat.62 Vor
allem macht das Fehlen der Unterscheidung von Fundamentaltheologie und
Dogmatik Beschwer, weil ohne sie die Themenabfolge problematisch
bleibe.63 Hans Waidenfels notiert zudem, dass die Amtsautorität mehr Aufmerksamkeit

verdient hätte.64 Warum? Das kommt besonders in einem Beitrag von
Peter Lüning zum Ausdruck. Unter einem trinitarischen Ansatz werde die

Ekklesiologie nachgeordnet; der trinitarische Ansatz hänge damit selbst in
der Luft. Auf diese Weise entstehe eine «die Ekklesiologie gegenüber Trini-
tätslehre und Soteriologie theologisch wie methodologisch relativierende»
Dogmatik.65 Damit zeige sich nicht nur eine «ekklesiologische Selbstrelativie-

rung». Vielmehr gehe damit eine begriffliche Unklarheit in der Definierung
des eigenen epistemologisch-theologischen <Standortes>» einher.66 Hier
erscheine eine Konfessionalität, die nicht ausreichend ekklesiologisch verankert

59 Bernhardt, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 271.
60 Bürkle, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 310.
61 Lies, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 463.
62 Walter, Durch Erfahrung des Fremden Eigenes stärken.
63 Waldenfels, Dogmatik im Kontext der Weltreligionen, 284f.
64 Ebd. 288.
65 Lüning, Unterschiedliche konfessionelle Zugänge, 186.
66 Ebd. 188.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatih? 93

sei und daher ggf. mit Hypostasierungen (z.B. einem «abstrakten Glaubensbegriff»)

arbeiten müsse.67 Lüning erbittet den Nachweis, dass die Reformation,
wie von Kardinal Kasper gemutmasst, wirklich einen anderen «Typ von
Kirche» hervorgebracht habe.68 An Peter Lüning ist freilich die Frage zu stellen,
ob er sich einen anderen Typ Kirche als den römisch-katholischen (oder allenfalls

orthodoxen) überhaupt vorstellen kann und welche Kriterien er dafür
benennen würde.

Damit sind wir in das Dickicht kontroverstheologischer Auseinandersetzungen

geraten. Es zeigt sich, dass die interreligiöse Fragestellung die ökumenische

keineswegs einfach relativiert oder gar überflüssig macht. Reinhold
Bernhardt weist darauf hin, dass «gerade in der Relativierung der Ekklesiolo-
gie auf den sie tragenden christlichen Glaubensgrund hin» ein «wichtiger
Impuls für eine Theologie der Religionen aus protestantischer Perspektive»
liege.69 Trotzdem erhebt sich natürlich die Frage, wie dieser Glaubensgrund sich
konstituiert. Nach insbesondere lutherischer Tradition, wie sie in der Confes-
sio Augustana artikuliert ist, geschieht dies durch die Verkündigung des

Evangeliums und die evangeliumsgemässe Feier der Sakramente. Dem
widerspricht es nicht, sich auch um die Medien von Heilsvermittlung zu kümmern,
wie sie in anderen Religionen begegnen, insbesondere deren heiligen Schriften.

Explizit kann auch der Neutestamentier dazu auffordern.70 Klaus-Peter
Jörns empört sich - in seinem in vieler Hinsicht berechtigten Plädoyer für
«notwendige Abschiede» - freilich gegen den Vorschlag, dass dies unter der
Leitperspektive des christlichen Glaubens geschehen solle. «Barth verordnet
gleich eine strikte Leseanweisung: die außerchristlichen kanonischen Schriften

seien <von Jesus Christus her und auf ihn hin zu lesen>.»71 Abgesehen
davon, dass der indizierte Satz nicht als Anweisung, sondern auch als Hinweis
auf eine hermeneutische Möglichkeit verstanden werden kann, wird ein
christlicher Theologe von dem Medium ausgehen, dem er seinen Glauben
immer wieder verdankt, und das ist im protestantischen Fall die Verkündigung
auf der Basis der Heiligen Schrift.72 Hier treten auch im Gegenüber zu den
nichtchristlichen Religionen die konfessionellen Ansätze noch einmal auseinander.

Damit öffnet sich ein neues Arbeitsgebiet künftiger ökumenischer

67 Ebd. 191.
68 Ebd.
69 R. Bernhardt, Protestantische Religionstheologie auf trinitätstheologischem Grund,

in: Danz, Körtner, Theologie der Religionen, 107-120 (108).
70 So unter Bezugnahme u.a. auf meine Dogmatik G. Theißen, Zur Bibel motivieren.

Aufgaben, Inhalte und Methoden einer offenen Bibeldidaktik, Gütersloh 2003, 207
und passim.

71 K.-P. Jörns, Notwendige Abschiede. Auf dem Weg zu einem glaubwürdigen Christen¬

tum, Gütersloh 2004, 369.
72 Wie dies im übrigen auch Jörns selbst tut; vgl. ebd. 361.



94 Hans-Martin Barth

Theologie. Doch ob man nun bei der Kirche oder bei der sie begründenden
Verkündigung einsetzt: Hier meldet sich ein letztes, noch viel zu wenig
bearbeitetes Problemfeld: das Verhältnis von interreligiös sensibler Dogmatik und
Mission.

2.5 Mission

Inwiefern muss eine interreligiös aufgeschlossene Dogmatik auf das Problem
der Mission eingehen? Ein entschlossen pluralistischer Entwurf wie der von
Perry Schmidt-Leukel kann formulieren: «Es wäre vermutlich sinnvoll,
nicht nur die Sache einer auf Konversion abzielenden Missionierung aufzugeben,

sondern auch diesen damit so eng verbundenen Terminus der <Missi-
on>.»73 Gleichwohl dürfe der pluralistische Ansatz nicht zu Kritikunfähigkeit
oder repressiver Toleranz führen.74 Dietrich Stollberg fragt: Sollen
nichtchristliche Religionen vom Christentum wirklich «lernen»?75 Ich würde
sagen: Selbst bei einem radikal pluralistischen Ansatz sollen Religionen voneinander

lernen, und dies schliesst ein, dass in der Tat auch vom Christentum
Lernimpulse ausgehen dürfen. Aber das ist natürlich etwas anderes als «Mission».

Der von mir vorgelegte Entwurf wird gerade von in der Mission
engagierten Christen aufmerksam wahrgenommen76; aber trotzdem fällt auf, dass

er sich zur Missionsproblematik explizit kaum äussert. Es sei ihm zwar insgesamt

«eine missionarische Dimension eigen»77. Dies aber reiche nicht aus,
wenn man bedenke, dass die christliche Religion von Anfang an missionarisch

gewesen sei und dass die Mission die «Nagelprobe des Dialogs» darstelle.78

Ich empfinde dieses Problem selbst und habe daher im Sommersemester
2004 ein Seminar zusammen mit einem Missionstheologen durchgeführt. Mir
scheinen hier folgende Punkte klärungsbedürftig.

Während man früher die nichtchristlichen Religionen gerne mit
dämonischen Kräften in Verbindung brachte, scheuen wir uns heute, in die-

73 P. Schmidt-Leukel, Gott ohne Grenzen. Eine christliche und pluralistische Theologie
der Religionen, Gütersloh 2005, 482. Innerhalb des Kapitels «Schritte in die Zukunft»
und unter der Uberschrift «Unterwegs zur Welt-Theologie» nennt Schmidt-Leukel
neben meiner Dogmatik die einschlägigen, aber doch nicht primär an der evangelischen

Dogmatik orientierten Arbeiten von Ninian Smart/Steven Konstantine und
Keith Ward; vgl. ebd. 488f.

74 Ebd. 430f.
75 Stollberg, Dogmatik im Jahrhundert des religiösen Pluralismus, 528.
76 Z.B. H.-L. Althaus, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kon¬

text der Weltreligionen. Ein Lehrbuch, Gütersloh 2001, JELM 2002/2003; dies wird
mir auch in persönlichen Stellungnahmen bekundet.

77 H. Wrogemann, «Mission» als Thema und Desiderat Systematischer Theologie, VuF
49 (2004) 8.

78 Ebd. 9. Ähnlich Hempelmann, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 221.



Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? 95

sem Zusammenhang von «Sünde» zu sprechen. Dies ist auch in meinem
Entwurf der Fall. Es ist bislang in keiner mir bekannten Reaktion angesprochen
worden. Vielleicht steht es hinter dem Einwand von Ulrich Körtner, man
müsse doch von der Verborgenheit Gottes sprechen.79 Nun kann man sicher
nicht die nichtchristlichen Religionen dem Problemfeld «Sünde» zuordnen
und das Christentum dabei ausnehmen. Doch ohne Frage liegt die Pointe des

Evangeliums in der Bewältigung entfremdender «Sünde» und der Ermöglichung

von authentischem Leben. In diesem Sinn ist Mission sowohl nach aussen

wie innerhalb der Kirche unverzichtbar. Wie sich diese beiden Formen
von Mission aber zueinander verhalten, ist noch zu erarbeiten. Es kommt in
der Tat darauf an, den christlichen Glauben als befreiende und lebensdienliche

Kraft deutlich zu machen80, ohne dabei das, was an Lebensdienlichem in
anderen Religionen begegnet, zu schmälern.

Ausgeblieben ist - wie schon erwähnt - bislang Kritik aus einer Ecke, aus
der ich sie am meisten erwartet hatte, nämlich aus dem evangelikalen Lager.
Eine konservative Stimme in den Braunschweiger Beiträgen grantelt, der
christliche Glaube sei doch reich genug (oder er habe seinerseits Gründe,
bestimmte Elemente aus ihm fremden Traditionen gerade nicht zu übernehmen);

das Ergebnis dieser Übernahme sei doch nicht selten «banal».81 Aber
selbst wo dies der Fall sein sollte, schärft interreligiöse Sensibilität spirituell
und intellektuell das Profil des eigenen Glaubens.

Welche Perspektiven zeigen sich alles in allem in den Reaktionen auf eine

Dogmatik «im Kontext der Weltreligionen»? Methodologisch ist es wohl einmal

die Klärung speziell der Aufgabe einer Dogmatik in Abgrenzung zu der
einer Religionsphilosophie, zum anderen die differenzierte Wahrnehmung
von Religionen, religiösen Bewegungen und auch Religionslosigkeit. Theologisch

steht die Frage nach dem sachgemässen Ansatz an, sowohl im Blick auf
konfessionell unterschiedliche Voraussetzungen als auch innerhalb dieser

Voraussetzungen. Erwünscht wäre eine theologische Erklärung für die Vielzahl

von Religionen, ohne dass man sich dabei einfach auf die «Sünde» oder
auf die «Verborgenheit Gottes» zurückziehen müsste. Besondere Aufmerksamkeit

verdienen dabei der Islam als nachchristliche Religion wie auch
religiöse Neuaufbrüche und die weithin um sich greifende Religionslosigkeit.
Um gerade ihr zu begegnen, bedarf es wohl einer neuen Hermeneutik religiöser

Sprache, die verhindert, dass religiöse Aussagen schon als solche den

Zugang zu dem verhindern, was sie sagen und womit sie dienen wollen. Die
Erinnerung an die christliche Tradition der «theologia negativa» oder auch das

buddhistische Konzept der «upaya», der «brauchbaren Instrumente», dürften

79 Körtner, Synkretismus und Differenzwahrnehmung, 73.
80 Fischer, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik.
81 Thiede, Rez. zu: H.-M. Barth, Dogmatik, 56.



96 Hans-Martin Barth

sich dabei als hilfreich erweisen.82 In den Reaktionen auf meinen Entwurf
wurde gelegentlich die Frage aufgeworfen, ob sich ein einzelner Autor damit
nicht übernehme. Diese Frage habe ich mir während meiner Bemühungen
auch immer wieder gestellt. Wünschenswert wäre wohl die Zusammenarbeit
einer Gruppe von Theologen und Theologinnen, die etwa die gleiche theologische

Grundauffassung teilten (wenn es so etwas gibt) und von einer gemeinsamen

Basis aus sich nun an differenzierte Untersuchungen machten. Eine
Traumvorstellung wäre es darüber hinaus, wenn Theologen nichtchristlicher
Religionen ebenfalls die Arbeit aufnähmen und ihr religiöses Umfeld von
ihrem spezifischen Ausgangspunkt aus betrachteten und nach Gemeinsamkeiten

und Differenzen suchten - im Geist der Verantwortung gegenüber der

eigenen und gegenüber den fremden Traditionen. Dies würde den Dialog auf
eine neue Ebene heben, die der Menschheit, wie ich denke, gut bekommen
könnte. Darum, wer auch immer sich in den Prozess weiterer Klärung
einschaltet: Vivant sequentes!

Abstract

Will man nichtchristliche Religionen im Kontext christlichen Denkens diskutieren, so
steht man vor methodologischen und theologischen Problemen. Methodologisch stellen
sich Fragen nach der Perspektive (interreligiöser Dialog, Religionsphilosophie oder Dog-
matik?), nach der Auswahl von Themen und Texten und nach der Möglichkeit sachgemäs-

ser Wahrnehmung des Fremden. In theologischer Hinsicht steht zur Debatte, was man unter

Glauben («fides qua/quae», «Alpha-/Omega-Glaube») versteht, wie das trinitarische
Bekenntnis fruchtbar gemacht werden kann, ob Inklusivismus zu vermeiden ist und wie die
christliche Kirche sich in diesem Zusammenhang versteht und inwiefern sie missionarisch
tätig bleiben kann. Die vom Autor vorgelegte «Dogmatik» sucht diesen Fragen gerecht zu
werden.

When discussing non-christian religions within the context of Christian thinking, one
faces methodological and theological problems. Methodologically there are questions about
the choice of perspective (interreligious dialogue, philosophy of religions, or dogmatics?),
about the appropriate choice of texts and topics and about the feasibility of an adequate
understanding of unfamiliar ideas. Theologically, reflection is required on the understanding

of faith («fides qua/quae», «absolute/concrete»), how to bring out the meaning of the
Trinitarian creed, how church and mission arise and whether «inclusivism» can be avoided.
The manual on «Dogmatik» presented by the author seeks to meet these problems.

Hans-Martin Barth, Marburg

82 Vgl. M. Pye, Skilful Means. A Concept in Mahayana Buddhism, London 1978.


	Nichtchristliche Religionen im Kontext christlicher Dogmatik? : Probleme und Perspektiven

