
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 1

Artikel: Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie? : Warum Alister
McGraths "naturwissenschaftliche Theologie" nicht
naturwissenschaftlich ist

Autor: Schwenke, Heiner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie?

Warum Allster McGraths <naturwissenschaftliche Theologie>
nicht naturwissenschaftlich ist

Der kometenhafte Aufstieg der Naturwissenschaften seit dem Beginn der
Neuzeit hat traditionell führende Fächer wie Theologie, Philosophie und
Jurisprudenz nachhaltig beeindruckt und herausgefordert. Man nahm allgemein
an, der Erfolg der Naturwissenschaften verdanke sich einer bestimmten
Vorgehensweise, der so genannten wissenschaftlichen Methode. Einige Versuche
wurden unternommen, Elemente der naturwissenschaftlichen Methodik in
die eigene Disziplin einzuführen, jedoch mit bisher eher massigem Erfolg.1
Ein aktuelles Beispiel aus der Theologie ist, zumindest auf den ersten Blick,
Alister E. McGrath mit seinem Entwurf einer scientific theology>,2 einer
maturwissenschaftlichen Theologie>,3 die sich ausdrücklich an den Vorgehensweisen

der Naturwissenschaften ausrichten will:
Deshalb liegt eine Grundannahme einer naturwissenschaftlichen Theologie> darin,
dass die Vorgehensweisen und Grundlagen einer verantwortungsvollen christlichen
Theologie sich an den Vorgehensweisen und Grundlagen jener Naturwissenschaften
ausrichten müssen, die sich am direktesten mit der natürlichen Welt auseinandersetzen.4

1 Für die Philosophie siehe H. Schwenke, Zurück zur Wirklichkeit. Bewusstsein und
Erkenntnis bei Gustav Teichmüller (Studien zur Geschichte der Wissenschaften in
Basel NF 4), Basel 2006, 293-296, und die dort zitierte Literatur; für die Jurisprudenz
siehe D. v. Stephanitz, Exakte Wissenschaft und Recht. Der Einfluß von Naturwissenschaft

und Mathematik auf Rechtsdenken und Rechtswissenschaft in zweieinhalb
Jahrtausenden. Ein historischer Grundriß, Berlin f970. Beispiele aus der Theologie
sind H. Scholz, Wie ist eine evangelische Theologie als Wissenschaft möglich? ZZ 9

(1931) 8-35, wiederabgedruckt in: G. Sauter (Hg.), Theologie als Wissenschaft (TB 43),
München 1971, 221-264, und Th.F. Torrance, Theological Science, London 1969.

1 Vgl. A.E. McGrath, A Scientific Theology, Vol. 1-3, Grand Rapids MI 2001-2003;
ders., The Science of God. An Introduction to Scientific Theology, London 2004;
ders., Theologie als Mathesis Universalis? Heinrich Scholz, Karl Barth und der
wissenschaftliche Status der christlichen Theologie, ThZ 63 (2007) 44-57. McGrath stützt
sich bis in einzelne Formulierungen auf Torrance.

3 So wird «scientific theology> in McGrath, Theologie als Mathesis, übersetzt. McGrath
meint mit <science> und «scientific) ausdrücklich «Naturwissenschaft) und
«naturwissenschaftlich) (McGrath, Scientific Theology 1, 26; ders., Science of God, 23).

4 McGrath, Theologie als Mathesis, 44f. Die Formulierung «jener Naturwissenschaften,
die sich am direktesten mit der natürlichen Welt auseinandersetzen» ist etwas
unglücklich, denn alle Naturwissenschaften setzen sich ähnlich direkt mit der natürlichen

Welt auseinander. Vermutlich meint McGrath die natural sciences im Gegensatz

ThZ 1/63 (2007) S. 58-78



Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie? 59

Worin besteht der Erfolg der Naturwissenschaften?

Wenn man das methodische Erfolgsrezept der modernen Naturwissenschaften

auf andere Wissenschaften übertragen möchte, dann muss man erstens
zunächst feststellen, worin der Erfolg der Naturwissenschaften besteht, zweitens,

ob gewisse methodische Prinzipien wesentlich zu diesem Erfolg
beigetragen haben, und drittens, ob diese Prinzipien in einer Geisteswissenschaft
wie der Theologie angewendet werden können.

Die Vielfalt der modernen Naturwissenschaften5 wird von Aussenstehen-
den oft unterschätzt.6 Trotzdem gibt es mindestens einen, wenn auch recht
allgemeinen gemeinsamen Nenner ihres Erfolges: Die modernen
Naturwissenschaften haben in grossem Umfang allgemein anerkanntes Wissen gewonnen

und akkumuliert. Kaum jemand wird bestreiten, dass wir über den

Kosmos, angefangen von den Elementarteilchen bis hin zu den Sternen, heute viel
mehr wissen als zur Zeit des Kopernikus.7 Der Fortschritt des Wissens ist so

gewaltig, dass viele der neueren Errungenschaften den Menschen der damaligen

Zeit vermutlich als Zauberei vorgekommen wären.8 Dieses naturwissenschaftliche

Wissen stellt ausserdem keine blosse Ansammlung von Erkenntnissen

dar, sondern bildet einen Zusammenhang, so wie sich Steine zu einem
Haus oder Teile zu einem Puzzle9 verbinden. Wie kam es aber, dass die
Naturwissenschaften «den sicheren Gang einer Wissenschaft»10 gefunden haben?

Hat die wissenschaftliche Methodologie dazu beigetragen? Gibt es überhaupt
ein allen Naturwissenschaften gemeinsames methodisches Element?

zu den social sciences. Im selben Aufsatz spricht er von einer «partiellen methodologischen

Konvergenz der christlichen Theologie und der Naturwissenschaften» (53;
Hervorhebung v. Vf.). Siehe auch ders., Scientific Theology 1, 45: «My concern throughout

this work is to explore the methodological parallels between Christian theology
and the natural sciences.» Das Ziel ist anscheinend «[t]he admission of the methods of
the natural sciences into the operative logic of Christian theology» (ebd. 19).

5 Siehe dazu H.H. Bauer, Scientific Literacy and the Myth of the Scientific Method,
Urbana 1994, 23-32.

6 Allerdings nicht von McGrath und Torrance; vgl. nur McGrath, Theologie als Mathe-
sis, 51f., und Torrance, Theological Science, 106: «[T]here is no Science in the singular,

for there are only sciences.»
7 Auch Thomas Kuhn will einen echten Wissensfortschritt nicht leugnen, obwohl ihm

möglicherweise zu Recht vorgeworfen wird, dass dies aus seinem Konzept
wissenschaftlicher Revolutionen folge (vgl. Th. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher
Revolutionen, Frankfurt a.M. 21976, 216ff.; dazu A.F. Chalmers, Wege der Wissenschaft,

Heidelberg 52001, lOlf.).
8 Vgl. dazu nur R. Carpenter, Catweazle, London 1970.
9 Vgl. M. Polanyi, The republic of science: its economic and political theory, Minerva 1

(1962) 54-73 (55).
10 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Vorrede zur zweiten Auflage (1787), Werkaus¬

gabe Bd. 3, Frankfurt a.M. 1968, 24.



60 Heiner Schwenke

Intersubjektive Reproduzierbarkeit als methodische Maxime aller
Naturwissenschaften

So unterschiedlich die Naturwissenschaften sind, so unterschiedlich scheinen
auch ihre Methoden zu sein. Genau genommen sind die konkreten Methoden
zweier naturwissenschaftlicher Untersuchungen niemals völlig gleich. Bei der
viel zitierten wissenschaftlichen Methode, die angeblich in allen naturwissenschaftlichen

Untersuchungen befolgt werden soll, kann es sich also nur um
eine allgemeine methodische Maxime handeln. Gibt es eine solche allgemeine
Maxime naturwissenschaftlichen Vorgehens und ist ihr Auftreten mit dem

Aufschwung der Naturwissenschaften gekoppelt?11
Im Zentrum der wissenschaftlichen Methode wurden lange Zeit vor allem

zwei Maximen gesehen: induktives Vorgehen und der Gebrauch der Mathematik}1

Die von Francis Bacon propagierte induktive Vorgehensweise, die ihren
Ausgang bei Beobachtungen nimmt,13 ist nach populärem Verständnis der
Inbegriff der wissenschaftlichen Methode.14 Sie ist allerdings kein zwingender
Grundsatz der realen Forschung. Im Gegenteil vermitteln wissenschaftliche
Publikationen oft den Eindruck, dass am Anfang eine Hypothese stand, die
dann durch die in der Publikation beschriebene Untersuchung geprüft wurde.15

Ausserdem ist die Strategie, durch Beobachtungen und Experimente zu

11 Ich gehe hier also nicht definitorisch von einem vorgefassten Wissenschaftsbegriff aus,
was zu unfruchtbaren begrifflichen Streitigkeiten führen würde, sondern untersuche
deskriptiv die Eigenschaften derjenigen Unternehmungen des Wissensgewinns, die

man allgemein als Naturwissenschaften bezeichnet.
12 Die folgenden Ausführungen lehnen sich eng an Schwenke, Zurück zur Wirklichkeit,

294ff., an.
13 «Zwei Wege zur Erforschung und Entdeckung der Wahrheit sind möglich. Auf dem

einen fliegt man von den Sinnen und dem Einzelnen gleich zu den allgemeinsten
Sätzen hinauf und bildet und ermittelt aus diesen obersten Sätzen, als der unerschütterlichen

Wahrheit, die mittleren Sätze. Der zweite zieht die Sätze aus dem Sinnlichen
und Einzelnen, steigt stetig und allmählich in die Höhe und gelangt erst zuletzt zu dem

Allgemeinen. Dies ist der wahre, aber unbetretene Weg.» (F. Bacon, Novum Organon
[1620], Hamburg 1990, 89; Hervorhebung v. Vf.). Vgl. auch I. Newton, Mathematische

Prinzipien der Naturlehre (1686), Darmstadt 1963, 381.
14 Vgl. Bauer, Scientific Literacy, 19.
15 Durch Karl Poppers Kritik an der Verwendung der Induktionslogik in den empiri¬

schen Wissenschaften (vgl. nur K. Popper, Logik der Forschung, Tübingen 31969, 3ff.)
ist der Ausgang von Beobachtungen oder Messdaten beinahe in Verruf geraten und
ein hypothetisch-deduktiver Aufbau naturwissenschaftlicher Veröffentlichungen
zeitweise fast obligatorisch geworden. Wie der Nobelpreisträger Herbert Alexander
Simon zeigte, ist aber keine Induktion notwendig, um in einem gegebenen Datensatz
eine Gesetzmässigkeit oder Struktur zu entdecken. Erst wenn diese Gesetzmässigkeit
auch auf anderweitige, zukünftige Untersuchungen ausgedehnt wird, kommt Induktion

ins Spiel (H. Simon, Does Scientific Discovery have a Logic? Philosophy of Sei-



Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie? 61

allgemeineren Einsichten zu kommen, sicherlich keine Erfindung der
Neuzeit16 und erklärt daher nicht ohne weiteres den Aufstieg der modernen
Naturwissenschaften. Sie scheint sich ohnehin wenig für die Geisteswissenschaften

zu eignen. Nennenswerte Versuche, sie in die Theologie einzuführen,
fehlen.17

Die Mathematik stand in der Neuzeit mindestens ebenso sehr wie der
induktive Ausgang von Beobachtungen in dem Ansehen, der Königsweg zur
wissenschaftlichen Erkenntnis zu sein. Das Buch der Natur war - so dachten
Galilei und viele andere - in der Sprache der Mathematik geschrieben.18 Aber
es gibt in den Naturwissenschaften Bereiche, wo die Ergebnisse qualitativ sind
und beispielsweise in Bildern und nicht etwa in Kurven oder Zahlen bestehen,
wie etwa in der Anatomie oder Histologie. Dementsprechend gibt es

naturwissenschaftliche Veröffentlichungen ohne Mathematik.19 Das bedeutet, dass

auch die Mathematik nicht der eigentliche Kern der wissenschaftlichen
Methode ist. Dafür spricht auch, dass die Anwendung der Mathematik keineswegs

eine Erfindung der Neuzeit war.20 Eine Mathematisierung der Wissenschaft

übte allerdings auf Geisteswissenschaftler einen grossen Reiz aus.
Allgemein bekannt ist dies von vielen grossen Philosophen der Neuzeit.21 Des-

ence 40 [1973] 471-480). Faktisch ist es so, dass der Ausgang von den Daten in sehr
datenreichen Naturwissenschaften wie der Chemie bevorzugt wird; in datenarmen
Bereichen, wie etwa der Astronomie oder Paläontologie, gibt es hingegen einen
regelrechten Theorieüberschuss (Bauer, Scientific Literacy, 31).

16 Zahlreiche Beispiele aus der Zeit des Hellenismus enthält L. Russo, Die vergessene
Revolution oder die Wiedergeburt des antiken Wissens, Heidelberg 2005. Für die
prähistorische Wissenschaft vgl. die in U. Reichert, Der geschmiedete Himmel, Spektrum

der Wissenschaft, November 2004, 52-59, beschriebenen astronomischen
Beobachtungen.

17 Für die Philosophie vgl. die in Schwenke, Zurück zur Wirklichkeit, 295, Anm. 25,

genannte Literatur; zur Jurisprudenz vgl. v. Stephanitz, Exakte Wissenschaft und
Recht, 113-222.

18 «Die Philosophie ist in dem größten Buch geschrieben, das unseren Blicken vor allem
offensteht - ich meine das Weltall, aber das kann man nicht verstehen, wenn man
nicht zuerst seine Sprache verstehen lernt und die Buchstaben kennt, in denen es

geschrieben ist. Es ist in mathematischer Sprache geschrieben, und seine Buchstaben
sind Dreiecke, Kreise und andere geometrische Figuren, ohne diese Mittel ist es den
Menschen unmöglich, ein Wort zu verstehen.» (G. Galilei, Schriften, Briefe,
Dokumente, Bd. 2, München 1987, 275).

19 Allerdings kann man in den Naturwissenschaften häufiger ein gewisses Vorurteil
zugunsten einer mathematischen Formulierung der Ergebnisse antreffen, was oft zum
Anhängen einer wenig aussagekräftigen oder sogar unsinnigen <Alibi-Statistik> an in
erster Linie qualitative Ergebnisse führt.

20 Vgl. dazu Russo, Die vergessene Revolution, 37-64.
21 Vgl. dazu vor allem S. Krämer, Berechenbare Vernunft. Kalkül und Rationalismus im

17. Jahrhundert, Berlin 1991.



62 Heiner Schwenke

cartes' Erkenntnismethode ist inspiriert vom Vorbild der Mathematik.22
Spinoza verfasste eine Ethik nach <geometrischer Methode>23, und Leibniz
wollte philosophische Irrtümer durch Verwendung künstlicher Zeichensysteme

zu reinen Rechenfehlern degradieren.24 In der Jurisprudenz wurde ganz
ähnliches versucht, z.T. von den gleichen Denkern (Leibniz, Wolff).25 Im
theologischen Bereich ist neben dem mittelalterlichen Ramon Lull vor allem
Heinrich Scholz mit seinem Projekt einer mathematisch-logischen Theologie
zu nennen.26 Das Vorbild der Mathematik war so mächtig, dass auch die
einflussreichsten Philosophen der Neuzeit, Kant und Hegel, die sich gegen die

Anwendung der Mathematik in der Philosophie wandten, den durch die
Mathematik inspirierten Gedanken von Wissenschaft als einem apodiktischen,
logisch notwendigen System vertraten.27 Die Bildung logisch notwendiger
Systeme ist aber kein Merkmal der Naturwissenschaften. Alle aufgefundenen
Gesetzmässigkeiten sind nur empirisch und nicht logisch gültig. Die
Widerspruchsfreiheit der in einer Disziplin aufgestellten Behauptungen kann
ausserdem niemals positiv festgestellt werden, weil dies die Rechenkapazität des

denkbar leistungsfähigsten Computers bei weitem übersteigen würde.28
Induktives Vorgehen und Mathematisierung sind also weder notwendige

Bestandteile naturwissenschaftlichen Vorgehens, noch scheinen sie sich für
geisteswissenschaftliche Disziplinen besonders zu eignen. Es gibt aber eine
methodische Maxime, die faktisch bei allen naturwissenschaftlichen Untersu-

22 Ebd. 159ff.
23 Ebd. 160.
24 Vgl. die Zitate ebd. 237f. und in R. Specht (Hg.), Rationalismus, Stuttgart 1979, 233.
25 Vgl. v. Stephanitz, Exakte Wissenschaft und Recht, 36-112.
26 Z.B. Scholz, Theologie als Wissenschaft. An anderer Stelle nennt Scholz als Ziel eine

<mathematisierbare Metaphysik als strenge Wissenschaft (H. Scholz, Metaphysik als

strenge Wissenschaft, Darmstadt 1965, 7).
27 I. Kant, Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, Werkausgabe Bd. 9,

Frankfurt 1968, 11: «Eine jede Lehre, wenn sie ein System, d.i. ein nach Prinzipien
geordnetes Ganze der Erkenntnis sein soll, heißt Wissenschaft». Dass Kant dabei die
Mathematik als Vorbild hat, zeigt sich daran, dass er für eigentliche Wissenschaft)
apodiktische Gewissheit fordert und deshalb beispielsweise die Chemie, deren Prinzipien

«doch zuletzt bloß empirisch sind», nicht als Wissenschaft bezeichnen möchte
(ebd. 12); G.W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Werke Bd. 3, Frankfurt a.M.
1979, 14: «Die wahre Gestalt, in welcher die Wahrheit existiert, kann allein das

wissenschaftliche System derselben sein.» Vgl. auch A. v.d. Stein, System als

Wissenschaftskriterium, in: A. Diemer (Hg.), Der Wissenschaftsbegriff. Historische und
systematische Untersuchungen, Meisenheim 1970, 99-107.

28 Dies entgeht auch Scholz, Theologie als Wissenschaft, 25 lf. Vgl. zu dem Berechenbar-

keitsproblem Ch. Cherniak, Minimal Rationality, Cambridge MA 1986, 93f. 143. Die
Grenze der Berechenbarkeit der Kohärenz eines Aussagensystems liegt für Cherniak
bei weniger als 150 Aussagen, was eine lächerlich kleine Zahl ist im Vergleich zur
Menge der Aussagen, die in einer Disziplin gemacht werden.



Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie? 63

chungen beachtet werden muss und deren Anwendung in den Geisteswissenschaften

unproblematisch zu sein scheint: die Forderung nach unbeschränkter

intersubjektiver Reproduzierbarkeit der Forschungsergebnisse. Diese
Maxime ist vielleicht zu selbstverständlich, als dass sie in der Selbstreflexion der
Wissenschaften und in der Wissenschaftstheorie viel Beachtung gefunden hätte.

Aber jeder, der naturwissenschaftlich geforscht hat, weiss, dass sie essentiell

ist. Wenn eine naturwissenschaftliche Veröffentlichung keine Mathematik
oder kein induktives Vorgehen enthält, dann ist das grundsätzlich nicht
problematisch. Wenn sich aber herausstellen sollte, dass die Ergebnisse nicht
intersubjektiv reproduzierbar sind, dann ist das gleichbedeutend mit ihrer
Wertlosigkeit.

Das Postulat der intersubjektiven Reproduzierbarkeit bedeutet, dass beliebige

Personen in der Lage sein sollten, zum gleichen oder sehr ähnlichen
Ergebnis zu gelangen, wenn sie selber die Methode der Originaluntersuchung
durchführen, d.h. deren Weg noch einmal gehen.29 Dazu ist es notwendig,
dass der Weg der jeweiligen Untersuchung ausreichend klar angegeben wird.
Dementsprechend sind in naturwissenschaftlichen Originalveröffentlichungen

detaillierte Angaben über die verwendete Methode obligatorisch.30

Epistemischer Universalismus der Naturwissenschaft und seine Gegner

Die Wendung beliebige andere Personen> soll besagen, dass die Möglichkeit
der Anwendung der Methode und der Prüfung des Ergebnisses nicht
grundsätzlich auf einen bestimmten Personenkreis eingeschränkt werden darf.
Wenn ein Forscher eine solche Einschränkung in seiner Methodenbeschreibung

machte, würde er keine seriöse Zeitschrift zur Publikation seiner Arbeit
gewinnen können.

Denn die scientific community, die Gemeinschaft der Wissenschaftler, soll
eine offene, universale Gesellschaft sein, der prinzipiell jeder zugehören kann.
Mit der offenen, universalen Gemeinschaft der Wissenschaftler korrespondiert

der epistemische Universalismus der Naturwissenschaften. Jeder soll sich

vom naturwissenschaftlichen Wissen überzeugen und es sich zu eigen machen
können.

Allerdings gab es vielerlei Tendenzen, den epistemischen Universalismus
der Naturwissenschaften in einen epistemischen Partikularismus zu verwandeln.

Dabei wurde häufig das Erfordernis der intersubjektiven Reproduzierbarkeit

wissenschaftlicher Ergebnisse auf bestimmte Personengruppen
eingeschränkt. Nur Mitglieder dieser Gruppen wurden für fähig gehalten, gute

29 Das entspricht sehr genau der ursprünglichen Bedeutung von Methode: péGoôoç ist
der «Weg, etwas zu erreichen» und der «Gang der Untersuchung».

30 Vgl. nur die Hinweise für Autoren in naturwissenschaftlichen Fachzeitschriften.



64 Heiner Schwenke

Wissenschaft zu betreiben. Andere Formen des epistemischen Partikularismus

schränkten die Möglichkeit, ein Ergebnis nachzuvollziehen und
anzuerkennen, durch starre Dogmen ein, die nicht in Frage gestellt werden durften.

Als erstes Beispiel möchte ich den epistemischen Sexismus anführen. Noch
immer hält sich die Uberzeugung, Frauen seien weniger gute Wissenschaftler
als Männer. Drastisch wurde dies in der vielzitierten «McKay-Studie»
demonstriert. Darin wurden vergleichbare akademische Artikel von den

Testpersonen um etwa zwanzig Prozent schlechter eingestuft, wenn der Autor
nicht John T. McKay, sondern Joan T. McKay hiess.31 Gegen Ende des 19.

Jahrhunderts war die Meinung verbreitet, zum wissenschaftlichen Arbeiten
benötige man «Eigenschaften, die eine Frau ihrer ganzen Natur nach nicht
besitzen kann»32. Daraus folgt: Wenn eine Frau ein Forschungsergebnis nicht
reproduzieren kann, dann liegt das nicht an der Qualität der Untersuchung,
sondern am Unvermögen der Frau.

Der Philosoph Adolf Lasson kombinierte den epistemischen Sexismus mit
einem epistemischen Nationalismus: «Deutsche Wissenschaft ist Männerwerk».33

Bedeutsam wurde der epistemische Nationalismus im «Krieg der
Geister»34 während des ersten Weltkrieges. Wissenschaftliche Theorien wurden

abgelehnt, weil sie aus dem Land des Kriegsgegners kamen. Beispielsweise
wurden Relativitätstheorie und Quantentheorie von französischer Seite als

«typisch deutsches <mathematisch-metaphysisches Delirium>» verspottet.35
Nur wenige Jahre später wurden dieselben Theorien durch die Deutsche Physik

der Nobelpreisträger Johannes Stark und Philipp Lenard als undeutsche
Produkte eines jüdischen Dogmatismus und Formalismus gebrandmarkt.36
Der epistemische Nationalismus mutierte dabei zum epistemischen Rassismus:

31 M.A. Paludi, W.D. Bauer, Goldberg Revisited: What's in an Author's Name, Sex

Roles 9 (1983) 387-390.
32 G. Busolt in: A. Kirchhoff (Hg.), Die akademische Frau. Gutachten hervorragender

Universitätsprofessoren, Frauenlehrer und Schriftsteller über die Befähigung der Frau
zum wissenschaftlichen Studium und Berufe, Berlin 1897, 185, zit. nach K. Hausen,
Warum Männer Frauen nicht zur Wissenschaft zulassen wollen, in: K. Hausen, H.
Nowotny (Hg.), Wie männlich ist die Wissenschaft? Frankfurt a.M. 1990, 31-40 (35).

Vgl. auch Max Planck: «Amazonen sind auch auf geistigem Gebiet naturwidrig.» (in:
Kirchhoff, Akademische Frau, 256, zit. nach Hausen, Männliche Wissenschaft, 34).

33 Busolt in: Kirchhoff, Akademische Frau, 165, zit. nach Hausen, Männliche Wissen¬

schaft, 34.
34 A. Kleinen, Von der science allemande zur Deutschen Physik. Nationalismus und

moderne Naturwissenschaft in Frankreich und Deutschland zwischen 1914 und 1940,
Francia 6 (1978) 509-525 (509).

35 Ebd. 520 unter Bezug auf P.-J. Achalme, La science des civilisés et la science alle¬

mande, Paris 1916, 162.
36 Kleinen, Science allemande, 521-524.



Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie? 65

<Deutsche Physik) wird man fragen. - Ich hätte auch arische Physik oder Physik des

nordisch gearteten Menschen sagen können, Physik der Wirklichkeitsbegründer, der

Wahrheitssuchenden, Physik derjenigen, die Naturforschung begründet haben. - <Die

Wissenschaft ist und bleibt international!) wird man mir einwenden wollen. Dem liegt
aber immer ein Irrtum zugrunde. In Wirklichkeit ist die Wissenschaft, wie alles, was
Menschen hervorbringen, rassisch, blutmäßig bedingt. Ein Anschein von Internationa-
lität kann entstehen, [...] wenn übersehen wird, daß die Völker verschiedener Länder,
die Wissenschaft gleicher oder verwandter Art getrieben haben wie das deutsche Volk,
dies nur deshalb und insofern konnten, weil sie ebenfalls vorwiegend nordischer
Rassenmischung sind oder waren.37

Der epistemische Rassismus war nicht nur auf die Physik beschränkt. Der
berühmte Staats- und Völkerrechtler Carl Schmitt sagte auf einer Tagung zum
«Judentum in der Rechtswissenschaft» im Oktober 1936: «Ein jüdischer Autor

hat für uns keine Autorität, auch keine <rein wissenschaftliche) Autorität.»38

Ein starker Trend war in den letzten 50 Jahren der epistemische
Professionalismus. Amateure ohne formale fachliche Qualifikation und ohne Zugehörigkeit

zu einer anerkannten Forschungsinstitution wurden zunehmend vom
naturwissenschaftlichen Forschungsbetrieb ausgeschlossen.39 Es ist für einen
Amateur nahezu unmöglich, seine Forschungsergebnisse in einer
naturwissenschaftlichen Fachzeitschrift zu veröffentlichen. Seine Ergebnisse werden

37 Ph. Lenard, Deutsche Physik, 1. Bd. (1936), Vorwort, zit. nach W. Heisenberg, Deut¬
sche und jüdische Physik, hg.v. H. Rechenberg, München 1992, lOf.

38 C. Schmitt, Schlusswort zur Tagung «Das Judentum in der Rechtswissenschaft»,
Tagung des Reichsinstituts für Geschichte des neuen Deutschlands, Deutsche Juristenzeitung

1936, 1194.
39 Zu den Ursachen des epistemischen Professionalismus gehört der ungeheure Anstieg

der Zahl der Wissenschaftler, der viel schneller verläuft als der allgemeine Anstieg der

Weltbevölkerung (vgl. dazu D. de Solla Prince, Little Science, Big Science. Von der
Studierstube zur Großforschung, Frankfurt a.M. 1974, 13-42). Die damit einhergehende

Explosion der Publikationszahlen wird durch die Mode, die Länge der
Publikationsliste als Kriterium der Qualität eines Forschers anzuwenden, in astronomische
Dimensionen getrieben (vgl. ebd. 19ff.) Das macht schon aus Zeitgründen eine inhaltliche

Prüfung jeder einzelnen Arbeit schwierig und eine Zuflucht zu formalen Kriterien

bis zu einem gewissen Grad verständlich. Die staatliche und private Förderung
von Forscherkarrieren und Forschungsprojekten orientiert sich an formalen Kriterien

wie akademischem Grad und Institutszugehörigkeit, die Amateure praktisch aus-
schliessen. In manchen Bereichen ist die Forschung technisch so aufwendig geworden,
dass sie nur von einem grossen Team mit erheblichen finanziellen Mitteln geleistet
werden kann; aber das ist nicht in allen Forschungszweigen so. In der Astronomie
wurden kürzlich Amateure ausdrücklich zur Mitarbeit bei der Entdeckung neuer
Planeten in anderen Sonnensystemen aufgerufen (G.P. Laughlin, Planeten unter fremden
Sonnen, Spektrum der Wissenschaft, Dezember 2006, 72-80 [80]). Zu Aspekten des

Professionalismus in den Geisteswissenschaften vgl. z.B. Th. Steinfeld, Der grobe
Ton. Kleine Logik des gelehrten Anstands, Frankfurt a.M. 1991.



66 Heiner Schwenke

gar nicht erst bekannt, geschweige denn anerkannt. Ein unpromovierter
technischer Experte III. Klasse am Patentamt in Bern - wie es Albert Einstein in
seinem annus mirabilis 1905 war40 - hätte heute keine Chance mehr, seine

Ergebnisse in einer Fachzeitschrift zu publizieren.41 Die Mehrzahl der Heroen
der modernen Naturwissenschaften, von Galilei bis Darwin, waren nach
heutigen Massstäben Amateure. Ein Kartell der Berufswissenschaftler kann
natürlich die intersubjektive Nachvollziehbarkeit von Ergebnissen nicht
einfach festlegen, aber immerhin Irrtümer verschleppen und Entdeckungen
verzögern. Spätestens bei einer breiten Anwendung der Ergebnisse in Technik
und Medizin zeigt sich jedoch, ob die Ergebnisse wirklich intersubjektiv Stich
halten oder nicht. Ein Hauptinstrument des epistemischen Professionalismus
ist das übliche Peer-Review-Verfahren für naturwissenschaftliche Manuskripte,

in dem der Autor und seine Institutszugehörigkeit nicht anonymisiert
sind. Das Kartell der etablierten Berufswissenschaftler wird aber zunehmend
gebrochen durch die Möglichkeiten freien Publizierens im Internet.42 Der epi-
stemische Professionalismus hat viel zu dem Irrtum beigetragen, eine
geschlossene scientific community und ein epistemischer Partikularismus stellten

keine Fehlentwicklung, sondern das Wesen der Naturwissenschaften
dar.43

Nicht nur durch Merkmale von Personen, sondern auch durch einen
inhaltlichen Rahmen schränkt der epistemische Ideologismus den universalen

Nachvollzug von Forschungsergebnissen ein. Historisch sehr bedeutsam war

40 1905 wurden vier Arbeiten von Einstein in den Annalen der Physik veröffentlicht,
die nach verbreiteter Ansicht alle nobelpreiswürdig waren und von denen ihm die

erste («Uber einen die Erzeugung und Verwandlung des Lichts betreffenden heuristischen

Gesichtspunkt») auch tatsächlich den Nobelpreis einbrachte.
41 Siehe dazu nur J. Nida-Rümelin, Wider die Schmalspur-Wissenschaften. Albert Ein¬

stein wäre im heutigen akademischen Betrieb ohne Chance, NZZ vom 28.12.2005, 41;
siehe ferner das 15. ZEIT-Forum der Wissenschaft: «Einsteins Erben» (Transkription
unter http://mpiwg-berlin.de/presse-PDF/einstein_12_2004.pdf, besucht am 26.12.

2006), sowie die Äusserung des Astrophysikers Harald Lesch: «Einstein hätte in der

heutigen Forschungsumgebung gar keine Chance gehabt. Man stelle sich vor, daß

heutzutage jemand von irgendeinem Patentamt, sagen wir in Bern, an irgendeinen
Physiker eine Art Arbeit schicken würde. Da steht noch nicht mal eine Adresse drauf,
die irgendwie institutionell von Bedeutung ist, also würde man diese gleich
wegschmeißen.» (http://www.imachination.net/nextlOO/recative/lesch/index.htm,
besucht am 25.12.2006).

42 Vorreiter sind <open access journals) wie Philica oder PLoS ONE. Vgl. Editors,
Rethinking Peer Review. How the Internet is Changing Science Journals, The New
Atlantis - A Journal of Technology and Society, Summer 2006, 106-110, sowie das 15.

ZEIT-Forum der Wissenschaft: «Einsteins Erben».
43 Diese Ansicht vertrat vor allem die Postmoderne. Vgl. nur P. Feyerabend, Erkenntnis

für freie Menschen, Frankfurt a.M. 1979, 7, der die Wissenschaft als Hausideologie
einer besonderen gesellschaftlichen Gruppe bezeichnet.



Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie? 67

das marxistische Wissenschaftsverständnis. Es legt den dialektischen und
historischen Materialismus inhaltlich zu Grunde. Ausserdem sind, wie im episte-
mischen Sexismus, Rassismus, Nationalismus und Professionalismus, nicht
alle Personen gleich gut zur Wissenschaft geeignet: Angehörige der bürgerlichen

Klasse sind weniger gut disponiert zur Erkenntnis der Wahrheit als

Vertreter des Proletariats, insbesondere, was die geschichtliche Entwicklung
der Welt angeht. Das hängt damit zusammen, dass der objektive Gang der
Weltgeschichte mit den subjektiven Interessen des Proletariats zusammenfällt,

den Interessen des Bürgertums jedoch zuwiderläuft, so dass dieses dazu

neigt, die Augen vor der Wirklichkeit zu verschliessen.44

Der epistemische Religionismus ist dem Ideologismus ähnlich. Er will
typischerweise Wissenschaft auf der Grundlage eines dogmatischen Lehrsystems

einer bestimmten Religion betreiben, so wie es Papst Benedikt XVI. für
die römisch-katholische Forschung jüngst forderte:

Da nun kann nicht genug betont werden, daß die Treue zum Depositum fidei, wie es

vom Lehramt der Kirche vorgelegt wird, die Voraussetzung für seriöse theologische
Forschung und Lehre schlechthin darstellt.45

Da religiöse Lehrsysteme zur Gänze höchstens von treuen Anhängern der
jeweiligen Religion geteilt werden,46 sind die Ergebnisse einer religionistischen
Wissenschaft nur für einen sehr beschränkten Personenkreis reproduzierbar.
Umgekehrt wird eine religionistische Wissenschaft aufgrund ihrer dogmatischen

Grundlage leicht in Konflikt mit den Ergebnissen anderer Wissenschaften

kommen. Das bekannteste Beispiel ist die Verurteilung Galileo Galileis
am 22. Juni 1633 durch das Heilige Offizium in Rom wegen des von ihm
vertretenen kopernikanischen Systems.47

Die Postmoderne schliesslich attackierte ganz grundsätzlich die Möglichkeit
eines epistemischen Universalismus. All unsere Erkenntnis (und unsere

Ethik) sei abhängig von einem vorgegebenen, unübersteigbaren begrifflichen,
vor allem kulturell bedingten Rahmen.48 Erkenntnis sei nie universal, son-

44 Vgl. dazu nur G.A. Wetter, Sowjetideologie heute, Bd. 1: Dialektischer und histori¬
scher Materialismus, Frankfurt a.M. 1962, 18f.254ff.

45 Ansprache von Papst Benedikt XVI. bei der gemeinsamen Audienz der 1. Gruppe der
deutschen Bischöfe bei ihrem Ad-Limina-Besuch am 10. November 2006 im Vatikan,
zit. nach http://www.dbk.de/aktuell/meldungen/01220, besucht am 9.12.2006.

46 Vgl. dazu auch H. Fries, K. Rahner, Einigung der Kirchen - reale Möglichkeit, Frei¬

burg i.Br. 21986, 42-47.
47 Der Fall Galilei ist aber komplizierter, als man allgemein annimmt. Wie Pietro

Redondi anhand neuentdeckter Dokumente nachweist, erfolgte die Verurteilung
Galileis wegen Kopernikanismus wahrscheinlich nur zum Schein, um eine härtere
Verurteilung wegen seines Atomismus, der der Lehre der Transsubstantiation
widersprach, zu vermeiden (P. Redondi, Galilei, der Ketzer, München 1989).

48 Siehe dazu näher A. Peters, FI. Schwenke, Comparative Law beyond Post-modern-



68 Heiner Schwenke

dern immer partikulär.49 Die Postmoderae kann jedoch die Existenz global
anerkannter Forschungsergebnisse nicht erklären. Sie marginalisiert sich
ausserdem im wissenschaftlichen Diskurs, wenn sie keinen universalen Geltungsanspruch

für ihre eigene Position erhebt, oder hebt sich selber auf, wenn sie
dies tut.

Die Bedeutung der Maxime der intersubjektiven Reproduzierbarkeitfür den

Erfolg der Naturwissenschaften

Die Befolgung der Maxime der unbeschränkten intersubjektiven
Reproduzierbarkeit ist essentiell für den Erfolg der Naturwissenschaften, für die
Produktion und Akkumulation allgemein anerkannten Wissens.50 Sie stellt
erstens sicher, dass prinzipiell alle Menschen - und nicht nur eine ausgewählte
Gruppe - sich selbst von den Ergebnissen der Naturwissenschaften überzeugen

können. Dadurch wird eine allgemeine Anerkennung der Ergebnisse
wesentlich leichter, als wenn nur eine bestimmte Gruppe von Menschen zur
Prüfung fähig oder berechtigt wäre. Zweitens ist die intersubjektive
Reproduzierbarkeit der Forschungsergebnisse Grundlage der effektiven, weltweiten
Zusammenarbeit und extrem weit fortgeschrittenen Arbeitsteilung der
Naturwissenschaftler.51 Die Beiträge der zahllosen Forscher sind durch die
Norm der intersubjektiven Reproduzierbarkeit miteinander mehr oder weniger

kompatibel und können in das grosse Bauwerk des wissenschaftlichen
Wissens integriert werden.52 Sie steigert also die Effizienz des Forschungsprozesses

und erklärt sowohl die ungeheure Akkumulation naturwissenschaftlichen

Wissens seit der Neuzeit als auch die Tatsache, dass sich die Bausteine
dieses Wissens in ein Gesamtbild oder Gesamtgebäude einfügen lassen.

ism, International and Comparative Law Quarterly 49 (2000) 800-834.
49 Damit lieferte die Postmoderne eine gewisse theoretische Rechtfertigung für einen

epistemischen Religionismus, da Religion und Kultur meist eng verknüpft sind.
50 Dieser Abschnitt folgt Schwenke, Zurück zur Wirklichkeit, 296f.
51 Vgl. z.B. Bauer, Scientific Literacy, 42-55. John Ziman meint wahrscheinlich zu

Recht, die Arbeitsteilung in den Naturwissenschaften sei weiter vorangeschritten als

auf irgendeinem anderen Gebiet (J. Ziman, Knowing Everything about Nothing.
Specialization and Change in Scientific Careers, Cambridge 1987, 1).

52 Eine effektive wissenschaftliche Arbeitsteilung ist natürlich nur möglich, wenn ein

gutes Kommunikationssystem existiert. Die Forschungsergebnisse müssen mit wenig
Aufwand den interessierten Forschern zugänglich sein. Im Mittelalter versuchte man
Entdeckungen eher geheimzuhalten. Die Entwicklung des Buchdrucks, des Patents
und des Copyrights spielten eine wichtige Rolle auf dem Weg zum öffentlichen
naturwissenschaftlichen Wissen. Vgl. dazu W. Eamon, From the Secrets of Nature to
Public Knowledge, in: D.C. Lindberg, R.S. Westman (Hg.), Reappraisals of the Scientific

Evolution, Cambridge 1990, 333-365.



Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie? 69

Ausserdem ist ohne die Norm der intersubjektiven Reproduzierbarkeit
der globale technisch-praktische Erfolg der Naturwissenschaften nicht denkbar.

Sie sorgt dafür, dass die Produkte der Forschung, wie etwa ein
wissenschaftlich getestetes Medikament, von jedermann mit zuverlässigem Erfolg
genutzt werden können.

Naturwissenschaftliches Wissen setzt persönliches Wissen voraus

Gegen den herrschenden Naturalismus muss aber betont werden, dass das

unbeschränkt intersubjektive naturwissenschaftliche Wissen weder die einzige
noch die höchste Form des Wissens ist. Es ist vielmehr nur eine Insel im Ozean

des mehr individuellen, persönlichen Wissens.53 Es ist ein Wissen, das alle
teilen können, sozusagen eine Art kleinster gemeinsamer Nenner. Das Wissen,

mit dem wir unseren Alltag bestreiten, ist hingegen zum allergrössten
Teil kein wissenschaftliches Wissen, also nicht auf methodisch reproduzierbare

Weise erworben.
Das Beispiel des Kochens ist vielleicht hilfreich, um das Besondere des

naturwissenschaftlichen Vorgehens zu illustrieren. Die erfahrene Grossmutter
weiss zwar genau, wie sie vorgehen muss, um bestimmte Kochergebnisse zu
erzielen. Aber oft kann oder will sie dieses Wissen nicht genau explizieren.
Ihre methodischen Anweisungen, die Rezepte, sind jedenfalls zum Leidwesen
ihrer Enkel meistens zu ungenau, um ihnen zu ermöglichen, die wunderbaren
Gerichte der Grossmutter zu reproduzieren. Andererseits Hessen sich natürlich

auch Kochrezepte vorstellen, die naturwissenschaftlichen Ansprüchen
genügen, von jedermann nachvollzogen werden können und zu konstanten
Ergebnissen führen. Die Ergebnisse dieser wissenschaftlichen Kocherei
schmecken wahrscheinlich nicht besser als die Gerichte der Grossmutter,
aber sie sind eben intersubjektiv reproduzierbar.

Persönliches, individuelles Wissen kann durch die Naturwissenschaft
nicht verdrängt werden. Man muss sehr viel Wissen erwerben, angefangen
mit Rechnen, Schreiben und Lesen, bevor man in der Lage ist, eine
naturwissenschaftliche Untersuchung durchzuführen. Aber es ist nicht nur so, dass der
Forscher, um naturwissenschaftliche Untersuchungen durchführen zu können,

Kenntnisse benötigt, die nicht durch Naturwissenschaft gewonnen wurden.

Die Vorstellung, das naturwissenschaftliche Wissen würde eines Tages
alle anderen Wissensformen aufsaugen oder verdrängen, ist sogar mit
grundlegenden Prämissen naturwissenschaftlicher Methodologie unvereinbar.54

53 Vgl. zum nicht-intersubjektiven Wissen auch M. Polanyi, Personal Knowledge, Lon¬
don 1973.

54 Siehe H. Schwenke, Wissenschaftliche Methode und die Grenzen der Naturwissen¬
schaften, UniversitasOnline Archiv 3/2005, Iff. (www.hirzel.de/universitas/archiv/



70 Heiner Schwenke

Mehr noch: Das naturwissenschaftliche Wissen baut sich aus persönlichem,
nicht-intersubjektivem Wissen auf.55

Anwendung der Maxime der intersubjektiven Reproduzierbarkeit in den

Geisteswissenschaften

Reproduzierbarkeit wird vor allem hinsichtlich der Wiederholbarkeit von
experimentellen Ergebnissen diskutiert. Aber eine Einschränkung auf Experimente

entspräche weder der üblichen Verwendung des Wortes noch ist es von
der Sache her angemessen.56 Geistige Operationen können ebenso gut zu
reproduzierbaren Ergebnissen führen wie physische Handlungen. Die Präzision

der Reproduzierbarkeit mathematisch-logischer Beweisführungen kann in
der experimentellen Naturforschung niemals erreicht werden.57 Ausserdem
bestehen die Handlungen der Forscherin in den experimentellen
Naturwissenschaften zu einem grossen Teil aus geistigen Operationen. Literaturstudium,

Suche nach einem geeigneten Versuchsobjekt, Entwurf des Versuchsaufbaus,

Schreiben von Computerprogrammen zur Datenaufnahme usw. gehen
dem eigentlichen Experiment voraus. Werden dann Daten gewonnen und
Beobachtungen gemacht, müssen sie interpretiert werden. Reine Zahlen oder
isolierte Beobachtungen machen noch kein Ergebnis. Grossen Ermessensspielraum

hat die Forscherin bei der Einschätzung der Korrektheit des

Versuchsablaufs und der Validität der Daten.58 Sie muss schliesslich erörtern, welche

Hypothese sich warum und wie gut mit den Daten und Beobachtungen
stützen lässt. Wenn sie bei den genannten geistigen Operationen Fehler
begeht, ist das Ergebnis genauso wenig reproduzierbar wie bei manuellen Fehlern

an der Laborbank.

Schwenkel.pdf).
55 Ebd. 8.
56 <Reproduzieren> bedeutet <etwas genauso hervorbringen oder herstellen> (Duden, Das

große Wörterbuch der deutschen Sprache, Bd. 7, Mannheim 1999, 3177). Vgl. ferner
J. Mittelstraß (Hg.), Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 3, Stuttgart

1995, 593.
57 Das heisst aber nicht, dass es einfacher ist, mathematische Beweise zu reproduzieren.

Kürzlich gab ein Gremium von 12 Mathematikern nach vier Jahren den Versuch der

Prüfung des Computer-Beweises der Keplerschen Vermutung durch Thomas Haies
auf (Ch. Speicher, Wann ist ein Beweis ein Beweis? NZ2 vom 21.12.2006, http://
www.nzz.ch/2006/0621/ft/articleE73WD.html, besucht am 16.12.2006). Vgl. zur
Problematik auch W. Blum, Die Grammatik der Logik. Einführung in die Mathematik,

München 1999, 101-104.
58 Bauer schreibt drastisch, aber völlig zu Recht, die Forderung nach Publikation aller

Daten «is to invite a flood of unsound, uninteresting, misleading garbage» (Bauer,
Scientific Literacy, 79).



Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie? 71

Die Argumentation in natürlichen Sprachen, die das Hauptwerkzeug
theologischer Untersuchungen ist, spielt auch bei der Produktion
naturwissenschaftlicher Ergebnisse eine wichtige Rolle. Für eine intersubjektive
Reproduzierbarkeit der Ergebnisse von Argumentationen müssen vor allem drei
Bedingungen erfüllt sein.59 Der erste Punkt ist Verständlichkeit. Man kann
einen Gedankengang nicht reproduzieren, wenn man ihn nicht versteht. Den
Nachvollzug erleichtert eine einfache Sprache ohne überflüssigen Fachjargon.
Ein Hauptproblem ist sicher die Vermeidung von Mehrdeutigkeiten. Wörter
wie <Gott>, <Gnade>, <Himmel> oder <Erlösung> haben zahlreiche Bedeutungsnuancen.

Die Gefahr ist gross, dass der Leser nicht genau weiss, in welcher
Bedeutung das Wort gerade verwendet wird, oder dass der Autor sogar dasselbe

Wort stillschweigend in verschiedenen Bedeutungen benutzt. Zu Recht
schreibt der schottische Philosoph und Theologe Thomas Reid: «There is no
greater impediment to the advancement of knowledge than the ambiguity of
words.»60 Der Theologe sollte deshalb die Bedeutung der von ihm verwendeten

Termini möglichst deutlich erläutern.
Zweitens muss der Gang derArgumentation klar undfehlerfrei sein: Was ist

das Untersuchungsergebnis, was sind die Evidenzen oder Argumente, die
dafür vorgebracht werden, und auf welche Art und Weise stützen die Evidenzen
das Ergebnis? Die Argumentation sollte konsistent sein, keine logischen Fehler

enthalten, das zu Beweisende nicht einfach voraussetzen usw.61 Ein
Problem ist manchmal, dass die Struktur des Gedankenganges so komplex ist,
dass sie vermutlich auch vom Autor nicht mehr durchschaut werden kann.
Wenn man sich dagegen naturwissenschaftliche Veröffentlichungen anschaut,
wird man feststellen, dass die Argumentation für eine bestimmte Theorie oft
sehr einfach ist und das Hauptgewicht auf den Daten, also den Evidenzen
liegt-

Drittens muss das Ergebnis auch inhaltlich Zustimmung finden können.
Die Theologie untersucht im Gegensatz zu Mathematik und Logik nicht nur
die formale Richtigkeit von Beweisführungen, sondern strebt nach inhaltlichen

Erkenntnissen. Inhaltlich für jeden reproduzierbar kann das Ergebnis
einer Argumentation nur dann sein, wenn erstens die Prämissen der Argumentation

so schwach und problemlos sind, dass ihnen jeder zustimmen kann und
sie das Ergebnis nicht präjudizieren.62 Zweitens muss sich jeder vom Vorlie-

59 Die folgenden Ausführungen lehnen sich an Schwenke, Zurück zur Wirklichkeit,
297-301, an.

60 Th. Reid, Essays on the Intellectual Powers of Man (1785), Edinburgh 2002, 17.
61 Vgl. allgemein zu Argumentationen D.N. Walton, Informal Logic. A Handbook for

Critical Argumentation, Cambridge 1989. Der Zirkelschluss bzw. die petitio principii
wird meistens als nicht-formaler Argumentationsfehler aufgefasst; vgl. ders., Begging
the Question. Circular Reasoning as a Tactic of Argumentation, New York 1991.

62 Sonst wäre die Argumentation wegen petitio principii ungültig (siehe oben Anm. 61).



72 Heiner Schwenke

gen der Evidenzen, die für das Ergebnis sprechen, überzeugen können, auch

wenn er dem Ergebnis nicht schon vorher zustimmte. Die Ermittlung der
Evidenzen muss also unabhängig von der zu prüfenden Theorie sein.63

Besonders der letzte Punkt ist relevant für die christliche Theologie. Die
Aussagen der Bibel und die Lehren der christlichen Kirchen sind zweifellos
nicht unproblematisch und allgemein anerkannt. Wenn die christliche Theologie

nicht nur universale Geltungsansprüche erheben will, sondern Erkenntnisse

anstrebt, die für jedermann nachvollziehbar und gültig sein können, darf
sie die Aussagen der Bibel und der kirchlichen Lehre nicht als Prämissen
wählen.64 Für exegetische und historische Forschungen ist intersubjektive
Reproduzierbarkeit leicht erreichbar, sofern sie nicht mit einem voraussetzungsreichen,

dogmatischen Interpretationsrahmen arbeiten. Das gilt analog für die

Fundamentaltheologie, insofern sie Glaubensaussagen philosophisch-kritisch
untersucht. Die Dogmatik als zusammenhängende Darstellung der christlichen

Lehre muss besonders darauf achten, dass sie deren Wahrheit bzw. die
Wahrheit der Quellen, aus denen sie die christliche Lehre gewinnt, also vor
allem des Neuen Testamentes, nicht einfach voraussetzt. Als wissenschaftli-

Welche Theorie die beste ist, darf nicht bereits durch die Wahl der Prämissen
entschieden werden, sondern sollte sich erst aus den Evidenzen ergeben, die im Laufe der
Untersuchung beigebracht werden.

63 Unter Hinweis auf die vielbeschworene Theoriebeladenheit der Wahrnehmung
wurde allerdings vielfach vorgebracht, dass die naturwissenschaftliche Beobachtung
bzw. Datenerhebung immer von der zu prüfenden Theorie abhinge und somit zirkulär

sei. Das entspricht aber nicht der Forschungsrealität. Meistens hängen die Theorien,

die dem Bau der Messapparatur zu Grunde liegen, nur in vernachlässigbarem
Ausmass mit der im Versuch geprüften Theorie zusammen. Wenn der Zusammenhang

zwischen der Theorie, die der Messvorrichtung zu Grunde liegt, und der Hypothese,

die damit getestet werden soll, so stark ist, dass man von Zirkularität sprechen

muss, dann liegt ein Kunstfehler vor (vgl. dazu das Beispiel in Chalmers, Wege der
Wissenschaft, 33f.). Man kann ferner durch eine Analyse naturwissenschaftlicher
Veröffentlichungen zeigen, dass Naturwissenschaftler das Verhältnis von Theorien und
Daten nicht grundsätzlich holistisch oder gar zirkulär sehen (siehe Schwenke,
Wissenschaftliche Methode, 3). Vgl. zum Thema auch M. Adam, Theoriebeladenheit und
Objektivität. Zur Rolle von Beobachtungen in den Naturwissenschaften (Deutsche
Hochschulschriften. Epistemische Studien 2), Frankfurt a.M. 2002; Bauer, Scientific
Literacy, 78f.

64 Vgl. auch W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M. 1973,
333f.: «[D]ie Frage der göttlichen Autorität der Bibel und der christlichen Lehre kann
eben nicht als im vornhinein entschieden gelten. Sie ist vielmehr strittig und in der

Theologie als Problem zu behandeln. [...] Da die Vorgegebenheit göttlicher Autorität,
z.B. in Gestalt der Schrift als Wort Gottes, heute nicht mehr als allgemeingültig
vorausgesetzt werden kann, vermag auf diesem Wege auch keine Gewißheit theologischer

Lehre mehr begründet zu werden. Die göttliche Autorität der Schrift, die

Berufung auf das Wort Gottes in ihr oder in der Person Jesu, sind selbst zu Behauptungen

geworden, deren Inhalt einer Prüfung offenstehen muß».



Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie? 73

che Aufgabe bietet sich ihr zunächst an, die christliche Lehre ex suppositio-
ne,65 also unabhängig von der Klärung der Wahrheitsfrage, zu untersuchen.
Sie würde dann z.B. nicht Gott erforschen, sondern das in der Offenbarung
enthaltene Gottesbild. Ob es darüber hinaus eine Möglichkeit zur intersubjektiv

reproduzierbaren materiellen Prüfung von Glaubensaussagen,
beispielsweise über die Existenz bzw. die Eigenschaften Gottes, gibt,66 kann sie

dahingestellt sein lassen. Analog geht eine wissenschaftliche juristische Dog-
matik vor. Sie kann - wegen der Unmöglichkeit, von Aussagesätzen zu Sol-

lenssätzen überzugehen - nicht prüfen, ob ein Normensystem letztlich gut
ist, aber sie kann untersuchen, inwieweit es in Einklang mit gewissen
vorausgesetzten Grundnormen steht, und sie kann die Prinzipien und die innere
Struktur eines Normensystems intersubjektiv reproduzierbar erhellen.

Welche methodologischen Elemente übernimmt McGrath von den

Naturwissenschaften?

McGrath erklärt, seine naturwissenschaftliche Theologie solle sich, wie oben
erwähnt, an den Vorgehensweisen der Naturwissenschaften ausrichten.67 Man
würde erwarten, dass er im Laufe seiner Erörterungen einige Vorgehensweisen

der Naturwissenschaften beschreibt, an denen sich die Theologie orientieren

könnte. Das tut er jedoch überraschenderweise nicht. Soweit ich sehe,

benennt er kein einziges Element einer allgemeinen naturwissenschaftlichen
Methodologie.68 Das Prinzip der intersubjektiven Reproduzierbarkeit
erwähnt er nicht einmal. Vielmehr betont er die Verschiedenheit der
Naturwissenschaften und stellt fest:

Es gibt also keine allgemeine wissenschaftliche Methodologie, die ohne Abweichung
unkritisch auf alle Wissenschaften angewandt werden kann.69

Wenn es darum geht, Methoden aus den Naturwissenschaften für eine <natur-
wissenschaftliche> Theologie für verbindlich zu erklären, dann bezweifelt
McGrath sogar, dass es irgendeinen Grad an Methodenuniversalität in den

65 Vgl. zu Argumentationen ex suppositione A. Fisher, Suppositions in Argumentation,
Argumentation 3 (1989) 401-413.

66 Vgl. dazu grundsätzlich optimistisch Pannenberg, Wissenschaftstheorie, 337-348. Sein

Kriterium der «Bewährung des Gottesgedankens an der Erhellung unseres eigenen
Lebens» (ebd. 347) ist allerdings kaum einer intersubjektiv nachvollziehbaren Methodik

zugänglich.
67 McGrath, Theologie als Mathesis, 44f. Siehe auch die in Anm. 4 angeführten Stellen.
68 Siehe dazu auch unten Anm. 71.
69 McGrath, Theologie als Mathesis, 52. Vgl. Torrance, Theological Science, 106: «There

is no one scientific method that is universally applicable; there are only the actual
methods which each science has developed in relation to certain special things».



74 Heiner Schwenke

Naturwissenschaften gibt, wie in seiner Kritik an Heinrich Scholz' Aufsatz
«Wie ist eine evangelische Theologie als Wissenschaft möglich?»:

[H]is article is deeply influenced by the Enlightenment assumption that at least some
degree ofuniversality ofmethod is possible. Barth is surely right to challenge this. It is

impossible to lay down a priori what conditions must apply to theology as the science

(Wissenschaft) of God[.]70

McGrath betont, dass jede Naturwissenschaft ihre eigene Methode entsprechend

ihrem Gegenstand habe. Daraus folgt für ihn offenbar, dass man die
Methode einer naturwissenschaftlichen Theologie nicht a priori nach
methodologischen Vorgaben der bestehenden Naturwissenschaften festlegen kann.
Er schreibt:

Die Theologie ist eine a posteriori Disziplin, die im voraus weder die Bedingungen, unter

denen Gott erkannt werden kann, noch die Weise, in der diese Erkenntnis erlangt
wird [...], festlegt.71

Das ist ein eindeutiger Widerspruch zum eingangs erklärten Projektziel, sich

an den Vorgehensweisen der Naturwissenschaften auszurichten und Konvergenzen

mit der naturwissenschaftlichen Methodologie zu suchen. Fast sieht
es so aus, als ob McGrath ein anderes Ziel noch wichtiger sei: das Prädikat
maturwissenschaftlich) für seine Theologie zu verwenden und trotzdem freie
Hand zu haben bei der Wahl einer theologischen Methodologie, die geringe
Chancen hat, von Naturwissenschaftlern als naturwissenschaftlich bezeichnet

zu werden. Wenn nämlich jede Naturwissenschaft ihre eigene Methode
entsprechend ihrem Gegenstand hat und man keine allgemeinen methodischen

Vorgaben benennt, dann gibt es keine Möglichkeit, die Naturwissenschaftlichkeit

der McGrath'schen oder irgendeiner anderen, beliebigen
Methodologie zu bestreiten.

70 McGrath, Science of God, 165 (Hervorhebung teilweise v. Vf.). Zwar spricht
McGrath einige Zeilen später doch von «a methodology which is capable of application

across disciplines» (ebd.), aber worin eine solche allgemeine Methodologie
besteht, sagt er nicht.

71 Ebd. 55. Das im Zitat beschriebene A-posteriori-Prinzip stellt möglicherweise in
McGraths Augen eine methodische Ubereinstimmung mit den Naturwissenschaften
dar (vgl. McGrath, Scientific Theology 2, 27If.). Aber wie das Zitat zeigt, benutzt er
dieses Prinzip dazu, um allgemeine methodische Vorgaben (also auch aus der
naturwissenschaftlichen Methodologie) für seine naturwissenschaftliche Theologie
abzuwehren. Ausserdem ist sein Ansatz selbst massiv aprioristisch, da er die Wahrheit der
Bibel als Offenbarung Gottes seiner Theologie zu Grunde legt; siehe dazu unten S.

75f.



Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie? 75

Die Methodologie McGraths als epistemischer Partikularismus

Wodurch zeichnet sich nun McGraths theologische Methodologie aus? Das
auffallendste Merkmal ist in meinen Augen das Fehlen einer potentiell universalen

scientific community und, was damit zusammenhängt, die Ungültigkeit
des Prinzips der unbeschränkten intersubjektiven Reproduzierbarkeit. Denn
nicht grundsätzlich jedermann ist berechtigt, die Aussagen von McGraths
naturwissenschaftlicher Theologie zu prüfen, sondern nur der christliche
Gläubige.72 Für Aussagen über Gott wird der Theologe sogar von Gott selbst zur
Verantwortung gezogen werden:

[T]here is a community who may judge how faithful that theology is as a positive yet
critical affirmation of its insights and beliefs-, and ultimately, in the Christian way of
viewing things, a God who will hold the theologian accountable for the manner in
which God's character and nature are rendered.73

McGrath beschränkt die scientific community seiner Theologie auf Mitglieder

einer bestimmten religiösen Gruppe und führt überdies wieder eine absolute

epistemische Autorität in die naturwissenschaftliche Methodologie ein,
nachdem man sich zu Beginn der Neuzeit erfolgreich davon befreit hatte.
Eine deutlichere Umkehrung des Grundsatzes, dass jeder sich selbst von der
Stichhaltigkeit der Ergebnisse überzeugen können soll, ist kaum vorstellbar.

Die intersubjektive Reproduzierbarkeit seiner naturwissenschaftlichen
Theologie schränkt McGrath aber auch inhaltlich ein. Der theologischen
Forschung wird die Wahrheit der christlichen Pleiligen Schrift zu Grunde gelegt:

The roots of a scientific theology are thoroughly evangelical, resting on a deep and
passionate conviction that <theology must be nourished and governed at all points by Holy
Scripture, and that it seeks to offer a faithful and coherent account of what it finds
there>.74

McGrath vertritt also einen epistemischen Religionismus, der sowohl ein
methodologisches Element (Beschränkung der urteilsberechtigten Personen auf

72 Dieser Gedanke findet sich bereits bei Torrance, Theological Science, 134f.
73 McGrath, Science of God, 154 (Hervorhebungen v. Vf.); vgl. ders., Theologie als

Mathesis, 56.
74 McGrath, Science of God, 13 (Hervorhebungen v. Vf.) (Selbstzitat aus ders., Engaging

the Great Tradition: Evangelical Theology and the Role of Tradition, in: J.G. Stack-
house [ed.], Evangelical Futures: A Conversation on Theological Method, Grand
Rapids MI 2000, 139-158). McGraths zirkuläres Vorgehen wird deutlich an Sätzen
wie: «Die Frage, wie Gott erkannt werden kann, lässt sich aber nur im Lichte seiner

[d.h. der christlichen] Offenbarung beantworten.» (McGrath, Theologie als Mathesis,
55). Er bewegt sich damit in gefährlicher Nähe zu einem klassischen Beispiel der peti-
tio principii: «God exists! How do you know? The Bible says so. How do you know
what the Bible says is true? Because the Bible is the word of God!» (Walton, Begging,
3).



76 Heiner Schwenke

die christlichen Gläubigen bzw. auf Gott) als auch ein inhaltliches Element
(die Bibel als dogmatische Grundlage) enthält.

Da nicht-christliche Personen nicht berechtigt sind, die Ergebnisse von
McGraths Theologie zu prüfen, sind Zusammenstösse mit anderen
Wissenschaften wenig wahrscheinlich, zumal McGrath seinen epistemischen
Partikularismus auch ontologisch mit einer stratification of reality)75 verbindet.
Es scheint aber, als ob ihm dies zur Sicherung gegen Konflikte mit anderen

Disziplinen noch nicht ausreiche. Jedenfalls schwankt er bezeichnenderweise,
ob die Theologie von der Wirklichkeit oder nur von ihrer Art der Wahrnehmung

der Wirklichkeit Rechenschaft ablegt.76 Im zweiten Fall wären Konflikte
mit den Ergebnissen anderer Disziplinen unmöglich, denn verschiedene

<Arten von Wahrnehmungen) können sich nicht widersprechen.77

Ein ethisches Problem: Bedrohung des Völkerverständigungspotentials der
theologischen Wissenschaft

McGraths naturwissenschaftliche Theologie ist epistemisch partikularistisch.
Das Etikett <naturwissenschaftlich> ist schon aus diesem Grund irreführend.
Das ist nicht nur ein akademisches Problem. Werner Eleisenberg hielt am 13.

Juli 1946 in Göttingen eine Ansprache mit dem Titel: «Wissenschaft als Mittel
der Verständigung zwischen den Völkern».78 Es war vielleicht die wichtigste
politische Rede in seinem Leben.79 Sein Auditorium waren Studenten, die unter

der verhängnisvollen Ideologie der Nationalsozialisten aufgewachsen
waren. Heisenberg, der von den Nazis als Statthalter des jüdischen Geistes in
der deutschen Wissenschaft) bezeichnet worden war,80 erinnerte die Zuhörer
an den wissenschaftlichen Nationalismus und Rassismus der Nationalsozialisten,

wie er sich in der Deutschen Physik manifestiert hatte. Den
nationalsozialistischen Schrecken gerade hinter sich und den aufziehenden Kalten Krieg
im Zeitalter der Atombombe vor sich, sprach Heisenberg zu der jungen
Generation davon, dass die «Wissenschaft eine Brücke sei zwischen den
Völkern»,81 weil an ihr «Forscher der verschiedensten Sprachen und Rassen und

75 McGrath, Scientific Theology 2, 195-244; ders., Science of God, 146-152.
76 McGrath, Theologie als Mathesis, 54 u. 56.
77 Wenn jemand sagt: «Ich nehme die Sonne als blau wahr», dann ist das kein Wider¬

spruch zur Aussage eines anderen: «Ich nehme die Sonne als rot wahr». Erst wenn
man von der Wahrnehmungsbeschreibung zur Gegenstandsbeschreibung wechselt,
entsteht der Widerspruch (Die Sonne ist blau vs. die Sonne ist rot).

78 Heisenberg, Physik, 174-186.
79 Ebd. 171.
80 Ebd. 19.74.
81 Ebd. 173.



Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie? 77

Religionen teilnehmen können».82 Dieser gemeinsame Blick in die «Ordnung
der Welt» würde «die Menschen der verschiedenen Rassen und Völker verbinden».83

Nach dem Ende des Kalten Krieges bedroht der Kampf der religiösen
Kulturen den Weltfrieden. Wenn eine epistemisch partikularistische, religionisti-
sche Theologie wie die von McGrath unangefochten unter der Flagge der
angesehensten Wissenschaften segeln könnte, dann würde das von Heisenberg
beschworene Völkerverständigungspotential der Wissenschaften gerade auf
dem Gebiet, auf dem es am meisten gebraucht würde, beschädigt.

Das bedeutet nicht, dass sich die Theologie ohne weiteres der herrschenden,

sich auf die Naturwissenschaften berufenden naturalistischen Deutung
von Mensch und Welt beugen muss. Es ist nämlich wichtig, zwischen den

eigentlichen naturwissenschaftlichen Forschungsergebnissen und einem daran
anschliessenden naturphilosophischen Weltbild zu unterscheiden. Häufig
werden naturphilosophische Positionen fälschlich für Erkenntnisse der
Naturwissenschaften gehalten oder ausgegeben. Wie in McGraths naturwissenschaftlicher

Theologie wird auch auf der Gegenseite das Prädikat maturwis-
senschaftlich> häufig missbraucht. Man kann beispielsweise, wie bereits
erwähnt, leicht zeigen, dass der Naturalismus, d.h. die Vorstellung, die
Naturwissenschaften könnten eines Tages alle anderen Wissensformen und -gebiete
aufsaugen, noch nicht einmal mit grundlegenden Prämissen naturwissenschaftlicher

Methodologie vereinbar ist.84 Auch die gegenwärtig populäre
Leugnung der Willensfreiheit durch Neurowissenschaftler ist ein dankbares

Objekt kritischer Reflexion. Dasselbe gilt für die als wissenschaftliche
Erkenntnis ausgegebene Vorstellung der Evolution als eines blinden, von Zufällen

getriebenen materialistischen Prozesses. Der Theologe hat alle Chancen,
in der allerdings mühsamen weltanschaulichen Auseinandersetzung mit der
herrschenden Naturphilosophie einen ausreichenden Raum der Transzendenz

zu bewahren, ohne die bequeme, aber fatale Flucht in die Sackgasse des

epistemischen Partikularismus antreten zu müssen.

Abstract

Der Artikel beschreibt die unbeschränkte intersubjektive Reproduzierbarkeit von
Forschungsergebnissen als zentrales methodisches Postulat aller Naturwissenschaften, das

einen epistemischen Universalismus ermöglicht. Es werden verschiedene Tendenzen
beschrieben, den epistemischen Universalismus der Naturwissenschaften in einen epistemischen

Partikularismus zu verwandeln. Auch theologische Forschungen können intersub-

82 Ebd.
83 Ebd. 185f.
84 Schwenke, Wissenschaftliche Methode, Iff.



78 Heiner Schwenke

jektiv reproduzierbar und epistemisch universal sein, wenn sie Glaubensaussagen nur ex

suppositione behandeln. McGrath entwirft hingegen seine naturwissenschaftliche Theo-
logie> als eine epistemisch partikularistische Theologie, die die Wahrheit der Heiligen
Schrift voraussetzt und die nur die Gemeinschaft der christlichen Gläubigen und letztlich
Gott als urteilsberechtigt anerkennt. Die ethische Problematik dieser nur vorgeblich
naturwissenschaftlichen Theologie liegt in der Bedrohung des völkerverbindenden Potentials
der theologischen Wissenschaft.

Heiner Schwenke, Binningen


	Epistemischer Partikularismus als Weg der Theologie? : Warum Alister McGraths "naturwissenschaftliche Theologie" nicht naturwissenschaftlich ist

