Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 1

Artikel: Theologie als Mathesis Universalis? : Heinrich Scholz, Karl Barth und
der wissenschaftliche Status der christlichen Theologie

Autor: McGrath, Alister E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877808

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologie als Mathesis Universalis?

Heinrich Scholz, Karl Barth und der wissenschaftliche Status
der christlichen Theologie

Die Diskussion tiber den wissenschaftlichen Status der christlichen Theologie
hat nichts an Brisanz verloren.! Gibt es, wie viele Autoren der Aufklirung
glaubten, eine universelle Methode, die sich auf die Theologie genauso wie auf
jede andere akademische Disziplin anwenden lisst? Kann die Kluft zwischen
den Naturwissenschaften und den Geisteswissenschaften tberbrickt werden?
Fiir die Aufklirung waren die Fortschritte in den Naturwissenschaften para-
digmatisch fiir das Wissen des Menschen als ganzes; alle Aspekte menschlicher
Erkenntnis sollten auf der Grundlage einer einheitlichen Methodologie ratio-
nalisiert werden. Kritiker der Aufklirung - unter thnen Giambattista Vico
(1688-1744), Johann Georg Hamann (1730-1788) und Johann Gottfried Her-
der (1744-1803) - suchten die Geisteswissenschaften dagegen von den Natur-
wissenschaften zu unterscheiden, um solche rationalistischen Versuche zur
Vereinheitlichung menschlichen Wissens zu unterbinden.?

Die Ablehnung der naturwissenschaftlichen Methode durch die christli-
che Theologie beruht zum Teil auf dem von vielen zeitgendssischen Theolo-
gen geteilten Glauben, dass die Theologie sowohl eine besondere Methodolo-
gie als auch einen einzigartigen Gegenstand besitze, und dass ihre Anglei-
chung an andere wissenschaftliche Methodologien daher zutiefst problema-
tisch sei. Besonders Karl Barth hat diese Position vertreten. Demgegeniiber
mochte ich im vorliegenden Artikel einen alternativen Ansatz entwickeln
und dabei auch auf die Bedenken eingehen, die von Autoren wie Karl Barth
vorgebracht worden sind.

Ich bin Giberzeugt, dass die Naturwissenschaften fiir die christliche Theo-
logie eine signifikante Rolle spielen konnen, indem sie zur Erarbeitung von
Ansitzen stimulieren, die methodologisch straff sind und dabei umsichtig
und kritisch mit Fragen nach Ursprung und Wertung christlicher Glau-
benssitze umgehen. Die Seinsbeschaffenheit der natiirlichen Welt wird von
hier aus als Gottes Schopfung erkennbar. Deshalb liegt eine Grundannahme

! Wichtige Diskussionsbeitrige finden sich in Werken wie H. Diem, Theologie als
kirchliche Wissenschaft. Handreichung zur Einiibung ihrer Probleme, Miinchen
1951; G. Sauter, Theologie als Wissenschaft. Aufsitze und Thesen (TB 43), Miinchen
1971; W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M. 1977; R.
Langthaler, Theologie als Wissenschaft. Ein Linzer Symposium (Linzer philoso-
phisch-theologische Beitrige 1), Frankfurt a.M. 2000.

2 Siehe besonders I. Berlin, Three Critics of the Enlightenment: Vico, Hamann, Her-
der, Princeton 2000.

ThZ 1/63 (2007) S. 44-57



Theologie als Mathesis Universalis? 45

einer aturwissenschaftlichen Theologie> darin,’ dass die Vorgehensweisen
und Grundlagen einer verantwortungsvollen christlichen Theologie sich an
den Vorgehensweisen und Grundlagen jener Naturwissenschaften ausrichten
miissen, die sich am direktesten mit der natiirlichen Welt auseinandersetzen.
Das zugrunde liegende Motiv einer Begegnung mit der Wirklichkeit> zieht
sich sowohl durch diese Naturwissenschaften als auch durch eine naturwis-
senschaftliche Theologie hindurch, sie wurzelt in der christlichen Schop-
fungslehre. Das bedeutet nicht, dass Naturwissenschaft und christliche Theo-
logie identisch wiren, weder der Substanz noch der Methode nach; die Idee
der <Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit> beinhaltet ebenfalls die Idee
der Auseinandersetzung mit jeder Schicht dieser Wirklichkeit gemass ibrem je-
weiligen Wesen. Von dieser Perspektive aus ist die Theologie eine a posterior:
Disziplin.

Diese Annahme wirft viele der Streitpunkte wieder auf, die in einer der be-
rithmtesten theologischen Auseinandersetzungen des {rihen zwanzigsten
Jahrhunderts zur Sprache kamen - der Debatte zwischen Heinrich Scholz
und Karl Barth um die Frage nach dem Wissenschaftsstatus der Theologie.
Weil ich denke, dass mein theologischer Ansatz auf zumindest einige Aspekte
dieser Debatte Licht wirft, soll nun zunichst der theologische Ansatz von
Heinrich Scholz umrissen werden, der sich stark auf sein Verstindnis natur-
wissenschaftlicher Methoden stiitzt.

1. Die Debatte zwischen Barth und Scholz um die Wissenschaftlichkeit
der Theologie

Scholz (1884-1956) war einer der bemerkenswertesten deutschen Theologen
und Religionsphilosophen des frithen zwanzigsten Jahrhunderts*. In Berlin

3 Siehe A.E. McGrath, A Scientific Theology, 3 Binde, Grand Rapids MI 2001-3. In die-
sen Binden kulminiert mein 25 Jahre langer Reflexionsprozess dariiber, wie ange-
sichts des Zusammenbruchs des Projektes der Aufklirung und der fortwihrenden
theoretischen Erfolge der Naturwissenschaften eine tragfihige theologische Methode
entwickelt werden kann. Eine Einfilhrung in diesen Ansatz findet sich in ders., The
Science of God, An Introduction to Scientific Theology, London 2004.

4 Studien dazu: M. Fallenstein, Religion als philosophisches Problem. Studien zur
Grundlegung der Frage nach der Wahrheit der Religion im religionsphilosophischen
Denken von Heinrich Scholz, Frankfurt a.M. 1981; A. Leendert Molendijk, Aus dem
Dunklen ins Helle. Wissenschaft und Theologie im Denken von Heinrich Scholz, mit
unverdffentlichten Thesenreihen von Heinrich Scholz und Karl Barth, Amsterdam
1991; G. Pfleiderer, Theologie als Wirklichkeitswissenschaft. Studien zum Religions-
begriff bei Georg Wobbermin, Rudolf Otto, Heinrich Scholz und Max Scheler
(BHTh 82), Tiibingen 1992; E. Stock, Die Konzeption einer Metaphysik im Denken
von Heinrich Scholz (TBT 44), Berlin 1987.



46 Alister E. McGrath

als Sohn des Pfarrers Hermann Scholz geboren, studierte er Theologie und
Philosophie an der Universitit von Berlin unter Koryphien wie Adolf von
Harnack und Alois Riehl, wobei er sich in systematischer Theologie und Re-
ligionsphilosophie spezialisierte.” Nach einer Professur fiir Religionsphiloso-
phie und systematische Theologie in Breslau (1917-1921) hatte er spiter Lehr-
stiihle fiir Philosophie in Kiel (1921-1928) und Miinster (1928-1943) inne. 1938
besetzte er den neu gegriindeten Miinsteraner Lehrstuhl fiir mathematische
Logik und Grundlagenmathematik, der der erste seiner Art in Deutschland
war.®

Die komplexe Beziehung zwischen Glaube und Vernunft war fiir Scholz
ein Thema von betrichtlicher Bedeutung, auf das er im Verlauf seiner Karrie-
re wiederholt zuriickkam.” Wihrend seiner Zeit in Miinster wuchs in ihm die
Uberzeugung, dass die mathematische Logik in jeder theoretischen Disziplin
eine entscheidende Rolle zu spielen habe; infolgedessen betonte er die Not-
wendigkeit logischer Formalisierung auch in der Religionsphilosophie immer
stirker.® Hans Hermes - zunichst Scholz’ Schiiler und dann sein Nachfolger
auf dem Miinsteraner Lehrstuhl - berichtet, dass es die zufillige Lektiire von
Whitehead und von Russells Principia Mathematica gewesen sei, die Scholz
dazu gefiihrt habe, die Bedeutung der mathematischen Logik hervorzuheben
und daraus zu folgern, dass alle theoretischen Wissenschaften auf einem logi-
schen Fundament ruhten.’ Die von Whitehead und Russell entfaltete Form
der Logik erschien ihm als die angemessenste fiir die Untersuchung der
Grundlagen einer jeden theoretischen Disziplin.

Wo sich andere zufrieden gaben mit Appellen an iiberlieferte Formen der
Logik, die auf der natiirlichen Sprache beruhten, bestand Scholz darauf, dass
fiir die wissenschaftstheoretische Forschung nur die formalisierte Sprache der
Mathematik - die er immer hiufiger als dLeibniz-Sprache> bezeichnete - geeig-
net sei.’ Leibniz’ Projekt einer <dealen Sprache> schloss die Entwicklung ei-

5 Siehe die niitzlichen biographischen Bemerkungen in: D. Schellong, Heinrich Scholz
in memoriam, EvTh 18 (1958) 1-5.

¢ Zur Bedeutung dieser Entwicklung fiir die Institutionalisierung der mathematischen
Logik in Deutschland siehe V. Peckhaus, Hilbert, Zermelo und die Institutionalisie-
rung der mathematischen Logik in Deutschland, Berichte zur Wissenschaftsgeschichte
15 (1992) 27-38. Ernst Zermelo unterrichtete seit 1908 mathematische Logik; Scholz
hatte den ersten offiziellen Lehrstuhl in diesem Fach inne.

7 Fallenstein, Religion als philosophisches Problem, 53f.

8 T, Mahlmann, Was ist Religion in der Religionsphilosophie von Heinrich Scholz?, in:
W. Hirle, E. Wélfel (Hg.), Religion im Denken unserer Zeit (MThSt 21), Marburg
1986, 1-33.

9 H. Hermes, Heinrich Scholz: Die Personlichkeit und sein Werk als Logiker, in: H.
Scholz, Drei Vortrige, Miinster 1958, 25-45 (34).

10 Zu Scholz’ Diskussion der <Leibniz-Sprache> sieche: H. Scholz, Was ist Philosophie?,
Der erste und der letzte Schritt auf dem Wege zu ihrer Selbstbestimmung, in: H. Her-



Theologie als Mathesis Universalis? 47

ner lingua characterica ein, die gleichzeitig als calculus raciocinator fungieren
konnte.!! Seit Leibniz’ Uberlegungen zu der characteristica universalis ist vet-
schiedentlich der Versuch unternommen worden, die vollkommene Sprache
zu finden, die frei von den Fehlern und Zwiespiltigkeiten natiirlicher Spra-
chen ist.!? Ludwig Wittgenstein wihlte anfangs einen auf Logik gegriindeten
Ansatz, der die Welt als ein Gefiige von komplexen Tatsachen definierte, das
aus individuellen Sachverhalten zusammengesetzt ist. Als ithm die Begrenzt-
heit dieses Verstindnisses von Sprache deutlich wurde, wandte er sich einem
Ansatz zu, der dem tatsichlichen Gebrauch der natiirlichen Sprache stirker
Rechnung trug. Die Basis hierfiir war das Konzept von «Sprachspielen, 3.

Angeregt von Leibniz’ sprachlichem Ansatz entwickelte Scholz eine «wis-
senschaftliche Metaphysiko, die eine logisch umformulierte Ontologie mit ei-
ner ontologisch gegriindeten Logik kombinierte. In seinem 1941 veroffent-
lichten Werk Metaphysik als strenge Wissenschaft entfaltete er diesen Ansatz im
Detail. In diesem spiten Werk spiegelt sich die Kritik wider, die Scholz schon
in seinem 1917 veréffentlichten Buch Das Wesen des deutschen Geistes geiibt
hatte'*. Die Entstehung dieses Buchs in der Zeit des Krieges mag verschiedent-
lich zu Ubertreibungen und argumentativen Abkiirzungen verleitet haben,
doch die generelle Richtung ist klar. Scholz erblickt im Deutschen Idealismus
eine latente Feindseligkeit gegentiber den Naturwissenschaften, eine Ableh-
nung der Errungenschaften der Aufklirung und eine Tendenz zur Irrationa-
litat>. Solchen Bedenken wurde zu dieser Zeit in philosophischen Kreisen
weithin Ausdruck verliehen.'® Scholz betrachtete den Idealismus als eine Ab-
wendung von zentralen Werten der Aufklirung, wie der Suche nach Klarheit.
Die Begriffe Klarheit> und Deutlichkeit> kommen in seiner Analyse dieses
Sachverhaltes hiufig vor. Darin lisst sich die cartesianische Forderung nach
&klaren und deutlichen Ideen> erkennen. Durch dieses <Deutlichkeitsideal>
wird alles Undeutliche aus der Diskussion ausgeschlossen und umgekehrt al-
les, was «dieser Voraussetzung entspricht, herausgestellt und mit hochstem
Wert versehen».

mes (Hg.), Mathesis Universalis. Abhandlungen zur Philosophie als strenger Wissen-
schaft, Darmstadt 1961, 341-387 (besonders 373-377).

11 Zur Analyse dieses Begriffs und seiner méglichen Wirkung auf Frege siehe E.H.W.
Kluge, Frege, Leibniz und der Begriff einer idealen Sprache, StLeib 12 (1980) 140-154.

12 Siehe besonders U. Eco, Die Suche nach der vollkommenen Sprache, Miinchen 1994.

13 Zu einigen der zahlreichen hiervon aufgeworfenen Fragen siehe: U. Eco, Die Grenzen
der Interpretation, Miinchen/Wien 1992.

4 H. Scholz, Das Wesen des deutschen Geistes (Schriften zur Zeit und Geschichte 5),
Berlin 1917.

15 Scholz, Das Wesen des deutschen Geistes, 49-73.

6 Siehe zum Beispiel die Kritikpunkte von C. Schmitt, Politische Romantik, 1919, 24.

17 Scholz, Das Wesen des deutschen Geistes, 68.



48 Alister E. McGrath

Diese Betonung der eminenten Wichtigkeit <klarer und deutlicher Ideen>
bildet den Hintergrund fiir Scholz’ Uberlegungen zur wissenschaftlichen Me-
thode. Descartes benutzte die Begriffe der Klarheit und Deutlichkeit vor al-
lem dazu, den logischen Status von Axiomen in deduktiven Systemen zu <kli-
ren>.'8 Fiir Descartes sind Ideen nicht aufgrund ihrer Klarheit und Deutlich-
keit selbst-evident; vielmehr sind die selbst-evidenten Wahrheiten, die jedem
deduktiven System zugrunde liegen, notwendigerweise in sich klar und deut-
lich.!” Eine Idee solcher Art liegt Descartes’ Begriindungsdenken (doundatio-
nalism») ebenso zugrunde wie dem von Leibniz und Spinoza. Das heisst aber
nicht, dass all diese Autoren auch mit dem Ergebnis der Anwendung dieses
Prinzips zufrieden gewesen wiren. Spinoza etwa dusserte sich in seinem Trac-
tatus de Intellectus Emendatione zweideutig tiber die Verdienste dieses Ansat-
zes, war aber nicht in der Lage, eine zufriedenstellende Alternative zu bie-
ten.

In der Art, wie Scholz die Wichtigkeit von Klarheit herausstrich und die
Bedeutung der Mathematik in der Wiedergabe der Welt aufzeigte, lisst sich
erkennen, dass er zutiefst von den theoretischen Fortschritten der Naturwis-
senschaften beeinflusst war. Er bekannte sich zum Begriff der mathesis univer-
salis - jener Parole des 17. Jahrhunderts, die eine an der deduktiven Methode
der Mathematik ausgerichtete universelle wissenschaftliche Methode ausar-
beitete. Dies spiegelt sich auch bei Tarski wider, der die Methodologie der de-
duktiven Wissenschaften mit derjenigen der Mathematik selbst gleichsetzte.?!
Der Begriff der mathesis universalis war von Descartes zur Bezeichnung eines
Denksystems eingefithrt worden, das die Ordnung und Disposition derjeni-
gen Objekte enthiillen sollte, auf die unser Denken ausgerichtet werden muss,
um tiberhaupt Wahrheit zu entdecken.?? Von Anfang an bestand dabei eine
ausdriickliche Verbindung zwischen der Idee einer universellen Methodolo-
gie und der Mathematik, nicht zuletzt hinsichtlich der Inkorrigibilitdt, Klar-
heit und Universalitdt ihrer Ideen.

Nach Scholz muss die Philosophie als Inbegriff aller mathematisierbarer
Wissenschaften angesehen werden, damit sie einen Wissenschaftsanspruch er-
heben kann. Ein solcher Ansatz steht in scharfem Gegensatz zu idealistischen

18 R. Rubin, Descartes’ validation of clear and distinct apprehension, PhRev 86 (1977)
197-208.

19 St. Tweyman, Truth, no doubt. Descartes’ proof that the clear and distinct must be
true, Southern Journal of Philosophy 19 (1981) 237-258.

20 Hier folge ich der Analyse von D. Steinberg, Method and the Structure of Knowledge
in Spinoza, Pacific Philosophical Quarterly 79 (1998) 152-169.

21 Siehe hierzu V. Peckhaus, Logik, Mathesis Universalis und allgemeine Wissenschaft.
Leibniz und die Wiederentdeckung der formalen Logik im 19. Jahrhundert, Berlin
1997.

22 Zum Hintergrund siehe L. Arenas, Matematicas, método y mathesis universalis en las
Regulae de Descartes, Revista de Filosofia 8 (1996) 37-61.



Theologie als Mathesis Universalis? 49

Herangehensweisen an die Wirklichkeit, die das Gebot intellektueller Kon-
trolle nicht ernst genug nehmen.?> Wie konnen philosophische Aussagen va-
lidiert und zur Rechenschaft gezogen werden?

Scholz wies nun auf die Konsequenzen dieser Forderung fiir die christliche
Theologie hin. Er hatte ein starkes Interesse an der Zukunft sowohl des christ-
lichen Glaubens als auch der Theologie und hegte keinen Zweifel daran, dass
das 19. Jahrhundert besonders in Bezug auf theologische Methodik auf einige
fundamentale Schwierigkeiten aufmerksam gemacht hatte, die keinesfalls
ignoriert werden konnten.?* Seine Analyse der Krise der Religion in der Mo-
derne> beruhte zum Teil auf seiner Wiirdigung der von Ernst Troeltsch in Die
Absolutheit des Christentums aufgezeigten Herausforderungen und allgemei-
ner auf einem wachsenden Bewusstsein fiir die Notwendigkeit von Klarheit
in der Prizisierung theologischer Argumentation, besonders von Lehraussa-
gen. Dies sollte auch fiir Definitionen von Religion insgesamt gelten.?®

1931 entfaltete Scholz in seinem Artikel Wie ist eine evangelische Theologie
als Wissenschaft moglich?® die theologischen Implikationen seines Ansatzes
mit kompromissloser Klarheit. Er forderte, eine Wissenschaft miisse in der
Lage sein, ihre Inhalte in Form von Axiomen und als von diesen Axiomen ab-
geleiteten Theoremen darzustellen.?” Er zielt also auf ein Begriindungsdenken
(doundationalism>), das Wissen als auf einem Geflige von «Grundannahmen>
gegrundet versteht, die selbst keines Nachweises und keiner Rechtfertigung
bediirfen. Diese Grundannahmen fungieren als Axiome - das heisst als selbst-
evidente Wahrheiten, von denen andere Annahmen abgeleitet werden kon-
nen - vorausgesetzt, dass die dabei zur Anwendung kommenden Mittel si-
cherstellen, dass der Wahrheitsgehalt in der Folge erhalten bleibt.

Scholz umriss fiinf weitere Bedingungen fiir den Wissenschaftsstatus einer
Disziplin. Von diesen sind zwei von entscheidender Bedeutung.

2 Siehe zum Beispiel Scholz, Was ist Philosophie?, 355-359.

24 Eine hilfreiche Diskussion dieser Problempunkte findet sich bei: Pfleiderer, Theolo-
gie als Wirklichkeitswissenschaft, 144-159.

% Hierzu Pfleiderer, Theologie als Wirklichkeitswissenschaft, 159-192. Zur Bedeutung
einer <theologischen Wissenschaft> fiir Troeltsch siehe G. Sauter, Der Wissenschafts-
begriff der Theologie, EvTh 35 (1975) 283-309. Sauter argumentiert (305), dass Tro-
eltsch 1898 in seinem Artikel (Uber historische und dogmatische Methode in der
Theologie> eine grundlegende Spannung herausarbeitet zwischen der empirischen
Methodologie der Geschichtswissenschaft und den autorititsabhingigen Aussagen der
christlichen Dogmatik; hiermit fokussierte er jene Sachverhalte, die Scholz dann als
entscheidend erschienen; sieche E. Troeltsch, Uber historische und dogmatische Me-
thode in der Theologie, in: Gesammelte Schriften, Bd. 2, Tiibingen 1922, 729-753.

% H. Scholz, Wie ist eine evangelische Theologie als Wissenschaft méglich?, ZZ 9 (1931)
8-51. Zum Hintergrund hierzu siche Molendijk, Aus dem Dunklen ins Helle, 341-346.

27 Scholz, Wie ist eine evangelische Theologie als Wissenschaft méglich?, 24.



50 Alister E. McGrath

1. Nach dem <Propositionspostulat> muss jede Wissenschaft in der Lage sein,
Satze aufzustellen oder Aussagen zu machen, deren Wahrheit bejaht wird oder
werden kann.

2. Dem <Kontrollpostulat> zufolge miissen als wahr behauptete theologische
Aussagen der Uberpriifung offen stehen. Ansonsten wiirde die christliche
Theologie auf eine Reihe subjektiver Aussagen einzelner Glaubender redu-
ziert, die keiner kritischen Auswertung unterzogen werden kdnnen.”® Ob-
wohl er sich bewusst war, dass theologische Aussagen nicht im strengen Sinne
verifiziert werden konnen, war Scholz doch der Auffassung, dass sie einer
Kontrolle unterliegen miissen.

Es war unvermeidlich, dass Scholz’ Insistieren auf methodologischer Konsi-
stenz und Universalitit zu einem Zusammenstoss mit Karl Barth fithren
musste. Der Anlass fiir Scholz’ Artikel von 1931 war Barths Beharren darauf,
dass die christliche Theologie insofern wissenschaftlich sei, als sie auf ihren
Gegenstand in angemessener Weise eingehe. Fiir Barth war die Entwicklung
einer universellen Methode, die in allen Disziplinen angewendet werden
konnte, inakzeptabel. Stattdessen verwies er auf die Notwendigkeit, den ein-
zigartigen Gegenstand der christlichen Theologie zu identifizieren und dann
auf eine Weise zu behandeln, die seinen charakteristischen Merkmalen ge-
recht wird. Ansitze dieser Idee finden sich bereits in seinen fritheren Schrif-
ten, werden aber mit besonderer Klarheit in der Christlichen Dogmatik von
1927 herausgearbeitet.

In diesem bedeutenden Werk wendet sich Barth gegen die Behauptung
Hans Heinrich Wendts, dass wissenschaftliche Erkenntnis nicht von der Na-
tur des Gegenstandes abhingig sei. Fiir alle intellektuellen Disziplinen sei eine
mehr oder weniger identische Methode zu fordern.?”” Dem neu-kantianischen
Konsens seiner Zeit entsprechend sah Wendt seine Aussagen nicht als beson-
ders kontrovers oder anstosserregend an. Doch hatte u.a. schon Martin Kih-
ler die Auffassung vertreten, dass der Gegenstand einer Disziplin ihre Metho-
den bestimmen miisse.’*® Auf der gleichen Linie blies Barth zum Angriff auf
die Idee einer universellen wissenschaftlichen Methode und benutzte Wendt
als Zielscheibe dazu.

Fiir Barth war es essentiell, den Gegenstand der christlichen Theologie in
seiner Einzigartigkeit zu respektieren und in entsprechender Weise auf ihn
einzugehen.’! Die Mittel zur Feststellung objektiver Wahrheit, die Art des Er-
kenntniszusammenhangs, die kritische Norm und die Méglichkeit, Beweise
zu fiihren, miissten auf jedem Gebiet von den Eigenarten des jeweiligen Ge-

28 Scholz, Wie ist eine evangelische Theologie als Wissenschaft moglich?, 48.
#»  H.H. Wendt, System der christlichen Lehre, Gottingen 1907, 21.

30 Siehe M. Kihler, Die Wissenschaft der christlichen Lehre, Leipzig 1893, 5.
31 K. Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, Miinchen 1927, 115.



Theologie als Mathesis Universalis? 51

genstandes bestimmt werden - nicht umgekehrt, denn dann wirde der Ge-
genstand in die Konformitdt mit im Vorhinein festgelegten Auffassungen von
Methode und Wissenschaftlichkeit gepresst. Barth ist somit der Meinung, dass
die Ontologie die Epistemologie bestimmen miisse. Aufgrund solcher Erwi-
gungen lehnte er das oben skizzierte Begriindungsdenken (foundationalismy)
ganz und gar ab.” Er insistierte darauf, das grundsitzlich Ungrundsitzliche
der dogmatischen Methode anzuerkennen.

2. Methodenvielfalt in den Naturwissenschaften

Eine naturwissenschaftliche Theologie argumentiert dahingehend, dass ihre
Ideen, genau wie die der Naturwissenschaften, eine & posteriori Antwort auf
eine selbstindig existierende Wirklichkeit darstellen, die sie zu beschreiben,
darzustellen und zu kommunizieren sucht. Die Unverwechselbarkeit des wis-
senschaftlichen Gegenstandes muss sich in der Methodologie dieser Wissen-
schaft widerspiegeln. Die Aufklirung neigte zu der Annahme, dass alle Wis-
senschaften zum Gebrauch derselben Arbeitsmethoden und Annahmen ver-
pflichtet seien. Eine naturwissenschaftliche Theologie besteht demgegeniiber
darauf, dass sich die unverwechselbare Identitit des Gegenstandes einer Wis-
senschaft in der adiquaten Behandlung dieses Gegenstandes widerspiegelt.

Die Behauptung, dass die Theologie eine eigenstindige Disziplin von ganz
eigener Integritit sei, scheint auf den ersten Blick jede einheitliche Konzepti-
on von Erkenntnis oder des <Wirklichen> - im Unterschied zu einer Anhzu-
fung selbstindiger Realititen - in Frage zu stellen. Wie stellt sich diese Span-
nung zwischen der Gegenstandsangemessenheit der Wissenschaften und dem
Postulat der Einheit der Wirklichkeit im Blick auf die Naturwissenschaften
dar?

Im Spektrum dieser Disziplinen kommt eine grosse Bandbreite von Me-
thoden zum Einsatz. Physik, Evolutionsbiologie und Psychologie haben ihre
je eigenen Vokabulare, Methoden und Vorgehensweisen und setzen sich mit
der Natur auf ihren spezifischen Ebenen auseinander. So konstatierte etwa
Robert Oppenheimer:**

32 Eine ausgezeichnete Studie hierzu ist D.-M. Grube, Unbegriindbarkeit Gottes? Til-
lichs und Barths Erkenntnistheorien im Horizont der gegenwirtigen Philosophie
(MThSt 51), Marburg 1998, 88-161.

3 Kirchliche Dogmatik, I/2, 972. Siehe ebenfalls seinen fritheren Kommentar: «Gibt es
nun fiir die Dogmatik keine voraussetzende Grundanschauung, sondern als Funda-
ment und Zentrum nur das selbst voraussetzende und in der Kraft seines Inhalts sich
selbst bestitigende Wort Gottes, dann kann es offenbar kein dogmatisches System
geben. Gerade das richtig verstandene Materialprinzip der Dogmatik zerstort den
Begriff eines dogmatischen Systems im Keime.» (Kirchliche Dogmatik, 1/2, 9701.).



52 Alister E. McGrath

Jede Wissenschaft hat ihre eigene Sprache ... Uber all das, was der Chemiker beobach-
tet und beschreibt, kann man auch in den Begriffen der Atommechanik sprechen, und
das meiste davon kann man so auch verstehen. Jedoch behauptet niemand, dass die
Sprache der Atomphysik hilfreich sei bei der Beschiftigung mit den komplexen chemi-
schen Formeln, die von biologischem Interesse sind. Das wiirde vielmehr die grofien
Regelmifligkeiten der Biochemie vernebeln, denn die dynamische Beschreibung von
Gas wiirde dessen thermodynamisches Verhalten verschleiern.

Jede Wissenschaft entwickelt demnach ein threm Gegenstand angemessenes
oder auf ihn zugeschnittenes Vokabular und eine ebensolche Arbeitsmetho-
de. Je vielschichtiger der Gegenstand, desto héher die Anzahl der erforderli-
chen Erklirungsebenen. Ein klassisches Beispiel betrifft den menschlichen
Korper, der auf einer ganzen Reihe von Ebenen untersucht werden kann -
anatomisch, physiologisch und psychologisch. Jede dieser Ebenen erhellt ei-
nen Aspekt des grosseren Ganzen, keine kann aber fiir sich genommen ein
umfassendes Bild vermitteln.

In den Naturwissenschaften ist die Einsicht in die Verschiedenheit der Er-
klarungsebenen und in die Notwendigkeit mehrschichtiger Beschreibungen
seit langem etabliert. Der Fall der Physik, die weithin als das Ideal wissen-
schaftlicher Erkenntnis gilt,*® kann zur Veranschaulichung dienen. Sie hat Er-
klirungen beziiglich verschiedener Ebenen der Realitit entwickelt.

Es gibt also keine allgemeine wissenschaftliche Methodologie, die ohne
Abweichung unkritisch auf alle Wissenschaften angewandt werden kann.
Zwar lassen sich hinter den spezifischen Ansitzen bestimmter Naturwissen-
schaften durchaus allgemeine Prinzipien erkennen, doch bestimmt die Art
des zu untersuchenden Gebietes den zu wihlenden Ansatz. Die fiir das Studi-
um eines bestimmten Objektes angemessenen Methoden kénnen nicht von
diesem Gegenstand abstrahiert und unkritisch universell angewandt werden.
Jede Wissenschaft entwickelt Arbeitsweisen, in denen sie «ihr eigenes induk-
tives Problem beziiglich der Gewinnung allgemeiner Schlussfolgerungen auf
der Grundlage einer begrenzten Anzahl spezifischer Beobachtungen geldst
hat».%

Dies kann am Beispiel der Quantenmechanik veranschaulicht werden.
Werner Heisenbergs Unschirfeprinzip stellt das theoretische Ergebnis der
Anwendung des Grundsatzes dar, wonach wir der Wirklichkeit unter den
von ihr gesetzten Bedingungen begegnen und die Einschrinkungen, die dies
mit sich bringt, akzeptieren miissen. Elektronen sind, wie Heisenberg beton-
te, nicht anschaulich, insofern sie nicht «wahrgenommen> werden konnen.
Diese Einsicht fiithrte zu der Frage, wie die Erkenntnismethode die Untersu-

3% J.R. Oppenheimer, Science and the Common Understanding, London 1954, 87.

3 J. Ziman, Reliable Knowledge: An Exploration of the Grounds for Belief in Science,
Cambridge 1978, 28.

36 A.D. Ritchie, Studies in the History and Methods of the Sciences, Edinburgh 1963, 7.



Theologie als Mathesis Universalis? 53

chung beeinflusst, denn die Mess- und Beobachtungsverfahren - die in der
klassischen Physik unproblematisch waren - stiessen in Bezug auf Quanten-
phinomene auf fundamentale Schwierigkeiten.’” Wenn diese Phinomene
iberhaupt untersucht werden sollten, mussten die grundlegenden Einschrin-
kungen, die das Wesen der Quanteneinheiten fiir die Mess- und Beobach-
tungsverfahren mit sich brachte, in Rechnung gestellt werden. Dinge lassen
sich nur so erkennen, wie es ihren eigentiimlichen Identititen entspricht.
Barth hat sicher recht, wenn er auf die Unméglichkeit hinweist, die Bedin-
gungen, unter denen Theologie als Wissenschaft von Gott betrieben wird, «
priori festzulegen oder anzunehmen, dass Normen und Grundannahmen aus
anderen Disziplinen auf die Theologie iibertragen werden kénnten, ohne dass
sie deren Integritit verletzen. Der schottische Theologe Thomas F. Torrance
nimmt diesen Gedanken auf und entwickelt Barths Begriff einer <theologi-
schen Wissenschaft> gleichsam auf positive, aber dennoch kritische Weise:?

Das wissenschaftliche Verfahren gestattet uns nicht, die vom Gegenstand gesetzten
Grenzen zu sprengen, denn das wiirde voraussetzen, dass wir mittels der Krifte unserer
autonomen Vernunft> Herrschaft iiber ihn gewinnen kénnten. Unser Handeln muss
sich innerhalb der sich aus der Natur des Gegenstandes ergebenden Grenzen bewegen
und willkiirliches, undiszipliniertes spekulatives Denken vermeiden. Es wiire eine un-
kontrollierte und unwissenschaftliche Vorgehensweise, wollte man dem Gegenstand
vorauseilen und, bevor wir ihn eigentlich kennen, genau vorschreiben, wie er erkannt
werden soll oder kann; dasselbe gilte, wollten wir uns dem eigentlichen Erkennen ent-
ziehen und dann fern vom Gegenstand die Bedingungen festlegen, unter denen giiltige
Erkenntnis moglich ist.

Nach Torrance zeigen gerade die Naturwissenschaften, dass Fragen wissen-
schaftlicher Erkenntnis nicht & priori geklirt werden kénnen. Vielmehr han-
delt es sich hier um eine Erkenntnis a posteriori, die durch das spezifische We-
sen der wissenschaftlichen Disziplin und ihres Gegenstandes bedingt ist. Tor-
rances Bedenken werden untermauert durch die postmoderne Einsicht, dass
eine wuniverselle Rationalitdt> genauso wenig existiert wie eine universelle Me-
thode oder universelle Grundlagen, die es uns erlauben wiirden, die ge-
wiinschte Gestalt einer Disziplin im vorhinein festzulegen oder gar die Me-
thoden und Grundlagen einer anderen intellektuellen Tradition auf die christ-
liche Theologie anzuwenden. Welche Schlussfolgerungen kdnnen aus dieser
Untersuchung der partiellen methodologischen Konvergenz der christlichen
Theologie und der Naturwissenschaften gezogen werden?

¥ W. Heisenberg, Uber den anschaulichen Inhalt der quantentheoretischen Kinematik
und Mechanik, Zeitschrift fiir Physik 43 (1927) 172-198.

38 Th.F. Torrance, Theological Science, London 1969, 26, Zu Torrance siche A.E.
McGrath, T.F. Torrance. An Intellectual Biography, Edinburgh 2000.



54 Alister E. McGrath

3. Naturwissenschaftliche Theologie

Karl Barth, der selbst praktisch gar kein Interesse an den Naturwissenschaften
hatte, bietet iiberraschenderweise einen Ankniipfungspunkt fiir das Konzept
einer naturwissenschaftlichen Theologies, so wie ich es in den letzten Jahren
entwickelt habe. Obwohl Scholz in Bezug auf die Naturwissenschaften gros-
ses Interesse und Wissen besass, scheint er doch seinem Gegenstand die auf-
klarerische Annahme einer universellen Methode aufgepfropft und nicht
wahrgenommen zu haben, wie gerade die Naturwissenschaften auf der Prio-
ritat der Ontologie vor der Epistemologie bestehen. Was etwas ist, bestimmt
die Weise, wie es erkannt werden kann.

Mein Projekt einer <naturwissenschaftlichen Theologie> umfasst drei Bin-
de, in denen unter Zuhilfenahme der Annahmen und Arbeitsverfahren der
Naturwissenschaften ein theologischer Ansatz erarbeitet wird. In diesem Pro-
jekt sollen Horizonte und Ansatzmdglichkeiten ausgewiesen werden, die die
akademische und spirituelle Integritit der Theologie bewahren und gleichzei-
tig zu einer direkten und positiven Beschiftigung mit der Kultur der Natur-
wissenschaften - in ihrer Theorie und Praxis - ermutigen. Die Grundziige die-
ses Vorhabens sind eine anhaltend kritische Auseinandersetzung mit der Ge-
schichte und Philosophie der Naturwissenschaften ebenso wie eine intensive
Verpflichtung gegentiber der Legitimitit der Theologie als einer eigenstindi-
gen akademischen Disziplin. Die vier Hauptannahmen meiner naturwissen-
schaftlichen Theologie lassen sich wie folgt zusammenfassen:*

1. Die Theologie sucht nach einer kohirenten Antwort auf eine existierende
Wirklichkeit. Eine naturwissenschaftliche Theologie griindet damit auf einem
philosophisch realistischen Ansatz beziiglich Gott und der Welt. Ihre Aufgabe
besteht darin, tiber diese Wirklichkeit Rechenschaft abzulegen, wobei der Rol-
le des Erkennenden das ihr zustehende Gewicht zukommt. Aus diesem Grun-
de benutze ich eine Form des <kritischen Realismus>, die den konstruktiven
und interaktiven Elementen in der Auseinandersetzung des Erkennenden mit
der Wirklichkeit Rechnung trigt.*

¥ McGrath, A Scientific Theology 2, 245-297.

“  Eine ausfiihrliche Diskussion findet sich in: McGrath, A Scientific Theology 2, 195-
244. In diesem Band wird das theologische Potential des Programmes des kritischen
Realismus’ aus den Arbeiten Roy Bhaskars weiterentwickelt - eines Programms von
beachtlichem Potential fiir die christliche Theologie im Allgemeinen und fiir die
Interaktion von Theologie und Naturwissenschaften im Besonderen. Bhaskars Ansatz
weist wichtige Verbindungspunkte zwischen der Theologie, den Sozialwissenschaften
und den Naturwissenschaften auf. Siehe besonders R. Bhaskar, The Possibility of
Naturalism. A Philosophical Critique of the Contemporary Human Sciences, Lon-
don *1998.



Theologie als Mathesis Universalis? 55

2. Die Theologie ist eine a posteriori Disziplin, die im voraus weder die Bedin-
gungen, unter denen Gott erkannt werden kann, noch die Weise, in der diese
Erkenntnis erlangt wird, und auch nicht die Form, in der sie dargestellt wird,
festlegt. Diese bilden sich erst als Ergebnis einer Auseinandersetzung mit Gott
heraus. Jede Theorie, die von vorneherein festlegen wollte, wie oder in wel-
chem Masse Gott erkannt werden kann, bestimmt jenes Wissen auch schon im
vornhinein durch ein Geflige von @ priori Annahmen, denen in der theologi-
schen Reflexion dann erlaubt wird, eine kritische und kontrollierende Funk-
tion auszuiiben. Die Frage, wie Gott erkannt werden kann, lisst sich aber nur
im Lichte seiner Offenbarung beantworten.

3. Die Theologie trigt dem einzigartigen Wesen ihres Gegenstandes Rechnung.
Eine verallgemeinerbare wissenschaftliche Methodologie, die unverindert
und unkritisch auf alle Wissenschaften angewendet werden kdnnte, existiert
nicht. Obwohl hinter jedem Ansatz einer bestimmten Wissenschaft gewisse
allgemeine Prinzipien stehen, bestimmt das Wesen des zu erforschenden Ge-
bietes die Wahl des Ansatzes. Insofern jede Wissenschaft einen anderen Ge-
genstand hat, ist sie verpflichtet, auf dessen je eigenes Wesen einzugehen; so
wie auch jede Wissenschaft Vorgehensweisen entwickelt, die sie ithrem spezi-
ellen Gegenstand fiir angemessen hilt oder die sich als fiir thn angemessen her-
ausgestellt haben.

4. Die Theologie sucht, zumindest in gewissem Masse, Sachverhalte zu erkliren
— ungeachtet der Vollstindigkeit dieser Erklirungen oder des Gewichts, die
solchen Erkliarungen> neben anderen Aspekten christlichen Lebens und Den-
kens zukommen. So verteidigt Richard Swinburne etwa die Existenz Gottes,
indem er die Erkliarungkraft des Theismus im Blick auf die Existenz und Ord-
nung des Universums herausarbeitet*. In der Welt gibt es Phinomene, die
aach Erklirung schreien>; die Kohirenz des christlichen Theismus liegt zum
Teil in seiner (ihm zugeschriebenen) Fihigkeit, Beobachtetes zu erkliren.

Eine naturwissenschaftliche Theologie weist bestindig darauf hin, dass wir
unter der Verpflichtung stehen, auf die Realitdt in kohidrenter Weise zu ant-
worten. Die Theologie sollte als eine Antwort auf die Wirklichkeit gesehen
werden - als ein bewusster und disziplinierter Versuch, auf ehrliche und an-
gemessene Weise von der Art der Dinge Rechnung abzulegen, wobei freilich
menschlichem Wissen Grenzen gesetzt sind, die sich aus unserem Status als
stindige Geschopfe und unserer geschichtlichen Situation ergeben. Anders
ausgedriickt: Die Theologie steht in zwei Verantwortungsrelationen:

1. Sie stellt eine Antwort auf die Realitit dar. Wir schaffen uns unsere theologi-
schen Konzepte nicht selbst durch freie, uneingeschrinkte geistige Aktivitit,

41 R. Swinburne, The Existence of God, Oxford 1979, 277-90.



56 Alister E. McGrath

sondern anerkennen und antworten auf eine Situation, die vor unseren Refle-
xionen und unabhingig von ithnen bereits existiert.

2. Sie legt Rechenschaft ab iiber ihre Einsichten und Themen - das heisst, dass
Kriterien existieren, an denen sie gemessen werden kann; dass eine Gemein-
schaft existiert, die das Recht hat zu beurteilen, inwieweit diese Theologie als
eine positive und kritische Bejahung ihrer Einsichten und Glaubenssitze ge-
wissenhaft und sachgemiss ist; und dass in der christlichen Sicht der Dinge
letzten Endes ein Gott existiert, vor dem der Theologe Rechenschaft ablegt in
seinen Beschreibungen von Gottes Wesen.

Die Idee der Theologie als einer wissenschaftlichen Disziplin, die von ihrer
Art der Wahrnehmung der Wirklichkeit Rechenschaft ablegt, ist durch und
durch traditionell. In jlingerer Zeit hat das gewaltige theologische Projekt
Karl Barths ihr neue Bedeutung verliehen. Fiir Barth ist Theologie eine
Ubung im Nachdenken, ein Nachvollzug der Objektivitit der Wirklichkeit,
die jeder Aktivitit des menschlichen Geistes vorausgeht. Unsere Reflexionen
enthiillen und erhellen die Strukturen dieser Wirklichkeit, rufen diese Wirk-
lichkeit aber nicht ins Leben. Es geht nicht um einen menschlichen Geist, der
seinem eigenen Gutdiinken nach Ordnung schafft, sondern um einen struk-
turierten Versuch, die Ordnung der Dinge zu erkennen und darzustellen. Das
ist womoglich eine sehr traditionelle Art Theologie zu betreiben - und den-
noch eine, die in der Auseinandersetzung mit der Geschichte und Philosophie
der Naturwissenschaften neue Plausibilitit gewinnt.

Charakteristisch fiir diese naturwissenschaftliche Theologies ist ihre kriti-
sche, aber positive Nutzbarmachung der Naturwissenschaften sowohl als
Priifstein als auch als Magd> des theologischen Unternehmens vor dem Hin-
tergrund einer intellektuellen Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit als
ganzer. Die christliche Theologie wird hier verstanden und dargestellt als eine
legitime intellektuelle Disziplin, die sich ihrer Identitit und ihres Zweckes be-
wusst ist und auch ihre Grenzen und speziellen Schwerpunkte im Rahmen
des menschlichen Strebens nach Weisheit kennt. Ein einheitliches Verstind-
nis der Wirklichkeit, wie es von einer christlichen Schopfungslehre ermog-
licht wird, verlangt somit nicht, dass alle menschlichen intellektuellen Diszi-
plinen sich fiir ihre Aufgaben einer identischen Methode bedienen miissten,
sondern dass sie sich an denjenigen Aspekten der Wirklichkeit, die sie wider-
zuspiegeln und darzustellen versuchen, ausrichten sollen.

Der hier skizzierte Ansatz einer christlichen Theologie ist innovativ und
konstruktiv und enthalt echtes Potential fiir die Erarbeitung einer systemati-
schen Theologie. Ich hoffe, dass dieser Artikel zu weiteren Diskussionen die-
ses Ansatzes in deutschsprachigen theologischen Kreisen anregen wird.



Theologie als Mathesis Universalis? 57

Abstract

The paper explores the potential of the natural sciences as a dialogue partner for systematic
theology, particularly in the light of the erosion of the plausibility of the Enlightenment
concept of a universal methodology or rationality. It is argued that the 1931 debate bet-
ween Heinrich Scholz and Karl Barth over the particular subject matter of theology is ac-
tually a specific instance of the broader question of whether every distinct subject demands
its own distinct methodology. On this approach the distinctive nature of a given level of
reality determines the manner in which it is to be investigated and represented The Scot-
tish writer Thomas F. Torrance is noted as an example of a systematic theologian who re-
cognizes and develops this point. Its theological potential is briefly noted, with particular
reference to my own scientific theology»> project.

Alister E. McGrath, Oxford



	Theologie als Mathesis Universalis? : Heinrich Scholz, Karl Barth und der wissenschaftliche Status der christlichen Theologie

