
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 1

Artikel: Theologie als Mathesis Universalis? : Heinrich Scholz, Karl Barth und
der wissenschaftliche Status der christlichen Theologie

Autor: McGrath, Alister E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877808

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie als Mathesis Universalis?

Heinrich Scholz, Karl Barth und der wissenschaftliche Status
der christlichen Theologie

Die Diskussion über den wissenschaftlichen Status der christlichen Theologie
hat nichts an Brisanz verloren.1 Gibt es, wie viele Autoren der Aufklärung
glaubten, eine universelle Methode, die sich auf die Theologie genauso wie auf
jede andere akademische Disziplin anwenden lässt? Kann die Kluft zwischen
den Naturwissenschaften und den Geisteswissenschaften überbrückt werden?
Für die Aufklärung waren die Fortschritte in den Naturwissenschaften
paradigmatisch für das Wissen des Menschen als ganzes; alle Aspekte menschlicher
Erkenntnis sollten auf der Grundlage einer einheitlichen Methodologie
rationalisiert werden. Kritiker der Aufklärung - unter ihnen Giambattista Vico
(1688-1744), Johann Georg Hamann (1730-1788) und Johann Gottfried Herder

(1744-1803) - suchten die Geisteswissenschaften dagegen von den
Naturwissenschaften zu unterscheiden, um solche rationalistischen Versuche zur
Vereinheitlichung menschlichen Wissens zu unterbinden.2

Die Ablehnung der naturwissenschaftlichen Methode durch die christliche

Theologie beruht zum Teil auf dem von vielen zeitgenössischen Theologen

geteilten Glauben, dass die Theologie sowohl eine besondere Methodologie
als auch einen einzigartigen Gegenstand besitze, und dass ihre Anglei-

chung an andere wissenschaftliche Methodologien daher zutiefst problematisch

sei. Besonders Karl Barth hat diese Position vertreten. Demgegenüber
möchte ich im vorliegenden Artikel einen alternativen Ansatz entwickeln
und dabei auch auf die Bedenken eingehen, die von Autoren wie Karl Barth
vorgebracht worden sind.

Ich bin überzeugt, dass die Naturwissenschaften für die christliche Theologie

eine signifikante Rolle spielen können, indem sie zur Erarbeitung von
Ansätzen stimulieren, die methodologisch straff sind und dabei umsichtig
und kritisch mit Fragen nach Ursprung und Wertung christlicher
Glaubenssätze umgehen. Die Seinsbeschaffenheit der natürlichen Welt wird von
hier aus als Gottes Schöpfung erkennbar. Deshalb liegt eine Grundannahme

1 Wichtige Diskussionsbeiträge finden sich in Werken wie H. Diem, Theologie als

kirchliche Wissenschaft. Handreichung zur Einübung ihrer Probleme, München
1951; G. Sauter, Theologie als Wissenschaft. Aufsätze und Thesen (TB 43), München
1971; W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M. 1977; R.

Langthaler, Theologie als Wissenschaft. Ein Linzer Symposium (Linzer
philosophisch-theologische Beiträge 1), Frankfurt a.M. 2000.

2 Siehe besonders I. Berlin, Three Critics of the Enlightenment: Vico, Hamann, Her¬
der, Princeton 2000.

ThZ 1/63 (2007) S. 44-57



Theologie als Mathesis Universalis? 45

einer <naturwissenschaftlichen Theologie> darin,3 dass die Vorgehensweisen
und Grundlagen einer verantwortungsvollen christlichen Theologie sich an
den Vorgehensweisen und Grundlagen jener Naturwissenschaften ausrichten
müssen, die sich am direktesten mit der natürlichen Welt auseinandersetzen.
Das zugrunde liegende Motiv einer <Begegnung mit der Wirklichkeit» zieht
sich sowohl durch diese Naturwissenschaften als auch durch eine
naturwissenschaftliche Theologie hindurch, sie wurzelt in der christlichen
Schöpfungslehre. Das bedeutet nicht, dass Naturwissenschaft und christliche Theologie

identisch wären, weder der Substanz noch der Methode nach; die Idee
der Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit» beinhaltet ebenfalls die Idee
der Auseinandersetzung mit jeder Schicht dieser Wirklichkeit gemäss ihrem
jeweiligen Wesen. Von dieser Perspektive aus ist die Theologie eine a posteriori
Disziplin.

Diese Annahme wirft viele der Streitpunkte wieder auf, die in einer der
berühmtesten theologischen Auseinandersetzungen des frühen zwanzigsten
Jahrhunderts zur Sprache kamen - der Debatte zwischen Heinrich Scholz
und Karl Barth um die Frage nach dem Wissenschaftsstatus der Theologie.
Weil ich denke, dass mein theologischer Ansatz auf zumindest einige Aspekte
dieser Debatte Licht wirft, soll nun zunächst der theologische Ansatz von
Heinrich Scholz umrissen werden, der sich stark auf sein Verständnis
naturwissenschaftlicher Methoden stützt.

1. Die Debatte zwischen Barth und Scholz um die Wissenschaftlichkeit
der Theologie

Scholz (1884-1956) war einer der bemerkenswertesten deutschen Theologen
und Religionsphilosophen des frühen zwanzigsten Jahrhunderts4. In Berlin

3 Siehe A.E. McGrath, A Scientific Theology, 3 Bände, Grand Rapids MI 2001-3. In die¬

sen Bänden kulminiert mein 25 Jahre langer Reflexionsprozess darüber, wie
angesichts des Zusammenbruchs des Projektes der Aufklärung und der fortwährenden
theoretischen Erfolge der Naturwissenschaften eine tragfähige theologische Methode
entwickelt werden kann. Eine Einführung in diesen Ansatz findet sich in ders., The
Science of God, An Introduction to Scientific Theology, London 2004.

4 Studien dazu: M. Fallenstein, Religion als philosophisches Problem. Studien zur
Grundlegung der Frage nach der Wahrheit der Religion im religionsphilosophischen
Denken von Heinrich Scholz, Frankfurt a.M. 1981; A. Leendert Molendijk, Aus dem
Dunklen ins Helle. Wissenschaft und Theologie im Denken von Heinrich Scholz, mit
unveröffentlichten Thesenreihen von Heinrich Scholz und Karl Barth, Amsterdam
1991; G. Pfleiderer, Theologie als Wirklichkeitswissenschaft. Studien zum Religionsbegriff

bei Georg Wobbermin, Rudolf Otto, Heinrich Scholz und Max Scheler

(BHTh 82), Tübingen 1992; E. Stock, Die Konzeption einer Metaphysik im Denken

von Heinrich Scholz (TBT 44), Berlin 1987.



46 Alister E. McGrath

als Sohn des Pfarrers Hermann Scholz geboren, studierte er Theologie und
Philosophie an der Universität von Berlin unter Koryphäen wie Adolf von
Harnack und Alois Riehl, wobei er sich in systematischer Theologie und
Religionsphilosophie spezialisierte.5 Nach einer Professur für Religionsphilosophie

und systematische Theologie in Breslau (1917-1921) hatte er später
Lehrstühle für Philosophie in Kiel (1921-1928) und Münster (1928-1943) inne. 1938

besetzte er den neu gegründeten Münsteraner Lehrstuhl für mathematische

Logik und Grundlagenmathematik, der der erste seiner Art in Deutschland
war.6

Die komplexe Beziehung zwischen Glaube und Vernunft war für Scholz
ein Thema von beträchtlicher Bedeutung, auf das er im Verlauf seiner Karriere

wiederholt zurückkam.7 Während seiner Zeit in Münster wuchs in ihm die
Überzeugung, dass die mathematische Logik in jeder theoretischen Disziplin
eine entscheidende Rolle zu spielen habe; infolgedessen betonte er die

Notwendigkeit logischer Formalisierung auch in der Religionsphilosophie immer
stärker.8 Hans Hermes - zunächst Scholz' Schüler und dann sein Nachfolger
auf dem Münsteraner Lehrstuhl - berichtet, dass es die zufällige Lektüre von
Whitehead und von Russells Principia Mathematica gewesen sei, die Scholz
dazu geführt habe, die Bedeutung der mathematischen Logik hervorzuheben
und daraus zu folgern, dass alle theoretischen Wissenschaften auf einem
logischen Fundament ruhten.9 Die von Whitehead und Russell entfaltete Form
der Logik erschien ihm als die angemessenste für die Untersuchung der

Grundlagen einer jeden theoretischen Disziplin.
Wo sich andere zufrieden gaben mit Appellen an überlieferte Formen der

Logik, die auf der natürlichen Sprache beruhten, bestand Scholz darauf, dass

für die wissenschaftstheoretische Forschung nur die formalisierte Sprache der
Mathematik - die er immer häufiger als <Leibniz-Sprache> bezeichnete - geeignet

sei.10 Leibniz' Projekt einer <idealen Sprache> schloss die Entwicklung ei-

5 Siehe die nützlichen biographischen Bemerkungen in: D. Schellong, Heinrich Scholz
in memoriam, EvTh 18 (1958) 1-5.

6 Zur Bedeutung dieser Entwicklung für die Institutionalisierung der mathematischen

Logik in Deutschland siehe V. Peckhaus, Hilbert, Zermelo und die Institutionalisierung

der mathematischen Logik in Deutschland, Berichte zur Wissenschaftsgeschichte
15 (1992) 27-38. Ernst Zermelo unterrichtete seit 1908 mathematische Logik; Scholz
hatte den ersten offiziellen Lehrstuhl in diesem Fach inne.

7 Fallenstein, Religion als philosophisches Problem, 53f.
8 T. Mahlmann, Was ist Religion in der Religionsphilosophie von Heinrich Scholz?, in:

W. Härle, E. Wölfel (Hg.), Religion im Denken unserer Zeit (MThSt 21), Marburg
1986, 1-33.

9 H. Hermes, Heinrich Scholz: Die Persönlichkeit und sein Werk als Logiker, in: H.
Scholz, Drei Vorträge, Münster 1958, 25-45 (34).

10 Zu Scholz' Diskussion der <Leibniz-Sprache> siehe: H. Scholz, Was ist Philosophie?,
Der erste und der letzte Schritt auf dem Wege zu ihrer Selbstbestimmung, in: H. Her-



Theologie als Mathesis Universalis? 47

ner lingua characterica ein, die gleichzeitig als calculus raciocinator fungieren
konnte.11 Seit Leibniz' Überlegungen zu der characteristica universalis ist
verschiedentlich der Versuch unternommen worden, die vollkommene Sprache
zu finden, die frei von den Fehlern und Zwiespältigkeiten natürlicher Sprachen

ist.12 Ludwig Wittgenstein wählte anfangs einen auf Logik gegründeten
Ansatz, der die Welt als ein Gefüge von komplexen Tatsachen definierte, das

aus individuellen Sachverhalten zusammengesetzt ist. Als ihm die Begrenztheit

dieses Verständnisses von Sprache deutlich wurde, wandte er sich einem
Ansatz zu, der dem tatsächlichen Gebrauch der natürlichen Sprache stärker
Rechnung trug. Die Basis hierfür war das Konzept von <Sprachspielen>13.

Angeregt von Leibniz' sprachlichem Ansatz entwickelte Scholz eine
wissenschaftliche Metaphysik>, die eine logisch umformulierte Ontologie mit
einer ontologisch gegründeten Logik kombinierte. In seinem 1941 veröffentlichten

Werk Metaphysik als strenge Wissenschaft entfaltete er diesen Ansatz im
Detail. In diesem späten Werk spiegelt sich die Kritik wider, die Scholz schon
in seinem 1917 veröffentlichten Buch Das Wesen des deutschen Geistes geübt
hatte14. Die Entstehung dieses Buchs in der Zeit des Krieges mag verschiedentlich

zu Übertreibungen und argumentativen Abkürzungen verleitet haben,
doch die generelle Richtung ist klar. Scholz erblickt im Deutschen Idealismus
eine latente Feindseligkeit gegenüber den Naturwissenschaften, eine Ablehnung

der Errungenschaften der Aufklärung und eine Tendenz zur Irrationalität15.

Solchen Bedenken wurde zu dieser Zeit in philosophischen Kreisen
weithin Ausdruck verliehen.16 Scholz betrachtete den Idealismus als eine
Abwendung von zentralen Werten der Aufklärung, wie der Suche nach Klarheit.
Die Begriffe <Klarheit> und <Deutlichkeit> kommen in seiner Analyse dieses

Sachverhaltes häufig vor. Darin lässt sich die cartesianische Forderung nach
<klaren und deutlichen Ideen> erkennen. Durch dieses <Deutlichkeitsideal>
wird alles Undeutliche aus der Diskussion ausgeschlossen und umgekehrt
alles, was «dieser Voraussetzung entspricht, herausgestellt und mit höchstem
Wert versehen»17.

mes (Hg.), Mathesis Universalis. Abhandlungen zur Philosophie als strenger Wissenschaft,

Darmstadt 1961, 341-387 (besonders 373-377).
11 Zur Analyse dieses Begriffs und seiner möglichen Wirkung auf Frege siehe E.H.W.

Kluge, Frege, Leibniz und der Begriff einer idealen Sprache, StLeib 12 (1980) 140-154.
12 Siehe besonders U. Eco, Die Suche nach der vollkommenen Sprache, München 1994.
13 Zu einigen der zahlreichen hiervon aufgeworfenen Fragen siehe: U. Eco, Die Grenzen

der Interpretation, München/Wien 1992.
14 H. Scholz, Das Wesen des deutschen Geistes (Schriften zur Zeit und Geschichte 5),

Berlin 1917.
15 Scholz, Das Wesen des deutschen Geistes, 49-73.
16 Siehe zum Beispiel die Kritikpunkte von C. Schmitt, Politische Romantik, 1919, 24.
17 Scholz, Das Wesen des deutschen Geistes, 68.



48 Alister E. McGrath

Diese Betonung der eminenten Wichtigkeit <klarer und deutlicher Ideen>

bildet den Hintergrund für Scholz' Überlegungen zur wissenschaftlichen
Methode. Descartes benutzte die Begriffe der Klarheit und Deutlichkeit vor
allem dazu, den logischen Status von Axiomen in deduktiven Systemen zu <klä-

ren>.18 Für Descartes sind Ideen nicht aufgrund ihrer Klarheit und Deutlichkeit

selbst-evident; vielmehr sind die selbst-evidenten Wahrheiten, die jedem
deduktiven System zugrunde liegen, notwendigerweise in sich klar und
deutlich.19 Eine Idee solcher Art liegt Descartes' Begründungsdenken (<foundatio-
nalism>) ebenso zugrunde wie dem von Leibniz und Spinoza. Das heisst aber

nicht, dass all diese Autoren auch mit dem Ergebnis der Anwendung dieses

Prinzips zufrieden gewesen wären. Spinoza etwa äusserte sich in seinem Trac-

tatus de Intellectus Emendatione zweideutig über die Verdienste dieses Ansatzes,

war aber nicht in der Lage, eine zufriedenstellende Alternative zu
bieten.20

In der Art, wie Scholz die Wichtigkeit von Klarheit herausstrich und die

Bedeutung der Mathematik in der Wiedergabe der Welt aufzeigte, lässt sich

erkennen, dass er zutiefst von den theoretischen Fortschritten der
Naturwissenschaften beeinflusst war. Er bekannte sich zum Begriff der mathesis universalis

- jener Parole des 17. Jahrhunderts, die eine an der deduktiven Methode
der Mathematik ausgerichtete universelle wissenschaftliche Methode
ausarbeitete. Dies spiegelt sich auch bei Tarski wider, der die Methodologie der
deduktiven Wissenschaften mit derjenigen der Mathematik selbst gleichsetzte.21
Der Begriff der mathesis universalis war von Descartes zur Bezeichnung eines

Denksystems eingeführt worden, das die Ordnung und Disposition derjenigen

Objekte enthüllen sollte, auf die unser Denken ausgerichtet werden muss,
um überhaupt Wahrheit zu entdecken.22 Von Anfang an bestand dabei eine
ausdrückliche Verbindung zwischen der Idee einer universellen Methodologie

und der Mathematik, nicht zuletzt hinsichtlich der Inkorrigibilität, Klarheit

und Universalität ihrer Ideen.
Nach Scholz muss die Philosophie als Inbegriff aller mathematisierbarer

Wissenschaften angesehen werden, damit sie einen Wissenschaftsanspruch
erheben kann. Ein solcher Ansatz steht in scharfem Gegensatz zu idealistischen

18 R. Rubin, Descartes' validation of clear and distinct apprehension, PhRev 86 (1977)
197-208.

19 St. Tweyman, Truth, no doubt. Descartes' proof that the clear and distinct must be

true, Southern Journal of Philosophy 19 (1981) 237-258.
20 Hier folge ich der Analyse von D. Steinberg, Method and the Structure of Knowledge

in Spinoza, Pacific Philosophical Quarterly 79 (1998) 152-169.
21 Siehe hierzu V. Peckhaus, Logik, Mathesis Universalis und allgemeine Wissenschaft.

Leibniz und die Wiederentdeckung der formalen Logik im 19. Jahrhundert, Berlin
1997.

22 Zum Hintergrund siehe L. Arenas, Matemâticas, método y mathesis universalis en las

Regulae de Descartes, Revista de Filosofia 8 (1996) 37-61.



Theologie als Mathesis Universalis? 49

Herangehensweisen an die Wirklichkeit, die das Gebot intellektueller
Kontrolle nicht ernst genug nehmen.23 Wie können philosophische Aussagen
validiert und zur Rechenschaft gezogen werden?

Scholz wies nun auf die Konsequenzen dieser Forderung für die christliche
Theologie hin. Er hatte ein starkes Interesse an der Zukunft sowohl des christlichen

Glaubens als auch der Theologie und hegte keinen Zweifel daran, dass

das 19. Jahrhundert besonders in Bezug auf theologische Methodik auf einige
fundamentale Schwierigkeiten aufmerksam gemacht hatte, die keinesfalls

ignoriert werden konnten.24 Seine Analyse der <Krise der Religion in der
Moderne beruhte zum Teil auf seiner Würdigung der von Ernst Troeltsch in Die
Absolutheit des Christentums aufgezeigten Herausforderungen und allgemeiner

auf einem wachsenden Bewusstsein für die Notwendigkeit von Klarheit
in der Präzisierung theologischer Argumentation, besonders von Lehraussagen.

Dies sollte auch für Definitionen von Religion insgesamt gelten.25
1931 entfaltete Scholz in seinem Artikel Wie ist eine evangelische Theologie

als Wissenschaft möglichdie theologischen Implikationen seines Ansatzes
mit kompromissloser Klarheit. Er forderte, eine Wissenschaft müsse in der

Lage sein, ihre Inhalte in Form von Axiomen und als von diesen Axiomen
abgeleiteten Theoremen darzustellen.27 Er zielt also auf ein Begründungsdenken
(<foundationalism>), das Wissen als auf einem Gefüge von <Grundannahmen>

gegründet versteht, die selbst keines Nachweises und keiner Rechtfertigung
bedürfen. Diese Grundannahmen fungieren als Axiome - das heisst als
selbstevidente Wahrheiten, von denen andere Annahmen abgeleitet werden können

- vorausgesetzt, dass die dabei zur Anwendung kommenden Mittel
sicherstellen, dass der Wahrheitsgehalt in der Folge erhalten bleibt.

Scholz umriss fünf weitere Bedingungen für den Wissenschaftsstatus einer
Disziplin. Von diesen sind zwei von entscheidender Bedeutung.

23 Siehe zum Beispiel Scholz, Was ist Philosophie?, 355-359.
24 Eine hilfreiche Diskussion dieser Problempunkte findet sich bei: Pfleiderer, Theolo¬

gie als Wirklichkeitswissenschaft, 144-159.
25 Hierzu Pfleiderer, Theologie als Wirklichkeitswissenschaft, 159-192. Zur Bedeutung

einer theologischen Wissenschaft) für Troeltsch siehe G. Sauter, Der Wissenschaftsbegriff

der Theologie, EvTh 35 (1975) 283-309. Sauter argumentiert (305), dass

Troeltsch 1898 in seinem Artikel <Über historische und dogmatische Methode in der
Theologie> eine grundlegende Spannung herausarbeitet zwischen der empirischen
Methodologie der Geschichtswissenschaft und den autoritätsabhängigen Aussagen der
christlichen Dogmatik; hiermit fokussierte er jene Sachverhalte, die Scholz dann als

entscheidend erschienen; siehe E. Troeltsch, Uber historische und dogmatische
Methode in der Theologie, in: Gesammelte Schriften, Bd. 2, Tübingen 1922, 729-753.

26 H. Scholz, Wie ist eine evangelische Theologie als Wissenschaft möglich?, ZZ 9 (1931)
8-51. Zum Hintergrund hierzu siehe Molendijk, Aus dem Dunklen ins Helle, 341-346.

27 Scholz, Wie ist eine evangelische Theologie als Wissenschaft möglich?, 24.



50 Allster E. McGrath

1. Nach dem <Propositionspostulat> muss jede Wissenschaft in der Lage sein,
Sätze aufzustellen oder Aussagen zu machen, deren Wahrheit bejaht wird oder
werden kann.

2. Dem <Kontrollpostulat> zufolge müssen als wahr behauptete theologische
Aussagen der Uberprüfung offen stehen. Ansonsten würde die christliche
Theologie auf eine Reihe subjektiver Aussagen einzelner Glaubender
reduziert, die keiner kritischen Auswertung unterzogen werden können.28
Obwohl er sich bewusst war, dass theologische Aussagen nicht im strengen Sinne
verifiziert werden können, war Scholz doch der Auffassung, dass sie einer
Kontrolle unterliegen müssen.

Es war unvermeidlich, dass Scholz' Insistieren auf methodologischer Konsistenz

und Universalität zu einem Zusammenstoss mit Karl Barth führen
musste. Der Anlass für Scholz' Artikel von 1931 war Barths Beharren darauf,
dass die christliche Theologie insofern wissenschaftlich sei, als sie auf ihren
Gegenstand in angemessener Weise eingehe. Für Barth war die Entwicklung
einer universellen Methode, die in allen Disziplinen angewendet werden
konnte, inakzeptabel. Stattdessen verwies er auf die Notwendigkeit, den
einzigartigen Gegenstand der christlichen Theologie zu identifizieren und dann
auf eine Weise zu behandeln, die seinen charakteristischen Merkmalen
gerecht wird. Ansätze dieser Idee finden sich bereits in seinen früheren Schriften,

werden aber mit besonderer Klarheit in der Christlichen Dogmatik von
1927 herausgearbeitet.

In diesem bedeutenden Werk wendet sich Barth gegen die Behauptung
Hans Heinrich Wendts, dass wissenschaftliche Erkenntnis nicht von der Natur

des Gegenstandes abhängig sei. Für alle intellektuellen Disziplinen sei eine
mehr oder weniger identische Methode zu fordern.29 Dem neu-kantianischen
Konsens seiner Zeit entsprechend sah Wendt seine Aussagen nicht als besonders

kontrovers oder anstosserregend an. Doch hatte u.a. schon Martin Kahler

die Auffassung vertreten, dass der Gegenstand einer Disziplin ihre Methoden

bestimmen müsse.30 Auf der gleichen Linie blies Barth zum Angriff auf
die Idee einer universellen wissenschaftlichen Methode und benutzte Wendt
als Zielscheibe dazu.

Für Barth war es essentiell, den Gegenstand der christlichen Theologie in
seiner Einzigartigkeit zu respektieren und in entsprechender Weise auf ihn
einzugehen.31 Die Mittel zur Feststellung objektiver Wahrheit, die Art des

Erkenntniszusammenhangs, die kritische Norm und die Möglichkeit, Beweise

zu führen, müssten auf jedem Gebiet von den Eigenarten des jeweiligen Ge-

28 Scholz, Wie ist eine evangelische Theologie als Wissenschaft möglich?, 48.
29 H.H. Wendt, System der christlichen Lehre, Göttingen 1907, 2f.
30 Siehe M. Kahler, Die Wissenschaft der christlichen Lehre, Leipzig 1893, 5.
31 K. Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, München 1927, 115.



Theologie als Mathesis Universalis? 51

genstandes bestimmt werden - nicht umgekehrt, denn dann würde der
Gegenstand in die Konformität mit im Vorhinein festgelegten Auffassungen von
Methode und Wissenschaftlichkeit gepresst. Barth ist somit der Meinung, dass

die Ontologie die Epistemologie bestimmen müsse. Aufgrund solcher

Erwägungen lehnte er das oben skizzierte Begründungsdenken (<foundationalism>)

ganz und gar ab.32 Er insistierte darauf, das grundsätzlich Ungrundsätzliche
der dogmatischen Methode anzuerkennen.33

2. Methodenvielfalt in den Naturwissenschaften

Eine naturwissenschaftliche Theologie argumentiert dahingehend, dass ihre
Ideen, genau wie die der Naturwissenschaften, eine a posteriori Antwort auf
eine selbständig existierende Wirklichkeit darstellen, die sie zu beschreiben,
darzustellen und zu kommunizieren sucht. Die Unverwechselbarkeit des

wissenschaftlichen Gegenstandes muss sich in der Methodologie dieser Wissenschaft

widerspiegeln. Die Aufklärung neigte zu der Annahme, dass alle
Wissenschaften zum Gebrauch derselben Arbeitsmethoden und Annahmen
verpflichtet seien. Eine naturwissenschaftliche Theologie besteht demgegenüber
darauf, dass sich die unverwechselbare Identität des Gegenstandes einer
Wissenschaft in der adäquaten Behandlung dieses Gegenstandes widerspiegelt.

Die Behauptung, dass die Theologie eine eigenständige Disziplin von ganz
eigener Integrität sei, scheint auf den ersten Blick jede einheitliche Konzeption

von Erkenntnis oder des <Wirklichen> - im Unterschied zu einer Anhäufung

selbständiger Realitäten - in Frage zu stellen. Wie stellt sich diese Spannung

zwischen der Gegenstandsangemessenheit der Wissenschaften und dem
Postulat der Einheit der Wirklichkeit im Blick auf die Naturwissenschaften
dar?

Im Spektrum dieser Disziplinen kommt eine grosse Bandbreite von
Methoden zum Einsatz. Physik, Evolutionsbiologie und Psychologie haben ihre
je eigenen Vokabulare, Methoden und Vorgehensweisen und setzen sich mit
der Natur auf ihren spezifischen Ebenen auseinander. So konstatierte etwa
Robert Oppenheimer:34

32 Eine ausgezeichnete Studie hierzu ist D.-M. Grube, Unbegründbarkeit Gottes? Til¬
lichs und Barths Erkenntnistheorien im Horizont der gegenwärtigen Philosophie
(MThSt 51), Marburg 1998, 88-161.

33 Kirchliche Dogmatik, 1/2, 972. Siehe ebenfalls seinen früheren Kommentar: «Gibt es

nun für die Dogmatik keine voraussetzende Grundanschauung, sondern als Fundament

und Zentrum nur das selbst voraussetzende und in der Kraft seines Inhalts sich
selbst bestätigende Wort Gottes, dann kann es offenbar kein dogmatisches System
geben. Gerade das richtig verstandene Materialprinzip der Dogmatik zerstört den

Begriff eines dogmatischen Systems im Keime.» (Kirchliche Dogmatik, 1/2, 970f.).



52 Alister E. McGrath

Jede Wissenschaft hat ihre eigene Sprache Über all das, was der Chemiker beobachtet

und beschreibt, kann man auch in den Begriffen der Atommechanik sprechen, und
das meiste davon kann man so auch verstehen. Jedoch behauptet niemand, dass die

Sprache der Atomphysik hilfreich sei bei der Beschäftigung mit den komplexen chemischen

Formeln, die von biologischem Interesse sind. Das würde vielmehr die großen
Regelmäßigkeiten der Biochemie vernebeln, denn die dynamische Beschreibung von
Gas würde dessen thermodynamisches Verhalten verschleiern.

Jede Wissenschaft entwickelt demnach ein ihrem Gegenstand angemessenes
oder auf ihn zugeschnittenes Vokabular und eine ebensolche Arbeitsmethode.

Je vielschichtiger der Gegenstand, desto höher die Anzahl der erforderlichen

Erklärungsebenen. Ein klassisches Beispiel betrifft den menschlichen
Körper, der auf einer ganzen Reihe von Ebenen untersucht werden kann -
anatomisch, physiologisch und psychologisch. Jede dieser Ebenen erhellt
einen Aspekt des grösseren Ganzen, keine kann aber für sich genommen ein
umfassendes Bild vermitteln.

In den Naturwissenschaften ist die Einsicht in die Verschiedenheit der
Erklärungsebenen und in die Notwendigkeit mehrschichtiger Beschreibungen
seit langem etabliert. Der Fall der Physik, die weithin als das Ideal
wissenschaftlicher Erkenntnis gilt,35 kann zur Veranschaulichung dienen. Sie hat
Erklärungen bezüglich verschiedener Ebenen der Realität entwickelt.

Es gibt also keine allgemeine wissenschaftliche Methodologie, die ohne
Abweichung unkritisch auf alle Wissenschaften angewandt werden kann.
Zwar lassen sich hinter den spezifischen Ansätzen bestimmter Naturwissenschaften

durchaus allgemeine Prinzipien erkennen, doch bestimmt die Art
des zu untersuchenden Gebietes den zu wählenden Ansatz. Die für das Studium

eines bestimmten Objektes angemessenen Methoden können nicht von
diesem Gegenstand abstrahiert und unkritisch universell angewandt werden.
Jede Wissenschaft entwickelt Arbeitsweisen, in denen sie «ihr eigenes induktives

Problem bezüglich der Gewinnung allgemeiner Schlussfolgerungen auf
der Grundlage einer begrenzten Anzahl spezifischer Beobachtungen gelöst
hat».36

Dies kann am Beispiel der Quantenmechanik veranschaulicht werden.
Werner Heisenbergs Unschärfeprinzip stellt das theoretische Ergebnis der
Anwendung des Grundsatzes dar, wonach wir der Wirklichkeit unter den

von ihr gesetzten Bedingungen begegnen und die Einschränkungen, die dies

mit sich bringt, akzeptieren müssen. Elektronen sind, wie Heisenberg betonte,

nicht anschaulich, insofern sie nicht <wahrgenommen> werden können.
Diese Einsicht führte zu der Frage, wie die Erkenntnismethode die Untersu-

34 J.R. Oppenheimer, Science and the Common Understanding, London 1954, 87.
35 J. Ziman, Reliable Knowledge: An Exploration of the Grounds for Belief in Science,

Cambridge 1978, 28.
36 A.D. Ritchie, Studies in the History and Methods of the Sciences, Edinburgh 1963, 7.



Theologie als Mathesis Universalis? 53

chung beeinflusst, denn die Mess- und Beobachtungsverfahren - die in der
klassischen Physik unproblematisch waren - stiessen in Bezug auf
Quantenphänomene auf fundamentale Schwierigkeiten.37 Wenn diese Phänomene
überhaupt untersucht werden sollten, mussten die grundlegenden Einschränkungen,

die das Wesen der Quanteneinheiten für die Mess- und
Beobachtungsverfahren mit sich brachte, in Rechnung gestellt werden. Dinge lassen
sich nur so erkennen, wie es ihren eigentümlichen Identitäten entspricht.

Barth hat sicher recht, wenn er auf die Unmöglichkeit hinweist, die

Bedingungen, unter denen Theologie als Wissenschaft von Gott betrieben wird, a

priori festzulegen oder anzunehmen, dass Normen und Grundannahmen aus
anderen Disziplinen auf die Theologie übertragen werden könnten, ohne dass

sie deren Integrität verletzen. Der schottische Theologe Thomas F. Torrance
nimmt diesen Gedanken auf und entwickelt Barths Begriff einer <theologi-
schen Wissenschaft* gleichsam auf positive, aber dennoch kritische Weise:38

Das wissenschaftliche Verfahren gestattet uns nicht, die vom Gegenstand gesetzten
Grenzen zu sprengen, denn das würde voraussetzen, dass wir mittels der Kräfte unserer
autonomen Vernunft Herrschaft über ihn gewinnen könnten. Unser Handeln muss
sich innerhalb der sich aus der Natur des Gegenstandes ergebenden Grenzen bewegen
und willkürliches, undiszipliniertes spekulatives Denken vermeiden. Es wäre eine
unkontrollierte und unwissenschaftliche Vorgehensweise, wollte man dem Gegenstand
vorauseilen und, bevor wir ihn eigentlich kennen, genau vorschreiben, wie er erkannt
werden soll oder kann; dasselbe gälte, wollten wir uns dem eigentlichen Erkennen
entziehen und dann fern vom Gegenstand die Bedingungen festlegen, unter denen gültige
Erkenntnis möglich ist.

Nach Torrance zeigen gerade die Naturwissenschaften, dass Fragen
wissenschaftlicher Erkenntnis nicht a priori geklärt werden können. Vielmehr handelt

es sich hier um eine Erkenntnis a posteriori, die durch das spezifische Wesen

der wissenschaftlichen Disziplin und ihres Gegenstandes bedingt ist. Tor-
rances Bedenken werden untermauert durch die postmoderne Einsicht, dass

eine <universelle Rationalität* genauso wenig existiert wie eine universelle
Methode oder universelle Grundlagen, die es uns erlauben würden, die
gewünschte Gestalt einer Disziplin im vorhinein festzulegen oder gar die
Methoden und Grundlagen einer anderen intellektuellen Tradition auf die christliche

Theologie anzuwenden. Welche Schlussfolgerungen können aus dieser

Untersuchung der partiellen methodologischen Konvergenz der christlichen
Theologie und der Naturwissenschaften gezogen werden?

37 W. Heisenberg, Über den anschaulichen Inhalt der quantentheoretischen Kinematik
und Mechanik, Zeitschrift für Physik 43 (1927) 172-198.

38 Th.F. Torrance, Theological Science, London 1969, 26. Zu Torrance siehe A.E.
McGrath, T.F. Torrance. An Intellectual Biography, Edinburgh 2000.



54 Alister E. McGrath

3. Naturwissenschaftliche Theologie

Karl Barth, der selbst praktisch gar kein Interesse an den Naturwissenschaften
hatte, bietet überraschenderweise einen Anknüpfungspunkt für das Konzept
einer naturwissenschaftlichen Theologie>, so wie ich es in den letzten Jahren
entwickelt habe. Obwohl Scholz in Bezug auf die Naturwissenschaften grosses

Interesse und Wissen besass, scheint er doch seinem Gegenstand die
aufklärerische Annahme einer universellen Methode aufgepfropft und nicht
wahrgenommen zu haben, wie gerade die Naturwissenschaften auf der Priorität

der Ontologie vor der Epistemologie bestehen. Was etwas ist, bestimmt
die Weise, wie es erkannt werden kann.

Mein Projekt einer <naturwissenschaftlichen Theologie> umfasst drei Bände,

in denen unter Zuhilfenahme der Annahmen und Arbeitsverfahren der
Naturwissenschaften ein theologischer Ansatz erarbeitet wird. In diesem Projekt

sollen Horizonte und Ansatzmöglichkeiten ausgewiesen werden, die die
akademische und spirituelle Integrität der Theologie bewahren und gleichzeitig

zu einer direkten und positiven Beschäftigung mit der Kultur der
Naturwissenschaften - in ihrer Theorie und Praxis - ermutigen. Die Grundzüge dieses

Vorhabens sind eine anhaltend kritische Auseinandersetzung mit der
Geschichte und Philosophie der Naturwissenschaften ebenso wie eine intensive
Verpflichtung gegenüber der Legitimität der Theologie als einer eigenständigen

akademischen Disziplin. Die vier Hauptannahmen meiner naturwissenschaftlichen

Theologie lassen sich wie folgt zusammenfassen:39

1. Die Theologie sucht nach einer kohärenten Antwort auf eine existierende
Wirklichkeit. Eine naturwissenschaftliche Theologie gründet damit auf einem

philosophisch realistischen Ansatz bezüglich Gott und der Welt. Ihre Aufgabe
besteht darin, über diese Wirklichkeit Rechenschaft abzulegen, wobei der Rolle

des Erkennenden das ihr zustehende Gewicht zukommt. Aus diesem Grunde

benutze ich eine Form des <kritischen Realismus>, die den konstruktiven
und interaktiven Elementen in der Auseinandersetzung des Erkennenden mit
der Wirklichkeit Rechnung trägt.40

39 McGrath, A Scientific Theology 2, 245-297.
40 Eine ausführliche Diskussion findet sich in: McGrath, A Scientific Theology 2, 195-

244. In diesem Band wird das theologische Potential des Programmes des kritischen
Realismus' aus den Arbeiten Roy Bhaskars weiterentwickelt - eines Programms von
beachtlichem Potential für die christliche Theologie im Allgemeinen und für die
Interaktion von Theologie und Naturwissenschaften im Besonderen. Bhaskars Ansatz
weist wichtige Verbindungspunkte zwischen der Theologie, den Sozialwissenschaften
und den Naturwissenschaften auf. Siehe besonders R. Bhaskar, The Possibility of
Naturalism. A Philosophical Critique of the Contemporary Human Sciences, London

31998.



Theologie als Mathesis Universalis? 55

2. Die Theologie ist eine a posteriori Disziplin, die im voraus weder die Bedin¬

gungen, unter denen Gott erkannt werden kann, noch die Weise, in der diese

Erkenntnis erlangt wird, und auch nicht die Form, in der sie dargestellt wird,
festlegt. Diese bilden sich erst als Ergebnis einer Auseinandersetzung mit Gott
heraus. Jede Theorie, die von vorneherein festlegen wollte, wie oder in
welchem Masse Gott erkannt werden kann, bestimmt jenes Wissen auch schon im
vornhinein durch ein Gefüge von a priori Annahmen, denen in der theologischen

Reflexion dann erlaubt wird, eine kritische und kontrollierende Funktion

auszuüben. Die Frage, wie Gott erkannt werden kann, lässt sich aber nur
im Lichte seiner Offenbarung beantworten.

3. Die Theologie trägt dem einzigartigen Wesen ihres Gegenstandes Rechnung.
Eine verallgemeinerbare wissenschaftliche Methodologie, die unverändert
und unkritisch auf alle Wissenschaften angewendet werden könnte, existiert
nicht. Obwohl hinter jedem Ansatz einer bestimmten Wissenschaft gewisse

allgemeine Prinzipien stehen, bestimmt das Wesen des zu erforschenden
Gebietes die Wahl des Ansatzes. Insofern jede Wissenschaft einen anderen
Gegenstand hat, ist sie verpflichtet, auf dessen je eigenes Wesen einzugehen; so
wie auch jede Wissenschaft Vorgehensweisen entwickelt, die sie ihrem speziellen

Gegenstand für angemessen hält oder die sich als für ihn angemessen
herausgestellt haben.

4. Die Theologie sucht, zumindest in gewissem Masse, Sachverhalte zu erklären

- ungeachtet der Vollständigkeit dieser Erklärungen oder des Gewichts, die

solchen <Erklärungen> neben anderen Aspekten christlichen Lebens und Denkens

zukommen. So verteidigt Richard Swinburne etwa die Existenz Gottes,
indem er die Erklärungkraft des Theismus im Blick auf die Existenz und
Ordnung des Universums herausarbeitet41. In der Welt gibt es Phänomene, die
<nach Erklärung schreien>; die Kohärenz des christlichen Theismus liegt zum
Teil in seiner (ihm zugeschriebenen) Fähigkeit, Beobachtetes zu erklären.

Eine naturwissenschaftliche Theologie weist beständig darauf hin, dass wir
unter der Verpflichtung stehen, auf die Realität in kohärenter Weise zu
antworten. Die Theologie sollte als eine Antwort auf die Wirklichkeit gesehen
werden - als ein bewusster und disziplinierter Versuch, auf ehrliche und
angemessene Weise von der Art der Dinge Rechnung abzulegen, wobei freilich
menschlichem Wissen Grenzen gesetzt sind, die sich aus unserem Status als

sündige Geschöpfe und unserer geschichtlichen Situation ergeben. Anders
ausgedrückt: Die Theologie steht in zwei Verantwortungsrelationen-.

1. Sie stellt eine Antwort aufdie Realität dar. Wir schaffen uns unsere theologi¬
schen Konzepte nicht selbst durch freie, uneingeschränkte geistige Aktivität,

41 R. Swinburne, The Existence of God, Oxford 1979, 277-90.



56 Allster E. McGrath

sondern anerkennen und antworten auf eine Situation, die vor unseren
Reflexionen und unabhängig von ihnen bereits existiert.

2. Sie legt Rechenschaft ab über ihre Einsichten und Themen - das heisst, dass

Kriterien existieren, an denen sie gemessen werden kann; dass eine Gemeinschaft

existiert, die das Recht hat zu beurteilen, inwieweit diese Theologie als

eine positive und kritische Bejahung ihrer Einsichten und Glaubenssätze
gewissenhaft und sachgemäss ist; und dass in der christlichen Sicht der Dinge
letzten Endes ein Gott existiert, vor dem der Theologe Rechenschaft ablegt in
seinen Beschreibungen von Gottes Wesen.

Die Idee der Theologie als einer wissenschaftlichen Disziplin, die von ihrer
Art der Wahrnehmung der Wirklichkeit Rechenschaft ablegt, ist durch und
durch traditionell. In jüngerer Zeit hat das gewaltige theologische Projekt
Karl Barths ihr neue Bedeutung verliehen. Für Barth ist Theologie eine

Übung im Nachdenken, ein Nachvollzug der Objektivität der Wirklichkeit,
die jeder Aktivität des menschlichen Geistes vorausgeht. Unsere Reflexionen
enthüllen und erhellen die Strukturen dieser Wirklichkeit, rufen diese
Wirklichkeit aber nicht ins Leben. Es geht nicht um einen menschlichen Geist, der
seinem eigenen Gutdünken nach Ordnung schafft, sondern um einen
strukturierten Versuch, die Ordnung der Dinge zu erkennen und darzustellen. Das
ist womöglich eine sehr traditionelle Art Theologie zu betreiben - und
dennoch eine, die in der Auseinandersetzung mit der Geschichte und Philosophie
der Naturwissenschaften neue Plausibilität gewinnt.

Charakteristisch für diese <naturwissenschaftliche Theologie> ist ihre kritische,

aber positive Nutzbarmachung der Naturwissenschaften sowohl als

Prüfstein als auch als <Magd> des theologischen Unternehmens vor dem
Hintergrund einer intellektuellen Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit als

ganzer. Die christliche Theologie wird hier verstanden und dargestellt als eine

legitime intellektuelle Disziplin, die sich ihrer Identität und ihres Zweckes be-

wusst ist und auch ihre Grenzen und speziellen Schwerpunkte im Rahmen
des menschlichen Strebens nach Weisheit kennt. Ein einheitliches Verständnis

der Wirklichkeit, wie es von einer christlichen Schöpfungslehre ermöglicht

wird, verlangt somit nicht, dass alle menschlichen intellektuellen
Disziplinen sich für ihre Aufgaben einer identischen Methode bedienen müssten,
sondern dass sie sich an denjenigen Aspekten der Wirklichkeit, die sie

widerzuspiegeln und darzustellen versuchen, ausrichten sollen.
Der hier skizzierte Ansatz einer christlichen Theologie ist innovativ und

konstruktiv und enthält echtes Potential für die Erarbeitung einer systematischen

Theologie. Ich hoffe, dass dieser Artikel zu weiteren Diskussionen dieses

Ansatzes in deutschsprachigen theologischen Kreisen anregen wird.



Theologie als Mathesis Universalis? 57

Abstract

The paper explores the potential of the natural sciences as a dialogue partner for systematic
theology, particularly in the light of the erosion of the plausibility of the Enlightenment
concept of a universal methodology or rationality. It is argued that the 1931 debate
between Heinrich Scholz and Karl Barth over the particular subject matter of theology is

actually a specific instance of the broader question of whether every distinct subject demands
its own distinct methodology. On this approach, the distinctive nature of a given level of
reality determines the manner in which it is to be investigated and represented. The Scottish

writer Thomas F. Torrance is noted as an example of a systematic theologian who
recognizes and develops this point. Its theological potential is briefly noted, with particular
reference to my own «scientific theology> project.

AlisterE. McGrath, Oxford


	Theologie als Mathesis Universalis? : Heinrich Scholz, Karl Barth und der wissenschaftliche Status der christlichen Theologie

