
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 1

Artikel: Wird  bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht?

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 63 2007 Heft 1

Wird eùayyéÀiov bei Paulus auch als nomen actionis

gebraucht?*

I. Einleitung

Zu den heute nicht mehr in Frage gestellten Selbstverständlichkeiten der
Auslegung der Paulusbriefe gehört, dass das Nomen eùayyéktov nicht nur eine
Heilsbotschaft und deren Inhalt, sondern auch die Ausrichtung oder die
Verkündigung des Evangeliums bezeichnet. Das Substantiv soll Konkretum und
Abstraktum sein. Nicht zuletzt beruft man sich dafür auf den klassischen
Artikel von Gerhard Friedrich im «Theologischen Wörterbuch zum Neuen
Testament» aus dem Jahr 1935.1 Doch hat schon dessen «Vorläufer», Hermann
Cremers «Biblisch-theologisches Wörterbuch der Neutestamentlichen Gräzi-
tät», ähnlich geurteilt: «In betreff d(er) Bedeutung ist nicht zu unterscheiden
zwischen d(er) auszurichtenden bzw. ausgerichteten Botschaft, Heilsbotschaft,
u(nd) d(er) Ausrichtung selbst, Heilsverkündigung»1. Die Begründung ist
jedoch jeweils anders. Das Wörterbuch von Cremer verweist auf bestimmte eù-

o.yyé/aov-Stellen bei Paulus wie I Kor 9,14, die «einen solchen Wechsel d(er)
Bedeutung (sc. zwischen Heilsbotschaft und Heilsverkündigung, E.St.) nicht
zulassen»3. Demgegenüber führt Friedrich zum Gebrauch des Lexems als

nomen actionis bei Paulus vor allem dessen «Herkunft aus dem at.lich-rabbi-
nischen Sprachgebrauch» an: «Es beschreibt die Handlung der Verkündigung»''.

Ja, es komme im biblischen Sprachgebrauch «alles auf die Handlung,

* Dieser Artikel ist dem Kollegen Hans Robert Balz zum siebzigsten Geburtstag in Ver¬

ehrung und Dankbarkeit gewidmet. Er führt aus, was in knapper Zusammenfassung
in einer von Klaus Wengst herausgegebenen Festschrift veröffentlicht wird.

1 Vgl. eùayyéktov (G. Friedrich), ThWNT 2, Stuttgart 1935, 718-734.
2 H. Cremer, Biblisch-theologisches Wörterbuch der Neutestamentlichen Gräzität, 10.

bearbeitete Aufl. von J. Kögel Gotha 1915, 31.
3 Ebd.
4 eùayyéXtov (Friedrich), 727 (Kursiv im Original gesperrt).

ThZ 1/63 (2007) S. 1-24



2 Ekkehard W. Stegemann

auf das Verkündigen, auf das Gesprochenwerden des die neue Zeit heraufführenden

Wortes an»5. Darum folgert Friedrich im Zirkelschluss, dass das

Nomen eùayyéktov «aus der jüdischen und nicht aus der griechischen Welt
herzuleiten» sei, wofür «schon die Beziehungen von Verb und Substantiv zueinander

(sprechen)»6. Es soll sich «das Verb lüD im Substantiv eùayyéA-tov erhalten»

haben; und «dieses weist uns deutlich nicht nach Griechenland, sondern
nach Palästina.»7 Die richtige Einsicht, dass es «im Griechischen ganz
ungebräuchlich (ist), daß mit eùayyéktov eine Tätigkeit angezeigt werden soll»8,
bestärkt Friedrich nur in der Auffassung, dass wir es im Neuen Testament
und zumal bei Paulus mit einem abweichenden, eben alttestamentlich-jü-
dischen Sprachgebrauch zu tun haben.

Die traditions- oder religionsgeschichtliche Kontextualisierung des
Substantivs eùayyéktov hat sich mittlerweile geändert. Georg Strecker vertritt in
dem von Elans Robert Balz und Gerhard Schneider herausgegebenen «Exegetischen

Wörterbuch zum Neuen Testament» die heute weithin geteilte
Meinung, dass der neutestamentliche Gebrauch des Lexems «sowohl atl.-jüd. als

auch hellenistisch-griech. Uberlieferungselemente in sich» enthalte, wobei
«der primäre Anschluß des Subst(antivs) eù(ayyéktov) an griech.-hellenisti¬
sche Uberlieferung evident»9 sei. Diese Einzeichnung des Sprachgebrauchs in
den hellenistischen (und römischen) Kontext und dabei auch in den der
Herrscherideologie ist heute geradezu gängig. Doch so sehr nun der
kulturgeschichtliche Kontext von eùayyékiov neu beschrieben worden ist, so wenig
hat das auf die sprachliche Deutung Einfluss genommen. Otto Michel etwa
setzte im einschlägigen Artikel im «Reallexicon für Antike und Christentum»
von 1966 die schon genannte Einschätzung von Cremer und Friedrich fort:
«Der Begriff <E(vangelium)> umfasst bei ihm (sc. Paulus, E.St.) ebenfalls den
Akt der Verkündigung u. gleichzeitig den Inhalt der Freudenbotschaft, der

von Jesus Christus handelt»10. Auch der bereits erwähnte Strecker stellt 1980

fest, dass eùayyéktov «einerseits als nomen actionis den Vollzug der
gemeindegründenden Predigt andererseits den Lehrinhalt des <Evangeliums>
(bezeichnet)»11. Diese Deutung ist bis heute communis opinio der Exegese,
zumal sie auch Eingang in Walter Bauers Wörterbuch zum Neuen Testament
gefunden hat und in dessen völlig neuer Bearbeitung durch Kurt und Barbara
Aland von 1988 fortgeführt wird.12

5 eùayyéT-iov (Friedrich), 723.
6 euayyeAaov (Friedrich), 727.
7 eüayyeiUov (Friedrich), 723.
8 etiayyeXiov (Friedrich), 723.
9 eùayyéT-tov (G. Strecker), EWNT II, Stuttgart 1981, 176-186 (180).
10 Evangelium (O. Michel), RAC 6, Stuttgart 1966, 1107-1160 (1118).
11 eùayyéÀtov (Strecker), 180.
12 W. Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments,



Wird eùctyyéXtov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 3

In der älteren Auslegung sah das mancher noch anders. Als Beispiel soll
hier nur Theodor Zahn erwähnt werden, ein Exeget, der wegen seiner hohen
philologischen Kompetenz bekannt ist. Er zweifelt gelegentlich der Auslegung

von Rom 1,1 ausdrücklich daran, dass eùayyéltov ein nomen actionis ist,
und zwar nicht zuletzt mit Hinweis darauf, dass sich ein Neutrum mit dem
Suffix -tov dazu nicht eignet: «Man scheint sich vielfach durch die Zweideutigkeit

von Worten wie Verkündigung, Bekanntmachung, Predigt täuschen

zu lassen, welche ebenso wohl die betreffende Tätigkeit als deren Inhalt oder
auch Produkt bezeichnen»; aber «schon die Endung auf -tov verbürgt den
konkreten Sinn des Worts, wohingegen die ihrer Bildung nach abstrakten
Begriffe àyyeÀiot (1 Jo 1,5; 3,11), eùayye/ua (2 Sam 18,27) vielfach pro concreto
gebraucht werden».13 Deswegen behauptet Zahn sogar, dass eùayyéA,tov «niemals

die Tätigkeit des Predigens, auch nicht deren Produkt, sondern überall
eine Botschaft (bezeichnet), einen Inbegriff von Worten, den einer im Auftrag
eines andern einem dritten zu übermitteln hat»14. Diese philologisch begründete

wie exegetisch begründbare Deutung empfiehlt auch dieser Beitrag.

II. Anmerkungen zur Wortbildung des Nomen evayyëXiov

Das Nomen eùayyé/uov gehört zu den Substantiven mit dem Suffix -tov, die
wiederum indirekt von einem Nomen abgeleitet, nämlich substantivierte
Neutra von Adjektiven sind.15 Es bezeichnet das, was eùayyé/uoç ist, was zu
einem eùàyyeÀ-oç, einem Boten oder Botschafter, hinzugehört, und zwar konkret

entweder den «Lohn für eine gute Botschaft», also den «Botenlohn», oder
die «gute Botschaft» selbst.16 Ein sprechendes anderes Beispiel für diese Art
der Wortbildung ist etwa Ttoiuvtov. Es bezeichnet das, was zum 7tot|tf|v, zum
Hirten, gehört, nämlich die Herde, nicht aber das «Herden» oder das «Hirte
sein». Im Neuen Testament finden sich andere Gegenstandswörter desselben

Suffixes, so zum Beispiel: yscopytov für «Acker(feld)», also das, was zum yecop-
yôç (Bauer) gehört; te/.coviov für «Zollstätte», also das, was zum xeÀ,d)vr|ç (Zöllner,

Abgabenpächter) gehört; atxopexptov ist die (Brot-)Ration, die zum aixo-

6. völlig neu bearbeitete Aufl., hg.v. K. Aland und B. Aland, Berlin u.a. 1988, Sp. 643.
13 Th. Zahn, Der Brief des Paulus an die Römer (KNT IV), Leipzig 1910, 32, Anm. 21.
14 Zahn, Römer, 32.
15 Vgl. dazu E. Schwyzer, Griechische Grammatik auf der Grundlage von Karl Brug-

manns griech. Grammatik, Bd. 1, München 51977, 470f.; F. Blass, A. Debrunner,
Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, bearbeitet von F. Rehkopf, Göttingen

171990, § 11.
16 Immer noch grundlegend dazu J. Schniewind, EUANGELION. Ursprung und erste

Gestalt des Begriffs Evangelium. Untersuchungen, Gütersloh 1927 und 1931 (Nachdruck:

Darmstadt 1970).



4 Ekkehard W. Stegemann

péxpriç, dem Verteiler von Proviant, gehört.17 Interessant zu bemerken ist,
dass das neutrische Nomen jeweils nicht die Tätigkeit eines Hirten, Bauern,
Zöllners oder Proviantmeisters benennt. Diese Tätigkeiten werden in der Regel

durch ein abstraktes Femininum auf -ta ausgedrückt. Abstrakte Bedeutung

sollen aber zum Beispiel auch papxuptov und oupßotAtov haben.
Das Neutrum oupßouktov bezeichnet jedoch einmal die beratende

Körperschaft, das Kollegium der Ratgeber, als das, was eben zum GÜpßoukoq
(Ratgeber) gehört (vgl. die Belege bei Bauer-Aland, Wb, Sp. 1552f.: dazu
gehört im NT sicher Apg 25,12), dann aber auch die Sitzung eines solchen
consilium (im NT womöglich Mk 15,118) und schliesslich verbunden etwa mit
dem Verb mpßdveiv - wohl als Latinismus für consilium capere im Neuen
Testament - «einen Beschluss fassen» (Mt 12,14 u.ö.; andere Verben wie ötöövai
finden sich in Mk 3,6 und in variae lectiones). Erst in der entsprechenden
Verbindung mit einem Verb und wohl unter dem Einfluss des Lateinischen wird
also Guußoii/nov auch für das Resultat einer Ratgeberversammlung gebraucht.
Ob man dem Lexem aber im Deutschen deswegen die abstrakte Bedeutung
der Tätigkeit der «Beratung» geben soll, ist fraglich. Wenn Bauer-Aland diese

beim Lemma oupßotAtov sogar zuerst nennen, werden die Dinge jedenfalls
auf den Kopf gestellt. Den dort genannten Beleg cupßotAtov eyéveio xcov te-
pécov aus dem Protevangelium des Jakobus (8,2; vgl. 10,1) muss man jedenfalls
nicht unvermeidbar mit «Es fand eine Beratung der Priester statt» übersetzen
(Wb, Sp. 1552). Mit Rücksicht auf das griechische Konkretum hiesse es besser:

Es fand eine Sitzung (des Kollegiums) bzw. eine Versammlung der Priester
statt. Für das Ausüben der Aufgabe des Ratgebers, also den Akt des Ratgebens,

gibt es das feminine Nomen oupßouA,ta.
Komplizierter liegen die Dinge bei papxûptov, welches Nomen wohl auch

ein substantiviertes Adjektiv, das von pàpxDç sich ableitet, und nicht etwa das

Derivat des Verbs sein dürfte. Grundsätzlich bezeichnet es jedenfalls das

«Zeugnis» im Sinne des (handfesten) Beweis(mittel)es oder Erweises, die
demonstrative Bestätigung der Faktizität, Wirklichkeit und Wahrheit von
etwas, was auch durch ein folgenreiches «Einstehen» dafür erwiesen werden
kann. Der Akt der Bezeugung oder die Zeugnisablegung wird dagegen in der
Regel durch das feminine Nomen papxupta bezeichnet: Johannes «ist gekommen

zur Zeugnisablegung» (Joh 1,7).19 Dass ein Beweis oder Zeugnis in vielerlei

bestehen und zu mancherlei dienen kann, ist klar.20 Das papxuptov ist das,

17 Vgl. Blass-Debrunner-Rehkopf, § 11,9 (S. 91).
18 Die Lesart, die aupßotAiov in Verbindung mit dem Verb noielv hat, meint das Abhal¬

ten einer Ratssitzung.
19 Vgl. gaprupla (J. Beutler), EWNT II, Stuttgart 1981, 964-968; pàpxnç kxV (H. Strath-

mann), ThWNT 4, Stuttgart 1935, 477-520.
20 Vgl. zumal die im NT häufig vorkommende Wendung slç papxûptov (papxnpla [Beut¬

ler], Sp. 967).



Wird eùayyé/Uov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 5

was zum «Zeugnis» oder «Beweis» dient, und kann eine Aussage (also
bestimmte Inhalte, zu denen einer sich als wahr bekennt), eine Handlung, aber
auch ein Umstand oder ein Gegenstand sein, der als Beweisstück) oder -mittel
dient (vgl. Bauer-Aland, Wb, Sp. 1001).21 Ein sprechendes Beispiel im Neuen
Testament ist, dass ein geheilter Aussätziger «sich dem Priester zeigen» und
das von Mose vorgeschriebene Reinigungsopfer darbringen soll: «ihnen zum
Beweis» (Mk 1,44). Wenn der Aussätzige sich also (als vom Aussatz geheilt)
zeigt und das Dankopfer, das für eine solche als Reinigung verstandene
Heilung festgelegt ist, darbringt, dient ihnen das «zum Beweis». Dass damit implizit

ein Zeugnis über den Heiler Jesus oder die Bestätigung der göttlichen Kraft
in ihm gegeben wird, ist klar. Wenn das Opfer für die Reinigung als «Beweis
für sie» gelten soll, dürfte das jedoch kaum den Sinn eines Belastungszeugnisses

gegen die Priester oder den Kult überhaupt einschliessen. Belastender Sinn
liegt jedoch in Jak 5,3 vor: Der «Rost» an Gold und Silber wird zum (belastenden)

Beweis bzw. es dient zum Beweis der Anklage im kommenden Gericht
über die Reichen, da er ein konkretes Zeugnis dafür ist, dass sie ihren
angehäuften Reichtum lieber dem Zerfall preisgeben, als ihn für Bedürftige zu
nutzen.22 Auch die Gebärde des Abschütteins des Staubs von den Füssen, welche
die Schüler Jesu dann vollziehen sollen, wenn sie bei ihrer Mission nicht
aufgenommen und angehört werden, ist wohl als Belastungszeugnis im kommenden

Gericht gemeint (Mk 6,11). Ob die Gerichtssituationen, in die die Jünger
um Jesu willen geraten, nicht nur zum positiven Anlass eines demonstrativen
Beweises (durch persönliches Einstehen) für die Zugehörigkeit zu Christus
(Lk 21,13) führen, sondern auch den Obrigkeiten womöglich zu deren Belastung

im kommenden Gericht des Menschensohnes werden (so versteht man
oft zum Beispiel Mk 13,9), muss hier nicht entschieden werden. Es geht jedenfalls

um ein Verhalten (des Einstehens) «um Jesu willen» als Beweis. Auch in
Hebr 3,5 ist papTÜptov kaum - wie freilich öfter vermutet23 - ein nomen actionis-.

Mose war im Hause, das Gott erbaut hat, verlässlich als Diener zum
Beweis für das, was zukünftig verkündet werden sollte, aber nicht zur (Voraus-)
Bezeugung der künftigen Verkündigung. Es geht darum, dass Mose wie Christus

zuverlässige Funktionen im Hause Gottes ausüben, Mose jedoch als «Diener»

des Erbauers, Christus als dessen «Sohn».
Es behält das Nomen uaptûpiov seinen konkreten Sinn von «Beweismittel)»

oder «Zeugnis» auch dort, wo es im direkten oder indirekten Zusammenhang

mit der Verkündigung des Evangeliums steht. Doch gerade dieser
Zusammenhang ist oft Anlass, einen abstrakten Sinn in das Wort aus der Ziel-

21 Strathmann spricht mit Recht vom «objektive(n) Charakter des Wortes» im Sinne

von «Beweismitteln) für Tatsachen» (pâpruç ktV, 480).
22 Vgl. Ch. Burchard, Der Jakobusbrief (HNT 15/1), Tübingen 2000, 191.
23 Vgl. E. Grässer, An die Hebräer. Hebr 1-6 (EKK XVII/1), Zürich/Braunschweig/

Neukirchen-Vluyn 1990, 157.168.



6 Ekkehard W. Stegemann

Sprache hineinzulegen. Paulus zum Beispiel dankt Gott, dass die Adressaten
in Korinth dadurch, dass sie in Christus Jesus sind, «reich gemacht worden
sind», und zwar aufgrund des «Zeugnisses Christi», das «bei ihnen bekräftigt
wurde» (I Kor 1,6). Hier wird zwar sicher auf die gemeindegründende Mission
rekurriert. Aber die ist kaum mit Christi uap-rupiov denotiert, das von Gott
(passivum divinum) bei oder unter den Korinthern «bekräftigt worden ist».24

Das «Christuszeugnis» ist vielmehr der konkrete Erweis, den entweder Christus

selbst erbracht hat (gen. subj.) oder (wohl besser) den Paulus und andere

von Christus erbracht haben. Es geht um die charismatische und durch den
Lebenswandel bezeugte Demonstration (der Wirkung) Christi (in oder an
ihnen). Wenn dieses Zeugnis als gültig und wirksam bekräftigt wurde bei den
Adressaten, so besteht es, wie der Kontext ausweist, in den wirkungskräftigen
Charismen und dem Lebenswandel der Korinther (I Kor 1,5.7), die der künftigen

«Offenbarung unseres Herrn Jesus Christus» entgegensehen.
Dementsprechend ist es auch Christus, der sie weiterhin «stärken wird» für den «Tag
unseres Herrn Jesus Christus», so dass sie in Tadellosigkeit in diesem Gericht
dastehen werden (I Kor 1,8). Letztlich ist es also die durch Gottes Zuverlässigkeit

erwirkte Berufung und die in der Glaubensexistenz erwiesene (pneumatische)

Gemeinschaft mit seinem Sohn, dem Herrn Jesus Christus (I Kor 1,9),
an die hier die Adressaten in Korinth erinnert werden. Diese datiert seit des

Absenders und seiner Mitarbeiter Mission in Korinth. Doch sie sind nur die
Vermittler dessen, was sich als «Zeugnis von Christus» und damit als Wirkerweis

seiner Macht darstellt. Vergleichbar ist deswegen das, was später als

«Aufweis (à7iô5eiÇc,) des Geistes und der Kraft» (I Kor 2,4) bezeichnet wird.
Auch dies wird durch das Wort oder die Predigt des Apostels vermittelt; doch
die gehorsame Glaubenstreue beruht auf der «Kraft Gottes» (I Kor 2,5), die
aus der Botschaft stammt, die Paulus verkündigt. Diese Konstellation wäre
noch deutlicher, wenn man in I Kor 2,1 statt uncmipiov mit der nicht schlecht
bezeugten varia lectio uapiüptov liest.

Oft diskutiert worden ist II Tim 1,8: «Schäme dich nicht des Zeugnisses
von unserem Herrn und auch nicht meiner, seines Gefangenen, sondern leide
mit für das Evangelium gemäss der Kraft Gottes». Offenbar wird hier das

«Zeugnis von unserem Herrn» (gemeint ist ja doch wohl Jesus Christus als

Herr), dessen der Adressat sich nicht schämen soll, mit dem Gefangenschaftsleiden

des Apostels (vgl. auch II Tim 1,12), das dessen persönliches Einstehen
für den Herrn (Paulus nennt sich «sein», des Herrn, Gefangener; vgl. Phlm 1)

ist, in eine Reihe gestellt. Verbunden wird dies mit der Aufforderung an
Timotheus, auch selbst in Person «Übel mit zu erleiden für das Evangelium Gottes

gemäss der Kraft Gottes». Das rät davon ab, das «Zeugnis von unserem

24 Anders aber zum Beispiel W. Schräge, Der erste Brief an die Korinther, 1. Teilband
(EKK VII/1), Zürich/Braunschweig/Neukirchen-Vluyn 1991, 118.



Wird evayyé'kwv bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 7

Herrn» als Synonym für die Evangeliumsverkündigung zu deuten, wie das

etwa in Hermann Strathmanns Artikel25 und auch in neueren Auslegungen26
vorgeschlagen wird. Mindestens ebenso denkbar, wenn nicht näher liegend
ist, (tapxüptov xoü Kuptou hpröv als den existentiell dargebrachten Beweis «für
unseren Herrn» (gen. obj.) oder auch als das durch sein existentielles Einstehen

vom Herrn selbst erbrachte «Zeugnis» (gen. subj.; vgl. I Tim 2,6) zu deuten.

Wenn der Apostel den Adressaten auffordert, «Übel mit zu erleiden für
das Evangelium Gottes gemäss der Kraft Gottes», soll er sich also selbst
einreihen in diese (womöglich vom Herrn begonnene und) von Paulus mit seiner
Gefangenschaft (für Christus) fortgesetzte Zeugniskette. Auch wenn der
intertextuelle Bezug zu Rom 1,16 unverkennbar ist, geht es doch immer um diesen

Taterweis27 in Person, das Zeugnis, das durch das Leben oder das Einstehen

für das Evangelium abgelegt wird. Auch Rom 1,16 bezieht sich ja nicht
auf ein Sich-Schämen für die Verkündigung, sondern für das Evangelium (als

Heilsbotschaft) und seinen Inhalt. Es braucht deswegen pctpxûpiov in II Tim
1,8 nicht schon unbedingt die technische Bedeutung von «Martyrium» zu
haben. Doch dass das persönliche Zeugnis als in der Existenz erwiesener Beweis
das Spektrum vom Einstehen vor einer feindlichen Nachbarschaft bis hin
zum Einstehen vor Gericht und in ihm schliesslich bis hin zum gewaltsamen
Tod durch Hinrichtung haben kann, macht deutlich, warum das Lexem uap-
xüpiov schliesslich ohne weitere Näherbestimmung das «Blutzeugnis» meinen
kann (MPol 1,1 u.ö.). Es ist der ultimative Beweis (und nicht nur einfach das

Zeugnisablegen) für Christus bzw. für das Bekenntnis zu ihm durch das Erleiden

des darauf stehenden Todes. Das Leiden oder Sterben für Christus oder
um seinetwillen dient als Beweis dafür oder beweist geradezu, dass er der Retter

und der Herr ist. Das ist eben aus der Sicht der Autoren oder Adressaten
unserer Texte nicht nur ein so oder so zu bewertender Akt des Bezeugens; es

ist ein Beweismittel.

III. Zum Sprachgebrauch der Substantive evayyéÀiov, evayyéÀia
und evayyeÀ'ia

Neutrische Nomina auf -tov sind Konkreta und legen den Gebrauch als nomi-
na actionis nicht nahe. Dementsprechend bedeutet et)ayyéÀ.tov ausserhalb des

Neuen Testaments auch nie das «Botschaften», also die Verkündigung einer

25 irdpxuç kxT.. (Strathmann), 510.
26 Vgl. L. Oberlinner, Die Pastoralbriefe. Zweiter Timotheusbrief, Freiburg/Basel/

Wien 1995, 34f.; A. Weiser, Der zweite Brief an Timotheus (EKK XVI/1),
Düsseldorf/Zürich/Neukirchen-Vluyn 2003, 11 Iff.

27 Vgl. M. Dibelius, Die Pastoralbriefe (HNT 13), vierte, ergänzte Auflage von H. Con-
zelmann, Tübingen 1966, 73.



8 Ekkehard W. Stegemann

Botschaft. Dafür gibt es das ebenfalls von eùàyyekoç abgeleitete Verb eüayye-
MÇetv (im NT nur selten) bzw. ebayyeM^eoGai und Verbindungen von eüay-
yéktov mit anderen Verben oder Substantiven, die die Tätigkeit der Ausrichtung

der Botschaft umschreiben. Doch möglich ist zur Kennzeichnung des

Akts der Verkündigung der frohen Botschaft auch das feminine Nomen eù-

ayyekta. Zu beachten ist, dass ausserhalb des Neuen Testaments eùayyé/aa,
der Plural des Neutrums, auch im Sinne von «Botenlohn» oder «Botschaft»,
verbreiteter ist als der Singular. Eng verbunden mit dem Pluralgebrauch sind
auch Syntagmen, die das Feiern der Freudenbotschaft durch ein Dankopfer
an die Götter (eùayyékta Güetv) beschreiben. Was die Verteilung der Fexeme
in den unterschiedlichen Textcorpora (abgesehen wird hier von nachneutesta-
mentlicher christlicher Fiteratur) angeht, fällt zweierlei auf. Erstens, dass der
Gebrauch des Verbs, im NT insbesondere im Medium, in allen Textcorpora
zu finden ist. Man trifft ihn auch dort, wo überhaupt kein Substantivgebrauch

begegnet, wie das etwa im Werk von Philon von Alexandrien der Fall
ist. Zweitens, dass sich im Sprachgebrauch der Septuaginta (FXX) und in dem
des Neuen Testaments deutliche Unterschiede gerade hinsichtlich der
Substantive finden. Denn beide überschneiden sich unterschiedlich mit dem aus-
serbiblischen griechisch-hellenistischen Sprachgebrauch (G-H), aber nicht
miteinander. Der folgenden Tabelle, die das anschaulich darstellen soll, ist
auch der Sprachgebrauch bei Josephus (Jos) hinzugefügt, der die Unterschiede
zwischen LXX und NT noch deutlicher macht:

eùayyél.iov
«Botenlohn»
(Neutrum
Singular)

eùayyéLiov
«Botschaft»

(Neutrum
Singular)

eüayyelia
«Verkündigung

einer
Botschaft»

(Femininum
Singular)

eùayyéMa
«Botenlohn»
(Neutrum
Plural)

eùayyéMa
«Botschaft»

(Neutrum
Plural)

eùayyéLta
in Verbindung

mit
Opferterminologie

G-H G-H,NT,Jos LXX, Jos G-H, LXX G-H, Jos G-H, Jos

Während also der Singular eùayyé^iov im Sinne von «Botenlohn» und der Plural evayyéXia
im Sinne von «Botschaft» nur im ausserbiblischen Sprachgebrauch sich finden, ist das

Femininum etiayyeVa im Sinn von «Verkündigung einer Botschaft» nur in der Septuaginta
(vgl. II Sam 18,20.22.25.27; II Kön 7,9 LXX) und einmal bei Josephus (Ant 18, 229)

bezeugt. Umgekehrt findet sich der neutrische Singular eùayyél-iov im Sinn von «Botschaft»
nicht in der Septuaginta, sonst aber überall und im Neuen Testament sogar exklusiv. Was
den Singular eùayyéLtov bzw. den Plural eùctyyé^ia im Sinn von «Botenlohn» angeht, so
ist dieser Sprachgebrauch nur ausserhalb des Neuen Testaments und von Josephus und
auch nur ein einziges Mal in der Septuaginta (II Sam 4,10 LXX) belegt. Die zweite Stelle,
an der der hebräische Text das Substantiv HIED im Sinn von «Botenlohn» enthält, wird in
der Septuaginta mit eùayyeLia eiç <ix|)é^£iav (II Sam 18,22 LXX) umschrieben, also

«Verkündigung einer guten Botschaft, die von Nutzen» für den Boten ist.28 Schliesslich findet
sich der Plural des Neutrum in der Verbindung mit der Vorstellung von Opfern an die
Gottheiten nur ausserhalb von LXX und NT, aber auch bei Josephus.



Wird evayyéXiov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 9

Das Auffälligste an dieser Verteilung im Sprachgebrauch der Nomina ist,
dass in keinem der Textcorpora das gesamte Spektrum vorhanden ist. Wenn
in der Septuaginta der Gebrauch des Verbs und im Blick auf die Substantive
das sonst nur einmal bei Josephus begegnende feminine eüayyekta
vorherrscht, während bis auf eine eindeutig den Botenlohn bezeichnende
Ausnahme das neutrische Nomen im Singular wie im Plural fehlt, so liegt durchaus

nahe, darin eine Vermeidung dieser Substantive als Ubersetzungsvokabeln

für iflED zu sehen. Dieses könnte darin seinen Grund haben, dass im
üblichen hellenistischen Sprachgebrauch für das Neutrum (im Plural) immer
auch der Bedeutungshorizont der Darbringung von Dankopfern an die

Götter aus Anlass einer Freudenbotschaft präsent ist. Auch andernorts ist ja
feststellbar, dass bestimmte Übersetzungsvokabeln in der Septuaginta gemieden

werden, wenn sie mit einem idolatrischen Kontext fest verbunden sind.
Doch da dieser idolatrische Zusammenhang allein für den Plural des neutrischen

Substantivs gilt, könnte das auch zusätzliches Licht auf den ausschliesslichen

Singulargebrauch im Neuen Testament werfen. Doch ausschlaggebend
für den Sprachgebrauch im Neuen Testament dürfte sein, dass sich in ihm mit
eùayyéktov immer eine bekannte und bestimmte, auf Gottes endzeitliches
Handeln in seinem Sohn Jesus Christus bezogene Heilsbotschaft verbindet,

weswegen das Substantiv auch ohne jegliche Näherbestimmung des Inhalts
absolut gebraucht werden kann, während der griechisch-hellenistische
Sprachgebrauch komplex ist und ganz unterschiedliche, jeweils zu spezifizierende

gute Botschaften meint.

IV. Ist evayyéAiov ein nomen actionis bei Paulus?

Vom ausserneutestamentlichen Sprachgebrauch her gibt es also keinen Hinweis

darauf, dass etJayyeAaov die Heilsbotschaft und zugleich deren Verkündigung

oder Ausrichtung meint. Genannt wird jedoch eine Reihe von Stellen
bei Paulus, die diesen Sprachgebrauch aufweisen sollen. Zu ihnen zählen vor
allem die folgenden: Rom 1,1; 2,16; 10,16; 15,19; I Kor 4,15; 9,14; II Kor 2,12;
4,3; 8,18; Phil 1,12; 2,22; 4,3.15; IThess 1,5. Wir gehen diesen Stellen nach und
prüfen, ob die Deutung des Substantivs eùayyéktov als Nomen der Handlung
zutreffend oder gar zwingend ist. Dabei ist zu entscheiden, ob das Nomen die

Verkündigung selbst denotiert.

2S Nach Schniewind, EUANGELION, 64, soll jedoch gegen die übliche Lesart in der

Form, die einen femininen Singular anzeigt, auch in II Sam 18,22 LXX der neutrische
Plural gelesen werden.



10 Ekkehard W. Stegemann

1.1 Kor 9,14

Die am häufigsten genannte Stelle ist diese. Sie deklariert als rechtliche Anordnung

des Herrn (Jesus), dass die, die das Evangelium proklamieren (xo enay-
yeAtov KaxayyeLovatv), vom Evangelium ihren Lebensunterhalt beziehen
dürfen (èk toù eùayyeliou Çfjv). Hier sieht man durchweg eben den doppelten
Sprachgebrauch auf engstem Raum belegt. Das erste eùayyé/nov meint natürlich

die Heilsbotschaft als Objekt des Kaxayyé>.eiv, das zweite bezeichne
jedoch die Tätigkeit der Verkündigung, von der sich die Verkündiger ernähren
dürfen.29 Vorausgesetzt wird stillschweigend, dass einer aus der Heilsbotschaft

selbst seinen Lebensunterhalt nicht ziehen könnte - und diese konkrete
und nicht etwa eine irgendwie übertragene Bedeutung ist mit èk toù eùayye-
Aiou Çrjv gemeint.30 Gerade das jedoch, dass man von der Heilsbotschaft lebt,
dass sie Lohn geradezu bedeutet, ist, wie wir gesehen haben, im kulturellen
Kontext traditionell vorgegeben.

Dass eùayyéXtov ausserhalb des Neuen Testaments geradezu den Sinn von «Botenlohn»
haben kann, deutet darauf hin, dass der «enzyklopädische» Zusammenhang zwischen der
Botschaft und dem Lohn fest ist. Denn auch wenn nicht davon abzusehen ist, dass das

Ausrichten des Evangeliums selbstverständlich zur Botschaft gehört, und zwar womöglich
auch verbunden mit Mühsal und Gefahren für den Boten, zieht er doch den Nutzen aus
der Botschaft und ihrem guten Inhalt. Durch die Proklamation von Heil oder Glück oder

von einem heilvollen Herrschaftsantritt, aber auch eines Sieges in einer Schlacht, also

aufgrund der «frohen Botschaft» oder «Heilsbotschaft» und nicht einfach für die Tätigkeit der

Verkündigung und vor allem nicht unabhängig vom Inhalt erhält der Bote den Lohn. Eine
Unheilsbotschaft hingegen ist nicht eines Lohnes wert. Dazu zwei Beispiele: Inhalt der
Heilsbotschaft kann auch der Tod eines Herrschers sein, sofern er Leid und Unterdrük-
kung zu verantworten hat. Dementsprechend berichtet Josephus in den Antiquitates
(XVIII 225ff.) von der Freude in Rom über den Tod des Caesar Tiberius. Diese Nachricht
bleibt zwar zunächst noch unbestätigt. Doch die Römer würden, sagt Josephus, sie mit viel
Geld bezahlen, wenn sie wüssten, dass sie wahr ist. Dann heisst es weiter, dass auch Hero-
des Agrippa, der von Tiberius in Haft gesetzt worden ist, durch seinen zu ihm rennenden
Freigelassenen Marsyas davon erfährt. Der vermittelt ihm die Nachricht aus Vorsicht vor
der römischen Umgebung in hebräischer Sprache und mit der Metapher: «Der Löwe ist

tot». Agrippa versteht das und sagt voller Freude zu Marsyas, dass er ihm für dieses
Ausrichten der Frohbotschaft Dank abstatten wolle, wenn sie sich denn als wahr erweisen werde.31

Natürlich ist nicht davon abzusehen, dass der Bote die gute Botschaft überbringt.
Bezahlt wird jedoch nicht einfach diese Tätigkeit der Verkündigung, sondern ihr Inhalt. Des-

29 Vgl. Ch. Wolf, Der erste Brief des Paulus an die Korinther (ThHK 7), Berlin 1996,
196: «Von dieser ihrer Tätigkeit sollen die Verkündiger leben».

30 Vgl. nur W. Schräge, Der erste Brief an die Korinther, 2. Teilband (EKK VII/2),
Zürich/Braunschweig/Neukirchen-Vluyn 1995, 309.

31 Zu erwähnen ist, dass hier die einzige Stelle ist, an der Josephus das feminine Nomen
(eùayyeXia) gebraucht. Gerade dies zeigt aber, dass es nicht das Ausrichten der
Botschaft an sich, sondern das Ausrichten dieser für Agrippa guten Botschaft ist, die das

Versprechen des Gunsterweises motiviert.



Wird evayyéXiov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 11

wegen wird umgekehrt dann, wenn die Botschaft keine gute ist, auch keine Belohnung
erwartet. Wenn sie so ambivalent für den Empfänger ist, wie sie etwa im Fall der Nachricht
vom Tod Absaloms für David war, wird festgestellt, dass sie keinen Nutzen für den Boten
erwarten lässt (II Sam 18,19ff.). Zwar sagt sie das Ende des Aufstands an, aber damit auch
den Tod des Königssohnes. Diese Nachricht ist aber für David eine Unheilsbotschaft,
weswegen sie für den Boten keine eùoYYeWa eiç dx|>ék£iav ist.

In der «Enzyklopädie» von Modell-Autor und Modell-Leser des 1. Korinther-
briefes könnte sich also mit dem Inhalt der Botschaft als «Heilsbotschaft»
durchaus die Erwartung eines Lohns bzw. der Anspruch darauf verbinden,
zumal dann, wenn der «Herr» selbst das so angeordnet hat. Doch auch wenn
der 1. Korintherbrief diesen festen kulturellen Zusammenhang an unserer
Stelle bei den Adressaten nicht abrufen sollte, macht doch die in Vers 13

genannte Analogie, die etwas selbstverständlich Bekanntes einführt, deutlich,
dass kein Wechsel vom Konkretum zum Abstraktum angenommen werden
muss. «Wisst ihr nicht, dass die, die die heiligen Sachen besorgen, auch vom
Heiligtum essen, (dass) die, die regelmässig am Altar dienen, mit dem Altar
teilen?» So wie die Priester (nicht zufällig benutzt Paulus für sich selbst, wie
gleich noch deutlich wird, des öfteren kultische Metaphern32), die ihren
Lebensunterhalt nicht einfach von ihrer Tätigkeit, sondern vom Heiligtum bzw.
der Gemeinschaft mit ihm selbst beziehen, sofern sie buchstäblich zur Versorgung

mit Nahrung Teilhaber des Tempels oder Altars sind, so hat auch der
Apostel das Recht, aus seiner (vgl. den nächsten Abschnitt) guten Botschaft
(und nicht einfach aus der Tätigkeit der Verkündigung) zu leben. Wenn jene

sogar Teile des auf dem Altar dargebrachten Opfers nach göttlichem Recht
verzehren dürfen, so hat Paulus das von Christus verbriefte Anrecht, aus der
ihm von Gott anvertrauten Heilsbotschaft Nutzen zu ziehen, da sie ihren
Empfängern Heil bedeutet, ja, es geradezu bringt. Dementsprechend kann
Paulus auch in I Kor 9,15-18 feststellen, dass er von seinem Anrecht auf
Unterhalt keinen Gebrauch gemacht hat (I Kor 9,15). Er verkündigt das Evangelium

nicht für «Lohn», sondern «unentgeltlich», um sein «Recht (e^oucrta) am
Evangelium (als der Heilsbotschaft und nicht nur an deren Verkündigung)
nicht auszunutzen» (I Kor 9,18). Aber dies tut er auch, um «Mitteilhaber» des

Evangeliums und seiner erlösenden Kraft zu werden. Wenn mit der Heilsbotschaft

auch deren Ausrichtung konnotiert ist, so ist es doch konkret die
Heilsbotschaft, die denotiert wird. Sie gibt ein Recht auf Unterhalt für die, die sie

als Abgesandte Christi vermitteln.

32 Vgl. W. Strack, Kultische Terminologie in ekklesiologischen Kontexten in den Brie¬

fen des Paulus (BBB 92), Weinheim 1994; weiterführend Ch. Gerber, Paulus und seine
<Kinder>. Studien zur Beziehungsmetaphorik der paulinischen Briefe (BZNW 136),
Berlin/New York 2005, bes. 165ff.



12 Ekkehard W. Stegemann

2.1 Thess 1,5; II Kor 4,3; Rom 2,16 (vgl. Rom 16,25; II Thess 2,14)

Das Argument für die Deutung von eùctyyéÀ,tov als nomen actionis ist bei diesen

Stellen die Näherbestimmung durch den Genitiv eines Possessivpronomens.

Deswegen soll Paulus z.B. in II Thess 1,5 «unsere EvangeliumsVerkündigung

(eùayyé/aov f|pwv) bei euch»33 meinen und nicht «unsere Heilsbotschaft».

Vergleichbar sind die Stellen in II Kor 4,3 (deuteropaulinisch II Thess

2,14) und mit dem Genitiv eines Personalpronomens in der 1. Person Singular:

Rom 2,16 und 16,25 («mein Evangelium»). Doch der Genitiv hat besseren
Sinn mit der Deutung von eùayyéÀiov als Konkretum. Denn zwar ist Gott der
Autor des Evangeliums (Rom 1,1; 15,16; II Kor 11,7) und Christus bzw. der
Sohn Gottes und sein endzeitlicher Herrschaftsantritt zur Rettung jedes
Glaubenden sein Inhalt.34 Aber es ist auch das Evangelium das des Apostels
(und durch ihn auch das seiner Mitarbeitenden), weil Gott ihn zu dieser
Heilsbotschaft «ausgesondert» (Rom 1,1) hat und sie ihm «anvertraut wurde» (Gal
2,7). Paulus ist Mittler der guten Botschaft von Gott über Jesus Christus, und
sie vermittelt die rettende Kraft Gottes für jeden, der glaubt (Rom 1,16). Als
Träger «ihrer» rettenden Heilsbotschaft sind Paulus und seine Mitarbeiter
und Mitarbeiterinnen seit der missionarischen Erstverkündigung den Adressaten

des Briefes in Thessalonich bekannt. Diese Heilsbotschaft ist aber ihre,
des Paulus' und seiner Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen, weil nur Paulus und
(durch ihn und mit ihm) seine Missionsgruppe deren Vermittler gewesen
sind. Darum wechselt der Römerbrief auch konsequent in die erste Person
Singular (s. gleich unten). Natürlich ist Paulus von Christus zur Verkündigung

des Evangeliums im Sinne der gemeindegründenden Pioniermission (eù-

ayyeMÇeoSat) gesandt worden (I Kor 1,15), die allerdings nicht nur in Wort-
Verkündigung, sondern auch im pneumatischen Taterweis besteht (vgl. nur
II Thess 1,5). Doch ist die Erwählung der Adressaten und Adressatinnen
(cKÄoyri) als «Geliebte von Gott» an das Evangelium der Missionsgruppe und
nicht einfach an deren Predigttätigkeit (I Thess 1,4) gebunden. Das Verhältnis
der Adressaten zu Gott ist gestiftet durch die Heilsbotschaft selbst. Das ist
entscheidend für die Bindung der Gemeinde an ihre Missionare. Aber nicht
die Verkündigung, sondern der Gegenstand der Verkündigung, die Heilsbotschaft,

entscheidet über das Verhältnis zu Gott, das die Erwählung stiftet.
Deshalb dürfte I Thess 1,5 Begründung oder Explikation der Erwählung der
Adressaten und Adressatinnen in Thessalonich zu Gottesgeliebten sein. Die
Absender des Briefes, Paulus, Silvanus und Timotheus, begründen die Erwäh-

33 T. Holtz, Der Erste Brief an die Thessalonicher (EKK XIII), Zürich/Neukirchen-
Vluyn, 1986, 41; vgl. ebd. 46.

34 Dort wo der Genitiv (tot)) Xpnrtoù (Ir|ootj) angefügt wird (Rom 15,19; I Kor 9,12; II
Kor 2,12; 9,13; 10,14; Gal 1,7), dürfte immer der Gegenstand der Heilsbotschaft (gen.

obj.) gemeint sein (vgl. auch Rom 1,9: die Heilsbotschaft über seinen Sohn).



Wird eùayyéXtov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 13

lung damit, dass «unsere Heilsbotschaft zu euch gelangt ist35 (oder: sich bei
euch erwiesen bzw. ereignet hat)». Es ist dieses Ankommen der Heilsbotschaft

an einem Ort (vgl. dazu auch unten) und seine Wirkung, die mit der
Ausrichtung des Evangeliums unlösbar verbunden ist.36 Aber eben vermittelt
durch die Missionare und «ihr» Evangelium kommt Gottes Heilsbotschaft bei
den Adressaten und Adressatinnen an. Der Offenbarungscharakter des

Evangeliums hat zunächst den Aspekt, dass diese Heilsbotschaft Paulus durch
Offenbarung aufgetragen wurde: «Die Heilsbotschaft, die von mir verkündigt
wird, ist nicht nach menschlicher Art». Sie ist auch nicht durch Tradition
oder Lehre zu ihm gelangt, sondern «durch Offenbarung Jesu Christi»,
weswegen es auch kein «anderes Evangelium» gibt, was nämlich, sofern es anders
als das des Gesandten Paulus ist, kein Evangelium ist (Gal l,6ff.). Diese durch
Offenbarung vermittelte Heilsbotschaft von Gott über seinen Sohn Jesus
Christus bedeutet nun aber auch, dass das Evangelium auch an ihn (und seine

Missionsgruppe) gebunden ist. Wenn das Evangelium deshalb an den Empfängern

seine rettende Kraft erweist und die Kunde von ihrer Glaubenstreue
wiederum überall erklingt, so verbreiten diese ihrerseits, «welchen Eingang wir
bei euch hatten» (I Thess 1,9).37 Zu diesem Offenbarungscharakter gehört
zugleich, dass «unser Evangelium verhüllt ist bei denen, die verloren gehen» (II
Kor 4,338), während die, die durch es gerettet werden (I Kor 15,1), an seiner
Kraft Anteil bekommen (Rom 1,16f.). Auch hier ist natürlich die Ausrichtung

der Heilsbotschaft konnotiert, aber sie ist nicht mit dem Stichwort
«Evangelium» denotiert.

Wenn der Römerbrief in 2,16 (und 16,25)39 das Possessivpronomen der
ersten Person Singular jeweils in der Wendung Katà xô ebayyektov pou
gebraucht, so trägt das der Tatsache Rechnung, dass Paulus nur in diesem Brief
ohne Mitabsender auftritt. Wo Mitabsender genannt werden, sind diese auch

regelmässig als Mitarbeiter (genannt werden nur Männer) der gemeindegründenden

Erstverkündigung bekannt und nicht selten auch diejenigen, die zwi-

35 Vgl. zum ytveaOcu eiç im lokalen Sinne des «Kommens» oder «Gelangens zu» etwa
auch Gal 3,14; II Kor 8,14 (Bauer-Aland, Wb, Sp. 319).

36 II Thess 2,14 nimmt offenbar I Thess l,4f. auf.
37 Vgl. Gerber, Paulus, bes. 263ff.
38 Es ist das «Evangelium von uns», die Heilsbotschaft selbst, die in ihrer rettenden Wir¬

kung nicht zur Offenbarung oder Enthüllung (ihrer Kraft) bei den Empfängern
kommt, also «verhüllt» ist, und zwar aufgrund der Blendung der Empfänger durch
den «Gott dieses Äons» (II Kor 4,4). Sie haben kein Empfangs-Organ, um zu erkennen
und zu glauben, da ihre Sinne blind gemacht wurden.

39 Ob beide Stellen oder nur 16,25 Glossen oder spätere Zufügungen sind, ist umstritten.
Die Tendenz geht dahin, 2,16 dem ursprünglichen Brieftext zuzurechnen. Ich lese

Rom 2,16 wie Nestle-Aland in der 27. Aufl. Auf 16,25 nehme ich nicht Bezug. Die
Sache verhält sich hier nicht anders als in 2,16, gleichviel von welcher Hand der Vers
stammt.



14 Ekkehard W. Stegemann

sehen Paulus und der jeweiligen Gemeinde den Kontakt auch bei Abwesenheit

des Apostels hielten. Die Adressaten und Adressatinnen in Rom sind aber
nicht durch Paulus missioniert worden. Wenn in 2,16 (und 16,25) also die
missionarische EvangeYmmsverkündigung durch Paulus gemeint wäre, so fragt
sich, welche Bedeutung diese Referenz haben soll bei denen, bei denen sie

nicht durch Paulus stattgefunden hat. Erinnern daran kann er sie ja nicht; und
der Bezug auf die gemeindegründende Mission bei anderen gehört ebenfalls
nicht zum Erfahrungsbereich aller Adressaten und Adressatinnen in Rom.
Auch deswegen liegt es näher, dass der Vers sich auf den Inhalt des Evangeliums

als Heilsbotschaft bezieht. Das dürfte auch die mit dem Akkusativ
konstruierte Präposition rata andeuten, die die Entsprechung meint: «gemäss
(der Gestalt) meiner Heilsbotschaft». Freilich liegt genau hier für die Auslegung

das Problem. Denn wie kann gemäss der Heilsbotschaft von Paulus das

Richten Gottes stattfinden, wenn der Massstab, wie im Kontext eindeutig
gemacht wird, die Tora bzw. die ins Herz geschriebene Tora ist?40 Als Antwort
leuchtet jedenfalls nicht ein, dass der Vers «die Rede vom kommenden Endgericht

als Gegenstand der paulinischen Evangeliumsverkündigung»41
kennzeichnet. Denn eines ist, dass die Offenbarung des endzeitlichen End- oder
Zorngerichts Gottes die Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes begleitet. Nur
ergeht jedoch nur letztere mit oder in der Heilsbotschaft (èv aüxcp) als der
Kraft Gottes zur Rettung (Rom 1,16b-18), während das endzeitliche göttliche
Vernichtungsgericht kaum Inhalt der Heilsbotschaft sein dürfte. Ein anderes

ist, dass die Heilsbotschaft eben die Rettung aus dem End- bzw. Zorngericht
proklamiert und am Glaubenden bewirkt. Dass Gegenstand der Heilsbotschaft

also das kommende Zorngericht Gottes über alle sein soll, wäre ein
Widerspruch in sich. Die Rede vom kommenden Zorngericht ist nämlich eine
Unheilsbotschaft - nichts weniger. Eine Heilsbotschaft kann zwar zugleich
für manche keine sein oder eine ambivalente Nachricht implizieren, wenn sie,
wie beim obigen Beispiel aus II Sam 18 gesehen, wohl für den Empfänger ein
tatsächliches Unheil enthält. Allein so deutlich Paulus sagt, dass das endzeitliche

Zorngericht keinen verschonen wird, weil alle schuldig und der Sünde
verhaftet sind (Rom 3,9-20), so deutlich kommt diesem Gericht vom Himmel
her ja gerade das Evangelium als Botschaft vom rettenden Heil auf der Erde

zuvor. Deshalb hat das Evangelium des Paulus als Heilsbotschaft durchaus
eine Voraussetzung, nämlich die, dass ihr Vermittler mit dem Evangelium
denen, die es als Glaubende empfangen, Rettung und Leben bringt, während es

den anderen jedoch Tod oder Untergang bedeutet (vgl. I Kor 1,18; II Kor

40 Vgl. M. Konradt, Gericht und Gemeinde. Eine Studie zur Bedeutung und Funktion
von Gerichtsaussagen im Rahmen der paulinischen Ekklesiologie und Ethik im
IThess und IKor (BZNW 117), Berlin/New York 2003, 509.

41 Ebd. (Kursivierung von mir). Dabei wird als selbstverständlich der Gebrauch von
eùayyéXtov als nomen actionis vorausgesetzt.



Wird eùayyé?.iov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 15

2,14ff.), weil sie eben nicht an der Rettung aus dem drohenden Zorngericht
partizipieren. Und sofern eben die Botschaft von dieser Rettung an ihre
Vermittler, unter denen Paulus unter den Völkern herausragt, gebunden ist,
ergibt sich, dass es «seine» Botschaft ist. Wenn mithin die Aussage, dass «am
Tag, wenn Gott das Verborgene der Menschen richtet entsprechend meinem
Evangelium durch Christus Jesus», einen inhaltlichen Bezug zur Heilsbotschaft

hat, dann dürfte dies ausschliessen, dass das in Rom 1,18 u.ö. eingeführte
endzeitliche universale Zorngericht, die ôpyf) (0eoü), im Blick ist. Gemeint

sein dürfte vielmehr der (Gerichts-)Tag, an dem Gott (gemäss der Heilsbotschaft

des Apostels) durch Christus Jesus die vor diesem Zorngericht Geretteten,

die Glaubenden, richtet.42 Der Mittler der Rettung, die das Evangelium
proklamiert und wirkt, ist auch für die, die an ihr als Glaubende teilnehmen,
der Gesalbte Jesus, der am Gerichtstag (aber für die nur, die nicht mehr dem
endzeitlichen Vernichtungsgericht unterliegen) als Gottes Beauftragter und
auch als der Durchforscher des Verborgenen auftritt (vgl. I Kor 4, Iff.)43, aber
eben bei denen, die auch an der Rettung im Glauben teilnehmen. Vergleichbar

sind darum Aussagen wie II Kor 5,10 und vor allem I Kor 1,8: am
(Gerichts-) Tag unseres Herrn Jesus Christus.

Matthias Konradt hat dieses Gericht zur Unterscheidung vom universalen
End- und Strafgericht Gottes über alle Menschen ein «Beurteilungsgericht»44

genannt. Dass dieses - und eben nicht das universale Endgericht - auch
Gegenstand der Heilsbotschaft ist, ist darum kein Widerspruch zu ihr. Denn
eines ist die Rettung aus dem drohend bevorstehenden «Zorn Gottes», ein
anderes, dass auch die, denen die vorher begangenen Verfehlungen vergeben
und die als Glaubende gerechtgemacht worden sind, noch ihr Urteil durch
Christus bei dessen «Offenbarung» bzw. an seinem «Tag» erwarten. Indem
Paulus also daran festhält, dass allein die Täter der Tora gerecht gesprochen
werden (Rom 2,13), expliziert er in Rom 2,14f., dass dieser Grundsatz auch
ohne Ansehen der Person, also auch für Nichtjuden, gilt, und zwar immer
dann, wenn sie durch ihr Tun sich als solche erweisen, die sich selbst Gesetz
sind bzw. denen das von der Tora geforderte Werk ins Herz geschrieben ist.
Hört man hier ein Echo von Jer 31,33 (LXX: Jer 38,33), wäre die von Augu-

42 Dass das «durch Christus Jesus» auf das Verb zu beziehen ist, wird oft angenommen
(vgl. nur Konradt, Gericht, ebd.). Doch folgt daraus, dass das «entsprechend meinem
Evangelium» diese Bestimmung Christi Jesu zum Richter hervorhebt.

43 So schon B. Weiss, Der Brief an die Römer (KEK 4), Göttingen 1881, 124. I Kor 4,Iff.
macht deutlich, dass Christus als Erforscher des Verborgenen auch noch tätig wird bei
einem «guten Gewissen». Auch deshalb liegt es nicht nahe, Rom 2,16 auf die verborgene

Tätigkeit Gottes im Gewissen zu beziehen; so aber K. Haacker, Der Brief des

Paulus an die Römer (ThHK 6), Leipzig 1999, 66 (auch auf der Basis einer anderen
Lesart).

44 Vgl. Konradt, Gericht, bes. 473ff.



16 Ekkehard W. Stegemann

stin vor allem eröffnete Interpretation auf «Heidenchristen» naheliegend.45
Das wird durch Rom 2,16 (vorausgesetzt, dass es sich nicht um eine Glosse

handelt) verstärkt und findet schliesslich auch in Rom 2,25ff. Unterstützung.

3.1 Kor 4,15

Die Metapher, die Paulus zur Kennzeichnung seiner Relation zu den Adressaten

und Adressatinnen in Korinth gebraucht, nämlich dass er sie «in
Christusjesus mit dem (oder: durch das) eùayyé/Uov gezeugt hat», verweist auf den
«initiativen Akt»46, durch den dieses besondere Verhältnis hergestellt wurde.
Paulus ist im Unterschied zu den vielen «Erziehern/Aufpassern» der «Vater»,
der per definitionem nur einer sein kann, und zwar aufgrund des Zeugungsaktes.

Anders als an der vergleichbaren Stelle Phlm 10 (Onesimus ist das von
Paulus im Gefängnis gezeugte Kind) und I Kor 4,17 (Timotheus ist das geliebte

und treue Kind des Paulus) kommt es aber nicht nur auf das Vaterschaftsverhältnis

an, sondern darauf, dass im Unterschied zu den späteren Erziehern
Paulus der ganz am Anfang der Glaubensexistenz in Korinth stehende Erzeuger

ist. Der gemeinte Initiationsakt ist sicher die Erstverkündigung bzw. die

gemeindegründende Mission in Korinth durch Paulus und seine Missionsgruppe.

Aber das ist nicht mit der Wendung «in Christus Jesus durch das et>-

ayyektov» gemeint. Vielmehr sind Christus Jesus und die Heilsbotschaft an
der Zeugung beteiligt, und zwar letztere eben als die wirkende Kraft bzw. die
vermittelnde Ursache der Zeugung, die ohnehin ja auch in oder mit Christus
Jesus geschah.

4. Rom 1,1; 15,19

Rom 1,1 wird nicht selten als Beleg dafür genommen, dass eùayyé/aov gleichzeitig

die Heilsbotschaft wie deren Ausrichtung meint. Wenn die dreigliedrige
Selbstvorstellung des Absenders als «Sklave des Gesalbten Jesus» und «berufener

Apostel» in der Selbstcharakterisierung als àpcopiopévoç eiç eùayyéktov
0eot> kulminiert, stellt er sich etwa nach dem Wörterbuch von Bauer-Aland
in seinem Bestimmtsein «zur Ausrichtung einer frohen Botschaft» (Wb, Sp.

644) oder «zur Verkündigung d(es) Ev(angeliums)» (Wb, Sp. 255 s.v. à^optÇco)

vor. Nach Otto Michel «erwartet man eigentlich einen Infinitiv (eiç eùayye-
ktÇeoGat)»47. Aber da «eùayyéktov bei P(au)l(u)s beides (enthält), den Akt der
Verkündigung, der Proklamation selbst und den Inhalt der Frohbotschaft»48,
genüge hier das Substantiv, um beides zu umschreiben. Diese Erklärung passt

45 Unter den Kommentatoren ist diese Auslegung freilich nicht sehr behebt; vgl. aber
C.E.B. Cranfield, The Epistle to the Romans (ICC), Vol. I, Edinburgh 1975, 155ff.

46 Gerber, Paulus, 404.
47 O. Michel, Der Brief an die Römer (KEK 4), Göttingen '1957, 28
48 Michel, Römer 29.



Wird eùayyéktov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 17

freilich nicht gut damit zusammen, dass 9eoù zugleich als subjektiver Genitiv
gedeutet wird. Wenn eùayyéktov nämlich die Tätigkeit der Verkündigung
meinen sollte, müsste man, wie bei nomina actionis üblich, den folgenden
Genitiv 0EOÙ als Angabe des Objekts der Tätigkeit, hier also der Verkündigung
der frohen Botschaft über Gott, auffassen. Dann müsste auch der folgende
Relativsatz so verstanden werden, dass das Ausgesondertsein des Paulus zur
Evangeliumsverkündigung über Gott von Gott in der Schrift vorher
angekündigt wurde. Versteht man jedoch, was inhaltlich einzig möglich ist, den
Genitiv 0eoü als genitivus subjectivus oder auctoris und den folgenden Relativsatz

als Aussage darüber, dass die von Gott stammende Heilsbotschaft, zu der
Paulus «ausgesondert» wurde, in heiligen Schriften von Gott durch die
Propheten vorher angekündigt wurde, kann EÙayyéktov hier nicht auch den Akt
der Verkündigung, sondern nur konkret die Heilsbotschaft, die von Gott
stammt, meinen.

Die Vorstellung, dass das Nomen zur gleichen Zeit sowohl ein Abstrak-
tum wie auch ein Konkretum ist, ist also nach unserer, in den Fussstapfen von
Theodor Zahn sich bewegenden Argumentation das Produkt einer Konstruktion.

In der Selbstvorstellung als «berufener Apostel» (so sonst nur in I Kor
1,1) fasst der Absender zwar zusammen, was andernorts durch zahlreiche
Näherbestimmungen (vgl. nur Gal 1,1) oder narrativ (vgl. Gal 1,1 Iff.) dargelegt
wird, nämlich, dass er sich als vom Himmel her berufener und beauftragter
Gesandter Christi versteht. Und eng verbunden damit ist die Funktion der
missionarischen und gemeindegründenden Evangeliumsverkündigung unter
den Völkern: das eùayy£UÇEG0at (vgl. nur Rom l,14f.; 15,20; Gal 1,16). Die
erläuternde Apposition ausgesondert für das Evangelium Gottes ist aber nicht
auf seine Rolle als Gesandter oder Missionar allein bezogen, sondern erklärt,
welche Stellung mit dem Sklavenverhältnis zum Gesalbten Jesus (als dem
«Herrn»; vgl. Rom 1,4) und der Berufung zum Apostel verbunden ist, nämlich

herausgenommen und bestimmt zu sein für das Evangelium Gottes. Das

Adjektiv hebt nicht den Akt, sondern das Ergebnis, den gegenwärtig noch
wirkenden Zustand hervor: Paulus ist ein Experte des Evangeliums, nicht nur
einer seiner Verkündigung. In der LXX wird das Verb à<|>opiÇco oft zur
Kennzeichnung der Auswahl, Unterscheidung, Heraushebung, Separation und
Bestimmung für besondere Zwecke gebraucht, nicht zuletzt im Zusammenhang
des Priester- und Opferkults, aber auch im Blick auf die Rolle von Einzelnen,
Gruppen oder Israel insgesamt. Auffälligerweise fehlt es aber in der LXX im
Zusammenhang von Prophetenberufungen, auf die sich Paulus für seine
apostolische Berufung durchaus verbunden mit dem Stichwort «aussondern»

sonst als Vorbild beziehen kann (vgl. Gal 1,1549). Es schwingt in ihm jeden-

49 Auch in Apg 13,2 wird das Verb aussondern im Zusammenhang mit der durch den

göttlichen Geist bestimmten Beauftragung zur Mission gebraucht. Paulus selbst
verwendet es in Gal 1,15 mit Anklang an prophetische Berufungen Qer 1,5; Jes 49,1) ein



18 Ekkehard W. Stegemann

falls ein Unterton von (priesterlicher) Heiligung oder Weihung für etwas
(einschliesslich des Gegenteils, also der Ausschliessung für bestimmte Zwecke)
mit, und zwar hier nicht zufällig verbunden mit dem Evangelium als

Heilsbotschaft, das «priesterlichen» Dienst verlangt (vgl. auch die kultische Meta-
phorik in Rom 1,9; 15,16).

Dieser dritte Aspekt in der Selbstvorstellung trägt das Achtergewicht und
die Rolle, die Paulus als einer, der nicht der gemeindegründende Missionar
bzw. Apostel der Adressaten in Rom ist, gleichwohl ihnen gegenüber
beansprucht: Er ist für die Heilsbotschaft von Gott ausgesondert worden, also
deren Mittler, auch unabhängig davon, ob er der Gemeindegründer war. Er
steht mithin in einer einzigartigen Beziehung zur himmlischen Heilsbotschaft.

Diese ist zwar von seiner apostolisch-missionarischen Aufgabe unter
den Völkern nicht zu trennen, aber nicht unbedingt immer an Adressaten
und Adressatinnen seiner missionarischen Gemeindegründungen gebunden.
So deutlich darum seine Aufgabe als «Völkerapostel» (Rom 11,13) die ist zu
«evangelisieren», also das Evangelium missionarisch zu verkündigen, so deutlich

gilt das «nicht dort, wo Christus schon bekannt gemacht worden ist»

(Rom 15,20). Deshalb war es zwar einst durchaus seine Absicht, auch in Rom
zu «evangelisieren». Doch wurde er daran gehindert, und zwar gerade deswegen,

weil er andernorts, wo Christus noch nicht gepredigt wurde, apostolische

Mission betrieben hat (vgl. Rom 1,13-15; 15,20ff.). Aber sofern die Adressaten

und Adressatinnen in Rom, auch wenn sie sich nicht seiner Mission
verdanken, im Bereich der Sendung zu den Völkern sich befinden, beansprucht
er sie als solche, die Teilhaber der Sendung zu den Völkern sind (Rom 1,5), für
deren Ausrichtung nun in der Tat er der von Gott berufene «Völkerapostel»
(Rom 11,13) ist.

Angelika Reichert hat mit Recht darauf hingewiesen, dass «von einem Verfasser, der sich

vor den Adressaten als ausgesondert zum Evangelium Gottes> entwirft und darin seine

kommunikationseröffnende Selbstrepräsentation gipfeln lässt, ein diesbezügliches sprachliches

Handeln zu erwarten (ist)».50 Und in der Tat geschieht dies ja schon in dem
thematischen Präludium in Rom 1,2-4 und dann vor allem im thematischen Eröffnungssatz für
das Briefkorpus in Rom 1,16 selbst. Es ist das Evangelium (die Heilsbotschaft und deren

Inhalt), das Paulus im Brief in seiner Bedeutung als Gottes rettende Kraft für alle, Juden
und Hellenen, darlegt. Nur ist das eben nicht eine Evangeliumsverkündigung im Sinne der

apostolisch-missionarischen Gemeindegründung. Angelika Reichert meint, weil sie in «der

Verwendung des Ausdrucks EÙctyyéVov in 1,1 beide Bedeutungskomponenten, Verkün-

zweites Mal für sich selbst: Von Mutterleib an war er von Gott ausgeschieden bzw.
bestimmt oder «geweiht» worden zu dem, wozu er durch göttliche Gnade dann auch

aufgrund der «Offenbarung des Gottessohnes» (gemeint sein dürfte die Auftragsvision)

berufen wurde (Gal l,15f.).
50 A. Reichert, Der Römerbrief als Gratwanderung. Eine Untersuchung zur Abfassungs¬

problematik (FRLANT 194), Göttingen 2001, 110.



Wird eùayyékiov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 19

digungshandeln und Verkündigungsinhalt, realisiert»51 findet, dass der Verfasser nun in
seinem Schreiben ein «briefliches et)ayyeVÇe06ca»52 an den Adressaten vollzieht. Gerade das

widerspräche jedoch dem Respekt, den der Absender vor ihnen als schon «Berufenen für
Jesus Christus», «Gottgeliebten» und «berufenen Heiligen» (Rom l,6f.) ausdrückt, und
dem, was er sich in der «Nichteinmischungsklausel» in Rom 15,20 ausdrücklich als Ehre
anrechnet, nämlich kein eùayyeXiÇEoSat dort zu üben, wo Christus schon bekannt
gemacht wurde, damit er nicht auf einem fremden Fundament aufbaue. Das, was das Besondere

im Verhältnis des Absenders zu den Adressaten und Adressatinnen im Brief nach
Rom ist, nämlich dass Paulus nicht ihr Apostel ist, muss beachtet werden. Auch die (von
mir früher auch geteilte) Vorstellung, dass Paulus als «Völkerapostel» gewissermassen eine

überregionale apostolische Amtsautorität beansprucht, die schon von anderen gegründete
Gemeinden unter den Völkern einschliesst, ist konstruiert, sofern sie nicht die Differenz
beachtet, die zwischen einer Beanspruchung Roms als Teilnehmer an der Sendung zu den

Völkern, also konkret einer zukünftigen Mission (in Spanien) unter der Ägide von Paulus,
und einer Autoritätsbeanspruchung als Apostel besteht. Paulus reduziert sein Selbstverständnis

auch nicht auf sein Apostelsein. Diese Rolle ist vielmehr, wie zuletzt Christine
Gerber dargelegt hat, immer mit einer gemeindegründenden Pioniermission, eben mit
dem eùayyekiÇeoGai, an und unter den Völkern verbunden.53 Darüber hinaus und auch

unabhängig davon ist er jedoch «Sklave des Gesalbten Jesus», also einer, der analog zu den

Propheten oder anderen grossen Gottesdienern und -dienerinnen (Lk 1,48) Diener von
Christus ist, der Gott als «Herr über alle» in der Endzeit repräsentiert.54 Zu dieser Indienst-
nahme gehört entscheidend, dass er für Gottes Heilsbotschaft bestimmt wurde.

Bemerkenswert ist darum, wie Paulus sich gerade im Römerbriefeingang in differenzierten

Rollen vorstellt. Die mit der Beschlagnahme durch Christus und für das Evangelium

Gottes verbundene Berufung zum Apostel impliziert den Empfang von «Gnade» und
die «Sendung zum Glaubensgehorsam unter allen Völkern» (Rom 1,5), beschränkt sich
aber nicht darauf. Deshalb gibt er den Adressaten auch zu verstehen, dass er durchaus
vorhatte, in Rom, der Kapitale der Völkerwelt, wie unter den übrigen Völkern eine missionarische

Frucht zu gewinnen, daran aber gehindert wurde (Rom 1,13). Für diesen in der
Vergangenheit gehegten Plan gibt die Asyndese in Rom l,14f. eine Begründung. Der Plan
beruhte nicht nur auf dem verpflichtenden Mandat gegenüber den Völkern, sondern auch auf
eigener Geneigtheit. Auch und gerade in Rom zu «evangelisieren» ist etwas, was dem

«Völkerapostel» (Rom 11,13) zukommt. Dass es dazu in Rom jedoch nicht gekommen ist,
steht auf einem anderen Blatt und hat jedenfalls nichts damit zu tun, dass er sich etwa für
die Heilsbotschaft schämt (Rom 1,16a).

Im Römerbrief wird vor allem auch mit der oft als seltsam empfundenen
Wendung «das Evangelium Christi erfüllen» in 15,19 der Sinn eines nomen
actionis verbunden.55 Nur geht es hier sicher nicht um eine missionarische
Verkündigung, die ja nach allem, was wir wissen, nicht in Jerusalem (und auch

51 Reichert, Der Römerbrief, 110, Anm. 40.
52 Reichert, Der Römerbrief, 144 u.ö.
53 Vgl. Gerber, Paulus, 119ff.
54 Vgl. Gerber, Paulus, 142ff.
55 Kritisch aber etwa Haacker in seinem Kommentar: «Bedeutet 7t?.Tipöco mit dem Evan¬

gelium als Objekt überhaupt <missionieren>?» (Römer, 308). Seine eigene Erklärung
überzeugt jedoch nicht.



20 Ekkehard W. Stegemann

nicht in Illyrien) durch Paulus stattgefunden hat. Vielmehr dürfte das Stichwort

7tÀ,r|pôcD im Zusammenhang mit der Selbstbezeichnung als «ketroupyôç
des Gesalbten Jesus für die Völker» und der Beschreibung dieser Rolle als

«priesterliche Verwaltung des Evangeliums (der Heilsbotschaft) Gottes» in
15,16 stehen. Dass er «das Evangelium erfüllt hat», meint dann, dass er seiner

Dienstpflicht für das ihm anvertraute Evangelium in Richtung auf die Völker
(vgl. Rom 1,14) im Osten des Reiches nachgekommen ist.56 Rom 15,19f. ist
deshalb ein gutes Beispiel dafür, dass Paulus zwischen Nomen und Verb sehr
deutlich unterscheidet. In Rom 10,15f. begegnet kontextuell derselbe Wechsel

vom «Verkündigen der Heilsbotschaft» (10,15; 10,16b) zur «Heilsbotschaft»
selbst (10,15a). Denn es handelt sich bei der Feststellung, dass «nicht alle der
Heilsbotschaft (dem Evangelium) gehorsam geworden sind», darum, dass der
Gehorsam gegenüber dem göttlichen Wort (bzw. seiner Offenbarung; vgl.
10,3), das die Evangeliums-Boten verkündigen oder predigen, verfehlt wurde.

5. Phil 1,5.12; 2,22; 4,3.15

Hier sollen noch summarisch solche Stellen besprochen werden, die sich auf
die Ausbreitung des Evangeliums als Heilsbotschaft und die missionarische
Arbeit als Dienst an der Heilsbotschaft beziehen. Besonders häufig finden
sich Belege dafür im Philipperbrief.

Im Briefeingang erinnert Paulus in Anrede an «eure Gemeinschaft
hinsichtlich des Evangeliums vom ersten Tag an bis jetzt» (Phil 1,5). Was ist
damit gemeint? Oft versteht man dies als «Teilhabe» an oder «Gemeinschaft»
mit der Evangeliumsverkündigung des Paulus. Doch wenn das «Mitwirken an
der Evangeliumsverkündigung»57 im Blick wäre, wäre merkwürdig, dass dies

«vom ersten Tag an» geschehen sein soll. Das wäre dann doch des Hyperbolischen

zuviel. Dagegen spricht auch die Konstruktion mit der Präposition etç.
Eher würde man dann die Präposition èv oder eine Konstruktion mit dem
Genitiv erwarten. Zuzugeben ist jedoch, dass die «Verbundenheit im» oder
«mit dem Evangelium»58 als Heilsbotschaft auch besser mit einer Genitivkonstruktion

ausgedrückt worden wäre. Näher liegt darum, dass durch den
Genitiv ùprâv die von den Adressaten und Adressatinnen ausgehende Gemeinschaft

mit den Absendern angezeigt wird, und zwar «in Bezug auf das

Evangelium». Von eben einer solchen, von Makedonien und Achaia hergestellten
Kotvcovta bezüglich der Armen unter den Heiligen in Jerusalem, also im Sinne

56 Zu dieser Bedeutung von 7i^r|pö(o (auch verbunden mit ^etxoupyia) vgl. F. Preisigke,
Wörterbuch der griechischen Papyrusurkunden mit Einschluß der griechischen
Inschriften, Aufschriften, Ostraka, Mumienschilder usw. aus Ägypten, hg.v. E. Kießling,

II. Band, Berlin 1927, s.v. ji/ripoco, Sp. 320f.
57 Vgl. nur J. Gnilka, Der Philipperbrief (HThK X/3), Freiburg/Basel/Wien 21976, 45.
58 So N. Walter in: N. Walter, E. Reimuth, P. Lampe, Die Briefe an die Philipper, Thes-

salonicher und an Philemon (NTD 8/2), Göttingen 1998, 33.35.



Wird eùayyél-iov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 21

einer «Besitzgemeinschaft»59, spricht Paulus bekanntlich im Zusammenhang
der Kollekte Griechenlands für Jerusalem (Rom 15,26ff.; vgl. II Kor 8,460),
und zwar auch hinsichtlich einer Reziprozität in der Verpflichtung von
Empfangen von «geistlichen Gütern» auf der Seite der Völker und vom Zurücker-
stattetbekommen «in fleischlichen Dingen» auf Seiten der Heiligen in Jerusalem.

Vor allem ist davon auch in dem Abschnitt 4, lOff. im Briefschluss des

Schreibens an die Philipper61 die Rede, wo Paulus einerseits die empfangene
Gabe «quittiert» (4,18)62 und andererseits daran erinnert, dass «am Anfang des

Evangeliums, als ich von Mazedonien aus aufgebrochen bin, keine Gemeinde
mit mir gemeinsam eine Aufrechnung von Geben und Nehmen teilte (ékoi-
vcovrioev) als ihr allein» (Phil 4,15).63 Der entscheidende Punkt in Phil 1,5 ist
dann, dass die «Besitzgemeinschaft von euch» nicht einfach einen Austausch
an der Heilsbotschaft, sondern «bezüglich der Heilsbotschaft» meint. Was
Paulus als Gaben von den Philippern im Gefängnis durch Epaphroditus erhalten

hat (Phil 4,18 bestätigt er den Empfang), ist Austausch für das Evangelium,

das er ihnen vermittelte. Einen solchen Austausch gab es «vom ersten Tag
an bis jetzt», da er in Haft ist. Er deutet das in Phil 4,18 auch als «Wohlgeruch,
angenehmes Opfer, (das) Gott wohlgefällig (ist)», mithin in einer Kultmeta-
phorik, in der er seine Rolle als die eines mit Gott vermittelnden Priesters
sieht (vgl. auch Rom 15,16ff.). Die Vorstellung ist also, dass Paulus, von Gott
mit dem Evangelium betraut, dieses an die Philipper vermittelt, selbst
Unterstützung zurück bekommt, diese aber dann auch als an Gott gerichtetes Opfer
interpretiert. Der Kreislauf bzw. der Austausch bezüglich der göttlichen
Heilsbotschaft wird so gewissermassen geschlossen.

Was heisst das für die Wendung «Anfang des Evangeliums» in Phil 4,15?
Hier jedenfalls scheint die These, dass eûayyéktov immer ein Konkretum ist,
zu scheitern. Denn zwar blickt Paulus nicht auf den «Anfang der
Evangeliumsverkündigung» in Philippi, aber auch nicht auf den Anfang seiner
Evangeliumsverkündigung überhaupt, sondern auf die Zeit, da er von Mazedonien
aus aufgebrochen ist. Denn am besten übersetzt man doch etwa so: «Ihr wisst
aber, gerade64 ihr, ihr Philipper, dass zu Anfang65 des Evangeliums, da ich von

59 Vgl. auch die Belege dafür bei Preisigke, Wörterbuch der griechischen Papyrusurkun¬
den s.v. Koivcovia, Sp. 815.

60 Hier werden freilich jeweils die Empfänger mit der Präposition eiç eingeführt.
61 Den Zusammenhang des Proömiums mit 4,10-20 stellt auch P. Wiek, Der Philipper¬

brief. Der formale Aufbau des Briefs als Schlüssel zum Verständnis seines Inhalts
(BWANT 135), Stuttgart 1994, 141, heraus.

62 Vgl. Wiek, Der Philipperbrief, 130f.
63 Dass Phil 1,5 und 4,15 die besondere Besitzgemeinschaft zwischen Paulus und den

Philippern meint, hat zuletzt wieder Gerber, Paulus, 241, vertreten; vgl. Wiek, Der
Philipperbrief, 140f.

64 Das Kat ist betonend.



22 Ekkehard W. Stegemann

Mazedonien aus auszog ...». Zu dieser Zeit, in der er in einem
Austauschverhältnis mit den Philippern stand, und zwar mit ihnen als der einzigen

Gemeinde, kann nun kaum das gehören, was in 4,16 erwähnt wird. Die
Unterstützungsbeiträge der Philipper, die ihn auch in Thessalonich das eine
oder andere Mal erreicht haben, beziehen sich ja noch auf die Zeit in Mazedonien.

Dann liegt aber so etwas wie eine nachträgliche Vervollständigung der
Aufzählung der ihm gesandten Gaben vor.66 Phil 4,15 bezieht sich jedoch
schon zeitlich auf die Missionsarbeit ausserhalb und ausgehend von Mazedonien,

also wohl auf die Pioniermission in Achaia. Es wird ja auch in II Kor
11,9 eine Unterstützung aus Mazedonien erwähnt, die ihn in Korinth erreichte.

Nur heisst das nicht zwingend, dass «zu Anfang des Evangeliums» den
Anfang der Missionsarbeit denotiert, auch wenn die Wendung ihn konnotiert.
Vielmehr denkt Paulus, wie oft bemerkt, offenbar auch (auch!) in Missionsgebieten,

die nach römischen Provinzen abgesteckt werden. Mit dem Wechsel

von Mazedonien in eine neue römische Provinz, Achaia, bringt Paulus eben
auch die Heilsbotschaft, die mit ihm kommt, dorthin. Damit aber beginnt
auch der oben genannte Kreislauf, der sich jedoch auch ohne den für das
Verhältnis zu Philippi charakteristischen «Besitzaustausch» vollziehen kann. Die
gebiets- oder provinzweise Ausbreitung der Mission bedeutet für Paulus vor
allem, dass das Evangelium als rettende Heilsbotschaft an einem Ort und zu
einer Zeit ankommt und wirkt (vgl. oben zu I Thess l,5ff. und noch II Kor
2,12), wo Christi Name eben noch nicht bekannt gemacht worden ist (vgl.
Rom 15,20). Dementsprechend kann Paulus in II Kor 10,12ff. diejenigen als

«masslos» und «grenzenlos» kritisieren, die sich nicht an den ihnen von Gott
gesetzten Kanon halten. Dies aber bedeutet im Blick auf Korinth und Paulus,
dass er zuerst dort hingelangt ist (V. 13) und dass er (mit seiner Missionsgruppe)

«bis zu euch», den Korinthern, «mit dem Evangelium des Gesalbten
gekommen» (V. 14) ist. Und natürlich impliziert das, dass er die korinthische
Gemeinde missionarisch gegründet hat. Aber im Vordergrund der Argumentation

steht, dass mit Paulus die Heilsbotschaft zum ersten Mal nach Korinth
gekommen ist.

Umgekehrt kann darum sogar auch der Umstand, dass Paulus im Gefängnis

ist, bedeuten, dass es dadurch «eher zu einem Fortschreiten des Evangeliums

gekommen ist» (Phil 1,12). Man sollte hier nicht vorschnell eintragen,
dass ihm die Gefangenschaft Gelegenheit gab, missionarischen Erfolg zu
haben, wie etwa im Fall des Onesimus, der sein «Kind» ist, das er «in seinen Fesseln

gezeugt hat» (Phlm 10). Zunächst erläutert Phil 1,13 den Fortgang damit,
dass seine «Fesseln in Christus bekannt geworden sind im ganzen Prätorium

65 Das èv àpxti dürfte zusammen mit dem folgenden ö-ce-Satz schlicht meinen: Zu
Beginn, als.

66 Darauf weist auch das Kai hin. Es dürfte hier eine Ellipse vorliegen: Nicht zu verges¬

sen, dass ich auch, als ich in Thessalonich war



Wird evayyéXwv bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 23

und bei allen übrigen». Gnilka deutet das mit Recht so, dass Pauli Haft nach

gewisser Zeit endlich öffentlich, nämlich Teil eines Gerichtsverfahrens wurde,

das ihm Gelegenheit gab zur öffentlichen «Apologie» und «Bekräftigung»
der Heilsbotschaft (Phil 1,7.16). Wenn dieses Bekanntwerden seiner Fesseln
«in Christus» geschah, so ist das dem vergleichbar, dass er nach Troas bezüglich

der Heilsbotschaft über Christus gekommen ist und ihm «Türen geöffnet
wurden im Herrn» (II Kor 2,12).67 Das Fortschreiten des Evangeliums als

Heilsbotschaft besteht hier also gerade darin, dass Paulus als dessen Träger
und Vermittler öffentlich auftritt als solcher; denn das Evangelium kann
kaum inhaltlich anwachsen.68 Das ist kaum Evangeliumsverkündigung. Dieser

Sinn verbindet sich streng genommen auch nicht mit der folgenden
Erläuterung in Phil 1,14 und mit den daran anschliessenden Versen. Hier redet Paulus

vom «furchtlosen Sagen des Wortes» bzw. der öffentlichen Verkündigung
Christi. Dass das öffentliche Eintreten für Christus als den von Gott erhöhten
Herrn im Himmel auch missionarische Absicht haben kann und soll, soll
nicht ausgeschlossen werden. Entscheidend ist jedoch, dass Christus als dieser
Herr öffentlich bekannt wird, und zwar im doppelten Sinne des Wortes. Der
Fortschritt, der nach Phil 1,25 im Glauben stattfindet, findet nach Phil 1,12
in der Herstellung einer grösseren und geradezu forensischen Öffentlichkeit
für das Evangelium in der Person des Paulus statt.

Zwischen Denotation und Konnotation unterscheiden muss man schliesslich

auch in Phil 2,22; 4,3 und II Kor 8,18: Timotheus hat nach Phil 2,22 mit
dem Apostel wie ein Kind mit dem Vater «an der Heilsbotschaft Dienst geleistet»

und nicht einfach nur an der Verkündigung derselben. Phil 4,3 werden
Euodia und Syntyche und II Kor 8,18 der Begleiter von Titus nicht einfach als

Mitarbeiter an der missionarischen Verkündigungsarbeit gekennzeichnet,
auch wenn sie das natürlich sind. Doch Euodia und Syntyche haben mit Paulus

und anderen zusammen wegen der Heilsbotschaft (und nicht einfach nur
wegen der Verkündigung) gekämpft. Und das Lob des Begleiters von Titus
ergeht wegen der Heilsbotschaft (und nicht einfach nur wegen der Verkündigung)

durch alle Gemeinden.

V. Kurzes Fazit

Das Lexem eùayyéktov versteht man entsprechend der griechischen Wortbildung

auch im paulinischen Sprachgebrauch immer als Konkretum. Die
Auffassung, wonach es an bestimmten Stellen ein nomen actionis sein und also die

67 Vgl. Gnilka, Der Philipperbrief, 56f. Die klassische andere Lesart, wonach bekannt
wurde, dass Paulus «als Christ» die Fesseln trägt, findet sich etwa bei Walter, Die
Briefe an die Philipper, 37f.

68 Vgl. auch Wiek, Der Philipperbrief, 86.



24 Ekkehard W. Stegemann

Tätigkeit der Verkündigung bezeichnen soll, beruht auf einer Eintragung aus
dem konnotativen Umfeld des Lexems und/oder der exegetischen Zielsprache.

Zugleich wird dabei ein Bild von Paulus wirksam, das Aspekte der pau-
linischen Selbstdarstellung ausblendet, die nicht zuletzt im Römerbrief in den

Vordergrund treten. Insbesondere reduziert es das Verhältnis, das Paulus von
sich zu Christus und zu Gott und damit zum eùaYyéX.tov entwirft, auf die
missionarische Gründungsarbeit, das eùayYe^tÇEoôai, und die «Nacharbeit». Das

Evangelium, für das Paulus sich durch Gott bestimmt sieht, ist Teil einer
Sendung, für die Paulus der von Gott letztlich verantwortliche Beauftragte ist.
Auch die Gemeinden, für die er nicht der Apostel und Gemeindegründer ist,
sind Teil der Sendung, sofern sie unter den Völkern sich befinden. Die
Bindung von Paulus an Gott und Christus vermittelt sich über das Evangelium.
Sie bezieht sich auf eine Sendung zu den Völkern, an der auch Gemeinden aus
oder unter den Völkern teilnehmen, die nicht selbst Objekt seiner missionarischen

Verkündigung waren. Das Evangelium, die Heilsbotschaft, für die er
«ausgesondert» worden ist, ist in der Sendung zu den Völkern auszurichten,
aber nicht dasselbe wie deren Ausrichtung.

Abstract

The Greek word euayyel-iov is usually understood to mean the message and its content or
the wording of the gospel in Paul's letters. Sometimes, though, it denotes the proclamation
of this message. Although Greek nouns ending with -tov are not abstract nouns or nomina
actionis, Paul - according to some scholars - is supposed to have used eùayyéÀiov in certain
places to indicate the action of preaching the gospel. However, in Paul's usage the word
does not always denote the message and its content. There are certain contextual verbs or
nouns used in connection with eùayyéXtov that necessarily imply that it is being employed
as the object of an action (of preaching). The reading of eùayyéXtov as an abstract noun was
especially influenced by the image of Paul as a missionary (apostle) who was preaching the
gospel in order to found communities of Christ. The article explains that Paul's relation to
the gospel is to be distinguished from his preaching of it. It argues that when Paul is called
the «apostle by God's calling» this does not only mean that he is called upon to preach the
gospel as a missionary, but that he is set apart for the gospel itself (Rom 1:1).

Ekkehard W. Stegemann, Basel


	Wird ευαγγελιον bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht?

