Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 63 (2007)

Heft: 1

Artikel: Wird bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht?
Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877806

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 63 2007 Heft 1

Wird ebayyéhov bei Paulus auch als nomen actionis
gebraucht?”

I Einleitung

Zu den heute nicht mehr in Frage gestellten Selbstverstiandlichkeiten der Aus-
legung der Paulusbriefe gehort, dass das Nomen gbayyéhiov nicht nur eine
Heilsbotschaft und deren Inhalt, sondern auch die Ausrichtung oder die Ver-
kiindigung des Evangeliums bezeichnet. Das Substantiv soll Konkretum und
Abstraktum sein. Nicht zuletzt beruft man sich dafiir auf den klassischen Ar-
tikel von Gerhard Friedrich im «Theologischen Worterbuch zum Neuen Te-
stament» aus dem Jahr 1935.! Doch hat schon dessen «Vorliufer», Hermann
Cremers «Biblisch-theologisches Worterbuch der Neutestamentlichen Grizi-
tit», ahnlich geurteilt: «In betreff d(er) Bedeutung ist nicht zu unterscheiden
zwischen d(er) auszurichtenden bzw. ausgerichteten Botschaft, Heilsbotschaft,
u(nd) d(er) Ausrichtung selbst, Heilsverkiindigung»’. Die Begrindung ist je-
doch jeweils anders. Das Worterbuch von Cremer verweist auf bestimmte £0-
ayyéaov-Stellen bei Paulus wie I Kor 9,14, die «einen solchen Wechsel d(er)
Bedeutung (sc. zwischen Heilsbotschaft und Heilsverkiindigung, E.St.) nicht
zulassen»’. Demgegentiber fithrt Friedrich zum Gebrauch des Lexems als no-
men actionis bei Paulus vor allem dessen «Herkunft ... aus dem at.lich-rabbi-
nischen Sprachgebrauch» an: «Es beschreibt die Handlung der Verkiindi-
gung»*. Ja, es komme im biblischen Sprachgebrauch «alles auf die Handlung,

*  Dieser Artikel ist dem Kollegen Hans Robert Balz zum siebzigsten Geburtstag in Ver-
ehrung und Dankbarkeit gewidmet. Er fiihrt aus, was in knapper Zusammenfassung
in einer von Klaus Wengst herausgegebenen Festschrift veréffentlicht wird.

1 Vgl. edoyyéhov (G. Friedrich), ThWNT 2, Stuttgart 1935, 718-734.

2 H. Cremer, Biblisch-theologisches Worterbuch der Neutestamentlichen Grizitit, 10.
bearbeitete Aufl. von J. Kégel Gotha 1915, 31.

3 Ebd.

*  edayyéhov (Friedrich), 727 (Kursiv im Original gesperrt).

ThZ 1/63 (2007) S. 1-24



2 Ekkehard W. Stegemann

auf das Verkiindigen, auf das Gesprochenwerden des die neue Zeit herauffiih-
renden Wortes an»’. Darum folgert Friedrich im Zirkelschluss, dass das No-
men gvoyyéilov «aus der jiidischen und nicht aus der griechischen Welt her-
zuleiten» sei, woflir «<schon die Beziehungen von Verb und Substantiv zuein-
ander (sprechen)»®. Es soll sich «das Verb w2 im Substantiv edayyéiiov erhal-
ten» haben; und «dieses weist uns deutlich nicht nach Griechenland, sondern
nach Palistina.»” Die richtige Einsicht, dass es «im Griechischen ganz unge-
brauchlich (ist), daf} mit evayyéhov eine Titigkeit angezeigt werden soll»,
bestarkt Friedrich nur in der Auffassung, dass wir es im Neuen Testament
und zumal bei Paulus mit einem abweichenden, eben alttestamentlich-jii-
dischen Sprachgebrauch zu tun haben.

Die traditions- oder religionsgeschichtliche Kontextualisierung des Sub-
stantivs voyyéAtov hat sich mittlerweile geindert. Georg Strecker vertritt in
dem von Hans Robert Balz und Gerhard Schneider herausgegebenen «Exege-
tischen Worterbuch zum Neuen Testament» die heute weithin geteilte Mei-
nung, dass der neutestamentliche Gebrauch des Lexems «sowohl atl.-jid. als
auch hellenistisch-griech. Uberlieferungselemente in sich» enthalte, wobei
«der primire Anschlufl des Subst(antivs) ev(ayyéitov) an griech.-hellenisti-
sche Uberlieferung evident»’ sei. Diese Einzeichnung des Sprachgebrauchs in
den hellenistischen (und romischen) Kontext und dabei auch in den der Herr-
scherideologie ist heute geradezu gingig. Doch so sehr nun der kulturge-
schichtliche Kontext von gbayyéiov neu beschrieben worden ist, so wenig
hat das auf die sprachliche Deutung Einfluss genommen. Otto Michel etwa
setzte im einschligigen Artikel im «Reallexicon fiir Antike und Christentum»
von 1966 die schon genannte Einschitzung von Cremer und Friedrich fort:
«Der Begriff <E(vangelium)> umfasst bei thm (sc. Paulus, E.St.) ebenfalls den
Akt der Verkiindigung ... u. gleichzeitig den Inhalt der Freudenbotschaft, der
von Jesus Christus handelt»'°. Auch der bereits erwihnte Strecker stellt 1980
fest, dass evayyéhov «einerseits als nomen actionis den Vollzug der gemeinde-
grindenden Predigt ..., andererseits den Lehrinhalt des Evangeliums> (be-
zeichnet)»!!. Diese Deutung ist bis heute communis opinio der Exegese, zu-
mal sie auch Eingang in Walter Bauers Worterbuch zum Neuen Testament
gefunden hat und in dessen vollig neuer Bearbeitung durch Kurt und Barbara
Aland von 1988 fortgefiihrt wird.!?

gvayyéhov (Friedrich), 723.

gvayyéhov (Friedrich), 727.

evayyéhov (Friedrich), 723.

evayyéhov (Friedrich), 723.

evayyéhov (G. Strecker), EWNT II, Stuttgart 1981, 176-186 (180).

10 Evangelium (O. Michel), RAC 6, Stuttgart 1966, 1107-1160 (1118).

11 gdayyéhov (Strecker), 180.

12 VY. Bauer, Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments,

N NN on W



Wird evoyyéhov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 3

In der ilteren Auslegung sah das mancher noch anders. Als Beispiel soll
hier nur Theodor Zahn erwahnt werden, ein Exeget, der wegen seiner hohen
philologischen Kompetenz bekannt ist. Er zweifelt gelegentlich der Ausle-
gung von Rom 1,1 ausdriicklich daran, dass evayyélov ein nomen actionis ist,
und zwar nicht zuletzt mit Hinweis darauf, dass sich ein Neutrum mit dem
Suffix —1ov dazu nicht eignet: «Man scheint sich vielfach durch die Zweideu-
tigkeit von Worten wie Verkiindigung, Bekanntmachung, Predigt tduschen
zu lassen, welche ebenso wohl die betreffende Titigkeit als deren Inhalt oder
auch Produkt bezeichnen»; aber «schon die Endung auf -iov verbiirgt den
konkreten Sinn des Worts, wohingegen die ihrer Bildung nach abstrakten Be-
griffe dyyeAia (1 Jo 1,5; 3,11), eboyyeria (2 Sam 18,27) vielfach pro concreto
gebraucht werden».!’> Deswegen behauptet Zahn sogar, dass eboyyéMov «nie-
mals die Tdtigkeit des Predigens, auch nicht deren Produkt, sondern {iberall
eine Botschaft (bezeichnet), einen Inbegriff von Worten, den einer im Auftrag
eines andern einem dritten zu Ubermitteln hat»!4. Diese philologisch begriin-
dete wie exegetisch begriindbare Deutung empfiehlt auch dieser Beitrag.

II. Anmerkungen zur Wortbildung des Nomen evayyéiiov

Das Nomen gboyyéiov gehort zu den Substantiven mit dem Suffix -1ov, die
wiederum indirekt von einem Nomen abgeleitet, nimlich substantivierte
Neutra von Adjektiven sind." Es bezeichnet das, was evoayyéhog ist, was zu
einem gbdyyehoc, einem Boten oder Botschafter, hinzugehort, und zwar kon-
kret entweder den «Lohn fiir eine gute Botschaft», also den «Botenlohn», oder
die «gute Botschaft» selbst.!® Ein sprechendes anderes Beispiel fiir diese Art
der Wortbildung ist etwa noipviov. Es bezeichnet das, was zum mownv, zum
Hirten, gehort, nimlich die Herde, nicht aber das «<Herden» oder das «Hirte
sein». Im Neuen Testament finden sich andere Gegenstandsworter desselben
Suffixes, so zum Beispiel: yewpyrov fiir «Acker(feld)», also das, was zum yewp-
y6¢ (Bauer) gehort; tedaviov fiir «Zollstitte», also das, was zum tedwvng (Zoll-
ner, Abgabenpichter) gehort; oropétpiov ist die (Brot-)Ration, die zum ciro-

6. vollig neu bearbeitete Aufl., hg.v. K. Aland und B. Aland, Berlin u.a. 1988, Sp. 643.

3 Th. Zahn, Der Brief des Paulus an die Rémer (KNT 1V), Leipzig 1910, 32, Anm. 21.

4 Zahn, Rémer, 32.

5 Vgl. dazu E. Schwyzer, Griechische Grammatik auf der Grundlage von Karl Brug-
manns griech. Grammatik, Bd. 1, Minchen °1977, 470f.; F. Blass, A. Debrunner,
Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, bearbeitet von F. Rehkopf, Géttin-
gen 71990, § 11.

16 Immer noch grundlegend dazu J. Schniewind, EUANGELION. Ursprung und erste
Gestalt des Begriffs Evangelium. Untersuchungen, Giitersloh 1927 und 1931 (Nach-
druck: Darmstadt 1970).



4 Ekkehard W. Stegemann

uétpng, dem Verteiler von Proviant, gehort.”” Interessant zu bemerken ist,
dass das neutrische Nomen jeweils nicht die Tatigkeit eines Hirten, Bauern,
Zollners oder Proviantmeisters benennt. Diese Titigkeiten werden in der Re-
gel durch ein abstraktes Femininum auf -ia ausgedriickt. Abstrakte Bedeu-
tung sollen aber zum Beispiel auch poptipiov und cupfovriov haben.

Das Neutrum ovuPoviiov bezeichnet jedoch einmal die beratende
Korperschaft, das Kollegium der Ratgeber, als das, was eben zum otupouviog
(Ratgeber) gehort (vgl. die Belege bei Bauer-Aland, Wb, Sp. 1552f.: dazu ge-
hort im NT sicher Apg 25,12), dann aber auch die Sitzung eines solchen con-
silium (im N'T womdglich Mk 15,1%8) und schliesslich verbunden etwa mit
dem Verb MapBdvew — wohl als Latinismus fiir consilium capere im Neuen Te-
stament - «einen Beschluss fassen» (Mt 12,14 u.6.; andere Verben wie 8186var
finden sich in Mk 3,6 und in variae lectiones). Erst in der entsprechenden Ver-
bindung mit einem Verb und wohl unter dem Einfluss des Lateinischen wird
also oupPodiov auch fiir das Resultat einer Ratgeberversammlung gebraucht.
Ob man dem Lexem aber im Deutschen deswegen die abstrakte Bedeutung
der Titigkeit der «Beratung» geben soll, ist fraglich. Wenn Bauer-Aland diese
beim Lemma cuufovliov sogar zuerst nennen, werden die Dinge jedenfalls
auf den Kopf gestellt. Den dort genannten Beleg cupfotvitov €yéveto tav ie-
péwv aus dem Protevangelium des Jakobus (8,2; vgl. 10,1) muss man jedenfalls
nicht unvermeidbar mit «Es fand eine Beratung der Priester statt» {ibersetzen
(Wb, Sp. 1552). Mit Riicksicht auf das griechische Konkretum hiesse es besser:
Es fand eine Sitzung (des Kollegiums) bzw. eine Versammlung der Priester
statt. Fiir das Austiben der Aufgabe des Ratgebers, also den Akt des Ratge-
bens, gibt es das feminine Nomen cupfoviic.

Komplizierter liegen die Dinge bei paptipiov, welches Nomen wohl auch
ein substantiviertes Adjektiv, das von paprug sich ableitet, und nicht etwa das
Derivat des Verbs sein diirfte. Grundsitzlich bezeichnet es jedenfalls das
«Zeugnis» im Sinne des (handfesten) Beweis(mittel)es oder Erweises, die de-
monstrative Bestitigung der Faktizitit, Wirklichkeit und Wahrheit von et-
was, was auch durch ein folgenreiches «Einstehen» dafiir erwiesen werden
kann. Der Akt der Bezeugung oder die Zeugnisablegung wird dagegen in der
Regel durch das feminine Nomen poptupio bezeichnet: Johannes «ist gekom-
men zur Zeugnisablegung» (Joh 1,7).1° Dass ein Beweis oder Zeugnis in vieler-
lei bestehen und zu mancherlei dienen kann, ist klar.?’ Das poptiprov ist das,

17 Vgl. Blass-Debrunner-Rehkopf, § 11,9 (S. 91).

18 Die Lesart, die cupBovitov in Verbindung mit dem Verb noigiv hat, meint das Abhal-
ten einer Ratssitzung.

1 Vgl. paprupia (J. Beutler), EWNT II, Stuttgart 1981, 964-968; udptug kth. (H. Strath-

mann), ThWNT 4, Stuttgart 1935, 477-520.

Vgl. zumal die im N'T hiufig vorkommende Wendung eig paptopiov (uaptupio [Beut-

ler], Sp. 967).

20



Wird edayyéhov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 5

was zum «Zeugnis» oder «Beweis» dient, und kann eine Aussage (also be-
stimmte Inhalte, zu denen einer sich als wahr bekennt), eine Handlung, aber
auch ein Umstand oder ein Gegenstand sein, der als Beweis(stiick) oder -mittel
dient (vgl. Bauer-Aland, Wb, Sp. 1001).?! Ein sprechendes Beispiel im Neuen
Testament ist, dass ein geheilter Aussitziger «sich dem Priester zeigen» und
das von Mose vorgeschriebene Reinigungsopfer darbringen soll: «ihnen zum
Beweis» (Mk 1,44). Wenn der Aussitzige sich also (als vom Aussatz geheilt)
zeigt und das Dankopfer, das fiir eine solche als Reinigung verstandene Hei-
lung festgelegt ist, darbringt, dient thnen das «<zum Beweis». Dass damit impli-
zit ein Zeugnis uber den Heiler Jesus oder die Bestdtigung der gottlichen Kraft
in thm gegeben wird, ist klar. Wenn das Opfer fiir die Reinigung als «Beweis
fiir sie» gelten soll, diirfte das jedoch kaum den Sinn eines Belastungszeugnis-
ses gegen die Priester oder den Kult tiberhaupt einschliessen. Belastender Sinn
liegt jedoch in Jak 5,3 vor: Der «Rost» an Gold und Silber wird zum (belasten-
den) Beweis bzw. es dient zum Beweis der Anklage im kommenden Gericht
tiber die Reichen, da er ein konkretes Zeugnis dafiir ist, dass sie thren ange-
hiuften Reichtum lieber dem Zerfall preisgeben, als ihn fiir Bediirftige zu nut-
zen.?2 Auch die Gebirde des Abschiittelns des Staubs von den Fiissen, welche
die Schiiler Jesu dann vollziehen sollen, wenn sie bei ihrer Mission nicht auf-
genommen und angehdrt werden, ist wohl als Belastungszeugnis im kommen-
den Gericht gemeint (Mk 6,11). Ob die Gerichtssituationen, in die die Jiinger
um Jesu willen geraten, nicht nur zum positiven Anlass eines demonstrativen
Beweises (durch personliches Einstehen) fiir die Zugehorigkeit zu Christus
(Lk 21,13) fihren, sondern auch den Obrigkeiten womdglich zu deren Belas-
tung im kommenden Gericht des Menschensohnes werden (so versteht man
oft zum Beispiel Mk 13,9), muss hier nicht entschieden werden. Es geht jeden-
falls um ein Verhalten (des Einstehens) «um Jesu willen» als Beweis. Auch in
Hebr 3,5 ist paptiprov kaum - wie freilich dfter vermutet?® - ein nomen actio-
nis: Mose war im Hause, das Gott erbaut hat, verlisslich als Diener zum Be-
weis fiir das, was zukiinftig verkiindet werden sollte, aber nicht zur (Voraus-)
Bezengung der kiinftigen Verktindigung. Es geht darum, dass Mose wie Chris-
tus zuverlissige Funktionen im Hause Gottes ausiiben, Mose jedoch als «Die-
ner» des Erbauers, Christus als dessen «Sohn».

Es behilt das Nomen paptipiov seinen konkreten Sinn von «Beweis(mit-
tel)» oder «Zeugnis» auch dort, wo es im direkten oder indirekten Zusammen-
hang mit der Verkiindigung des Evangeliums steht. Doch gerade dieser Zu-
sammenhang ist oft Anlass, einen abstrakten Sinn in das Wort aus der Ziel-

2L Strathmann spricht mit Recht vom «objektive(n) Charakter des Wortes» im Sinne
von «Beweismittel(n) fiir Tatsachen» (uéptug ®1., 480).

22 Vgl. Ch. Burchard, Der Jakobusbrief (HN'T 15/I), Tiibingen 2000, 191.

2 Vgl. E. Grisser, An die Hebrier. Hebr 1-6 (EKK XVII/1), Ziirich/Braunschweig/
Neukirchen-Vluyn 1990, 157.168.



6 Ekkehard W. Stegemann

sprache hineinzulegen. Paulus zum Beispiel dankt Gott, dass die Adressaten
in Korinth dadurch, dass sie in Christus Jesus sind, «reich gemacht worden
sind», und zwar aufgrund des «Zeugnisses Christi», das «bei ithnen bekriftigt
wurde» (IKor 1,6). Hier wird zwar sicher auf die gemeindegriindende Mission
rekurriert. Aber die ist kaum mit Christi paptiplov denotiert, das von Gott
(passivum divinum) bei oder unter den Korinthern «bekriftigt worden ist».2*
Das «Christuszeugnis» ist vielmehr der konkrete Erweis, den entweder Chri-
stus selbst erbracht hat (gen. subj.) oder (wohl besser) den Paulus und andere
von Christus erbracht haben. Es geht um die charismatische und durch den
Lebenswandel bezeugte Demonstration (der Wirkung) Christi (in oder an ih-
nen). Wenn dieses Zeugnis als giiltig und wirksam bekriftigt wurde bei den
Adressaten, so besteht es, wie der Kontext ausweist, in den wirkungskriftigen
Charismen und dem Lebenswandel der Korinther (I Kor 1,5.7), die der kiinf-
tigen «Offenbarung unseres Herrn Jesus Christus» entgegensehen. Dement-
sprechend ist es auch Christus, der sie weiterhin «stirken wird» fiir den «Tag
unseres Herrn Jesus Christus», so dass sie in Tadellosigkeit in diesem Gericht
dastehen werden (I Kor 1,8). Letztlich ist es also die durch Gottes Zuverlissig-
keit erwirkte Berufung und die in der Glaubensexistenz erwiesene (pneuma-
tische) Gemeinschaft mit seinem Sohn, dem Herrn Jesus Christus (I Kor 1,9),
an die hier die Adressaten in Korinth erinnert werden. Diese datiert seit des
Absenders und seiner Mitarbeiter Mission in Korinth. Doch sie sind nur die
Vermittler dessen, was sich als «Zeugnis von Christus» und damit als Wirker-
weis seiner Macht darstellt. Vergleichbar ist deswegen das, was spiter als
«Aufweis (Gndder&ig) des Geistes und der Kraft» (I Kor 2,4) bezeichnet wird.
Auch dies wird durch das Wort oder die Predigt des Apostels vermittelt; doch
die gehorsame Glaubenstreue beruht auf der «Kraft Gottes» (I Kor 2,5), die
aus der Botschaft stammt, die Paulus verkiindigt. Diese Konstellation wire
noch deutlicher, wenn man in I Kor 2,1 statt pvotmptov mit der nicht schlecht
bezeugten varia lectio paptiprov liest.

Oft diskutiert worden ist II Tim 1,8: «Schime dich nicht des Zeugnisses
von unserem Herrn und auch nicht meiner, seines Gefangenen, sondern leide
mit fiir das Evangelium gemiss der Kraft Gottes». Offenbar wird hier das
«Zeugnis von unserem Herrn» (gemeint ist ja doch wohl Jesus Christus als
Herr), dessen der Adressat sich nicht schimen soll, mit dem Gefangenschafts-
leiden des Apostels (vgl. auch I Tim 1,12), das dessen personliches Einstehen
fiir den Herrn (Paulus nennt sich «sein», des Herrn, Gefangener; vgl. Phlm 1)
ist, in eine Rethe gestellt. Verbunden wird dies mit der Aufforderung an Ti-
motheus, auch selbst in Person «Ubel mit zu erleiden fiir das Evangelium Got-
tes gemiss der Kraft Gottes». Das rit davon ab, das «Zeugnis von unserem

2 Anders aber zum Beispiel W. Schrage, Der erste Brief an die Korinther, 1. Teilband
(EKK VII/1), Ziirich/Braunschweig/Neukirchen-Vluyn 1991, 118.



Wird evayyéiov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 7

Herrn» als Synonym fiir die Evangeliumsverkiindigung zu deuten, wie das
etwa in Hermann Strathmanns Artikel?® und auch in neueren Auslegungen?
Vorgeschlagen wird. Mindestens ebenso denkbar, wenn nicht niher liegend
1st, popTupLov 1o Kupiov Nudv als den existentiell dargebrachten Beweis «fiir
unseren Herrn» (gen. obj.) oder auch als das durch sein existentielles Einste-
hen vom Herrn selbst erbrachte «Zeugnis» (gen. subj.; vgl. I Tim 2,6) zu deu-
ten. Wenn der Apostel den Adressaten auffordert, «Ubel mit zu erleiden fiir
das Evangelium Gottes gemiss der Kraft Gottes», soll er sich also selbst ein-
reithen in diese (womdglich vom Herrn begonnene und) von Paulus mit seiner
Gefangenschaft (fiir Christus) fortgesetzte Zeugniskette. Auch wenn der in-
tertextuelle Bezug zu R6m 1,16 unverkennbar ist, geht es doch immer um die-
sen Taterweis” in Person, das Zeugnis, das durch das Leben oder das Einste-
hen fiir das Evangelium abgelegt wird. Auch Rém 1,16 bezieht sich ja nicht
auf ein Sich-Schimen fiir die Verkindigung, sondern fiir das Evangelium (als
Heilsbotschaft) und seinen Inhalt. Es braucht deswegen paptipiov in II Tim
1,8 nicht schon unbedingt die technische Bedeutung von «Martyrium» zu ha-
ben. Doch dass das persdnliche Zeugnis als in der Existenz erwiesener Beweis
das Spektrum vom Einstehen vor einer feindlichen Nachbarschaft bis hin
zum Einstehen vor Gericht und in thm schliesslich bis hin zum gewaltsamen
Tod durch Hinrichtung haben kann, macht deutlich, warum das Lexem pop-
toprov schliesslich ohne weitere Niherbestimmung das «Blutzeugnis» meinen
kann (MPol 1,1 u.0.). Es ist der ultimative Beweis (und nicht nur einfach das
Zeugnisablegen) fiir Christus bzw. fiir das Bekenntnis zu thm durch das Erlei-
den des darauf stehenden Todes. Das Leiden oder Sterben fiir Christus oder
um seinetwillen dient als Beweis dafiir oder beweist geradezu, dass er der Ret-
ter und der Herr ist. Das ist eben aus der Sicht der Autoren oder Adressaten
unserer Texte nicht nur ein so oder so zu bewertender Akt des Bezeugens; es
ist ein Beweismittel.

11 Zum Sprachgebrauch der Substantive evayyéiiov, evayyéiia
und evayyelia

Neutrische Nomina auf -iov sind Konkreta und legen den Gebrauch als nomi-
na actionis nicht nahe. Dementsprechend bedeutet ebayyéAiov ausserhalb des
Neuen Testaments auch nie das «Botschaften», also die Verkiindigung einer

% pdprtug kth. (Strathmann), 510.

% Vgl. L. Oberlinner, Die Pastoralbriefe. Zweiter Timotheusbrief, Freiburg/Basel/
Wien 1995, 34f.; A. Weiser, Der zweite Brief an Timotheus (EKK XVI/1), Diissel-
dorf/Ziirich/Neukirchen-Vluyn 2003, 111ff.

¥ Vgl. M. Dibelius, Die Pastoralbriefe (HNT 13), vierte, erginzte Auflage von H. Con-
zelmann, Tiibingen 1966, 73.



8 Ekkehard W. Stegemann

Botschaft. Dafiir gibt es das ebenfalls von evdyyerog abgeleitete Verb evoyye-
Alew (im NT nur selten) bzw. ebayyerilecbar und Verbindungen von evay-
yéAtov mit anderen Verben oder Substantiven, die die Titigkeit der Ausrich-
tung der Botschaft umschreiben. Doch méglich ist zur Kennzeichnung des
Akts der Verkiindigung der frohen Botschaft auch das feminine Nomen £0-
ayyeMa. Zu beachten ist, dass ausserhalb des Neuen Testaments ebayyéio,
der Plural des Neutrums, auch im Sinne von «Botenlohn» oder «Botschaft»,
verbreiteter ist als der Singular. Eng verbunden mit dem Pluralgebrauch sind
auch Syntagmen, die das Feiern der Freudenbotschaft durch ein Dankopfer
an die Gotter (gvayyého 8vewv) beschreiben. Was die Verteilung der Lexeme
in den unterschiedlichen Textcorpora (abgesehen wird hier von nachneutesta-
mentlicher christlicher Literatur) angeht, fillt zweierlei auf. Erstens, dass der
Gebrauch des Verbs, im N'T insbesondere im Medium, in allen Textcorpora
zu finden ist. Man trifft thn auch dort, wo iiberhaupt kein Substantivge-
brauch begegnet, wie das etwa im Werk von Philon von Alexandrien der Fall
ist. Zweitens, dass sich im Sprachgebrauch der Septuaginta (LXX) und in dem
des Neuen Testaments deutliche Unterschiede gerade hinsichtlich der Sub-
stantive finden. Denn beide tiberschneiden sich unterschiedlich mit dem aus-
serbiblischen griechisch-hellenistischen Sprachgebrauch (G-H), aber nicht
miteinander. Der folgenden Tabelle, die das anschaulich darstellen soll, ist
auch der Sprachgebrauch bei Josephus (Jos) hinzugefiigt, der die Unterschiede
zwischen LXX und NT noch deutlicher macht:

gbayyéhov | ebayyéhov | edayyerio gvayyého gvoyYEMQ gvoyyela

«Botenlohn» |<«Botschaft» |<«Verkiindi- |<«Botenlohn» | «Botschaft» |in Verbin-

(Neutrum | (Neutrum |gungeiner |(Neutrum |(Neutrum |dung mit

Singular) Singular) Botschaft» [ Plural) Plural) Opfertermi-
(Femininum nologie
Singular)

G-H G-H,NT,Jos | LXX, Jos G-H,LXX |G-H, Jos G-H, Jos

Wihrend also der Singular ebayyéiiov im Sinne von «Botenlohn» und der Plural edayyéiio
im Sinne von «Botschaft» nur im ausserbiblischen Sprachgebrauch sich finden, ist das Fe-
mininum ebayyeria im Sinn von «Verkiindigung einer Botschaft» nur in der Septuaginta
(vgl. II Sam 18,20.22.25.27; Il K6n 7,9 LXX) und einmal bei Josephus (Ant 18, 229) be-
zeugt. Umgekehrt findet sich der neutrische Singular ebayyéiiov im Sinn von «Botschaft»
nicht in der Septuaginta, sonst aber tiberall und im Neuen Testament sogar exklusiv. Was
den Singular evayyéhov bzw. den Plural eboyyéla im Sinn von «Botenlohn» angeht, so
ist dieser Sprachgebrauch nur ausserhalb des Neuen Testaments und von Josephus und
auch nur ein einziges Mal in der Septuaginta (II Sam 4,10 LXX) belegt. Die zweite Stelle,
an der der hebriische Text das Substantiv 7702 im Sinn von «Botenlohn» enthilt, wird in
der Septuaginta mit ebayyeria eig ddérerav (II Sam 18,22 LXX) umschrieben, also «Ver-
kiindigung einer guten Botschaft, die von Nutzen» fiir den Boten 1st.?® Schliesslich findet
sich der Plural des Neutrum in der Verbindung mit der Vorstellung von Opfern an die
Gottheiten nur ausserhalb von LXX und NT, aber auch bei Josephus.



Wird evayyérov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 9

Das Auffilligste an dieser Verteilung im Sprachgebrauch der Nomina ist,
dass in keinem der Textcorpora das gesamte Spektrum vorhanden ist. Wenn
in der Septuaginta der Gebrauch des Verbs und im Blick auf die Substantive
das sonst nur einmal bei Josephus begegnende feminine evayyeiio vor-
herrscht, wihrend bis auf eine eindeutig den Botenlohn bezeichnende Aus-
nahme das neutrische Nomen im Singular wie im Plural fehlt, so liegt durch-
aus nahe, darin eine Vermeidung dieser Substantive als Ubersetzungsvoka-
beln fiir 72 zu sehen. Dieses konnte darin seinen Grund haben, dass im iib-
lichen hellenistischen Sprachgebrauch fiir das Neutrum (im Plural) immer
auch der Bedeutungshorizont der Darbringung von Dankopfern an die
Gotter aus Anlass einer Freudenbotschaft prisent ist. Auch andernorts ist ja
feststellbar, dass bestimmte Ubersetzungsvokabeln in der Septuaginta gemie-
den werden, wenn sie mit einem idolatrischen Kontext fest verbunden sind.
Doch da dieser idolatrische Zusammenhang allein fiir den Plural des neutri-
schen Substantivs gilt, kénnte das auch zusitzliches Licht auf den ausschliess-
lichen Singulargebrauch im Neuen Testament werfen. Doch ausschlaggebend
fiir den Sprachgebrauch im Neuen Testament diirfte sein, dass sich in thm mit
gvayyélov immer eine bekannte und bestimmte, auf Gottes endzeitliches
Handeln in seinem Sohn Jesus Christus bezogene Heilsbotschaft verbindet,
weswegen das Substantiv auch ohne jegliche Niherbestimmung des Inhalts
absolut gebraucht werden kann, wihrend der griechisch-hellenistische
Sprachgebrauch komplex ist und ganz unterschiedliche, jeweils zu spezifizie-
rende gute Botschaften meint.

IV. Ist ebayyéArov ein nomen actionis bei Paulus?

Vom ausserneutestamentlichen Sprachgebrauch her gibt es also keinen Hin-
weis darauf, dass evayyéhov die Heilsbotschaft und zugleich deren Verkiindi-
gung oder Ausrichtung meint. Genannt wird jedoch eine Reihe von Stellen
bei Paulus, die diesen Sprachgebrauch aufweisen sollen. Zu ihnen zihlen vor
allem die folgenden: Rom 1,1; 2,16; 10,165 15,19; I Kor 4,15; 9,14; 11 Kor 2,12;
4,3; 8,18; Phil 1,12; 2,22; 4,3.15; I Thess 1,5. Wir gehen diesen Stellen nach und
priifen, ob die Deutung des Substantivs evayyéitov als Nomen der Handlung
zutreffend oder gar zwingend ist. Dabei ist zu entscheiden, ob das Nomen die
Verkiindigung selbst denotiert.

28 Nach Schniewind, EUANGELION, 64, soll jedoch gegen die iibliche Lesart in der
Form, die einen femininen Singular anzeigt, auch in IT Sam 18,22 LXX der neutrische
Plural gelesen werden.



10 Ekkehard W. Stegemann

1.1 Kor 9,14

Die am haufigsten genannte Stelle ist diese. Sie deklariert als rechtliche Anord-
nung des Herrn (Jesus), dass die, die das Evangelium proklamieren (16 ebay-
yéhov katayyéhovowv), vom Evangelium ihren Lebensunterhalt beziehen
diirfen (gx 100 evayyeiiov {fiv). Hier sieht man durchweg eben den doppelten
Sprachgebrauch auf engstem Raum belegt. Das erste ebayyéiiov meint natiir-
lich die Heilsbotschaft als Objekt des xatayyéietv, das zweite bezeichne je-
doch die Tatigkeit der Verkiindigung, von der sich die Verkiindiger ernihren
diirfen.?? Vorausgesetzt wird stillschweigend, dass einer aus der Heilsbot-
schaft selbst seinen Lebensunterhalt nicht ziehen kénnte - und diese konkrete
und nicht etwa eine irgendwie iibertragene Bedeutung ist mit £k 100 evayye-
Alov v gemeint.’® Gerade das jedoch, dass man von der Heilsbotschaft lebt,
dass sie Lohn geradezu bedeutet, ist, wie wir gesehen haben, im kulturellen
Kontext traditionell vorgegeben.

Dass svayyéitov ausserhalb des Neuen Testaments geradezu den Sinn von «Botenlohn» ha-
ben kann, deutet darauf hin, dass der «enzyklopadische» Zusammenhang zwischen der
Botschaft und dem Lohn fest ist. Denn auch wenn nicht davon abzusehen ist, dass das Aus-
richten des Evangeliums selbstverstindlich zur Botschaft gehdrt, und zwar womdglich
auch verbunden mit Miihsal und Gefahren fiir den Boten, zieht er doch den Nutzen aus
der Botschaft und ihrem guten Inhalt. Durch die Proklamation von Heil oder Gliick oder
von einem heilvollen Herrschaftsantritt, aber auch eines Sieges in einer Schlacht, also auf-
grund der «frohen Botschaft» oder «Heilsbotschaft» und nicht einfach fiir die Titigkeit der
Verkiindigung und vor allem nicht unabhingig vom Inhalt erhilt der Bote den Lohn. Eine
Unbheilsbotschaft hingegen ist nicht eines Lohnes wert. Dazu zwei Beispiele: Inhalt der
Heilsbotschaft kann auch der Tod eines Herrschers sein, sofern er Leid und Unterdriik-
kung zu verantworten hat. Dementsprechend berichtet Josephus in den Antiguitates
(XVII 225ff.) von der Freude in Rom iiber den Tod des Caesar Tiberius. Diese Nachricht
bleibt zwar zunichst noch unbestitigt. Doch die Rémer wiirden, sagt Josephus, sie mit viel
Geld bezahlen, wenn sie wiissten, dass sie wahr ist. Dann heisst es weiter, dass auch Hero-
des Agrippa, der von Tiberius in Haft gesetzt worden ist, durch seinen zu ihm rennenden
Freigelassenen Marsyas davon erfihrt. Der vermittelt ihm die Nachricht aus Vorsicht vor
der romischen Umgebung in hebriischer Sprache und mit der Metapher: «Der Lowe ist
tot». Agrippa versteht das und sagt voller Freude zu Marsyas, dass er ihm fiir dieses Aus-
richten der Frohbotschaft Dank abstatten wolle, wenn sie sich denn als wahr erweisen wer-
de.’! Natiirlich ist nicht davon abzusehen, dass der Bote die gute Botschaft iiberbringt. Be-
zahlt wird jedoch nicht einfach diese Titigkeit der Verkiindigung, sondern ihr Inhalt. Des-

2 Vgl. Ch. Wolf, Der erste Brief des Paulus an die Korinther (ThHK 7), Berlin 1996,
196: «Von dieser ihrer Titigkeit sollen die Verkiindiger leben».

30 Vegl. nur W. Schrage, Der erste Brief an die Korinther, 2. Teilband (EKK VII/2),
Ziirich/Braunschweig/Neukirchen-Vluyn 1995, 309.

31 Zu erwihnen ist, dass hier die einzige Stelle ist, an der Josephus das feminine Nomen
(svayyeria) gebraucht. Gerade dies zeigt aber, dass es nicht das Ausrichten der Bot-
schaft an sich, sondern das Ausrichten dieser fiir Agrippa guten Botschaft ist, die das
Versprechen des Gunsterweises motiviert.



Wird evayyéhov bet Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 4

wegen wird umgekehrt dann, wenn die Botschaft keine gute ist, auch keine Belohnung er-
wartet. Wenn sie so ambivalent fiir den Empfinger ist, wie sie etwa im Fall der Nachricht
vom Tod Absaloms fiir David war, wird festgestellt, dass sie keinen Nutzen fiir den Boten
erwarten lasst (I Sam 18,191f.). Zwar sagt sie das Ende des Aufstands an, aber damit auch
den Tod des Konigssohnes. Diese Nachricht ist aber fiir David eine Unheilsbotschaft, wes-
wegen sie fiir den Boten keine evayyeiia eig dpéderay ist.

In der «Enzyklopidie» von Modell-Autor und Modell-Leser des 1. Korinther-
briefes kénnte sich also mit dem Inhalt der Botschaft als «Heilsbotschaft»
durchaus die Erwartung eines Lohns bzw. der Anspruch darauf verbinden,
zumal dann, wenn der «Herr» selbst das so angeordnet hat. Doch auch wenn
der 1. Korintherbrief diesen festen kulturellen Zusammenhang an unserer
Stelle bei den Adressaten nicht abrufen sollte, macht doch die in Vers 13 ge-
nannte Analogie, die etwas selbstverstindlich Bekanntes einfiihrt, deutlich,
dass kein Wechsel vom Konkretum zum Abstraktum angenommen werden
muss. «Wisst ihr nicht, dass die, die die heiligen Sachen besorgen, auch vom
Heiligtum essen, (dass) die, die regelmissig am Altar dienen, mit dem Altar
teilen?» So wie die Priester (nicht zufillig benutzt Paulus fiir sich selbst, wie
gleich noch deutlich wird, des 6fteren kultische Metaphern??), die ihren Le-
bensunterhalt nicht einfach von ihrer Tarigkeit, sondern vom Heiligtum bzw.
der Gemeinschaft mit ihm selbst beziehen, sofern sie buchstiblich zur Versor-
gung mit Nahrung Teilhaber des Tempels oder Altars sind, so hat auch der
Apostel das Recht, aus seiner (vgl. den nichsten Abschnitt) guten Botschaft
(und nicht einfach aus der Titigkeit der Verkiindigung) zu leben. Wenn jene
sogar Teile des auf dem Altar dargebrachten Opfers nach gottlichem Recht
verzehren diirfen, so hat Paulus das von Christus verbriefte Anrecht, aus der
ithm von Gott anvertrauten Heilsbotschaft Nutzen zu ziehen, da sie ihren
Empfingern Heil bedeutet, ja, es geradezu bringt. Dementsprechend kann
Paulus auch in I Kor 9,15-18 feststellen, dass er von seinem Anrecht auf Un-
terhalt keinen Gebrauch gemacht hat (I Kor 9,15). Er verkiindigt das Evange-
lium nicht fiir «Lohn», sondern «unentgeltlich», um sein «Recht (¢€ovoia) am
Evangelium (als der Heilsbotschaft und nicht nur an deren Verkiindigung)
nicht auszunutzen» (I Kor 9,18). Aber dies tut er auch, um «Mitteilhaber» des
Evangeliums und seiner erlésenden Kraft zu werden. Wenn mit der Heilsbot-
schaft auch deren Ausrichtung konnotiert ist, so ist es doch konkret die Heils-
botschaft, die denotiert wird. Sie gibt ein Recht auf Unterhalt fur die, die sie
als Abgesandte Christi vermitteln.

32 Vgl. W. Strack, Kultische Terminologie in ekklesiologischen Kontexten in den Brie-
fen des Paulus (BBB 92), Weinheim 1994; weiterfithrend Ch. Gerber, Paulus und seine
Kinder>. Studien zur Beziehungsmetaphorik der paulinischen Briefe (BZNW 136),
Berlin/New York 2005, bes. 165ff.



12 Ekkehard W. Stegemann

2.1 Thess 1,5; IT Kor 4,3; Rom 2,16 (vgl. Rom 16,25; IT Thess 2,14)

Das Argument fiir die Deutung von ebayyélov als nomen actionis ist bei die-
sen Stellen die Niherbestimmung durch den Genitiv eines Possessivprono-
mens. Deswegen soll Paulus z.B. in II Thess 1,5 «unsere Evangeliumsverksin-
digung (evoyyéiiov fudv) bei euch»® meinen und nicht «unsere Heilsbot-
schaft». Vergleichbar sind die Stellen in II Kor 4,3 (deuteropaulinisch II Thess
2,14) und mit dem Genitiv eines Personalpronomens in der 1. Person Singu-
lar: R6m 2,16 und 16,25 («mein Evangelium»). Doch der Genitiv hat besseren
Sinn mit der Deutung von evayyéitov als Konkretum. Denn zwar ist Gott der
Autor des Evangeliums (Rom 1,1; 15,16; II Kor 11,7) und Christus bzw. der
Sohn Gottes und sein endzeitlicher Herrschaftsantritt zur Rettung jedes
Glaubenden sein Inhalt.** Aber es ist auch das Evangelium das des Apostels
(und durch ihn auch das seiner Mitarbeitenden), weil Gott ihn zu dieser Heils-
botschaft «ausgesondert» (Rom 1,1) hat und sie ihm «anvertraut wurde» (Gal
2,7). Paulus ist Mittler der guten Botschaft von Gott iiber Jesus Christus, und
sie vermittelt die rettende Kraft Gottes fiir jeden, der glaubt (R6m 1,16). Als
Triger «ihrer» rettenden Heilsbotschaft sind Paulus und seine Mitarbeiter
und Mitarbeiterinnen seit der missionarischen Erstverkiindigung den Adres-
saten des Briefes in Thessalonich bekannt. Diese Heilsbotschaft ist aber zbre,
des Paulus’ und seiner Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen, weil nur Paulus und
(durch ihn und mit ithm) seine Missionsgruppe deren Vermittler gewesen
sind. Darum wechselt der Romerbrief auch konsequent in die erste Person
Singular (s. gleich unten). Natiirlich ist Paulus von Christus zur Verksindi-
gung des Evangeliums im Sinne der gemeindegriindenden Pioniermission (g0-
ayyerileoOon) gesandt worden (I Kor 1,15), die allerdings nicht nur in Wort-
Verkiindigung, sondern auch im pneumatischen Taterweis besteht (vgl. nur
II Thess 1,5). Doch ist die Erwihlung der Adressaten und Adressatinnen
(éxAoyn) als «Geliebte von Gott» an das Evangelium der Missionsgruppe und
nicht einfach an deren Predigttitigkeit (I Thess 1,4) gebunden. Das Verhiltnis
der Adressaten zu Gott ist gestiftet durch die Heilsbotschaft selbst. Das ist
entscheidend fiir die Bindung der Gemeinde an ihre Missionare. Aber nicht
die Verkiindigung, sondern der Gegenstand der Verkiindigung, die Heilsbot-
schaft, entscheidet iiber das Verhiltnis zu Gott, das die Erwihlung stiftet.
Deshalb diirfte I Thess 1,5 Begriindung oder Explikation der Erwihlung der
Adressaten und Adressatinnen in Thessalonich zu Gottesgeliebten sein. Die
Absender des Briefes, Paulus, Silvanus und Timotheus, begriinden die Erwih-

3 T. Holtz, Der Erste Brief an die Thessalonicher (EKK XIII), Ziirich/Neukirchen-
Vluyn, 1986, 41; vgl. ebd. 46.

3% Dort wo der Genitiv (t09) Xpiotod (Incot) angefiigt wird (Rém 15,19; I Kor 9,12; I
Kor 2,12; 9,13; 10,14; Gal 1,7), diirfte immer der Gegenstand der Heilsbotschaft (gen.
obj.) gemeint sein (vgl. auch R6m 1,9: die Heilsbotschaft #ber seinen Sohn).



Wird evayyéhov bet Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 13

lung damit, dass «u#nsere Heilsbotschaft zu euch gelangt 1st* (oder: sich bei
euch erwiesen bzw. ereignet hat)». Es ist dieses Ankommen der Heilsbot-
schaft an einem Ort (vgl. dazu auch unten) und seine Wirkung, die mit der
Ausrichtung des Evangeliums unldsbar verbunden ist.®* Aber eben vermittelt
durch die Missionare und «ithr» Evangelium kommt Gottes Heilsbotschaft bei
den Adressaten und Adressatinnen an. Der Offenbarungscharakter des Evan-
geliums hat zunichst den Aspekt, dass diese Heilsbotschaft Paulus durch Of-
fenbarung aufgetragen wurde: «Die Heilsbotschaft, die von mir verkiindigt
wird, ist nicht nach menschlicher Art». Sie ist auch nicht durch Tradition
oder Lehre zu ihm gelangt, sondern «durch Offenbarung Jesu Christi», wes-
wegen es auch kein «anderes Evangelium» gibt, was nimlich, sofern es anders
als das des Gesandten Paulus ist, kein Evangelium ist (Gal 1,6ff.). Diese durch
Offenbarung vermittelte Heilsbotschaft von Gott iiber seinen Sohn Jesus
Christus bedeutet nun aber auch, dass das Evangelium auch an ihn (und seine
Missionsgruppe) gebunden ist. Wenn das Evangelium deshalb an den Empfin-
gern seine rettende Kraft erweist und die Kunde von ihrer Glaubenstreue wie-
derum {iiberall erklingt, so verbreiten diese ihrerseits, «welchen Eingang wir
bei euch hatten» (I Thess 1,9).” Zu diesem Offenbarungscharakter gehort zu-
gleich, dass «unser Evangelium verhiillt ist bei denen, die verloren gehen» (II
Kor 4,3%), wihrend die, die durch es gerettet werden (I Kor 15,1), an seiner
Kraft Anteil bekommen (Rom 1,16f.). Auch hier ist natlirlich die Ausrich-
tung der Heilsbotschaft konnotiert, aber sie ist nicht mit dem Stichwort
«Evangelium» denotiert.

Wenn der Rémerbrief in 2,16 (und 16,25)* das Possessivpronomen der er-
sten Person Singular jeweils in der Wendung xata 10 edoyyéhdv pov ge-
braucht, so trigt das der Tatsache Rechnung, dass Paulus nur in diesem Brief
ohne Mitabsender auftritt. Wo Mitabsender genannt werden, sind diese auch
regelmissig als Mitarbeiter (genannt werden nur Minner) der gemeindegriin-
denden Erstverkiindigung bekannt und nicht selten auch diejenigen, die zwi-

% Vgl. zum yiveobou £ig im lokalen Sinne des «<Kommens» oder «Gelangens zu» etwa
auch Gal 3,14; II Kor 8,14 (Bauer-Aland, Wb, Sp. 319).

3 II Thess 2,14 nimmt offenbar I Thess 1,4f. auf.

7 Vgl. Gerber, Paulus, bes. 263{f.

38 Es ist das «<Evangelium von uns», die Heilsbotschaft selbst, die in ihrer rettenden Wir-
kung nicht zur Offenbarung oder Enthiillung (threr Kraft) bei den Empfingern
kommt, also «verhiillt» ist, und zwar aufgrund der Blendung der Empfinger durch
den «Gott dieses Aons» (Il Kor 4,4). Sie haben kein Empfangs-Organ, um zu erkennen
und zu glauben, da ihre Sinne blind gemacht wurden.

3% Ob beide Stellen oder nur 16,25 Glossen oder spitere Zuftigungen sind, ist umstritten.
Die Tendenz geht dahin, 2,16 dem urspriinglichen Brieftext zuzurechnen. Ich lese
Rém 2,16 wie Nestle-Aland in der 27. Aufl. Auf 16,25 nehme ich nicht Bezug. Die
Sache verhilt sich hier nicht anders als in 2,16, gleichviel von welcher Hand der Vers
stammt.



14 Ekkehard W. Stegemann

schen Paulus und der jeweiligen Gemeinde den Kontakt auch bei Abwesen-
heit des Apostels hielten. Die Adressaten und Adressatinnen in Rom sind aber
nicht durch Paulus missioniert worden. Wenn in 2,16 (und 16,25) also die mis-
sionarische Evangeliumsverkiindigung durch Paulus gemeint wire, so fragt
sich, welche Bedeutung diese Referenz haben soll bei denen, bei denen sie
nicht durch Paulus stattgefunden hat. Erinnern daran kann er sie ja nicht; und
der Bezug auf die gemeindegriindende Mission bei anderen gehort ebenfalls
nicht zum Erfahrungsbereich aller Adressaten und Adressatinnen in Rom.
Auch deswegen liegt es niher, dass der Vers sich auf den nhalt des Evangeli-
ums als Heilsbotschaft bezieht. Das diirfte auch die mit dem Akkusativ kon-
struierte Priposition kotd andeuten, die die Entsprechung meint: «gemiss
(der Gestalt) meiner Heilsbotschaft». Freilich liegt genau hier fiir die Ausle-
gung das Problem. Denn wie kann gemiss der Heilsbotschaft von Paulus das
Richten Gottes stattfinden, wenn der Massstab, wie im Kontext eindeutig ge-
macht wird, die Tora bzw. die ins Herz geschriebene Tora 1st?4° Als Antwort
leuchtet jedenfalls nicht ein, dass der Vers «die Rede vom kommenden Endge-
richt als Gegenstand der paulinischen Evangeliumsverkiindigung»*' kenn-
zeichnet. Denn eines ist, dass die Offenbarung des endzeitlichen End- oder
Zorngerichts Gottes die Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes begleitet. Nur
ergeht jedoch nur letztere mit oder in der Heilsbotschaft (év avt®) als der
Kraft Gottes zur Rettung (R6m 1,16b-18), wihrend das endzeitliche gottliche
Vernichtungsgericht kaum Inhalt der Heilsbotschaft sein diirfte. Ein anderes
ist, dass die Heilsbotschaft eben die Rettung aus dem End- bzw. Zorngericht
proklamiert und am Glaubenden bewirkt. Dass Gegenstand der Heilsbot-
schaft also das kommende Zorngericht Gottes iiber alle sein soll, wire ein Wi-
derspruch in sich. Die Rede vom kommenden Zorngericht ist nimlich eine
Unheilsbotschaft - nichts weniger. Eine Heilsbotschaft kann zwar zugleich
fiir manche keine sein oder eine ambivalente Nachricht implizieren, wenn sie,
wie beim obigen Beispiel aus II Sam 18 gesehen, wohl fiir den Empfinger ein
tatsichliches Unheil enthilt. Allein so deutlich Paulus sagt, dass das endzeitli-
che Zorngericht keinen verschonen wird, weil alle schuldig und der Siinde
verhaftet sind (Rém 3,9-20), so deutlich kommt diesem Gericht vom Himmel
her ja gerade das Evangelium als Botschaft vom rettenden Heil auf der Erde
zuvor. Deshalb hat das Evangelium des Paulus als Heilsbotschaft durchaus
eine Voraussetzung, nimlich die, dass thr Vermittler mit dem Evangelium de-
nen, die es als Glaubende empfangen, Rettung und Leben bringt, wihrend es

den anderen jedoch Tod oder Untergang bedeutet (vgl. I Kor 1,18; II Kor

40 Vgl. M. Konradt, Gericht und Gemeinde. Eine Studie zur Bedeutung und Funktion
von Gerichtsaussagen im Rahmen der paulinischen Ekklesiologie und Ethik im
1Thess und 1Kor (BZNW 117), Berlin/New York 2003, 509.

# Ebd. (Kursivierung von mir). Dabei wird als selbstverstindlich der Gebrauch von
gbayyéhov als nomen actionis vorausgesetzt.



Wird evayyéiov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 15

2,141f.), weil sie eben nicht an der Rettung aus dem drohenden Zorngericht
partizipieren. Und sofern eben die Botschaft von dieser Rettung an ihre Ver-
mittler, unter denen Paulus unter den Volkern herausragt, gebunden ist, er-
gibt sich, dass es «seine» Botschaft ist. Wenn mithin die Aussage, dass «am
Tag, wenn Gott das Verborgene der Menschen richtet entsprechend meinem
Evangelium durch Christus Jesus», einen inhaltlichen Bezug zur Heilsbot-
schaft hat, dann diirfte dies ausschliessen, dass das in R6m 1,18 u.6. eingefiihr-
te endzeitliche universale Zorngericht, die 6pyn (Be0v), im Blick ist. Gemeint
sein diirfte vielmehr der (Gerichts-)Tag, an dem Gott (gemiss der Heilsbot-
schaft des Apostels) durch Christus Jesus die vor diesem Zorngericht Gerette-
ten, die Glaubenden, richtet.*? Der Mittler der Rettung, die das Evangelium
proklamiert und wirkt, ist auch fiir die, die an ihr als Glaubende teilnehmen,
der Gesalbte Jesus, der am Gerichtstag (aber fiir die nur, die nicht mehr dem
endzeitlichen Vernichtungsgericht unterliegen) als Gottes Beauftragter und
auch als der Durchforscher des Verborgenen auftritt (vgl. I Kor 4,1f.)%3, aber
eben bei denen, die auch an der Rettung im Glauben teilnehmen. Vergleich-
bar sind darum Aussagen wie II Kor 5,10 und vor allem I Kor 1,8: am (Ge-
richts-) Tag unseres Herrn Jesus Christus.

Matthias Konradt hat dieses Gericht zur Unterscheidung vom universalen
End- und Strafgericht Gottes tiber alle Menschen ein «Beurteilungsgericht»*
genannt. Dass dieses — und eben nicht das universale Endgericht - auch Ge-
genstand der Heilsbotschaft ist, ist darum kein Widerspruch zu ihr. Denn ei-
nes ist die Rettung aus dem drohend bevorstehenden «Zorn Gottes», ein an-
deres, dass auch die, denen die vorher begangenen Verfehlungen vergeben
und die als Glaubende gerechtgemacht worden sind, noch ihr Urteil durch
Christus bei dessen «Offenbarung» bzw. an seinem «Tag» erwarten. Indem
Paulus also daran festhilt, dass allein die Tidter der Tora gerecht gesprochen
werden (R6m 2,13), expliziert er in Rom 2,14f., dass dieser Grundsatz auch
ohne Ansehen der Person, also auch fiir Nichtjuden, gilt, und zwar immer
dann, wenn sie durch ihr Tun sich als solche erweisen, die sich selbst Gesetz
sind bzw. denen das von der Tora geforderte Werk ins Herz geschrieben ist.
Hort man hier ein Echo von Jer 31,33 (LXX: Jer 38,33), wire die von Augu-

# Dass das «durch Christus Jesus» auf das Verb zu beziehen ist, wird oft angenommen
(vgl. nur Konradt, Gericht, ebd.). Doch folgt daraus, dass das «entsprechend meinem
Evangelium» diese Bestimmung Christi Jesu zum Richter hervorhebt.

# So schon B. Weiss, Der Brief an die Rémer (KEK 4), Gottingen 1881, 124. I Kor 4,1ff.
macht deutlich, dass Christus als Erforscher des Verborgenen auch noch titig wird bei
einem «guten Gewissen». Auch deshalb liegt es nicht nahe, R6m 2,16 auf die verbor-
gene Titigkeit Gottes im Gewissen zu beziehen; so aber K. Haacker, Der Brief des
Paulus an die Rémer (ThHK 6), Leipzig 1999, 66 (auch auf der Basis einer anderen
Lesart).

#  Vgl. Konradt, Gericht, bes. 473ff.



16 Ekkehard W. Stegemann

stin vor allem eroffnete Interpretation auf «Heidenchristen» naheliegend.*
Das wird durch R6m 2,16 (vorausgesetzt, dass es sich nicht um eine Glosse
handelt) verstirkt und findet schliesslich auch in R6m 2,25ff. Unterstiitzung.

3.1 Kor 4,15

Die Metapher, die Paulus zur Kennzeichnung seiner Relation zu den Adres-
saten und Adressatinnen in Korinth gebraucht, namlich dass er sie «in Chri-
stus Jesus mit dem (oder: durch das) ebayyéiov gezeugt hat», verweist auf den
«initiativen Akt»*, durch den dieses besondere Verhiltnis hergestellt wurde.
Paulus ist im Unterschied zu den vielen «Erziehern/Aufpassern» der «Vater»,
der per definitionem nur einer sein kann, und zwar aufgrund des Zeugungsak-
tes. Anders als an der vergleichbaren Stelle Phlm 10 (Onesimus ist das von
Paulus im Gefingnis gezeugte Kind) und I Kor 4,17 (Timotheus ist das gelieb-
te und treue Kind des Paulus) kommt es aber nicht nur auf das Vaterschafts-
verhiltnis an, sondern darauf, dass im Unterschied zu den spiteren Erziehern
Paulus der ganz am Anfang der Glaubensexistenz in Korinth stehende Erzeu-
ger ist. Der gemeinte Initiationsakt ist sicher die Erstverkiindigung bzw. die
gemeindegriindende Mission in Korinth durch Paulus und seine Missions-
gruppe. Aber das ist nicht mit der Wendung «in Christus Jesus durch das e0-
ayyéhov» gemeint. Vielmehr sind Christus Jesus und die Heilsbotschaft an
der Zeugung beteiligt, und zwar letztere eben als die wirkende Kraft bzw. die
vermittelnde Ursache der Zeugung, die ohnehin ja auch in oder mit Christus
Jesus geschah.

4. R6m 1,1; 15,19

Rém 1,1 wird nicht selten als Beleg dafiir genommen, dass ebayyéiov gleich-
zeitig die Heilsbotschaft wie deren Ausrichtung meint. Wenn die dreigliedrige
Selbstvorstellung des Absenders als «Sklave des Gesalbten Jesus» und «berufe-
ner Apostel» in der Selbstcharakterisierung als dowpiopévog eig evayyéiiov
8e0V kulminiert, stellt er sich etwa nach dem Worterbuch von Bauer-Aland
in seinem Bestimmtsein «zur Ausrichtung einer frohen Botschaft» (Wb, Sp.
644) oder «zur Verkiindigung d(es) Ev(angeliums)» (Wb, Sp. 255 s.v. adopilw)
vor. Nach Otto Michel «erwartet man eigentlich einen Infinitiv (gig evayye-
AMeoBar)». Aber da «evoyyéiiov bei P(au)l(u)s beides (enthilt), den Akt der
Verkiindigung, der Proklamation selbst und den Inhalt der Frohbotschaft»*,
gentige hier das Substantiv, um beides zu umschreiben. Diese Erklirung passt

#  Unter den Kommentatoren ist diese Auslegung freilich nicht sehr beliebt; vgl. aber
C.E.B. Cranfield, The Epistle to the Romans (ICC), Vol. I, Edinburgh 1975, 155{f.

4 Gerber, Paulus, 404.

4 O. Michel, Der Brief an die Romer (KEK 4), Gottingen 11957, 28

4 Michel, Romer 29.



Wird evayyérov bei Paulus auch als nomen actionis gebrauchr? 17

freilich nicht gut damit zusammen, dass 6g0® zugleich als subjektiver Genitiv
gedeutet wird. Wenn ebayyéhov niamlich die Tatigkeit der Verkiindigung
meinen sollte, miisste man, wie bei nomina actionis iiblich, den folgenden Ge-
nitiv 00V als Angabe des Objekts der Titigkeit, hier also der Verkiindigung
der frohen Botschaft siber Gott, auffassen. Dann miisste auch der folgende Re-
lativsatz so verstanden werden, dass das Ausgesondertsein des Paulus zur
Evangeliumsverkiindigung iiber Gott von Gott in der Schrift vorher ange-
kiindigt wurde. Versteht man jedoch, was inhaltlich einzig méglich ist, den
Genitiv 8eod als genitivus subjectivus oder auctoris und den folgenden Relativ-
satz als Aussage dariiber, dass die von Gott stammende Heilsbotschaft, zu der
Paulus «ausgesondert» wurde, in heiligen Schriften von Gott durch die Pro-
pheten vorher angekiindigt wurde, kann ebayyéiiov hier nicht auch den Akt
der Verkundigung, sondern nur konkret die Heilsbotschaft, die von Gott
stammt, meinen.

Die Vorstellung, dass das Nomen zur gleichen Zeit sowohl ein Abstrak-
tum wie auch ein Konkretum ist, ist also nach unserer, in den Fussstapfen von
Theodor Zahn sich bewegenden Argumentation das Produkt einer Konstruk-
tion. In der Selbstvorstellung als «berufener Apostel» (so sonst nur in I Kor
1,1) fasst der Absender zwar zusammen, was andernorts durch zahlreiche N-
herbestimmungen (vgl. nur Gal 1,1) oder narrativ (vgl. Gal 1,111f.) dargelegt
wird, namlich, dass er sich als vom Himmel her berufener und beauftragter
Gesandter Christi versteht. Und eng verbunden damit ist die Funktion der
missionarischen und gemeindegriindenden Evangeliumsverkiindigung unter
den Vélkern: das evayyerilesBar (vgl. nur Rom 1,14f.; 15,20; Gal 1,16). Die
erliuternde Apposition ausgesondert fiir das Evangelium Gottes ist aber nicht
auf seine Rolle als Gesandter oder Missionar allein bezogen, sondern erklart,
welche Stellung mit dem Sklavenverhiltnis zum Gesalbten Jesus (als dem
«Herrn»; vgl. Rém 1,4) und der Berufung zum Apostel verbunden ist, nim-
lich herausgenommen und bestimmt zu sein fiir das Evangelium Gottes. Das
Adjektiv hebt nicht den Akt, sondern das Ergebnis, den gegenwirtig noch
wirkenden Zustand hervor: Paulus ist ein Experte des Evangeliums, nicht nur
einer seiner Verkiindigung. In der LXX wird das Verb aoopilw oft zur Kenn-
zeichnung der Auswahl, Unterscheidung, Heraushebung, Separation und Be-
stimmung fiir besondere Zwecke gebraucht, nicht zuletzt im Zusammenhang
des Priester- und Opferkults, aber auch im Blick auf die Rolle von Einzelnen,
Gruppen oder Israel insgesamt. Auffilligerweise fehlt es aber in der LXX im
Zusammenhang von Prophetenberufungen, auf die sich Paulus fiir seine apo-
stolische Berufung durchaus verbunden mit dem Stichwort «aussondern»
sonst als Vorbild beziehen kann (vgl. Gal 1,15%). Es schwingt in ihm jeden-

% Auch in Apg 13,2 wird das Verb aussondern im Zusammenhang mit der durch den
gottlichen Geist bestimmten Beauftragung zur Mission gebraucht. Paulus selbst ver-
wendet es in Gal 1,15 mit Anklang an prophetische Berufungen (Jer 1,5; Jes 49,1) ein



18 Ekkehard W. Stegemann

falls ein Unterton von (priesterlicher) Heiligung oder Weihung fiir etwas (ein-
schliesslich des Gegenteils, also der Ausschliessung fiir bestimmte Zwecke)
mit, und zwar hier nicht zufillig verbunden mit dem Evangelium als Heils-
botschaft, das «priesterlichen» Dienst verlangt (vgl. auch die kultische Meta-
phorik in Rém 1,9; 15,16).

Dieser dritte Aspekt in der Selbstvorstellung trigt das Achtergewicht und
die Rolle, die Paulus als einer, der nicht der gemeindegriindende Missionar
bzw. Apostel der Adressaten in Rom ist, gleichwohl ihnen gegeniiber bean-
sprucht: Er ist fiir die Heilsbotschaft von Gott ausgesondert worden, also de-
ren Mittler, auch unabhingig davon, ob er der Gemeindegriinder war. Er
steht mithin in einer einzigartigen Beziehung zur himmlischen Heilsbot-
schaft. Diese ist zwar von seiner apostolisch-missionarischen Aufgabe unter
den Volkern nicht zu trennen, aber nicht unbedingt immer an Adressaten
und Adressatinnen seiner missionarischen Gemeindegriindungen gebunden.
So deutlich darum seine Aufgabe als «Vélkerapostel» (Rém 11,13) die ist zu
«evangelisieren», also das Evangelium missionarisch zu verkiindigen, so deut-
lich gilt das «nicht dort, wo Christus schon bekannt gemacht worden ist»
(R6m 15,20). Deshalb war es zwar einst durchaus seine Absicht, auch in Rom
zu «evangelisieren». Doch wurde er daran gehindert, und zwar gerade deswe-
gen, weil er andernorts, wo Christus noch nicht gepredigt wurde, apostoli-
sche Mission betrieben hat (vgl. Rom 1,13-15; 15,20ff.). Aber sofern die Adres-
saten und Adressatinnen in Rom, auch wenn sie sich nicht seiner Mission ver-
danken, im Bereich der Sendung zu den Vélkern sich befinden, beansprucht
er sie als solche, die Teilhaber der Sendung zu den Volkern sind (Rom 1,5), fiir
deren Ausrichtung nun in der Tat er der von Gott berufene «Volkerapostel»
(Rom 11,13) ist.

Angelika Reichert hat mit Recht darauf hingewiesen, dass «von einem Verfasser, der sich
vor den Adressaten als <ausgesondert zum Evangelium Gottes> entwirft und darin seine
kommunikationseréffnende Selbstreprisentation gipfeln lisst, ein diesbeziigliches sprach-
liches Handeln zu erwarten (ist)».”® Und in der Tat geschieht dies ja schon in dem thema-
tischen Priludium in R6m 1,2-4 und dann vor allem im thematischen Erdffnungssatz fiir
das Briefkorpus in Rom 1,16 selbst. Es ist das Evangelium (die Heilsbotschaft und deren
Inhalt), das Paulus im Brief in seiner Bedeutung als Gottes rettende Kraft fiir alle, Juden
und Hellenen, darlegt. Nur ist das eben nicht eine Evangeliumsverkiindigung im Sinne der
apostolisch-missionarischen Gemeindegriindung. Angelika Reichert meint, weil sie in «der
Verwendung des Ausdrucks evayyéiiov in 1,1 ... beide Bedeutungskomponenten, Verkiin-

zweites Mal fiir sich selbst: Von Mutterleib an war er von Gott ausgeschieden bzw.
bestimmt oder «geweiht» worden zu dem, wozu er durch gottliche Gnade dann auch
aufgrund der «Offenbarung des Gottessohnes» (gemeint sein diirfte die Auftragsvi-
sion) berufen wurde (Gal 1,151.).

% A. Reichert, Der Romerbrief als Gratwanderung. Eine Untersuchung zur Abfassungs-
problematik (FRLANT 194), Géttingen 2001, 110.



Wird evayyéhov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 19

digungshandeln und Verkiindigungsinhalt, realisiert»*! findet, dass der Verfasser nun in sei-
nem Schreiben ein «briefliches evayyerilecbar»*? an den Adressaten vollzieht. Gerade das
widerspriche jedoch dem Respekt, den der Absender vor ihnen als schon «Berufenen fiir
Jesus Christus», «Gottgeliebten» und «berufenen Heiligen» (Rom 1,6f.) ausdriickt, und
dem, was er sich in der «Nichteinmischungsklausel» in Rom 15,20 ausdriicklich als Ehre
anrechnet, nimlich kein evayyehilecBor dort zu iiben, wo Christus schon bekannt ge-
macht wurde, damit er nicht auf einem fremden Fundament aufbaue. Das, was das Beson-
dere im Verhiltnis des Absenders zu den Adressaten und Adressatinnen im Brief nach
Rom ist, nimlich dass Paulus nicht ihr Apostel ist, muss beachtet werden. Auch die (von
mir frither auch geteilte) Vorstellung, dass Paulus als «Vélkerapostel» gewissermassen eine
iberregionale apostolische Amtsautoritit beansprucht, die schon von anderen gegriindete
Gemeinden unter den Vélkern einschliesst, ist konstruiert, sofern sie nicht die Differenz
beachtet, die zwischen einer Beanspruchung Roms als Teilnehmer an der Sendung zu den
Vélkern, also konkret einer zukiinftigen Mission (in Spanien) unter der Agide von Paulus,
und einer Autorititsbeanspruchung als Apostel besteht. Paulus reduziert sein Selbstver-
standnis auch nicht auf sein Apostelsein. Diese Rolle ist vielmehr, wie zuletzt Christine
Gerber dargelegt hat, immer mit einer gemeindegriindenden Pioniermission, eben mit
dem evoyyerileobor, an und unter den Volkern verbunden.® Dariiber hinaus und auch
unabhingig davon ist er jedoch «Sklave des Gesalbten Jesus», also einer, der analog zu den
Propheten oder anderen grossen Gottesdienern und -dienerinnen (Lk 1,48) Diener von
Christus ist, der Gott als «<Herr iiber alle» in der Endzeit reprisentiert.* Zu dieser Indienst-
nahme gehort entscheidend, dass er fiir Gottes Heilsbotschaft bestimmt wurde.

Bemerkenswert ist darum, wie Paulus sich gerade im Rémerbriefeingang in differen-
zierten Rollen vorstellt. Die mit der Beschlagnahme durch Christus und fiir das Evangeli-
um Gottes verbundene Berufung zum Apostel impliziert den Empfang von «Gnade» und
die «Sendung zum Glaubensgehorsam unter allen Volkern» (R8m 1,5), beschrinkt sich
aber nicht darauf. Deshalb gibt er den Adressaten auch zu verstehen, dass er durchaus vor-
hatte, in Rom, der Kapitale der V6lkerwelt, wie unter den iibrigen Vélkern eine missiona-
rische Frucht zu gewinnen, daran aber gehindert wurde (Rém 1,13). Fiir diesen in der Ver-
gangenheit gehegten Plan gibt die Asyndese in Rom 1,14{. eine Begriindung. Der Plan be-
ruhte nicht nur auf dem verpflichtenden Mandat gegeniiber den Vélkern, sondern auch auf
eigener Geneigtheit. Auch und gerade in Rom zu «evangelisieren» ist etwas, was dem
«Volkerapostel» (R6m 11,13) zukommt. Dass es dazu in Rom jedoch nicht gekommen ist,
steht auf einem anderen Blatt und hat jedenfalls nichts damit zu tun, dass er sich etwa fiir
die Heilsbotschaft schimt (Rém 1,16a).

Im Romerbrief wird vor allem auch mit der oft als seltsam empfundenen
Wendung «das Evangelium Christi erfiillen» in 15,19 der Sinn eines nomen ac-
tionis verbunden.? Nur geht es hier sicher nicht um eine missionarische Ver-
kiindigung, die ja nach allem, was wir wissen, nicht in Jerusalem (und auch

51 Reichert, Der Romerbrief, 110, Anm. 40.

52 Reichert, Der Romerbrief, 144 u.5.

3 Vgl. Gerber, Paulus, 1191f.

> Vgl. Gerber, Paulus, 142ff.

5% Kritisch aber etwa Haacker in seinem Kommentar: «Bedeutet nAnpdéw mit dem Evan-
gelium als Objekt iberhaupt «missionieren>?» (R6mer, 308). Seine eigene Erklirung
tberzeugt jedoch nicht.



20 Ekkehard W. Stegemann

nicht in Illyrien) durch Paulus stattgefunden hat. Vielmehr diirfte das Stich-
wort tAnpdo im Zusammenhang mit der Selbstbezeichnung als «Aeirtoupydc
des Gesalbten Jesus fiir die Volker» und der Beschreibung dieser Rolle als
«priesterliche Verwaltung des Evangeliums (der Heilsbotschaft) Gottes» in
15,16 stehen. Dass er «das Evangelium erfiillt hat», meint dann, dass er seiner
Dienstpflicht fiir das thm anvertraute Evangelium in Richtung auf die Vélker
(vgl. Rom 1,14) im Osten des Reiches nachgekommen ist.*® Rom 15,191 ist
deshalb ein gutes Beispiel dafiir, dass Paulus zwischen Nomen und Verb sehr
deutlich unterscheidet. In R6m 10,15f. begegnet kontextuell derselbe Wechsel
vom «Verkiindigen der Heilsbotschaft» (10,15; 10,16b) zur «Heilsbotschaft»
selbst (10,15a). Denn es handelt sich bei der Feststellung, dass «nicht alle der
Heilsbotschaft (dem Evangelium) gehorsam geworden sind», darum, dass der
Gehorsam gegeniiber dem gottlichen Wort (bzw. seiner Offenbarung; vgl.
10,3), das die Evangeliums-Boten verkiindigen oder predigen, verfehlt wurde.

5. Phil 1,5.12; 2,22; 4,3.15

Hier sollen noch summarisch solche Stellen besprochen werden, die sich auf
die Ausbreitung des Evangeliums als Heilsbotschaft und die missionarische
Arbeit als Dienst an der Heilsbotschaft beziehen. Besonders hiufig finden
sich Belege dafiir im Philipperbrief.

Im Briefeingang erinnert Paulus in Anrede an «eure Gemeinschaft hin-
sichtlich des Evangeliums vom ersten Tag an bis jetzt» (Phil 1,5). Was ist da-
mit gemeint? Oft versteht man dies als «Teilhabe» an oder «Gemeinschaft»
mit der Evangeliumsverkiindigung des Paulus. Doch wenn das «Mitwirken an
der Evangeliumsverkiindigung»* im Blick wire, wire merkwiirdig, dass dies
«vom ersten Tag an» geschehen sein soll. Das wire dann doch des Hyperboli-
schen zuviel. Dagegen spricht auch die Konstruktion mit der Priposition eic.
Eher wiirde man dann die Priposition év oder eine Konstruktion mit dem
Genitiv erwarten. Zuzugeben ist jedoch, dass die «Verbundenheit im» oder
«mit dem Evangelium»® als Heilsbotschaft auch besser mit einer Genitivkon-
struktion ausgedriickt worden wire. Niher liegt darum, dass durch den Ge-
nitiv Yu@v die von den Adressaten und Adressatinnen ausgebende Gemein-
schaft mit den Absendern angezeigt wird, und zwar «in Bezug auf das Evan-
gelium». Von eben einer solchen, von Makedonien und Achaia hergestellten
kowwvia beziiglich der Armen unter den Heiligen in Jerusalem, also im Sinne

% Zu dieser Bedeutung von mAnpde (auch verbunden mit Aettovpyia) vgl. F. Preisigke,
Worterbuch der griechischen Papyrusurkunden mit Einschlufl der griechischen
Inschriften, Aufschriften, Ostraka, Mumienschilder usw. aus Agypten, hg.v. E. Kief3-
ling, II. Band, Berlin 1927, s.v. iAnpéo, Sp. 320f.

7 Vgl. nur J. Gnilka, Der Philipperbrief (HThK X/3), Freiburg/Basel/Wien 21976, 45.

8 So N. Walter in: N. Walter, E. Reimuth, P. Lampe, Die Briefe an die Philipper, Thes-
salonicher und an Philemon (NTD 8/2), Géttingen 1998, 33.35.



Wird evayyéiov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 21

einer «Besitzgemeinschaft»*, spricht Paulus bekanntlich im Zusammenhang
der Kollekte Griechenlands fiir Jerusalem (Rom 15,26ff.; vgl. IT Kor 8,4%9),
und zwar auch hinsichtlich einer Reziprozitit in der Verpflichtung von Emp-
fangen von «geistlichen Giitern» auf der Seite der Vélker und vom Zuriicker-
stattetbekommen «in fleischlichen Dingen» auf Seiten der Heiligen in Jerusa-
lem. Vor allem ist davon auch in dem Abschnitt 4,10ff. im Briefschluss des
Schreibens an die Philipper® die Rede, wo Paulus einerseits die empfangene
Gabe «quittiert» (4,18)¢? und andererseits daran erinnert, dass «<am Anfang des
Evangeliums, als ich von Mazedonien aus aufgebrochen bin, keine Gemeinde
mit mir gemeinsam eine Aufrechnung von Geben und Nehmen teilte (¢xot-
vavnoev) als ihr allein» (Phil 4,15).%® Der entscheidende Punkt in Phil 1,5 ist
dann, dass die «Besitzgemeinschaft von euch» nicht einfach einen Austausch
an der Heilsbotschaft, sondern «beziiglich der Heilsbotschaft» meint. Was
Paulus als Gaben von den Philippern im Gefingnis durch Epaphroditus erhal-
ten hat (Phil 4,18 bestitigt er den Empfang), ist Austausch fiir das Evangeli-
um, das er ihnen vermittelte. Einen solchen Austausch gab es «vom ersten Tag
an bis jetzt», da er in Haft ist. Er deutet das in Phil 4,18 auch als «Wohlgeruch,
angenehmes Opfer, (das) Gott wohlgefillig (ist)», mithin in einer Kultmeta-
phorik, in der er seine Rolle als die eines mit Gott vermittelnden Priesters
sieht (vgl. auch Rom 15,161f.). Die Vorstellung ist also, dass Paulus, von Gott
mit dem Evangelium betraut, dieses an die Philipper vermittelt, selbst Unter-
stiitzung zuriick bekommt, diese aber dann auch als an Gott gerichtetes Opfer
interpretiert. Der Kreislauf bzw. der Austausch beziiglich der géttlichen
Heilsbotschaft wird so gewissermassen geschlossen.

Was heisst das fur die Wendung «Anfang des Evangeliums» in Phil 4,152
Hier jedenfalls scheint die These, dass ebayyéiiov immer ein Konkretum ist,
zu scheitern. Denn zwar blickt Paulus nicht auf den «Anfang der Evangeli-
umsverkiindigung» in Philippi, aber auch nicht auf den Anfang seiner Evan-
geliumsverktundigung tberhaupt, sondern auf die Zeit, da er von Mazedonien
aus aufgebrochen ist. Denn am besten {ibersetzt man doch etwa so: «Ihr wisst
aber, gerade® ihr, ihr Philipper, dass zu Anfang® des Evangeliums, da ich von

% Vgl. auch die Belege dafiir bei Preisigke, Worterbuch der griechischen Papyrusurkun-
den , s.v. kowvovia, Sp. 815.

6 Hier werden freilich jeweils die Empfinger mit der Priposition eig eingefiihrt.

61 Den Zusammenhang des Prodmiums mit 4,10-20 stellt auch P. Wick, Der Philipper-
brief. Der formale Aufbau des Briefs als Schliissel zum Verstindnis seines Inhalts
(BWANT 135), Stuttgart 1994, 141, heraus.

62 Vgl. Wick, Der Philipperbrief, 130f.

6 Dass Phil 1,5 und 4,15 die besondere Besitzgemeinschaft zwischen Paulus und den
Philippern meint, hat zuletzt wieder Gerber, Paulus, 241, vertreten; vgl. Wick, Der
Philipperbrief, 140f.

¢ Das xat ist betonend.



22 Ekkehard W. Stegemann

Mazedonien aus auszog ..». Zu dieser Zeit, in der er in einem Aus-
tauschverhialtnis mit den Philippern stand, und zwar mit ihnen als der einzi-
gen Gemeinde, kann nun kaum das gehdren, was in 4,16 erwihnt wird. Die
Unterstiitzungsbeitrige der Philipper, die ihn auch in Thessalonich das eine
oder andere Mal erreicht haben, beziehen sich ja noch auf die Zeit in Mazedo-
nien. Dann liegt aber so etwas wie eine nachtrigliche Vervollstindigung der
Aufzihlung der thm gesandten Gaben vor.® Phil 4,15 bezieht sich jedoch
schon zeitlich auf die Missionsarbeit ausserhalb und ausgehend von Mazedo-
nien, also wohl auf die Pioniermission in Achaia. Es wird ja auch in II Kor
11,9 eine Unterstiitzung aus Mazedonien erwihnt, die ihn in Korinth erreich-
te. Nur heisst das nicht zwingend, dass «<zu Anfang des Evangeliums» den An-
fang der Missionsarbeit denotiert, auch wenn die Wendung ihn konnotiert.
Vielmehr denkt Paulus, wie oft bemerkt, offenbar auch (auch!) in Missionsge-
bieten, die nach rémischen Provinzen abgesteckt werden. Mit dem Wechsel
von Mazedonien in eine neue romische Provinz, Achaia, bringt Paulus eben
auch die Heilsbotschaft, die mit ihm kommt, dorthin. Damit aber beginnt
auch der oben genannte Kreislauf, der sich jedoch auch ohne den fiir das Ver-
hiltnis zu Philippi charakteristischen «Besitzaustausch» vollziehen kann. Die
gebiets- oder provinzweise Ausbreitung der Mission bedeutet fir Paulus vor
allem, dass das Evangelium als rettende Heilsbotschaft an einem Ort und zu
einer Zeit ankommt und wirkt (vgl. oben zu I Thess 1,5ff. und noch II Kor
2,12), wo Christi Name eben noch nicht bekannt gemacht worden ist (vgl.
Rom 15,20). Dementsprechend kann Paulus in II Kor 10,12ff. diejenigen als
«masslos» und «grenzenlos» kritisieren, die sich nicht an den ihnen von Gott
gesetzten Kanon halten. Dies aber bedeutet im Blick auf Korinth und Paulus,
dass er zuerst dort hingelangt ist (V. 13) und dass er (mit seiner Missionsgrup-
pe) «bis zu euch», den Korinthern, «mit dem Evangelium des Gesalbten ge-
kommen» (V. 14) ist. Und natiirlich impliziert das, dass er die korinthische
Gemeinde missionarisch gegrundet hat. Aber im Vordergrund der Argumen-
tation steht, dass mit Paulus die Heilsbotschaft zum ersten Mal nach Korinth
gekommen ist.

Umgekehrt kann darum sogar auch der Umstand, dass Paulus im Gefing-
nis ist, bedeuten, dass es dadurch «eher zu einem Fortschreiten des Evangeli-
ums gekommen ist» (Phil 1,12). Man sollte hier nicht vorschnell eintragen,
dass ihm die Gefangenschaft Gelegenheit gab, missionarischen Erfolg zu ha-
ben, wie etwa 1m Fall des Onesimus, der sein «Kind» ist, das er «in seinen Fes-
seln gezeugt hat» (Phlm 10). Zunichst erldutert Phil 1,13 den Fortgang damit,
dass seine «Fesseln in Christus bekannt geworden sind im ganzen Pritorium

6 Das év apyf diirfte zusammen mit dem folgenden 6te-Satz schlicht meinen: Zu
Beginn, als.

6  Darauf weist auch das xoi hin. Es diirfte hier eine Ellipse vorliegen: Nicht zu verges-
sen, dass ich auch, als ich in Thessalonich war ...



Wird evayyéhov bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht? 23

und bei allen {ibrigen». Gnilka deutet das mit Recht so, dass Pauli Haft nach
gewisser Zeit endlich offentlich, nimlich Teil eines Gerichtsverfahrens wur-
de, das ihm Gelegenheit gab zur 6ffentlichen «Apologie» und «Bekriftigung»
der Heilsbotschaft (Phil 1,7.16). Wenn dieses Bekanntwerden seiner Fesseln
«in Christus» geschah, so ist das dem vergleichbar, dass er nach Troas beziig-
lich der Heilsbotschaft iiber Christus gekommen ist und ihm «Tiiren ge6ffnet
wurden 1im Herrn» (II Kor 2,12). Das Fortschreiten des Evangeliums als
Heilsbotschaft besteht hier also gerade darin, dass Paulus als dessen Triger
und Vermittler 6ffentlich auftritt als solcher; denn das Evangelium kann
kaum inhaltlich anwachsen.®® Das ist kaum Evangeliumsverkiindigung. Die-
ser Sinn verbindet sich streng genommen auch nicht mit der folgenden Erliu-
terung in Phil 1,14 und mit den daran anschliessenden Versen. Hier redet Pau-
lus vom «furchtlosen Sagen des Wortes» bzw. der 6ffentlichen Verkiindigung
Christi. Dass das 6ffentliche Eintreten fir Christus als den von Gott erhohten
Herrn im Himmel auch missionarische Absicht haben kann und soll, soll
nicht ausgeschlossen werden. Entscheidend ist jedoch, dass Christus als dieser
Herr 6ffentlich bekannt wird, und zwar im doppelten Sinne des Wortes. Der
Fortschritt, der nach Phil 1,25 im Glauben stattfindet, findet nach Phil 1,12
in der Herstellung einer grosseren und geradezu forensischen Offentlichkeit
fiir das Evangelium in der Person des Paulus statt.

Zwischen Denotation und Konnotation unterscheiden muss man schliess-
lich auch in Phil 2,22; 4,3 und II Kor 8,18: Timotheus hat nach Phil 2,22 mit
dem Apostel wie ein Kind mit dem Vater «an der Heilsbotschaft Dienst gelei-
stet» und nicht einfach nur an der Verkiindigung derselben. Phil 4,3 werden
Euodia und Syntyche und I Kor 8,18 der Begleiter von Titus nicht einfach als
Mitarbeiter an der missionarischen Verkiindigungsarbeit gekennzeichnet,
auch wenn sie das natiirlich sind. Doch Euodia und Syntyche haben mit Pau-
lus und anderen zusammen wegen der Heilsbotschaft (und nicht einfach nur
wegen der Verkiindigung) gekimpft. Und das Lob des Begleiters von Titus er-
geht wegen der Heilsbotschaft (und nicht einfach nur wegen der Verkiindi-
gung) durch alle Gemeinden.

V. Kurzes Fazit

Das Lexem evayyéhiov versteht man entsprechend der griechischen Wortbil-
dung auch im paulinischen Sprachgebrauch immer als Konkretum. Die Auf-
fassung, wonach es an bestimmten Stellen ein nomen actionis sein und also die

¢ Vgl. Gnilka, Der Philipperbrief, 56f. Die klassische andere Lesart, wonach bekannt
wurde, dass Paulus «als Christ» die Fesseln trigt, findet sich etwa bei Walter, Die
Briefe an die Philipper, 37f.

68 Vgl. auch Wick, Der Philipperbrief, 86.



24 Ekkehard W. Stegemann

Titigkeit der Verkiindigung bezeichnen soll, beruht auf einer Eintragung aus
dem konnotativen Umfeld des Lexems und/oder der exegetischen Zielspra-
che. Zugleich wird dabei ein Bild von Paulus wirksam, das Aspekte der pau-
linischen Selbstdarstellung ausblendet, die nicht zuletzt im Rémerbrief in den
Vordergrund treten. Insbesondere reduziert es das Verhiltnis, das Paulus von
sich zu Christus und zu Gott und damit zum gbayyéAov entwirft, auf die mis-
sionarische Griindungsarbeit, das evayyerilecOat, und die «Nacharbeit». Das
Evangelium, fiir das Paulus sich durch Gott bestimmt sieht, ist Teil einer Sen-
dung, fiir die Paulus der von Gott letztlich verantwortliche Beauftragte ist.
Auch die Gemeinden, fiir die er nicht der Apostel und Gemeindegriinder ist,
sind Teil der Sendung, sofern sie unter den Volkern sich befinden. Die Bin-
dung von Paulus an Gott und Christus vermittelt sich tiber das Evangelium.
Sie bezieht sich auf eine Sendung zu den Volkern, an der auch Gemeinden aus
oder unter den Volkern teilnehmen, die nicht selbst Objekt seiner missiona-
rischen Verkiindigung waren. Das Evangelium, die Heilsbotschaft, fiir die er
«ausgesondert» worden ist, ist in der Sendung zu den Vélkern auszurichten,
aber nicht dasselbe wie deren Ausrichtung.

Abstract

The Greek word edayyéhiov is usually understood to mean the message and its content or
the wording of the gospel in Paul’s letters. Sometimes, though, it denotes the proclamation
of this message. Although Greek nouns ending with -1ov are not abstract nouns or nomina
actionis, Paul - according to some scholars - is supposed to have used evayy£iiov in certain
places to indicate the action of preaching the gospel. However, in Paul’s usage the word
does not always denote the message and its content. There are certain contextual verbs or
nouns used in connection with edayyéiov that necessarily imply that it is being employed
as the object of an action (of preaching). The reading of ebayyéiiov as an abstract noun was
especially influenced by the image of Paul as a missionary (apostle) who was preaching the
gospel in order to found communities of Christ. The article explains that Paul’s relation to
the gospel is to be distinguished from his preaching of it. It argues that when Paul is called
the «apostle by God’s calling» this does not only mean that he is called upon to preach the
gospel as a missionary, but that he is set apart for the gospel itself (Rom 1:1).

Ekkebard W. Stegemann, Basel



	Wird ευαγγελιον bei Paulus auch als nomen actionis gebraucht?

