Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 4

Artikel: Pneumatologische Anséatze in der gegenwartigen pfingstlichen
Theologie : Konvergenz und Divergenz

Autor: Wenk, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877911

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pneumatologische Ansitze in der gegenwirtigen
pfingstlichen Theologie

Konvergenz und Divergenz

1. Pneumatologie als Erfabrung Gottes

Den Abschnitt iiber die Pneumatologie beginnt Hirle in seiner Dogmatik mit
der Aussage: «Die Beschiftigung mit dem Heiligen Geist ... liegt fiir die mei-
sten (westlichen) Christen, sofern sie nicht einer Pfingstkirche angehdren
oder der charismatischen Bewegung nahe stehen, eher am Rande als im Zen-
trum ihres Interesses.»! Unmittelbar nach dieser These wendet er sich der Fra-
ge zu, wie und vor allem wo der Ansatzpunkt sei, um iiber den Geist nachzu-
denken. Als Moglichkeiten zihlt er das Offenbarungsverstindnis, die Chri-
stologie und die Soteriologie auf.?

Ganz anders lautet Jiirgen Moltmanns Urteil zur gegenwirtigen Diskussi-
on rund um die Pneumatologie: «An die Stelle der so genannten <Geistverges-
senheit> trat eine wahre Geistbesessenheit.»* Trotz der Vielzahl an pneumato-
logischen Arbeiten beklagt Moltmann, dass es nach wie vor zu keinem neuen
Paradigma innerhalb der Pneumatologie gekommen sei. Die meisten Arbei-
ten stellten lediglich eine Fortsetzung oder Erweiterung der bekannten Ansit-
ze dar, ob nun innerhalb der katholischen Gnadenlehre oder im protestanti-
schen Schema von «Wort und Geist». Zudem seien die Geisterfahrungen der
Pfingstbewegung und der charismatischen Bewegungen kaum beachtet wor-
den.* Aufgrund dieser Einschitzung wihlt Moltmann dann fiir seinen Ansatz
einer Pneumatologie nicht das objektive Wort der Verkiindigung (oder das
Nachdenken tiber den Geist), sondern die personliche und gemeinsame Erfah-
rung des Geistes, im Besonderen die Gotteserfahrung in der menschlichen Le-
bens- und Selbsterfahrung. Er kritisiert allerdings auch den heutigen wissen-
schaftlichen Erfahrungsbegriff, weil gemdss diesem der Mensch zwar aktiv

! W. Hirle, Dogmatik, Berlin 1995, 357.

2 Ebd. Jedoch erwihnt Hirle die Ekklesiologie nicht als mdglichen Ansatzpunkt einer
Pneumatologie, obwohl der «Geist der Gemeinschaft» als solcher hier eine wesentli-
che Rolle spielt. Vgl. z.B. die Arbeit von H. Miihlen, Der Heilige Geist als Person in
der Trinitdt, bei der Inkarnation und im Gnadenbund. Ich - Du - Wir (MBTh 26),
Miinster 1980, oder J. Moltmann, Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur
messianischen Ekklesiologie, Miinchen 1975.

3 ]. Moltmann, Der Geist des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, Miinchen
1991, 13.

+ Ebd. 13%

ThZ 4/62 (2006) S. 530-549



Pneumatologische Ansitze in der gegenwirtigen pfingstlichen Theologie 531

sein Wissen und Kénnen erweitere - die Erfahrung ist somit konstitutiv fiir
das menschliche Selbstbewusstsein —, andererseits aber das menschliche Sub-
jekt in seinem Selbstbewusstsein nicht passiv durch eine Erfahrung konstitu-
iert werde: «Der Erfahrungsbegriff wird auf die Beherrschung der Natur zum
Nutzen fiir das menschliche Leben reduziert. ... Gibt es [jedoch] keine Erfah-
rung des Anderen, die das Selbst verandert, dann gibt es im Grunde tberhaupt
keine Erfahrung.»® Diese Erfahrung des Anderen ist fiir Moltmann die Got-
teserfahrung, welche jedoch «nicht auf die Selbsterfahrung des menschlichen
Subjekts beschrinkt [ist], sondern ein konstitutives Element auch in der Du-
Erfahrung, in der Gemeinschaftserfahrung und in der Naturerfahrung [bil-
det].»® Laut Moltmann «macht man solche Erfahrungen nicht», sondern sie
machen etwas mit uns; sie werden vom Menschen sinnlich wahrgenommen,
und der Mensch bemerkt die Veranderungen, die sie an ihm bewirken. Sie ha-
ben zudem immer einen Aussenbezug und einen Innenbezug: die Wahrneh-
mung des Geschehens und die Wahrnehmung der Selbstverinderung.”
Ahnlich wie bei Moltmann setzt die pfingstliche Pneumatologie nicht bei
der theologischen Reflexion der Kirche an, sondern bei der Erfahrung der un-
mittelbaren Gegenwart Gottes durch den Geist im Leben der Kirche und der
Welt.8 So besteht zwischen dem Postulat und dem Ansatz Moltmanns fiir sei-
ne Pneumatologie und pfingstlicher Theologie eine gewisse Affinitit. In der

5 Ebd. 43f. Ahnlich Anna Maria Aagaard: «Geist ist von vornherein ein Begriff theolo-
gisch gedeuteter Erfahrung. Nicht tiber kosmologische Spekulationen oder iiber
anthropologische Definitionen kommt der Gottesglaube zu Aussagen iiber den Geist,
sondern iiber wielerlei geschichtliche Evfabrungen mit Ermdchtigung zur Neubeit des
Lebens ... Zum Geist verhilt der biblische Mensch sich nicht theoretisch, sondern
praktisch.» (A.M. Aagard, Die Erfahrung des Geistes, in: O.A. Dillschneider u.a.
[Hg.], Theologie des Geistes, Giitersloh 1980, 17). So neuerdings auch der katholisch-
charismatische Neutestamentler Norbert Baumert: «Gottes Heilswirken beginnt
immer mit Taten, dann kommen die deutenden Worte. So steht bei der Frage nach
dem Geist am Anfang nicht eine Geistlehre, sondern das Wirken des Heiligen Geistes»
(N. Baumert, Charisma - Taufe - Geisttaufe. Normativitit und persdnliche Berufung,
Bd. 2, Wiirzburg 2001, 11).

¢ Ebd. 48.

7 Ebd. 36f.

" So z.B. David Petts, der argumentiert, dass in der Pfingstbewegung die Erfahrung mit
dem Heiligen Geist jedweder theologischen Reflexion iiber den Geist vorausging (D.
Petts, The Holy Spirit. An Introduction, Mattersey 1998, 1). Siehe auch V.M. Kirk-
kiinen, Pneumatology. The Holy Spirit in Ecumenical, International and Contextual
Perspective, Grand Rapids 2002, 89-94. Innerhalb der Pfingstbewegung wird z.B. auch
damit argumentiert, dass auch die Schrift das Ergebnis einer Geisterfahrung sei, wel-
che in phinomenologischer Sprache wiedergegeben werde (H.M. Ervin, Hermeneu-
tics. A Pentecostal Option, Pneuma 3.2 [1981] 11-25). Zur neueren Diskussion iiber
die Rolle der Erfahrung innerhalb pfingstlicher Theologie siehe: F.D. Macchia, Bapti-
zed in the Spirit. A Global Pentecostal Theology, Grand Rapids 2006, 49-60.63.



532 Matthias Wenk

Auseinandersetzung mit diesem Ansatz gilt es jedoch zu beachten, dass jede
religidse Erfahrung innerhalb eines symbolischen Systems (symbolisches
Universum) geschieht, das tief verwurzelte und gemeinsam geteilte Werte
und Glaubensiiberzeugungen beinhaltet.? Fiir diese Untersuchung wird des-
halb davon ausgegangen, dass der Aussenbezug, die Gotteserfahrung (kollek-
tiv und individuell), welche in diesem Zusammenhang dem Geist zugeordnet
wird, immer gedeutete Erfahrung ist und innerhalb eines bestehenden symbo-
lischen Systems geschieht, welches sich aber als Folge der gemachten und ge-
deuteten Erfahrung auch verindern kann."

Im Folgenden soll untersucht werden, a) was als der jeweilige Aussenbezug
pfingstlicher Geisterfahrung dargestellt wird, b) welche Selbst-, Du-, Gemein-
schafts- und Naturerfahrungen darin theologisch zur Sprache kommen (Molt-
manns Kategorie des Innenbezugs), c) inwieweit der von Moltmann geforder-
te Paradigmenwechsel in der pfingstlichen Pneumatologie verkorpert wird,
und d) worin pfingstliche Pneumatologie sich vom Ansatz Moltmanns unter-
scheidet. Ausgangspunkt der folgenden Uberlegungen ist jeweils der Aussen-
bezug, die Geistmanifestation (Primirerfahrung; die Wahrnehmung und
Deutung des Geschehens), wie sie in pfingstlicher Pneumatologie diskutiert
wird. Die Frage nach dem Innenbezug ist dann zugleich die Frage nach der
sekundiren Erfahrung, die Frage nach der erlebten Verinderung und nach
den theologischen Kategorien, mit welchen diese Erfahrung reflektiert wird.
Die Unterscheidung zwischen Aussen- und Innenbezug der Geisterfahrung
ermdglicht es, zentrale Themen pfingstlicher Pneumatologie wie z.B. Geist-
taufe oder Zungenreden aufzugreifen, ohne die pfingstliche Pneumatologie
auf das Phinomenale dieser Erfahrungen zu reduzieren.

®  G. Lindbeck, The Nature of Doctrine, Religion and Theology in a Postliberal Age,
Philadelphia 1984, 89, sowie F.D. Macchia, Christian Experience and Authority of
Faith in the World. A Pentecostal Viewpoint, Ecumenical Trends 31/8 (2002) 122-
126.

Das symbolische Universum und religitse System einer Gemeinschaft umfasst minde-
stens drei Aspekte: 1) das gemeinsame Verstindnis und den gemeinsamen Glauben
beziiglich Gott oder der Gotter; 2) das gemeinsame Selbstverstindnis, inklusive des
kultischen Lebens, wie es in Ritualen und kultischen Handlungen ausgedriickt wird,
3) das gemeinsame Verstindnis der Welt um einen herum; die Wahrnehmung der
Umgebung. Zum Argument, dass in den Lukasschriften der Geist gerade darin eine
sozialethische Dimension hat, dass sich auf Grund der gemachten und gedeuteten
Geisterfahrungen das symbolische Universum der frithen Kirche mindestens teilweise
verindert hat, sieche M. Wenk, Community Forming Power. The Socio-Ethical Role
of the Spirit in Luke-Acts (Journal of Pentecostal theology. Supplement series 19),
London 2004 (reprint).



Pneumatologische Ansitze in der gegenwirtigen pfingstlichen Theologie 533

2. Aspekte pfingstlicher Geisterfabrung

2.1 Vorbemerkungen

Pfingstliche Pneumatologie ist primir lukanisch, oder besser gesagt, sie beruft
sich vorrangig auf die Lukasschriften, um die eigene Erfahrung im Lichte der
Bibel zu interpretieren. D.h. in der pfingstlichen Pneumatologie steht das Ab-
rupte, das Aussergewohnliche im Vordergrund. Paulinische Pneumatologie
mit ithrer Betonung des Stetigen und Bestindigen (Leben und Wandel im
Geist) spielt im Vergleich dazu eine eher untergeordnete Rolle, und da wo
pfingstliche Pneumatologie paulinisch ist, bezieht sie sich vorrangig auf I Kor
12 und 14.1* Dass pfingstliche Pneumatologie so sehr lukanisch ist, hingt mit
ihrer Geschichte zusammen: In den Lukas-Schriften fanden die frithen
Pfingstler ein Erklirungsmodell fiir ihre Erfahrung des tiberraschenden Her-
einbrechens Gottes in ihre Welt. Daraus entstand dann die Betonung der
Geisttaufe, welche beinahe zum Epizentrum pfingstlicher Theologie wurde
und von dem aus alles andere interpretiert wurde und wird.!?

Weil die Geisttaufe fiir die pfingstliche Pneumatologie so zentral ist, wer-
den im Folgenden zuerst die unterschiedlichen Positionen rund um dieses
Thema innerhalb der Pfingstbewegung skizziert sowie der Aussen- und In-
nenbezug dieser Erfahrung, wie er in pfingstlicher Literatur zur Sprache
kommt. Danach werden drei weitere Geisterfahrungen auf ihren Aussen- und
Innenbezug untersucht, welche in pfingstlicher Theologie im Licht der Geist-
taufe neu definiert oder zumindest neu betont werden: Zungenrede, Heilun-
gen und Prophetie.

2.2 Geisttaufe

Die Geisttaufe ist sicherlich das Markenzeichen der Pfingstbewegung und
pfingstlicher Pneumatologie; in seinem neusten Buch versucht Frank Mac-
chia sie als «central distinctive» pfingstlicher Theologie und Spiritualitit her-
vorzuheben.!® Nach Sang-Whan Lee spielt sie zudem eine hermeneutische

11 So heisst z.B. die umfassende neutestamentliche Arbeit des pfingstlichen Theologen
Robert P. Menzies bezeichnenderweise: The Development of Early Christian Pneu-
matology. With spezial reference to Luke-Acts (JSNT.S 54), Sheffield 1991. Rund
80 % des Buches beschiftigen sich denn auch mit lukanischer Pneumatologie (z.T.
auch jiidischer Pneumatologie aus der Zeit des zweiten Tempels, jedoch mit dem kla-
ren Ziel, die These in bezug auf lukanische Pneumatologie zu stiitzen) und nur ca.
20 % mit paulinischer. Die johanneische Pneumatologie, welche ja auch Teil der
«Early Christian Pneumatology» ist, kommt gar nicht zur Sprache.

12 Zu den Anfingen der Pfingstbewegung siehe: C.M. Robeck, The Azusa Street Mis-
sion and Revival. The Birth of the Global Pentecostal Movement, Nashville 2006.

13 Macchia, Baptized in the Spirit, 19-60; vgl. Koo Dong Yun, Baptism in the Holy Spi-
rit: An Ecumenical Theology of Spirit Baptism, Lanham 2003, 23-44.



534 Matthias Wenk

Rolle, durch welche die zentralen Glaubensinhalte pfingstlicher Theologie
(symbolisches Universum) gedeutet werden.!* Im Gegensatz zu anderen Mar-
kenzeichen hat sie allerdings kein einheitliches Erscheinungsbild, wohl des-
halb, weil am Anfang die subjektive Erfahrung stand, die dann im Verlauf der
Zeit und in unterschiedlichen Kontexten unterschiedlich gedeutet wurde.

Vor allem die amerikanisch geprigten Pfingstbewegungen definieren die
Geisttaufe als eine zeitlich und sachlich von der Wiedergeburt getrennte Er-
fahrung. Wihrend nach diesem Verstindnis die Wiedergeburt fiir das Heil des
Menschen entscheidend ist, befahigt die Geisttaufe die Glaubigen zu einem
vollmichtigen Dienst, insbesondere zum missionarisch-evangelistischen
Dienst.!® Diese Deutung der Geisttaufe hat ithre Wurzeln in den {riithsten An-
fingen der Pfingstbewegung:

The Baptism of the Holy Ghost does not consist in simply speaking in tongues. No. It

has much more grand and deeper meaning than that. It fills our souls with the love of

God for lost humanity and makes us much more willing to leave home, friends and all
to work 1n his vineyard, even if it be far away among the heathen.!¢

Grundlegend fur diese Sicht ist das Verstindnis von Pfingsten (Apg 2) als Er-
fahrung der Jiinger, welche sie fiir ihre Aufgabe ausriistete. Plingstliche Theo-
logen finden in ihrem Verstindnis von Apg 2 als Bevollmichtigung zum
Dienst? viel Unterstiitzung bei Exegeten wie Hermann Gunkel'® und Eduard
Schweizer!, fiir die der Geist bei Lukas donum superadditum ist und vor allem
prophetisches Reden und Mission inspiriert.?

Allerdings gibt es bereits bei den frithen Pfingstlern nebst der gemeinsa-
men Betonung der Geisttaufe als Bevollmichtigung zum Dienst auch unter-
schiedliche Akzentuierungen: In Bewegungen mit einem wesleyanischen Hei-
ligungshintergrund wird sie als eine Dritterfahrung nach Wiedergeburt und

4 Sang-Whan Lee, Pentecostal Prophecy, Spirit and Church 3 (2002) 141.

15 So z.B. M.L. Hodges, A Theology of the Church and Its Mission. A Pentecostal Per-
spective, Springfield 1977, 32-36; W.G. Hathaway, A Sound from Heaven, London
1947, 30; G.P. Duffield, N.M. Van Cleave, Foundations of Pentecostal Theology, Los
Angeles 1983, 307; Petts, Holy Spirit, 63-70; St.J. Land, Pentecostal Spirituality. A
Passion for the Kingdom, Sheffield 2001 (reprint), 122-181.

16 J. Roswell Flower, Pentecost, Editorial, August, 1908, 4, zitiert nach: W.K. Kay, A.E.

Dyer, Pentecostal and Charismatic Studies. A Reader, London 1984, 93.

Ebd. Zur Diskussion innerhalb pfingstlicher Theologie der Gegenwart vgl. vor allem:

Menzies, Development of Early Christian Pneumatology, und: R. Stronstad, The

Charismatic Theology of St. Luke, Peabody 1984.

18 H. Gunkel, Die Wirkungen des heiligen Geistes nach der populiren Anschauung der
apostolischen Zeit und nach der Lehre des Apostels Paulus, Gottingen 1888.

19 nvetpo (E. Schweizer), ThWNT VI, Stuttgart 1959, 394-453.

2 Anders: M. Turner, Power from on High. The Spirit in Israel’s Restoration and Wit-
ness in Luke-Acts (Journal of Pentecostal Theology. Supplement Series 9), Sheffield
1996; Wenk, Community Forming Power.



Pneumatologische Ansitze in der gegenwirtigen pfingstlichen Theologie 535

Heiligung verstanden (z.B. Church of God). Fiir Denominationen mit eher
baptistischem Hintergrund ist die Geisttaufe eine Zweiterfahrung; in diesen
Kirchen wird die Heiligung ausschliesslich progressiv und nicht auch als Kri-
senerfahrung definiert (z.B. Four Square Gospel; Assemblies of God).?! Bald
schon kamen aber auch ganz andere Auffassungen hinzu, wie etwa jene des
Vaters der Deutschen Pfingstbewegung, Jonathan Paul, und des Schweizers
Leonhard Steiner?, fiir welche die Geisttaufe mit der Wiedergeburt und der
Wassertaufe zusammenfillt. In der Neuzeit pladiert auf exegetischer Seite der
pfingstliche Neutestamentler Gordon Fee fiir ein Verstindnis von Geisttaufe
unabhingig von einer Definition als Zweit- oder Dritterfahrung. Nach Fee
haben die Pfingstler zwar eine authentische Geisterfahrung gemacht, aber
gleichzeitig versteht er die dogmatische Fixierung der Geisttaufe als Zweiter-
fahrung eher als einen Vorgang, in dem aus der Not, eine Erklirung zu fin-
den, eine Tugend gemacht wurde.? In der charismatischen Bewegung der Ge-
genwart wiederum wird die Geisttaufe eher als Aktualisierung dessen verstan-
den, was bei der Wiedergeburt erlebt wurde.?*

Fragt man nun nach der Aussen- und Innenerfahrung, die im Zusammen-
hang mit der Geisttaufe innerhalb der Pfingstbewegung zur Sprache kom-
men, zeichnet sich folgendes Bild ab: Einigkeit herrscht in der «tiberwiltigen-
den Dimension» dieser Geisterfahrung als eines Ereignisses, das von aussen an
den Menschen herantritt, oft begleitet von Zungenreden als dusserlich wahr-
nehmbarer Begleiterscheinung.?

Fragt man nach dem Innenbezug, danach, was sie «mit uns» macht, wird
die Selbstverinderung unterschiedlich wahrgenommen. Allerdings ist das
vorrangige Motiv, das in diesem Zusammenhang erwihnt wird, jenes der Ver-

21 Vgl. W.H. Durhams bereits im Jahre 1907 erfolgte Abgrenzung gegeniiber einem wes-
leyanischen Geisttaufeverstindnis in: Pentecostal Testimony, zitiert in: Kay, Dyer,
Reader, 132-134, sowie die Zusammenfassung der Diskussion in: T.A.C. Bush, The
Development of the Perception of the Baptism in the Holy Spirit within the Penteco-
stal Movement in Great Britain, EPTA Bulletin 10 (1992) 24-41, und: Macchia, Bapti-
zed in the Spirit, 28-33.

22 Steiner, Leonhard (P.D. Hocken), The New International Dictionary of Pentecostal
and Charismatic Movements, hg.v. S. Burgess u.a., Grand Rapids 2002, 1106.

2 Z.B. in: G. Fee, Baptism in the Holy Spirit. The Issue of Separability and Subse-
quence, Pneuma 7 (1985) 87-99.

2+ H.I Lederle, Treasures Old and New. Interpretations of Spirit Baptism in the Charis-
matic Renewal, Peabody 1988, 105f. Zur Diskussion innerhalb der katholisch-charis-
matischen Bewegung siehe die Diskussion zwischen McDonnell und Montague sowie
Baumert: K. McDonnell, G.T. Montague, Eingliederung in die Kirche und Taufe im
Heiligen Geist, Miinsterschwarzach 1998; Baumert, Charisma - Taufe - Geisttaufe.

% Land, Pentecostal Spirituality, 59-65. Zu einem Bericht aus den Anfingen der Bewe-
gung, in dem diese Geisttaufe als iiberwiltigende Gotteserfahrung definiert wird,
sieche: W.H. Durham, Pentecostal Testimony (1907), zitiert bei Kay, Dyer, Reader,
89-93.



536 Matthias Wenk

anderung zu einer inneren Freiheit fiir die Mission, die Hinwendung zum Du.
Das bedeutet, dass die Selbstverinderung als eine neue Freiheit im Umgang
mit dem Gegentiber definiert und erfahren wird, wie sie z.B. die pfingstliche
Theologin Cheryl Johns beschreibt:

In einem ganz realen Sinn ist die Geisttaufe die Enthiillung einer neuen Wirklichkeit
und die Entstehung eines verinderten Bewusstseins. Statt von der Wirklichkeit ver-
schlungen zu werden, verlagert der Mensch seine Mitte durch eine radikale Neuorien-
tierung seines Selbst im Angesicht des Heiligen. Auf diese Weise wird ein Mensch zum
Dienen befihigt und in die Lage versetzt, das Paradox des Leidens und die Macht der
Entsagung zu erfahren ... Die Geisttaufe signalisiert somit eine radikale Neuorientie-
rung und eine Mittelpunktverlagerung im menschlichen Herzen und die Befihigung,
zum Subjekt heiliger Geschichte zu werden.?

Diese Befreiung fiir die Hinwendung zum Du wird ebenfalls reflektiert in
Frank Macchias Definition von Geisttaufe: Er beschreibt sie als eine zweite
Bekehrung, die Bekehrung von Gott zur Welt.”” Indem Macchia von einer
Neubekehrung von Gott hin zur Welt spricht, hebt er, wie auch Johns, die
Selbstverinderung hervor, welche durch die Geisttaufe im Menschen ausge-
16st wird.?® Dadurch gelingt es ithm, tiber die Debatte rund um die Frage nach
«power» oder «purity» als Folge der Geisttaufe hinauszugehen, denn fiir Mac-
chia ist die «Spirit baptismal metaphor ... descriptive of both God’s action in
inaugurating the kingdom of God and our empowered witness to this king-
dom in the world.»?” Ahnlich wie bereits bei Flower (vgl. oben) verbindet fiir
Macchia die Liebe die beiden Pole von Bevollmichtigung und Heiligung, und
so definiert er die Geisttaufe letztlich als eine Taufe in die Liebe Gottes, wel-
che den Menschen heiligt, erneuert und zur Hinwendung zu dieser Welt be-
vollmichtigt.*®

Zentral fir dieses Verstindnis von Geisttaufe ist somit die Betonung der
Hinwendung des Menschen zur Welt, in der er lebt. In dieser Akzentuierung
ist einerseits die Kontinuitdt mit dem urspriinglichen Anliegen pfingstlicher
Pneumatologie ersichtlich, Bevollmichtigung zum Dienst,* und gleichzeitig

% Ch.B. Johns, Pfingstler und die Praxis der Befreiung, in: M. Bergunder (Hg.), Pfingst-
bewegung und Basisgemeinden in Lateinamerika. Die Rezeption befreiungstheologi-
scher Konzepte durch die pfingstliche Theologie, Hamburg 2000, 118.

¥ Theology Pentecostal (F.D. Macchia), International Dictionary of Pentecostal and
Charismatic Movements. Revised and Expanded Edition, hg.v. S.M. Burgess, EM.
Van der Maas, Grand Rapids 2002, 1130.

28 Mit diesem Ansatz haben Johns und Macchia den biblizistischen Umgang mit dem
Thema der Geisttaufe, wie er in der populiren pfingstlichen Literatur vorherrscht,
hinter sich gelassen.

#  Macchia, Baptized in the Spirit, 59.

3 Ebd. 60.257-282.

31 Andere wiederum haben sich ganz von der Definition der Geisttaufe als einer Zweit-
erfahrung gelSst. Bei ithnen steht dann die Geisttaufe primir fiir eine pneumatische



Pneumatologische Ansitze in der gegenwirtigen pfingstlichen Theologie 537

wird iiber einen biblizistischen Umgang mit dem Thema hinausgegangen, in-
dem die neue Gemeinschaftserfahrung in Gestalt von Weltverantwortung in
den Vordergrund riickt. Steve Land beschreibt dies als «liberation for the
Kingdom» und spricht von «Pentecostal Affections» als Folge dieser Geisttau-
fe 2

Zusammenfassend kann man sagen: Vor - und vermehrt wiederum auch
nach - aller dogmatischen Festlegung der Geisttaufe wird sie in der kritischen
plingstlichen Theologie als die tberraschende Erfahrung des Hereinbrechens
Gottes in diese Welt gedeutet, welche sowohl den Einzelnen wie auch die Kir-
che befihigt, in dieser Welt als Zeugen des Evangeliums zu leben; die Gottes-
erfahrung fuhrt zu einer neuen Auseinandersetzung mit der Welt, in der man
lebt, und einer Hinwendung zum Du. Zudem wird die Geisttaufe in pfingst-
licher Theologie als eine Erfahrung beschrieben, die am Menschen geschieht®®
und somit der Forderung Moltmanns entspricht, dass Erfahrung immer auch
passiv sein muss, um wirklich konstitutiv fiir eine neue Selbsterfahrung zu
werden, eine Selbsterfahrung, die aber auch zur Begegnung mit dem Du fiihrt.

2.3 Zungenrede

Ausserlich auffilligstes Merkmal der Glossolalie ist das Reden in einer unver-
stindlichen Sprache. Somit ist die Wahrnehmung des Geschehens, welches
dem Geist zugeordnet wird, der Aussenbezug, gewissermassen «selbstre-
dend». Weniger klar ist der Innenbezug oder die Wahrnehmung der durch die
Zungenrede ausgeldsten Veridnderung im menschlichen Subjekt. Wie bereits
gesehen, wird die Zungenrede in pfingstlicher Pneumatologie zudem vieler-
orts als Merkmal der erfahrenen Geisttaufe verstanden, was dazu fiihrte, dass
schon bald nach den ersten, oft iiberwiltigenden Erfahrungen mit der Zun-
genrede diese dogmatisch fixiert und auf den Begriff «initial evidence» festge-
legt wurde, so z.B. im Glaubensbekenntnis der amerikanischen Assemblies of
God.** Als Vorbild fiir diese dogmatische Position dient wiederum die Apo-

Spiritualitit, die sich in Gebet, Lobpreis, Dienst und einer Sehnsucht nach dem Her-
einbrechen des Reiches Gottes manifestiert. Vgl. R. Spittler, Suggested Areas for Fur-
ther Research in Pentecostal Studies, Pneuma 5 (1983) 39-57; Fr.P. Hocken, The
Meaning and Purpose of Spirit Baptism, Pneuma 7 (1985) 125-134; D.A. Dormann,
The Purpose of Empowerment in the Christian Life, Pneuma 7 (1985) 147-164; Tak-
Ming Cheung, Understandings of Spirit-Baptism, JPT 8 (1996) 115-128.

32 Land, Pentecostal Spirituality, 122-159.

33 Schon der biblische Sprachgebrauch reflektiert diesen passiven Charakter der Geister-
fahrung beim Menschen; es ist die Rede davon, dass der Geist ausgegossen wird, dass
er iiber einen Menschen kommt, etc.

3 Zur Entstehung des Dogmas: H. Hunter, Aspects of Initial Evidence Dogma: A Euro-
pean-American Holiness Pentecostal Perspective, AJPS 2/2 (1998) 189-199. Das The-



538 Matthias Wenk

stelgeschichte mit ihren Berichten von Geisterfahrungen und Zungenrede.®
In den Anfingen der Bewegung gingen zudem viele Pfingstler eher von einer
Xenolalie anstatt einer Glossolalie aus; d.h. die Zungenrede wurde als Bevoll-
michtigung zur Mission verstanden,* was eine logische Weiterfiihrung des
Verstindnisses der Geisttaufe als Bevollmichtigung zum Dienst darstellt.
Doch nach einigen erniichternden Erfahrungen ist eine (paulinisch geprigte)
Neubewertung der Zungenrede in pfingstlicher Theologie erkennbar: Glos-
solalie als Auferbauung des Einzelnen.

Indem nun der Innenbezug nicht mehr mit der Mission in Zusammenhang
gebracht wird, kommen neue Kategorien zum Tragen, durch die man ver-
sucht, die im Menschen stattfindende Verinderung als Folge dieser Geister-
fahrung zu beschreiben. In der theologisch kritischen Literatur innerhalb der
heutigen Pingstbewegung tauchen in diesem Zusammenhang drei Kategori-
en immer wieder auf:

2.3.1 Befreiung

Hier wird betont, dass die betende Person durch die Glossolalie eine befreien-
de Erfahrung macht: die Befreiung, sich mitteilen zu kdnnen, etwas zu sagen
zu haben:

Die Glossolalie diente als eine radikale soziale Kritik, tat sich doch kund, dass die Er-
kenntnis Gottes eine Gabe ist, die allen Menschen geschenkt wird. Feuerzungen er-
moglichten es selbst den sprachlich Unbegabtesten, die Sprache des Himmels zu spre-
chen, und dienten als ein Zeugnis fiir die Gebildeten und Sprachgewandten, dass auch
sie im Angesichte Gottes sprachunbegabt und sprachlos sind.”

Ahnlich argumentiert Macchia, der darauf hinweist, dass die Zungenrede die
Privilegien der gebildeten Oberschicht aufhebe,*® oder Harvey Cox in seiner
These, dass die Zungenrede die Tyrannei der Worte entmachte und dadurch
dem Schmerz und der Sehnsucht nach Erlésung Ausdruck verleihe.?

ma «Zungenrede als «nitial evidences» wird ausfiihrlich behandelt in: AJPS 1/2 (1998)
und 2/2 (1999).

% So z.B. Donald Gee, Pionier der Europiischen Pfingstbewegung, in: The Initial Evi-
dence of the Baptism of the Holy Spirit, Redemption Tidings (31 May 1963), 10 -12,
oder: D. Petts, Baptism in the Holy Spirit. Theological Distinctive, in: K. Warrington
(Hg.), Pentecostal Distinctives, Carlisle 1998, 99-119.

%6 Vgl. die diesbeziiglichen Vorbehalte, welche bereits 1911 innerhalb der Bewegung
artikuliert wurden: C. Polhill, Calls to Foreign Service, Confidence (Jan. 1911) 8,
sowie die kritische Auseinandersetzung mit dem Verstindnis von Xenolalie in der
frithen Pfingstbewegung: J.E. Powers, Missionary Tongues?, JPT 17 (2000) 39-55.

37 Johns, Praxis der Befreiung, 113.

3 Macchia, Theology, 1132, und ders., Sighs to Deep for Words. Towards a Theology
of Glossolalia, JPT 1 (1992) 47-73.

¥ H. Cox, Fire from Heaven. The Rise of Pentecostal Spirituality and the Reshaping of



Pneumatologische Ansitze in der gegenwirtigen pfingstlichen Theologie 539

Diese Befreiung durch die Glossolalie wird auf zwei Ebenen reflektiert: ei-
nerseits in der inneren Befreiung aus der eigenen Verfangenheit in der «Dik-
tatur der Worte», oder, in den Worten des katholischen Theologen Bernhard
Grom, in der Befreiung des Nous durch das Pneuma,*® andererseits in der dus-
seren Befreiung, sprechen zu kdnnen, etwas zu sagen und beizutragen haben
- wie schon in ganz alten Berichten der Pfingstbewegung ersichtlich ist.*! In
der Glossolalie erhilt der Mensch die Moglichkeit der eignen Befreiung ent-
weder von seinen inneren Zwingen durch die Vorherrschaft rationaler Rede,
oder von der eigenen und fremden Voreingenommenbheit, als ungebildete Per-
son im Verhidltnis zu Gott sprachlos zu sein. Hier wird die Zungenrede als
freie, nicht klassifizierbare Rede als Antwort an den nicht klassifizierbaren,
freien Gott verstanden. Sie ist, so Macchia, der Protest gegen jeden Versuch,
Gott und die Menschen zu definieren, zu manipulieren und dadurch zu un-
terdriicken. Und nur insofern sie auch Ausdruck der Freiheit Gottes ist, ver-
kommt sie nicht zur selbstzentrierten emotionalen Euphorie.*?

Als befreiende Erfahrung der Fretheit Gottes ist sie eine Erfahrung, die an
den Menschen herantritt, thn in seinem Innersten zu einer neuen Fretheit ver-
andert, die es ihm ermdglicht, sich auch dusserlich auszudriicken, und ihm da-
durch ein neues Selbstbewusstsein erdffnet, das Bewusstsein, etwas zu sagen
zu haben. Mit dieser Befreiung gehért aber auch der zweite Erfahrungsbe-
reich zusammen, der im Zusammenhang mit der Glossolalie innerhalb
pfingstlicher Pneumatologie immer wieder zur Sprache (1) kommt.

2.3.2 Eschatologie oder die Sehnsucht nach der endgiiltigen Befreiung

In seiner Dissertation Orthopathos: Prolegomenon for a Hispanic-American
Theology entwickelt Samuel Solivan eine Theologie, in deren Zentrum der
Leidensschrei und die Klage stehen. In diesem Schrei nach der endgiiltigen
Erlosung spielt die Zungenrede fiir Solivan eine zentrale Rolle, denn sie hilft
dem Gottesvolk, seine Unzufriedenheit mit der gegenwirtigen Situation zu
artikulieren und sich nicht mit dem Status Quo abzufinden.* In diesem Zu-
sammenhang kommen innerhalb der pfingstlichen Diskussion zur Glossola-

Religion in the Twenty-first Century, New York 1994, Kap. 4.

% B. Grom, Gibt es eine neue Religiositdt?, in: K. Rahner (Hg.), Ist Gott noch gefragt?
Zur Funktionslosigkeit des Gottesglaubens, Diisseldorf 1973, 113-118. Grom wirft
sogar die Frage auf, ob nicht die frithchristlichen Hymnen in einer ersten Stufe aus
dem «Singen im Geist» heraus entstanden seien (113).

# So in Apostolic Faith, 1 (Sept. 1906). Vgl. weiter den Bericht von einer Taufe bei
mexikanischen Pfingstlern in: W. Hollenweger, Charismatisch-pfingstliches Christen-
tum. Herkunft, Situation, 6kumenische Chancen, Gottingen 1997, 283.

42 Macchia, Sighs too deep, 60-72.

# S, Solivan, Orthopathos. Prolegomenon for a Hispanic-American Theology (Diss.
Union Theological Seminary), New York 1993.



540 Matthias Wenk

lie immer wieder auch Rém 8,26 und das Seufzen und Sehnen nach Erlosung
zur Sprache, das dann als Zungenrede verstanden wird. Die Auslegung jenes
Seufzens als Glossolalie ist zwar umstritten, wurde aber bereits von Origenes
und Chrysostomos vertreten* und wird von pfingstlichen Theologen immer
wieder aufgegriffen.*

Nach diesem Verstindnis wird die Zungenrede, nebst der Erfahrung der
Befreiung, zum Ausdruck des «noch nicht» und der Sehnsucht nach eschato-
logischer Befreiung. Sie driickt durch konkrete, aber nicht fassbare Sprache
das «bereits und noch nicht» aus, die Nihe und Unfassbarkeit Gottes zu-
gleich, sein Offenbar- und doch noch Verhiilltsein. Und so wird sie zum Zei-
chen der eschatologischen Hoffnung des Gottesvolkes, zum Ausdruck der
globalen Unzufriedenheit und Sehnsucht. Als solche fiihrt sie zu einer neuen
Gemeinschaftserfahrung: Solidaritdt mit der leidenden Schopfung.

Der letzte Erfahrungsbereich, mit dem die Zungenrede in Verbindung ge-
bracht wird, hat mit dem Mysterium Gottes zu tun.

2.3.3 Die Anbetung Gottes als Mysterium

Gerade weil die Zungenrede in sich selber ritselhaft ist, wird sie in pfingstli-
cher Theologie immer wieder als Ausdruck des menschlichen Staunens vor
dem Geheimnis Gottes verstanden. So pladiert der Lutheraner H.G. Pshl-
mann zugunsten der Zungenreden und fordert: «Wir miissen wieder gegen die
dntellektualisierung> unserer Gottesdienste lernen, dass Gott Geheimnis und
das Heilige unaussprechlich ist.»* Diese Forderung ist beinahe identisch mit
der These von Macchia, wonach Sprache als rationale Ausdrucksform nicht
bis zu den Tiefen des Geheimnisses der Gottesbegegnung und des Geheimnis-
ses des Selbst vor Gott vordringe und die rationale Sprache diese Begegnung
nicht adiquat wiedergeben kénne.#” Die Zungenrede wird somit zum verba-
len, jedoch nicht rationalen Ausdruck der Begegnung des Menschen mit Gott.

Diesen Aspekt hebt auch der Anthropologe William Samarin hervor, der
die Zungenrede als linguistisches Symbol des Heiligen bezeichnet. So wie die
gotische Kathedrale sage: Gott ist majestitisch, so sage die Glossolalie: Gott
ist gegenwirtig. Fiir Samarin ist die Zungenrede daher vital und zentral fiir die
Anbetung der Kirche, denn durch sie wiirden die literarischen Ausdrucksfor-
men des Gottesdienstes relativiert und das Staunen vor dem Heiligen be-

#  U. Wilckens, Der Brief an die Rémer (EKK VI/2), Ziirich 31993, 161.

#  Ch. Mason, Apostolic Faith (February and March 1907), 7; J. Berton, The Experience
of Glossolalia and the Spirit’s Empathy. Romans 8:26 Revisited, Pneuma 25 (2003) 54-
65.

% H.G. Pohlmann, Heiliger Geist - Gottesgeist, Zeitgeist oder Weltgeist?, Neukirchen-
Vluyn 1998, 105f.

¥ Macchia, Sighs too deep, 61.



Pneumatologische Ansitze in der gegenwirtigen pfingstlichen Theologie 541

wahrt.* So gesehen wird die Glossolalie zum Symbol der Anbetung des Un-
aussprechbaren, zum Symbol der Anbetung der Freiheit Gottes und dadurch
zugleich zum Symbol der Freiheit des Menschen vor Gott.*?

2.3.4 Zusammenfassung

Die Erfahrung der Zungenrede wird in der Diskussion pfingstlicher Pneuma-
tologie als mit-konstitutiv fiir das menschliche Selbstbewusstsein gedeutet: als
Erfahrung der Befreiung (nach innen und nach aussen), als Ausdruck der
Sehnsucht nach der eschatologischen Befreiung (Solidaritit mit der leidenden
Schépfung in ihrer Sehnsucht nach Erlésung) und als Symbol der Andacht,
des Staunens vor dem Mysterium Gottes; die Erfahrung des freien und stau-
nenden Mensch-Seins in der Begegnung mit dem nicht festlegbaren Heiligen.

2.4 Heilungen

Ahnlich wie die Zungenrede ist die Heilung eine Gotteserfahrung, die am
menschlichen Korper gemacht wird; die Aussenwahrnehmung ist das Ge-
sundwerden des Menschen, das mit dem Geist in Zusammenhang gebracht
wird. Ahnlich wie in biblischen Texten weist die Heilung in pfingstlicher
Theologie eine soteriologische Dimension auf;*® zwischen Heil und Heilung
wird nicht streng unterschieden, und Heilung gilt als wesentlicher Teil des
Evangeliums;®! sie ist Ausdruck eines ganzheitlichen Heilsverstindnisses,
Ausdruck der Erfahrung der unteilbaren Annahme des Menschen durch Gott
und proleptische Erfahrung des Eschatons. Deshalb begegnet einem in der

4 W. Samarin, Tongues of Men and Angels, New York 1972, 154.232. Dass das Staunen
und das leibliche Erleben fiir eine gesunde «Andacht» wichtig sind, wird auch vom
Psychoanalytiker Tilman Moser in seinem neuen Buch: Von der Gottesvergiftung zu
einem ertraglichen Gott, hervorgehoben: Er fordert eine Andacht, bei der seelisches
und leibliches Erleben eng miteinander verschlungen sind; und ohne sich dabei auf die
Zungenrede zu beziehen, fordert er: «Andacht muss entstehen ... vor der Herrschaft
der Sprache, denn obwohl Andacht sprachlich fassbar sein kann ... scheint sie doch im
Wesentlichen verkniipft mit Erlebnissen, die sich spiter eher in Symbolen und Ritua-
len konkretisieren.» T. Moser, Von der Gottesvergiftung zu einem ertriglichen Gott.
Psychoanalytische Uberlegungen zur Religion, Stuttgart 2003, 29.

4 Zur Zungenrede als religiosem Symbol allgemein siehe: A. Yong, Tongues of Fire in

the Pentecostal Imagination. The Truth of Glossolalia in Light of R.C. Neville’s

Theory of Religious Symbolism, JPT 12 (1998) 39-65.

Zum neutestamentlichen Befund vgl.: L.T. Johnson, The Social Dimension of Sotéria

in Luke-Acts and Paul, in: Society of Biblical Literature Seminar Papers, hg.v. E.H.

Lovering, Atlanta 1993, 520-536 (524-527); N.T. Wright, Jesus and the Victory of

God, London 1996, 186-197.

51 Vgl. Assemblies of God, Paraclete 9/2 (1975) 7-13.

50



542 Matthias Wenk

plingstlichen Pneumatologie immer wieder die These: Gott will dieser Welt
Heil schenken, deshalb heilt er.2

Diese Position wirft naturlich viele Fragen auf, sowohl theologischer Art
wie auch flir den pastoralen Alltag, was sich in der grossen Zahl pfingstlicher
Schriften zu diesem Thema widerspiegelt.>® Diskutiert wird dabei:

- inwieweit stellen Jesu Heilungen in den Evangelienerzihlungen ein einmaliges
Phinomen dar oder sind sie Paradigma fiir den Heilungsauftrag der Kirche?**
- die Rolle des Glaubens im Zusammenhang mit Heilungen®

- die Rolle des Gebets und der Salbung mit O1%¢

- der Zusammenhang zwischen Siinde und Krankheit®
- der Gebrauch des «Namens Jesu» in den Heilungsgebeten pfingstlicher Kir-
chen.’® ‘

Wihrend in den Anfingen der Bewegung noch hiufig die Ansicht vertreten
wurde, Heilung sei durch den Sithnetod Jesu «garantiert», wird diese Position

52 So z.B. bereits 1910 in einer Predigt von A.A. Boddy, «Health in Christ», Confidence
(March 1910), 175-179, oder spiter: F.F. Bosworth, Christ the Healer, Old Tappan
1924, 24-31. Siehe vor allem: J.Ch. Thomas, Devil, Disease and Deliverance. The Ori-
gins of Illness in New Testament Thought, London 1997. Seine Schlussfolgerung zum
neutestamentlichen Befund: «While it is clear that not all are healed in all cases cited
in the NT literature, it 1s difficult to ignore the impression that emerges from reading
the texts themselves that in the vast majority of cases his writers (and readers with
them) exhibit an extraordinary expectancy with regard to healing.» (312).

53 Als Einfithrung und Ubersicht zur Diskussion rund um Heilung in pfingstlicher
Pneumatologie vgl.: K. Warrington, Major Aspects of Healing within British Penteco-
stalism, JEPTA 19 (1999) 34-55. Obwohl der Artikel eine britische Perspektive ver-
mittelt, reflektiert er die Diskussion iiber den britischen Kontext hinaus.

> Der britische pfingstliche Neutestamentler Keith Warrington vertritt die Meinung,
dass sie vor allem pidagogisches Modell und nicht Paradigma fiir den kirchlichen Hei-
lungsauftrag seien (K. Warrington, Jesus the Healer. Paradigm or Unique Phenome-
non?, Carlisle 2002).

55 Interessant zu diesem Thema ist die empirische Studie tiber Pfingstler in Grossbritan-
nien zum Thema «Glaube und Heilung»: M.H. Cartledge, Practical Theology. Charis-
matic and Empirical Perspectives, Carlisle 2003, 210.

5% Keith Warrington z.B. argumentiert, dass die Salbung mit Ol im Jakobusbrief ein
«therapeutisches Einreiben mit Ol» gewesen sei, und beruft sich als Parallele u.a. auf
Sir 38; K. Warrington, Anointing with Oil and Healing, EPTA Bulletin 12 (1993) 5-
22,

5 Im Zusammenhang mit Jak 5 und dem pastoralen Umgang mit dem Text bemerkt er:
«The fact that there is no place for such confession in many contemporary churches
within Pentecostal and charismatic circles is more an indication of the church’s super-
ficiality and fragmentation than it is a sign of the early church’s naivety or lack of
sophistication.» (Thomas, Origins of Illness, 316).

58 K. Warrington, The Use of the Name (of Jesus) in Healing and Exorcism with Partial
Reference to the Teachings of Kenneth Haigan, JEPTA 17 (1997) 16-36.



Pneumatologische Ansitze in der gegenwirtigen pfingstlichen Theologie 543

heute seltener vertreten® oder gar abgelehnt.®® Auch die extreme Position der
Anfinge, medizinisches Handeln und géttliche Heilung als Gegensitze zu be-
trachten, wird in der kritischen pfingstlichen Theologie der Gegenwart nicht
mehr vertreten, Das Gebet um Heilung und die Medizin werden nicht als ein-
ander ausschliessend, sondern komplementir verstanden: Medicus curat, Deus
sanat.®! Ebenfalls gibt es Ansitze, in denen Heilung und soziale Verantwor-
tung als einander erginzend gesehen werden: «Sollte nicht, da Armut eine der
Hauptursachen fiir Krankheit und Tod ist, ein Heilungsdienst auch den
Kampf gegen die sozialen Ursachen der Armut beinhalten?»®?

Fiir den Umgang mit der Spannung zwischen der Erfahrung (und Erwar-
tung), dass Gott heilt, und der Erfahrung, dass Gott nicht heilt, wird eine
pfingstliche Pneumatologie nicht um eine eschatologische Perspektive her-
umkommen, welche die erlebte Krankheit und das Leid ebenso bejaht wie die
Hoffnung auf Heilung. Die Zungenrede als Ausdruck der Sehnsucht nach der
eschatologischen Erlésung bietet pfingstlicher Pneumatologie eine Méglich-
keit, Hoffnung und Schmerz auch in bezug auf die Heilung auszudriicken; al-
lerdings wird das in der pfingstlichen Literatur zur Heilung kaum explizit so
reflektiert.

Zum Innenbezug der Heilung als Geisterfahrung kann festgestellt werden,
dass sie konstitutiv fiir das Selbstverstindnis des Menschen als eines ganzheit-
lich von Gott angenommenen und erlésten Wesens ist. Sie ist deshalb in
pfingstlicher Theologie zentral sowohl fiir die Soteriologie wie auch die An-
thropologie.®®

2.5 Prophetie

Das Christentum wird immer wieder als prophetische Religion bezeichnet,®
und die Pfingstbewegung im Besonderen wird mit prophetischen Manifesta-

9 Neuerdings jedoch J.C. Thomas, Healing in the Atonement. A Johannine Perspec-
tive, JPT 14/1 (2005) 23-39.

€ D, Petts, Healing and the Atonement, EPTA Bulletin 12 (1993) 23-37.

61 Vgl. K. Warrington, The Role of Jesus as Presented in the Healing Praxis and
Teaching of British Pentecostalism. A Re-Examination, Pneuma 25/1 (2003) 75f.
Auch der bekannte amerikanische Heilungsevangelist Oral Roberts hat sich in den
letzten Jahren auf eine Position hin bewegt, in der Heilung durch Gebet und medizi-
nische Hilfe als komplementir angesehen werden (O. Roberts, Expect a Miracle. My
Life and Ministry. An Autobiography, London 1995, 254-261).

62 Macchia, Theology, 1136.

63 M. Volf, The Materiality of Salvation: An Investigation in the Soteriologies of Libera-
tion and Pentecostal Theology, JES 26/2 (1989) 447-467.

6 H. Kiing, Das Christentum: Wesen und Geschichte, Miinchen 31995, 53.



544 Matthias Wenk

tionen in Verbindung gebracht.®> Es wird gar vom «Prophetentum aller Gliu-
bigen» geredet.®

Noch ausgeprigter als bei der Zungenrede steht bei der Prophetie fiir viele
Pfingstler die befreiende Erfahrung im Vordergrund, etwas zu sagen und bei-
zutragen zu haben;*” in den Worten von Gerhard Lohfink: Die Erfahrung der
Charismata fithrt dazu, dass die Menschen Gottesdiensttezlnehmer und nicht
bloss Gottesdienstbesucher werden;®® sie sind dazu befreit, mitzugestalten und
nicht nur Empfinger zu sein.®” Mit dieser befreienden Erfahrung ist auch das
Bewusstsein verkniipft, dass prophetische Reden nicht einfach informieren,
sondern transformieren, Realititen schaffen 7° analog den biblischen Prophe-
tien, denen ebenfalls eine schopferische Kraft innewohnte: Sie bewirkten Ge-
richt oder Heil und schafften neue Welten aus dem Chaos.”! So wird bei der
Prophetie als Gotteserfahrung einerseits die befreiende Dimension fiir die
prophetisch sprechende Person hervorgehoben und andererseits die erlebte

65 Vgl. den programmatischen Titel von D. Du Plessis’ Buch, The Spirit Bade Me Go.
The Astounding Move of God in the Denominational Churches, rev. ed., Plainfield
1970, sowie die Rolle der Prophetie von Smith Wiggelsworth’s im Leben und Wirken
von David du Plessis im Dezember 1936 (B. Slosser, Man nennt ihn Mr. Pentecost.
Die Geschichte von David DuPlessis, Kreuzlingen 1977, 7-11); Du Plessis, David
Jonathan (R.P. Spittler), The New International Dictionary of Pentecostal and Cha-
rismatic Movements, hg.v. S.M. Burgess u.a., Grand Rapids 2002, 592. - David
Du Plessis (1905-1987) war ein renommierter pfingstlicher Okumeniker.

Zur Wichtigkeit der Prophetie innerhalb der Pfingstbewegung: Prophecy, Gift of
(C.M. Robeck, Jr.), The New International Dictionary of Pentecostal and Charisma-
tic Movements, hg.v. S.M. Burgess u.a., Grand Rapids 2002, 999-1012.

6 R. Stronstad, The Prophethood of all Believers. A Study in Luke’s Charismatic Theo-
logy, Sheffield 1999. In noch stirkerem Mass als in den amerikanischen Pfingstkir-
chen spielt die Prophetie eine zentrale Rolle in der Britischen Apostolic Church,
deren Ursprung in der Erweckung von Wales liegt (1905 und 1906) und an deren
nationalen Vorstandssitzungen bis in die 60er-Jahre jeweils ein «designierter» Prophet
teilnahm, damit Gott allenfalls direkt an der Sitzung intervenieren konne (vgl.:
Showers of Blessings [erstmals veréffentlicht im Jahre 1910] und Riches of Grace [erst-
mals verdffentlicht 1925]; vgl.: J.E. Worsfold, The Origins of the Apostolic Church in
Great Britain. With a Breviate of its Early Missionary Endeavours, Wellington 1991,
73-89.183-207).

67 Zur Bedeutung der Prophetie bei der Befreiung der Frau innerhalb der frithen Pfingst-
bewegung siehe: J.E. Powers, «Your Daughters Shall Prophesy». Pentecostal Herme-
neutics and the Empowerment of Women, Globalization of Pentecostalism, 313-337.

6  G. Lohfink, Wie hat Jesus Gemeinde gewollt?, Freiburg 61985, 121.

6 D.E. Albrecht, Rites in the Spirit. A Ritual Approach to Pentecostal/Charismatic Spi-
rituality (JPT Mon 17), Sheffield 1999.

70 Vgl. Wenk, Community Forming Power, 120-148; ders., The Creative Power of the
Prophetic Dialogue, Pneuma 26/2 (2004) 118-129.

71 W. Houston, What Did the Prophets Think They Were Doing? Speech-Act and Pro-
phetic Discourse in the Old Testament, BibInt 1 (1993) 167-188.



Pneumatologische Ansitze in der gegenwirtigen pfingstlichen Theologie 545

Verinderung sowohl der prophetisch sprechenden Person wie auch der Emp-
finger. Diese Verinderungen werden als sehr vielfiltig umschrieben; sie um-
fassen das ganze Spektrum von erneuerter Hoffnung bis zu Umkehr.”

Siedelt man die Pneumatologie, wie dies in der pfingstlichen Theologie der
Fall ist, bei der Erfahrung des Hereinbrechens Gottes in diese Welt an (der
Spiritus Creator), ergeben sich fiir die Frage nach den Kriterien zum Umgang
mit prophetischer Rede andere Schwerpunkte, als wenn man z.B. bei der ob-
jektiven Verkiindigung ansetzt. Im Vordergrund steht dann nicht mehr der
Inhalt einer Prophetie,” sondern die Erfahrung, die mit einer Prophetie ge-
macht wird: Wird diese Erfahrung fiir den Menschen (sowohl die prophetisch
sprechende Person wie auch die «<Empfinger») letztlich zu einer Heilserfah-
rung? Oder in Anlehnung an den alttestamentlichen metaphorischen Sprach-
gebrauch formuliert: Wenn Gott Leben und der Spiritus Creator der Leben
schaffende Geist ist, der die Wiiste in einen blithenden Garten verwandelt,
dann wird geistgewirkte Rede daran erkannt, dass sie das Leben zu seiner Ent-
faltung fithrt und dass durch sie Gerechtigkeit, Frieden und Gotteserkenntnis
(Jes 11,1-3) verwirklicht werden, jedoch nie nur in einem individualistischen,
verinnerlichten und vergeistigten Sinn, sondern immer auch in einem sozia-
len und politischen Sinn.”* Erstaunlicherweise finden sich aber dazu noch kei-
ne weiterfithrenden Ansitze in pfingstlicher Pneumatologie.

3. Schlussfolgerung

Im Allgemeinen herrscht in pfingstlicher Pneumatologie Konvergenz {iber ih-
ren erfahrungsorientierten Ansatz, Divergenz jedoch in der Deutung der je-
weiligen Erfahrung.

In bezug auf Moltmanns Forderung nach einem Paradigmenwechsel in der
Pneumatologie, der Forderung, diese bei der Gotteserfahrung des Einzelnen
und der Gemeinschaft anzusetzen, stellt pfingstliche Pneumatologie ein Mo-
dell dar, das dieser Forderung entspricht, denn Ausgangspunkt der untersuch-
ten Themenbereiche ist jeweils eine von aussen an den Menschen herantreten-

72 M. Wenk, The Holy Spirit as Transforming Power within a Society. Pneumatological
Spirituality and its Political/Social Relevance for Western Europe, JPT 11/1 (2002)
130-142; ders., Creative Power, 118-129.

73 So spielt auch fir Matthius (7,15-23; 24,9-12.24-28) im Umgang mit Pseudopropheten
der Inhalt ithrer Verkiindigung keine Rolle; er kritisiert vielmehr ihr Leben und Wir-
ken, und teilweise auch ihre Wirkungen im Leben der Empfinger. Das gilt auch fiir
viele Texte im Alten Testament und in anderen jidischen Schriften, die von der Aus-
einandersetzung mit Pseudopropheten handeln.

74 Wenk, Spirit as Transforming Power, 120-148; ders., The Creative Power of the Pro-
phetic Dialogue, Pneuma 26/2 (2004) 118-129.



546 Matthias Wenk

de Erfahrung, die dann aufgrund eines bestehenden symbolischen Systems ge-
deutet wird: Der Geist «bricht iiber den Menschen herein».”> Wihrend bei der
Zungenrede, den Heilungen und der Prophetie der Aussenbezug auch phy-
sisch wahrnehmbar ist (entweder als sprachliche Artikulation oder als Ge-
sundwerden; beides auf den Geist zuriickgefiihrt), ist dieser bei der Geisttaufe
schwerer festlegbar. Wohl deshalb wird sie 6fters einfach als «iiberwiltigende
Erfahrung» beschrieben, wird ihr die Zungenrede zugeordnet, welche die in-
nere Erfahrung dusserlich manifestiert und so erkennbar werden lisst.

3.1 Innenbezug der Geisterfahrung in pfingstlicher Pneumatologie

Als Innenbezug, welcher konstitutiv fiir die Selbst-, Du-, Gemeinschafts- und
Naturerfahrungen ist, kommen folgende Themen zur Sprache:

3.1.1 Eschatologische Hoffnung als Befreiung zum Handeln und Reden

Vorrangiger Innenbezug (Wahrnehmung der Selbstverinderung) ist die Be-
fretung des Menschen durch die Geisterfahrung. Diese Befreiung wird einer-
seits erlebt als Bevollmichtigung zu handeln; die eigene menschliche Ohn-
macht wird nicht mehr zwingend als absolut erfahren, weil der Geist heilend,
bevollmichtigend und befreiend im Leben des Einzelnen und der Kirche
wirkt, was sich in einer missionarischen Hinwendung zur Welt, in partizipa-
tiven Gottesdiensten pfingstlicher Kirchen” sowie in der Sozialethik”” aus-
driickt. Aufgrund der eigenen Gotteserfahrung kommt es zu einer neuen Du-
und Gemeinschaftserfahrung. In pfingstlicher Pneumatologie ist die Geister-
fahrung zwar individuell, aber nicht individualistisch.

Andererseits wird die Befreiung erlebt als Befreiung aus der eignen inneren
Verfangenheit sowie der Verfangenheit in den Machtstrukturen der Gesell-
schaft, welche festlegen, wer etwas zu sagen hat und wer nicht. Pfingstliche
Pneumatologie ist in diesem Sinn Befreiungstheologie.”®

75 Vgl. Land, Pentecostal Spirituality, 38-47.59-70.

76 Albrecht, Rites in the Spirit.

77 Siehe: E. Villafane, The Liberating Spirit. Toward an Hispanic American Pentecostal
Social Ethic, Grand Rapids 1993; D. Peterson, Not by Might. A Pentecostal Theology
of Social Concern, Oxford 1996; R. Shaull, W. Cesar, Pentecostalism and the Future
of the Christian Churches. Promises, Limitations, Challenges, Grand Rapids 2000;
C.M. Robeck Jr., Das soziale Anliegen der frithen amerikanischen Pfingstbewegung,
in: M. Bergunder (Hg.), Pfingstbewegung und Basisgemeinden in Lateinamerika (Stu-
dienheft EMW), Marburg 2000, 57-66.

78 Siehe: Ch.B. Johns, Pentecostal Formation. A Pedagogy among the Oppressed (JPT
Mon. 2), Shetfield 1998 (reprint), sowie die Aussage von Julio de Santa Ana an der
EATWOT Konferenz vom 23.30.2000 in Bossey: «Die Theologie der Befreiung for-
derte eine Option fiir die Armen, doch die Armen optierten fiir die Pfingstkirchen»



Pneumatologische Ansitze in der gegenwirtigen pfingstlichen Theologie 547

Obwohl die erwihnten Erfahrungen vom Hier und Jetzt ausgehen, ist in
pfingstlicher Pneumatologie immer eine eschatologische Dimension erkenn-
bar, welche die gemachte Erfahrung als proleptische Erfahrung, die das Escha-
ton antizipiert, zum Hoffnungstriger werden lisst, was die Kirche und den
Einzelnen wiederum zum Handeln im Hier und Jetzt befreit. Pfingstliche
Pneumatologie umfasst somit in threm Kern immer beides: die proleptische
Erfahrung der wirksamen Gegenwart Gottes durch seinen Geist im Hier und
Jetzt sowie die Sehnsucht nach dem endgtltigen Hereinbrechen Gottes; das
Unvollkommene und Vorletzte verweist immer auf das Vollkommene und
Letzte.

3.1.2 Bevollmichtigung zur erneuerten Gemeinschaft

Ein besonderer Aspekt dieser Bevollmichtigung durch den Geist wird in der
Form einer erneuerten Gemeinschaft erlebt, in der es durch die Geistmanife-
station zur Uberwindung von sozialen, ethnischen und geschlechtlichen
Schranken kommt: Die ersten Pfingstgemeinden in den USA waren integrier-
te Gemeinden, in denen Schwarze und Weisse zusammen Gottesdienst feier-
ten und bei denen schon am Anfang des 20. Jahrhunderts Frauen eine zentrale
Rolle spielten:

Tief verwurzelte moralische Voreingenommenbheit, einseitige Wertvorstellungen und
soziale Vorurteile, manchmal systematisch in strukturellen Formen wie Sexismus,
Klassenideologie oder Rassismus ausgedriickt, erfahren in der charismatischen Umge-
staltung der Kirche durch den heiligen Geist ein eschatologisches Gericht. Alle Tren-
nungsmauern der alten sozialen Ordnung werden fiir immer niedergerissen in der koi-
nonia, die der Geist schafft. Indem der Heilige Geist den Dienst Jesu am Reich Gottes
durch die charismata weiterfiihrt, schafft er eine koinonia, die Zeugnis ablegt vom in-
klusiven Charakter der Herrschaft Gottes, die keine Unterschiede unter den Menschen
kennt.”

3.1.3 Die Geisterfahrung als konstitutiv fiir die Anthropologie

Nebst dem befreienden Innenbezug, und damit verbunden einer Wiederher-
stellung der Wiirde des Menschen, ist pfingstliche Pneumatologie mit der Be-
tonung der Heilung auch konstitutiv fiir die Erfahrung des Menschen, als
Ganzes von Gott angenommen und befreit zu sein. Diese leibhafte Dimensi-
on der Gottesbegegnung findet ihren Ausdruck auch in der Zungenrede.

(zitiert nach: R. von Sinner, Von Geist, Gerechtigkeit, Globalisierung und Grenzen,
ZMiss 26 [2000] 317).

77 M.W. Dempster, Evangelism, Social Concern and the Kingdom of God, in: W.
Dempster, B.D. Klaus, D. Peterson, Called and Empowered: Global Mission in Pente-
costal Perspective, Peabody 1991, 29; deutsche Ubersetzung in: Robeck, Soziale
Anliegen, 64.



548 Matthias Wenk

3.2 Plingstliche Geisterfahrung im Vergleich mit Moltmanns Pneumatologie

Im Vergleich zwischen Jtrgen Moltmanns Geist des Lebens und den oben er-
wihnten Erfahrungen, welche in pfingstlicher Pneumatologie zur Sprache
kommen,® fallen auch wesentliche Unterschiede auf:

1. Pfingstliche Pneumatologie ist mehr auf den Aussenbezug der Geisterfahrung
hin ausgerichtet, wihrend der Innenbezug eher als sekundire Geisterfahrung
dargestellt wird. Deshalb steht zuweilen die Selbsterfahrung vor der Gemein-
schaftserfahrung. In pfingstlicher Theologie wird die Geisterfahrung stirker
in individuellen Kategorien beschrieben als bei Moltmann. 8! Neuerdings wer-
den jedoch auch in pfingstlicher Pneumatologie die Gemeinschaftserfahrung
sowie ihre Konsequenzen fiir eine Sozialethik vermehrt hervorgehoben.®

2. Im Bereich des Innenbezugs fillt weiter auf, dass Moltmann seine Pneumato-
logie auch konsequent auf ihren 6kologischen Bezug hin ausrichtet und ihr
nicht nur eine politische Dimension verleiht.®? Diese 6kologische Ausrich-
tung fehlt in der pfingstlichen Pneumatologie beinahe vollstindig.®* Grund
fiir diese Vernachlissigung auf pfingstlicher Seite mag das von ihr z.T. noch
ambivalent gesehene Verhiltnis zwischen Geist und Natur sein. In der semi-
populdren pfingstlichen Literatur wird der Geist noch stark mit dem in Ver-
bindung gebracht, was im Volksmund als tibernatiirlich bezeichnet wird.%

3. Der Innenbezug pfingstlicher Pneumatologie (vor allem Befreiung und erneu-
erte Gemeinschaft) wird eher als sekundire Erfahrung des Geistes bezeichnet,
wihrend Zungenrede, Prophetie und Heilungen mit ihren dusserlich wahr-
nehmbaren Manifestationen als primire Erfahrungen gelten. Moltmanns Ka-
tegorien von Aussen- und Innenbezug kénnten pfingstlicher Pneumatologie
helfen, die teilweise noch vorhandene Kluft zwischen Geist und Natur zu
iiberbriicken, weil nicht mehr nach Geist oder Natur oder nach Primir- und
Sekundirerfahrungen gefragt wird, sondern nach dem Aussen- und Innenbe-
zug der Geisterfahrung in dieser Welt.8

80 Dabei muss beachtet werden, dass die behandelten Geisterfahrungen in pfingstlicher
Pneumatologie eine Auswahl darstellen und daher nicht das ganze Spektrum abde-
cken kénnen.

81 7 B. Moltmann, Geist des Lebens, 127-133.137-158.230-280.

82 Siehe Anm. 71.

83 Moltmann, Geist des Lebens, 21-23.53-56.186-193.254{.

8 Vgl. den kritischen Artikel zur 6kologischen Dimension der Geisterfahrung von M.S.
Clark, A Pneumatological Perspective on Creation and Ecology, in: P.J. Gribe, W.].
Hattingh (Hg.), The Reality of the Holy Spirit in the Church, Pretoria 1997, 145-150.

85 Als Beispiel dafiir, wie noch «klassisch» zwischen natiirlich und iibernatiirlich
getrennt wird: Petts, Holy Spirit, 911.

8 FEin interessantes Modell auf pfingstlicher Seite, das im interreligitsen Dialog bei den
Geisterfahrungen in der Welt ansetzt: A. Yong, Discerning the Spirit(s). A Penteco-
stal-Charismatic Contribution to Christian Theology of Religions, Sheffield 2000.



Pneumatologische Ansitze in der gegenwirtigen pfingstlichen Theologie 549

Abstract

In seinem Buch «Geist des Lebens» fordert Moltmann einen Paradigmenwechsel in der
Pneumatologie: Sie soll bei der Erfahrung angesiedelt werden. Der vorliegende Beitrag un-
tersucht, inwiefern die pneumatologischen Ansitze innerhalb pfingstlicher Theologie die-
ser Forderung entsprechen und wo die Unterschiede sowohl in der pfingstlichen Theolo-
gie selber wie auch im Vergleich zu Moltmanns Ansatz liegen. Um diese Divergenzen her-
auszustreichen, wird zwischen dem Aussenbezug (die Wahrnehmung/Deutung des Ge-
schehens) und dem Innenbezug (die Wahrnehmung/Deutung der Selbstverinderung
durch das Geschehen) der Geisterfahrung unterschieden, wie sie in pfingstlicher Pneuma-
tologie, vor allem in der Diskussion rund um die Geisttaufe, das Zungenreden, Heilungen
und Prophetie, zur Sprache kommen.

Matthias Wenk, Hindelbank



	Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen Theologie : Konvergenz und Divergenz

