
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 4

Artikel: Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen
Theologie : Konvergenz und Divergenz

Autor: Wenk, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877911

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen

pfingstlichen Theologie

Konvergenz und Divergenz

1. Pneumatologie als Erfahrung Gottes

Den Abschnitt über die Pneumatologie beginnt Härle in seiner Dogmatik mit
der Aussage: «Die Beschäftigung mit dem Heiligen Geist liegt für die meisten

(westlichen) Christen, sofern sie nicht einer Pfingstkirche angehören
oder der charismatischen Bewegung nahe stehen, eher am Rande als im
Zentrum ihres Interesses.»1 Unmittelbar nach dieser These wendet er sich der Frage

zu, wie und vor allem wo der Ansatzpunkt sei, um über den Geist
nachzudenken. Als Möglichkeiten zählt er das Offenbarungsverständnis, die Chri-
stologie und die Soteriologie auf.2

Ganz anders lautet Jürgen Moltmanns Urteil zur gegenwärtigen Diskussion

rund um die Pneumatologie: «An die Stelle der so genannten <Geistverges-
senheit> trat eine wahre Geistbesessenheit.»3 Trotz der Vielzahl an pneumato-
logischen Arbeiten beklagt Moltmann, dass es nach wie vor zu keinem neuen
Paradigma innerhalb der Pneumatologie gekommen sei. Die meisten Arbeiten

stellten lediglich eine Fortsetzung oder Erweiterung der bekannten Ansätze

dar, ob nun innerhalb der katholischen Gnadenlehre oder im protestantischen

Schema von «Wort und Geist». Zudem seien die Geisterfahrungen der

Pfingstbewegung und der charismatischen Bewegungen kaum beachtet
worden.4 Aufgrund dieser Einschätzung wählt Moltmann dann für seinen Ansatz
einer Pneumatologie nicht das objektive Wort der Verkündigung (oder das

Nachdenken über den Geist), sondern die persönliche und gemeinsame Erfahrung

des Geistes, im Besonderen die Gotteserfahrung in der menschlichen
Lebens- und Selbsterfahrung. Er kritisiert allerdings auch den heutigen
wissenschaftlichen Erfahrungsbegriff, weil gemäss diesem der Mensch zwar aktiv

1 W. Härle, Dogmatik, Berlin 1995, 357.
2 Ebd. Jedoch erwähnt Härle die Ekklesiologie nicht als möglichen Ansatzpunkt einer

Pneumatologie, obwohl der «Geist der Gemeinschaft» als solcher hier eine wesentliche

Rolle spielt. Vgl. z.B. die Arbeit von H. Mühlen, Der Heilige Geist als Person in
der Trinität, bei der Inkarnation und im Gnadenbund. Ich - Du - Wir (MBTh 26),
Münster 41980, oder J. Moltmann, Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur
messianischen Ekklesiologie, München 1975.

3 J. Moltmann, Der Geist des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, München
1991, 13.

4 Ebd. 13f.

ThZ 4/62 (2006) S. 530-549



Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen Theologie 531

sein Wissen und Können erweitere - die Erfahrung ist somit konstitutiv für
das menschliche Selbstbewusstsein -, andererseits aber das menschliche Subjekt

in seinem Selbstbewusstsein nicht passiv durch eine Erfahrung konstituiert

werde: «Der Erfahrungsbegriff wird auf die Beherrschung der Natur zum
Nutzen für das menschliche Leben reduziert. Gibt es [jedoch] keine Erfahrung

des Anderen, die das Selbst verändert, dann gibt es im Grunde überhaupt
keine Erfahrung.»5 Diese Erfahrung des Anderen ist für Moltmann die

Gotteserfahrung, welche jedoch «nicht auf die Selbsterfahrung des menschlichen
Subjekts beschränkt [ist], sondern ein konstitutives Element auch in der Du-
Erfahrung, in der Gemeinschaftserfahrung und in der Naturerfahrung
[bildet].»6 Laut Moltmann «macht man solche Erfahrungen nicht», sondern sie

machen etwas mit uns; sie werden vom Menschen sinnlich wahrgenommen,
und der Mensch bemerkt die Veränderungen, die sie an ihm bewirken. Sie

haben zudem immer einen Aussenbezug und einen Innenbezug: die Wahrnehmung

des Geschehens und die Wahrnehmung der Selbstveränderung.7
Ähnlich wie bei Moltmann setzt die pfingstliche Pneumatologie nicht bei

der theologischen Reflexion der Kirche an, sondern bei der Erfahrung der
unmittelbaren Gegenwart Gottes durch den Geist im Leben der Kirche und der
Welt.8 So besteht zwischen dem Postulat und dem Ansatz Moltmanns für seine

Pneumatologie und pfingstlicher Theologie eine gewisse Affinität. In der

5 Ebd. 43f. Ähnlich Anna Maria Aagaard: «Geist ist von vornherein ein Begriff theolo¬

gisch gedeuteter Erfahrung. Nicht über kosmologische Spekulationen oder über
anthropologische Definitionen kommt der Gottesglaube zu Aussagen über den Geist,
sondern über vielerlei geschichtliche Erfahrungen mit Ermächtigung zur Neuheit des

Lehens Zum Geist verhält der biblische Mensch sich nicht theoretisch, sondern

praktisch.» (A.M. Aagard, Die Erfahrung des Geistes, in: O.A. Dillschneider u.a.

[Hg.], Theologie des Geistes, Gütersloh 1980, 17). So neuerdings auch der
katholischcharismatische Neutestamentier Norbert Baumert: «Gottes Heilswirken beginnt
immer mit Taten, dann kommen die deutenden Worte. So steht bei der Frage nach
dem Geist am Anfang nicht eine Geist lehre, sondern das Wirken des Heiligen Geistes»

(N. Baumert, Charisma - Taufe - Geisttaufe. Normativität und persönliche Berufung,
Bd. 2, Würzburg 2001, 11).

6 Ebd. 48.
7 Ebd. 36f.
8 So z.B. David Petts, der argumentiert, dass in der Pfingstbewegung die Erfahrung mit

dem Heiligen Geist jedweder theologischen Reflexion über den Geist vorausging (D.
Petts, The Holy Spirit. An Introduction, Mattersey 1998, 1). Siehe auch V.M. Kärk-
käinen, Pneumatology. The Holy Spirit in Ecumenical, International and Contextual
Perspective, Grand Rapids 2002, 89-94. Innerhalb der Pfingstbewegung wird z.B. auch

damit argumentiert, dass auch die Schrift das Ergebnis einer Geisterfahrung sei, welche

in phänomenologischer Sprache wiedergegeben werde (H.M. Ervin, Hermeneu-
tics. A Pentecostal Option, Pneuma 3.2 [1981] 11-25). Zur neueren Diskussion über
die Rolle der Erfahrung innerhalb pfingstlicher Theologie siehe: F.D. Macchia, Baptized

in the Spirit. A Global Pentecostal Theology, Grand Rapids 2006, 49-60.63.



532 Matthias Wenk

Auseinandersetzung mit diesem Ansatz gilt es jedoch zu beachten, dass jede
religiöse Erfahrung innerhalb eines symbolischen Systems (symbolisches
Universum) geschieht, das tief verwurzelte und gemeinsam geteilte Werte
und Glaubensüberzeugungen beinhaltet.9 Für diese Untersuchung wird
deshalb davon ausgegangen, dass der Aussenbezug, die Gotteserfahrung (kollektiv

und individuell), welche in diesem Zusammenhang dem Geist zugeordnet
wird, immer gedeutete Erfahrung ist und innerhalb eines bestehenden symbolischen

Systems geschieht, welches sich aber als Folge der gemachten und
gedeuteten Erfahrung auch verändern kann.10

Im Folgenden soll untersucht werden, a) was als der jeweilige Aussenbezug
pfingstlicher Geisterfahrung dargestellt wird, b) welche Selbst-, Du-, Gemeinschafts-

und Naturerfahrungen darin theologisch zur Sprache kommen (Molt-
manns Kategorie des Innenbezugs), c) inwieweit der von Moltmann geforderte

Paradigmenwechsel in der pfingstlichen Pneumatologie verkörpert wird,
und d) worin pfingstliche Pneumatologie sich vom Ansatz Moltmanns
unterscheidet. Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen ist jeweils der Aussenbezug,

die Geistmanifestation (Primärerfahrung; die Wahrnehmung und
Deutung des Geschehens), wie sie in pfingstlicher Pneumatologie diskutiert
wird. Die Frage nach dem Innenbezug ist dann zugleich die Frage nach der
sekundären Erfahrung, die Frage nach der erlebten Veränderung und nach
den theologischen Kategorien, mit welchen diese Erfahrung reflektiert wird.
Die Unterscheidung zwischen Aussen- und Innenbezug der Geisterfahrung
ermöglicht es, zentrale Themen pfingstlicher Pneumatologie wie z.B. Geisttaufe

oder Zungenreden aufzugreifen, ohne die pfingstliche Pneumatologie
auf das Phänomenale dieser Erfahrungen zu reduzieren.

9 G. Lindbeck, The Nature of Doctrine, Religion and Theology in a Postliberal Age,
Philadelphia 1984, 89, sowie F.D. Macchia, Christian Experience and Authority of
Faith in the World. A Pentecostal Viewpoint, Ecumenical Trends 31/8 (2002) 122-

126.
10 Das symbolische Universum und religiöse System einer Gemeinschaft umfasst minde¬

stens drei Aspekte: 1) das gemeinsame Verständnis und den gemeinsamen Glauben
bezüglich Gott oder der Götter; 2) das gemeinsame Selbstverständnis, inklusive des

kultischen Lebens, wie es in Ritualen und kultischen Handlungen ausgedrückt wird,
3) das gemeinsame Verständnis der Welt um einen herum; die Wahrnehmung der

Umgebung. Zum Argument, dass in den Lukasschriften der Geist gerade darin eine
sozialethische Dimension hat, dass sich auf Grund der gemachten und gedeuteten
Geisterfahrungen das symbolische Universum der frühen Kirche mindestens teilweise
verändert hat, siehe M. Wenk, Community Forming Power. The Socio-Ethical Role
of the Spirit in Luke-Acts (Journal of Pentecostal theology. Supplement series 19),
London 2004 (reprint).



Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen Theologie 533

2. Aspekte pfingstlicher Geisterfahrung

2.1 Vorbemerkungen

Pfingstliche Pneumatologie ist primär lukanisch, oder besser gesagt, sie beruft
sich vorrangig auf die Lukasschriften, um die eigene Erfahrung im Lichte der
Bibel zu interpretieren. D.h. in der pfingstlichen Pneumatologie steht das

Abrupte, das Aussergewöhnliche im Vordergrund. Paulinische Pneumatologie
mit ihrer Betonung des Stetigen und Beständigen (Leben und Wandel im
Geist) spielt im Vergleich dazu eine eher untergeordnete Rolle, und da wo
pfingstliche Pneumatologie paulinisch ist, bezieht sie sich vorrangig auf I Kor
12 und 14.11 Dass pfingstliche Pneumatologie so sehr lukanisch ist, hängt mit
ihrer Geschichte zusammen: In den Lukas-Schriften fanden die frühen
Pfingstler ein Erklärungsmodell für ihre Erfahrung des überraschenden
Hereinbrechens Gottes in ihre Welt. Daraus entstand dann die Betonung der
Geisttaufe, welche beinahe zum Epizentrum pfingstlicher Theologie wurde
und von dem aus alles andere interpretiert wurde und wird.12

Weil die Geisttaufe für die pfingstliche Pneumatologie so zentral ist, werden

im Folgenden zuerst die unterschiedlichen Positionen rund um dieses

Thema innerhalb der Pfingstbewegung skizziert sowie der Aussen- und
Innenbezug dieser Erfahrung, wie er in pfingstlicher Literatur zur Sprache
kommt. Danach werden drei weitere Geisterfahrungen auf ihren Aussen- und
Innenbezug untersucht, welche in pfingstlicher Theologie im Licht der Geisttaufe

neu definiert oder zumindest neu betont werden: Zungenrede, Heilungen

und Prophétie.

2.2 Geisttaufe

Die Geisttaufe ist sicherlich das Markenzeichen der Pfingstbewegung und
pfingstlicher Pneumatologie; in seinem neusten Buch versucht Frank Mac-
chia sie als «central distinctive» pfingstlicher Theologie und Spiritualität
hervorzuheben.13 Nach Sang-Whan Lee spielt sie zudem eine hermeneutische

11 So heisst z.B. die umfassende neutestamentliche Arbeit des pfingstlichen Theologen
Robert P. Menzies bezeichnenderweise: The Development of Early Christian Pneu-

matology. With spezial reference to Luke-Acts QSNT.S 54), Sheffield 1991. Rund
80 % des Buches beschäftigen sich denn auch mit lukanischer Pneumatologie (z.T.
auch jüdischer Pneumatologie aus der Zeit des zweiten Tempels, jedoch mit dem klaren

Ziel, die These in bezug auf lukanische Pneumatologie zu stützen) und nur ca.
20 % mit paulinischer. Die johanneische Pneumatologie, welche ja auch Teil der

«Early Christian Pneumatology» ist, kommt gar nicht zur Sprache.
12 Zu den Anfängen der Pfingstbewegung siehe: C.M. Robeck, The Azusa Street Mis¬

sion and Revival. The Birth of the Global Pentecostal Movement, Nashville 2006.
13 Macchia, Baptized in the Spirit, 19-60; vgl. Koo Dong Yun, Baptism in the Holy Spi¬

rit: An Ecumenical Theology of Spirit Baptism, Lanham 2003, 23-44.



534 Matthias Wenk

Rolle, durch welche die zentralen Glaubensinhalte pfingstlicher Theologie
(symbolisches Universum) gedeutet werden.14 Im Gegensatz zu anderen
Markenzeichen hat sie allerdings kein einheitliches Erscheinungsbild, wohl
deshalb, weil am Anfang die subjektive Erfahrung stand, die dann im Verlauf der
Zeit und in unterschiedlichen Kontexten unterschiedlich gedeutet wurde.

Vor allem die amerikanisch geprägten Pfingstbewegungen definieren die
Geisttaufe als eine zeitlich und sachlich von der Wiedergeburt getrennte
Erfahrung. Während nach diesem Verständnis die Wiedergeburt für das Heil des
Menschen entscheidend ist, befähigt die Geisttaufe die Gläubigen zu einem
vollmächtigen Dienst, insbesondere zum missionarisch-evangelistischen
Dienst.15 Diese Deutung der Geisttaufe hat ihre Wurzeln in den frühsten
Anfängen der Pfingstbewegung:

The Baptism of the Holy Ghost does not consist in simply speaking in tongues. No. It
has much more grand and deeper meaning than that. It fills our souls with the love of
God for lost humanity and makes us much more willing to leave home, friends and all

to work in his vineyard, even if it be far away among the heathen.16

Grundlegend für diese Sicht ist das Verständnis von Pfingsten (Apg 2) als

Erfahrung der Jünger, welche sie für ihre Aufgabe ausrüstete. Pfingstliche Theologen

finden in ihrem Verständnis von Apg 2 als Bevollmächtigung zum
Dienst17 viel Unterstützung bei Exegeten wie Hermann Gunkel18 und Eduard
Schweizer19, für die der Geist bei Lukas donum superadditum ist und vor allem
prophetisches Reden und Mission inspiriert.20

Allerdings gibt es bereits bei den frühen Pfingstlern nebst der gemeinsamen

Betonung der Geisttaufe als Bevollmächtigung zum Dienst auch
unterschiedliche Akzentuierungen: In Bewegungen mit einem wesleyanischen
Heiligungshintergrund wird sie als eine Dritterfahrung nach Wiedergeburt und

14 Sang-Whan Lee, Pentecostal Prophecy, Spirit and Church 3 (2002) 141.
15 So z.B. M.L. Hodges, A Theology of the Church and Its Mission. A Pentecostal Per¬

spective, Springfield 1977, 32-36; W.G. Hathaway, A Sound from Heaven, London
1947, 30; G.P. Duffield, N.M. Van Cleave, Foundations of Pentecostal Theology, Los
Angeles 1983, 307; Petts, Holy Spirit, 63-70; St.J. Land, Pentecostal Spirituality. A
Passion for the Kingdom, Sheffield 2001 (reprint), 122-181.

16 J. Roswell Flower, Pentecost, Editorial, August, 1908, 4, zitiert nach: W.K. Kay, A.E.
Dyer, Pentecostal and Charismatic Studies. A Reader, London 1984, 93.

17 Ebd. Zur Diskussion innerhalb pfingstlicher Theologie der Gegenwart vgl. vor allem:
Menzies, Development of Early Christian Pneumatology, und: R. Stronstad, The
Charismatic Theology of St. Luke, Peabody 1984.

18 H. Gunkel, Die Wirkungen des heiligen Geistes nach der populären Anschauung der
apostolischen Zeit und nach der Lehre des Apostels Paulus, Göttingen 1888.

19 7tv£ù|ta (E. Schweizer), ThWNT VI, Stuttgart 1959, 394-453.
20 Anders: M. Turner, Power from on High. The Spirit in Israel's Restoration and Wit¬

ness in Luke-Acts (Journal of Pentecostal Theology. Supplement Series 9), Sheffield
1996; Wenk, Community Forming Power.



Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen Theologie 535

Heiligung verstanden (z.B. Church of God). Für Denominationen mit eher

baptistischem Hintergrund ist die Geisttaufe eine Zweiterfahrung; in diesen
Kirchen wird die Heiligung ausschliesslich progressiv und nicht auch als

Krisenerfahrung definiert (z.B. Four Square Gospel; Assemblies of God).21 Bald
schon kamen aber auch ganz andere Auffassungen hinzu, wie etwa jene des

Vaters der Deutschen Pfingstbewegung, Jonathan Paul, und des Schweizers
Leonhard Steiner22, für welche die Geisttaufe mit der Wiedergeburt und der
Wassertaufe zusammenfällt. In der Neuzeit plädiert auf exegetischer Seite der
pfingstliche Neutestamentier Gordon Fee für ein Verständnis von Geisttaufe
unabhängig von einer Definition als Zweit- oder Dritterfahrung. Nach Fee

haben die Pfingstler zwar eine authentische Geisterfahrung gemacht, aber

gleichzeitig versteht er die dogmatische Fixierung der Geisttaufe als Zweiterfahrung

eher als einen Vorgang, in dem aus der Not, eine Erklärung zu
finden, eine Tugend gemacht wurde.23 In der charismatischen Bewegung der

Gegenwart wiederum wird die Geisttaufe eher als Aktualisierung dessen verstanden,

was bei der Wiedergeburt erlebt wurde.24

Fragt man nun nach der Aussen- und Innenerfahrung, die im Zusammenhang

mit der Geisttaufe innerhalb der Pfingstbewegung zur Sprache kommen,

zeichnet sich folgendes Bild ab: Einigkeit herrscht in der «überwältigenden
Dimension» dieser Geisterfahrung als eines Ereignisses, das von aussen an

den Menschen herantritt, oft begleitet von Zungenreden als äusserlich
wahrnehmbarer Begleiterscheinung.25

Fragt man nach dem Innenbezug, danach, was sie «mit uns» macht, wird
die Selbstveränderung unterschiedlich wahrgenommen. Allerdings ist das

vorrangige Motiv, das in diesem Zusammenhang erwähnt wird, jenes der Ver-

21 Vgl. W.H. Durhams bereits im Jahre 1907 erfolgte Abgrenzung gegenüber einem wes-
leyanischen Geisttaufeverständnis in: Pentecostal Testimony, zitiert in: Kay, Dyer,
Reader, 132-134, sowie die Zusammenfassung der Diskussion in: T.A.C. Bush, The
Development of the Perception of the Baptism in the Holy Spirit within the Pentecostal

Movement in Great Britain, EPTA Bulletin 10 (1992) 24-41, und: Macchia, Baptized

in the Spirit, 28-33.
22 Steiner, Leonhard (P.D. Hocken), The New International Dictionary of Pentecostal

and Charismatic Movements, hg.v. S. Burgess u.a., Grand Rapids 2002, 1106.
23 Z.B. in: G. Fee, Baptism in the Holy Spirit. The Issue of Separability and Subse¬

quence, Pneuma 7 (1985) 87-99.
24 H.I. Lederle, Treasures Old and New. Interpretations of Spirit Baptism in the Charis¬

matic Renewal, Peabody 1988, 105f. Zur Diskussion innerhalb der katholisch-charismatischen

Bewegung siehe die Diskussion zwischen McDonnell und Montague sowie
Baumert: K. McDonnell, G.T. Montague, Eingliederung in die Kirche und Taufe im
Heiligen Geist, Münsterschwarzach 1998; Baumert, Charisma - Taufe - Geisttaufe.

25 Land, Pentecostal Spirituality, 59-65. Zu einem Bericht aus den Anfängen der Bewe¬

gung, in dem diese Geisttaufe als überwältigende Gotteserfahrung definiert wird,
siehe: W.H. Durham, Pentecostal Testimony (1907), zitiert bei Kay, Dyer, Reader,
89-93.



536 Matthias Wenk

änderung zu einer inneren Freiheit für die Mission, die Hinwendung zum Du.
Das bedeutet, dass die Selbstveränderung als eine neue Freiheit im Umgang
mit dem Gegenüber definiert und erfahren wird, wie sie z.B. die pfingstliche
Theologin Cheryl Johns beschreibt:

In einem ganz realen Sinn ist die Geisttaufe die Enthüllung einer neuen Wirklichkeit
und die Entstehung eines veränderten Bewusstseins. Statt von der Wirklichkeit
verschlungen zu werden, verlagert der Mensch seine Mitte durch eine radikale Neuorientierung

seines Selbst im Angesicht des Heiligen. Auf diese Weise wird ein Mensch zum
Dienen befähigt und in die Lage versetzt, das Paradox des Leidens und die Macht der

Entsagung zu erfahren Die Geisttaufe signalisiert somit eine radikale Neuorientierung

und eine Mittelpunktverlagerung im menschlichen Herzen und die Befähigung,
zum Subjekt heiliger Geschichte zu werden.26

Diese Befreiung für die Hinwendung zum Du wird ebenfalls reflektiert in
Frank Macchias Definition von Geisttaufe: Er beschreibt sie als eine zweite
Bekehrung, die Bekehrung von Gott zur Welt.27 Indem Macchia von einer
Neubekehrung von Gott hin zur Welt spricht, hebt er, wie auch Johns, die
Selbstveränderung hervor, welche durch die Geisttaufe im Menschen ausgelöst

wird.28 Dadurch gelingt es ihm, über die Debatte rund um die Frage nach

«power» oder «purity» als Folge der Geisttaufe hinauszugehen, denn für Macchia

ist die «Spirit baptismal metaphor descriptive of both God's action in
inaugurating the kingdom of God and our empowered witness to this kingdom

in the world.»29 Ahnlich wie bereits bei Flower (vgl. oben) verbindet für
Macchia die Liebe die beiden Pole von Bevollmächtigung und Heiligung, und
so definiert er die Geisttaufe letztlich als eine Taufe in die Liebe Gottes, welche

den Menschen heiligt, erneuert und zur Hinwendung zu dieser Welt
bevollmächtigt.30

Zentral für dieses Verständnis von Geisttaufe ist somit die Betonung der

Hinwendung des Menschen zur Welt, in der er lebt. In dieser Akzentuierung
ist einerseits die Kontinuität mit dem ursprünglichen Anliegen pfingstlicher
Pneumatologie ersichtlich, Bevollmächtigung zum Dienst,31 und gleichzeitig

26 Ch.B. Johns, Pfingstler und die Praxis der Befreiung, in: M. Bergunder (Hg.), Pfingst-
bewegung und Basisgemeinden in Lateinamerika. Die Rezeption befreiungstheologischer

Konzepte durch die pfingstliche Theologie, Hamburg 2000, 118.
27 Theology Pentecostal (F.D. Macchia), International Dictionary of Pentecostal and

Charismatic Movements. Revised and Expanded Edition, hg.v. S.M. Burgess, E.M.
Van der Maas, Grand Rapids 2002, 1130.

28 Mit diesem Ansatz haben Johns und Macchia den biblizistischen Umgang mit dem
Thema der Geisttaufe, wie er in der populären pfingstlichen Literatur vorherrscht,
hinter sich gelassen.

29 Macchia, Baptized in the Spirit, 59.
30 Ebd. 60.257-282.
31 Andere wiederum haben sich ganz von der Definition der Geisttaufe als einer Zweit¬

erfahrung gelöst. Bei ihnen steht dann die Geisttaufe primär für eine pneumatische



Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen Theologie 537

wird über einen biblizistischen Umgang mit dem Thema hinausgegangen,
indem die neue Gemeinschaftserfahrung in Gestalt von Weltverantwortung in
den Vordergrund rückt. Steve Land beschreibt dies als «liberation for the
Kingdom» und spricht von «Pentecostal Affections» als Folge dieser Geisttaufe.32

Zusammenfassend kann man sagen: Vor - und vermehrt wiederum auch
nach - aller dogmatischen Festlegung der Geisttaufe wird sie in der kritischen
pfingstlichen Theologie als die überraschende Erfahrung des Hereinbrechens
Gottes in diese Welt gedeutet, welche sowohl den Einzelnen wie auch die Kirche

befähigt, in dieser Welt als Zeugen des Evangeliums zu leben; die
Gotteserfahrung führt zu einer neuen Auseinandersetzung mit der Welt, in der man
lebt, und einer Hinwendung zum Du. Zudem wird die Geisttaufe in pfingst-
licher Theologie als eine Erfahrung beschrieben, die am Menschen geschieht33
und somit der Forderung Moltmanns entspricht, dass Erfahrung immer auch

passiv sein muss, um wirklich konstitutiv für eine neue Selbsterfahrung zu
werden, eine Selbsterfahrung, die aber auch zur Begegnung mit dem Du führt.

2.3 Zungenrede

Ausserlich auffälligstes Merkmal der Glossolalie ist das Reden in einer
unverständlichen Sprache. Somit ist die Wahrnehmung des Geschehens, welches
dem Geist zugeordnet wird, der Aussenbezug, gewissermassen «selbstredend».

Weniger klar ist der Innenbezug oder die Wahrnehmung der durch die

Zungenrede ausgelösten Veränderung im menschlichen Subjekt. Wie bereits
gesehen, wird die Zungenrede in pfingstlicher Pneumatologie zudem vielerorts

als Merkmal der erfahrenen Geisttaufe verstanden, was dazu führte, dass

schon bald nach den ersten, oft überwältigenden Erfahrungen mit der
Zungenrede diese dogmatisch fixiert und auf den Begriff «initial evidence» festgelegt

wurde, so z.B. im Glaubensbekenntnis der amerikanischen Assemblies of
God.34 Als Vorbild für diese dogmatische Position dient wiederum die Apo-

Spiritualität, die sich in Gebet, Lobpreis, Dienst und einer Sehnsucht nach dem
Hereinbrechen des Reiches Gottes manifestiert. Vgl. R. Spittler, Suggested Areas for Further

Research in Pentecostal Studies, Pneuma 5 (1983) 39-57; Fr.P. Hocken, The
Meaning and Purpose of Spirit Baptism, Pneuma 7 (1985) 125-134; D.A. Dormann,
The Purpose of Empowerment in the Christian Life, Pneuma 7 (1985) 147-164; Tak-
Ming Cheung, Understandings of Spirit-Baptism, JPT 8 (1996) 115-128.

32 Land, Pentecostal Spirituality, 122-159.
33 Schon der biblische Sprachgebrauch reflektiert diesen passiven Charakter der Geister¬

fahrung beim Menschen; es ist die Rede davon, dass der Geist ausgegossen wird, dass

er über einen Menschen kommt, etc.
34 Zur Entstehung des Dogmas: H. Hunter, Aspects of Initial Evidence Dogma: A Euro¬

pean-American Holiness Pentecostal Perspective, AJPS 2/2 (1998) 189-199. Das The-



538 Matthias Wenk

stelgeschichte mit ihren Berichten von Geisterfahrungen und Zungenrede.35
In den Anfängen der Bewegung gingen zudem viele Pfingstler eher von einer
Xenolalie anstatt einer Glossolalie aus; d.h. die Zungenrede wurde als

Bevollmächtigung zur Mission verstanden,36 was eine logische Weiterführung des

Verständnisses der Geisttaufe als Bevollmächtigung zum Dienst darstellt.
Doch nach einigen ernüchternden Erfahrungen ist eine (paulinisch geprägte)
Neubewertung der Zungenrede in pfingstlicher Theologie erkennbar:
Glossolalie als Auferbauung des Einzelnen.

Indem nun der Innenbezug nicht mehr mit der Mission in Zusammenhang
gebracht wird, kommen neue Kategorien zum Tragen, durch die man
versucht, die im Menschen stattfindende Veränderung als Folge dieser
Geisterfahrung zu beschreiben. In der theologisch kritischen Literatur innerhalb der

heutigen Pfingstbewegung tauchen in diesem Zusammenhang drei Kategorien
immer wieder auf:

2.3.1 Befreiung

Hier wird betont, dass die betende Person durch die Glossolalie eine befreiende

Erfahrung macht: die Befreiung, sich mitteilen zu können, etwas zu sagen
zu haben:

Die Glossolalie diente als eine radikale soziale Kritik, tat sich doch kund, dass die
Erkenntnis Gottes eine Gabe ist, die allen Menschen geschenkt wird. Feuerzungen
ermöglichten es selbst den sprachlich Unbegabtesten, die Sprache des Himmels zu
sprechen, und dienten als ein Zeugnis für die Gebildeten und Sprachgewandten, dass auch
sie im Angesichte Gottes sprachunbegabt und sprachlos sind.37

Ahnlich argumentiert Macchia, der darauf hinweist, dass die Zungenrede die

Privilegien der gebildeten Oberschicht aufhebe,38 oder Harvey Cox in seiner
These, dass die Zungenrede die Tyrannei der Worte entmachte und dadurch
dem Schmerz und der Sehnsucht nach Erlösung Ausdruck verleihe.39

ma «Zungenrede als <initial evidence»> wird ausführlich behandelt in: AJPS 1/2 (1998)
und 2/2 (1999).

35 So z.B. Donald Gee, Pionier der Europäischen Pfingstbewegung, in: The Initial Evi¬

dence of the Baptism of the Holy Spirit, Redemption Tidings (31 May 1963), 10 -12,
oder: D. Petts, Baptism in the Holy Spirit. Theological Distinctive, in: K. Warrington
(Hg.), Pentecostal Distinctives, Carlisle 1998, 99-119.

36 Vgl. die diesbezüglichen Vorbehalte, welche bereits 1911 innerhalb der Bewegung
artikuliert wurden: C. Polhill, Calls to Foreign Service, Confidence (Jan. 1911) 8,

sowie die kritische Auseinandersetzung mit dem Verständnis von Xenolalie in der
frühen Pfingstbewegung: J.E. Powers, Missionary Tongues?, JPT 17 (2000) 39-55.

37 Johns, Praxis der Befreiung, 113.
38 Macchia, Theology, 1132, und ders., Sighs to Deep for Words. Towards a Theology

of Glossolalia, JPT 1 (1992) 47-73.
39 H. Cox, Fire from Heaven. The Rise of Pentecostal Spirituality and the Reshaping of



Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen Theologie 539

Diese Befreiung durch die Glossolalie wird auf zwei Ebenen reflektiert:
einerseits in der inneren Befreiung aus der eigenen Verfangenheit in der «Diktatur

der Worte», oder, in den Worten des katholischen Theologen Bernhard
Grom, in der Befreiung des Nous durch das Pneuma,40 andererseits in der
äusseren Befreiung, sprechen zu können, etwas zu sagen und beizutragen haben

- wie schon in ganz alten Berichten der Pfingstbewegung ersichtlich ist.41 In
der Glossolalie erhält der Mensch die Möglichkeit der eignen Befreiung
entweder von seinen inneren Zwängen durch die Vorherrschaft rationaler Rede,
oder von der eigenen und fremden Voreingenommenheit, als ungebildete Person

im Verhältnis zu Gott sprachlos zu sein. Hier wird die Zungenrede als

freie, nicht klassifizierbare Rede als Antwort an den nicht klassifizierbaren,
freien Gott verstanden. Sie ist, so Macchia, der Protest gegen jeden Versuch,
Gott und die Menschen zu definieren, zu manipulieren und dadurch zu
unterdrücken. Und nur insofern sie auch Ausdruck der Freiheit Gottes ist,
verkommt sie nicht zur selbstzentrierten emotionalen Euphorie.42

Als befreiende Erfahrung der Freiheit Gottes ist sie eine Erfahrung, die an
den Menschen herantritt, ihn in seinem Innersten zu einer neuen Freiheit
verändert, die es ihm ermöglicht, sich auch äusserlich auszudrücken, und ihm
dadurch ein neues Selbstbewusstsein eröffnet, das Bewusstsein, etwas zu sagen
zu haben. Mit dieser Befreiung gehört aber auch der zweite Erfahrungsbereich

zusammen, der im Zusammenhang mit der Glossolalie innerhalb
pfingstlicher Pneumatologie immer wieder zur Sprache kommt.

2.3.2 Eschatologie oder die Sehnsucht nach der endgültigen Befreiung

In seiner Dissertation Orthopathos: Prolegomenon for a Hispanic-American
Theology entwickelt Samuel Solivan eine Theologie, in deren Zentrum der
Leidensschrei und die Klage stehen. In diesem Schrei nach der endgültigen
Erlösung spielt die Zungenrede für Solivan eine zentrale Rolle, denn sie hilft
dem Gottesvolk, seine Unzufriedenheit mit der gegenwärtigen Situation zu
artikulieren und sich nicht mit dem Status Quo abzufinden.43 In diesem
Zusammenhang kommen innerhalb der pfingstlichen Diskussion zur Glossola-

Religion in the Twenty-first Century, New York 1994, Kap. 4.
40 B. Grom, Gibt es eine neue Religiosität?, in: K. Rahner (Hg.), Ist Gott noch gefragt?

Zur Funktionslosigkeit des Gottesglaubens, Düsseldorf 1973, 113-118. Grom wirft
sogar die Frage auf, ob nicht die frühchristlichen Hymnen in einer ersten Stufe aus
dem «Singen im Geist» heraus entstanden seien (113).

41 So in Apostolic Faith, 1 (Sept. 1906). Vgl. weiter den Bericht von einer Taufe bei
mexikanischen Pfingstlern in: W. Hollenweger, Charismatisch-pfingstliches Christentum.

Herkunft, Situation, ökumenische Chancen, Göttingen 1997, 283.
42 Macchia, Sighs too deep, 60-72.
43 S. Solivan, Orthopathos. Prolegomenon for a Hispanic-American Theology (Diss.

Union Theological Seminary), New York 1993.



540 Matthias Wenk

lie immer wieder auch Rom 8,26 und das Seufzen und Sehnen nach Erlösung
zur Sprache, das dann als Zungenrede verstanden wird. Die Auslegung jenes
Seufzens als Glossolalie ist zwar umstritten, wurde aber bereits von Origenes
und Chrysostomos vertreten44 und wird von pfingstlichen Theologen immer
wieder aufgegriffen.45

Nach diesem Verständnis wird die Zungenrede, nebst der Erfahrung der
Befreiung, zum Ausdruck des «noch nicht» und der Sehnsucht nach eschato-

logischer Befreiung. Sie drückt durch konkrete, aber nicht fassbare Sprache
das «bereits und noch nicht» aus, die Nähe und Unfassbarkeit Gottes
zugleich, sein Offenbar- und doch noch Verhülltsein. Und so wird sie zum
Zeichen der eschatologischen Hoffnung des Gottesvolkes, zum Ausdruck der
globalen Unzufriedenheit und Sehnsucht. Als solche führt sie zu einer neuen
Gemeinschaftserfahrung: Solidarität mit der leidenden Schöpfung.

Der letzte Erfahrungsbereich, mit dem die Zungenrede in Verbindung
gebracht wird, hat mit dem Mysterium Gottes zu tun.

2.3.3 Die Anbetung Gottes als Mysterium

Gerade weil die Zungenrede in sich selber rätselhaft ist, wird sie in pfingstli-
cher Theologie immer wieder als Ausdruck des menschlichen Staunens vor
dem Geheimnis Gottes verstanden. So plädiert der Lutheraner H.G. Pöhl-
mann zugunsten der Zungenreden und fordert: «Wir müssen wieder gegen die

<Intellektualisierung> unserer Gottesdienste lernen, dass Gott Geheimnis und
das Heilige unaussprechlich ist.»46 Diese Forderung ist beinahe identisch mit
der These von Macchia, wonach Sprache als rationale Ausdrucksform nicht
bis zu den Tiefen des Geheimnisses der Gottesbegegnung und des Geheimnisses

des Selbst vor Gott vordringe und die rationale Sprache diese Begegnung
nicht adäquat wiedergeben könne.47 Die Zungenrede wird somit zum verbalen,

jedoch nicht rationalen Ausdruck der Begegnung des Menschen mit Gott.
Diesen Aspekt hebt auch der Anthropologe William Samarin hervor, der

die Zungenrede als linguistisches Symbol des Heiligen bezeichnet. So wie die

gotische Kathedrale sage: Gott ist majestätisch, so sage die Glossolalie: Gott
ist gegenwärtig. Für Samarin ist die Zungenrede daher vital und zentral für die

Anbetung der Kirche, denn durch sie würden die literarischen Ausdrucksformen

des Gottesdienstes relativiert und das Staunen vor dem Heiligen be-

44 U. Wilckens, Der Brief an die Römer (EKK VI/2), Zürich 31993, 161.
45 Ch. Mason, Apostolic Faith (February and March 1907), 7; J. Berton, The Experience

of Glossolalia and the Spirit's Empathy. Romans 8:26 Revisited, Pneuma 25 (2003) 54-

65.
46 FI.G. Pöhlmann, Heiliger Geist - Gottesgeist, Zeitgeist oder Weltgeist?, Neukirchen-

Vluyn 1998, 105f.
47 Macchia, Sighs too deep, 61.



Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen Theologie 541

wahrt.48 So gesehen wird die Glossolalie zum Symbol der Anbetung des

Unaussprechbaren, zum Symbol der Anbetung der Freiheit Gottes und dadurch
zugleich zum Symbol der Freiheit des Menschen vor Gott.49

2.3.4 Zusammenfassung

Die Erfahrung der Zungenrede wird in der Diskussion pfingstlicher Pneuma-

tologie als mit-konstitutiv für das menschliche Selbstbewusstsein gedeutet: als

Erfahrung der Befreiung (nach innen und nach aussen), als Ausdruck der
Sehnsucht nach der eschatologischen Befreiung (Solidarität mit der leidenden

Schöpfung in ihrer Sehnsucht nach Erlösung) und als Symbol der Andacht,
des Staunens vor dem Mysterium Gottes; die Erfahrung des freien und
staunenden Mensch-Seins in der Begegnung mit dem nicht festlegbaren Heiligen.

2.4 Heilungen

Ahnlich wie die Zungenrede ist die Heilung eine Gotteserfahrung, die am
menschlichen Körper gemacht wird; die Aussenwahrnehmung ist das

Gesundwerden des Menschen, das mit dem Geist in Zusammenhang gebracht
wird. Ahnlich wie in biblischen Texten weist die Heilung in pfingstlicher
Theologie eine soteriologische Dimension auf;50 zwischen Heil und Heilung
wird nicht streng unterschieden, und Heilung gilt als wesentlicher Teil des

Evangeliums;51 sie ist Ausdruck eines ganzheitlichen Heilsverständnisses,
Ausdruck der Erfahrung der unteilbaren Annahme des Menschen durch Gott
und proleptische Erfahrung des Eschatons. Deshalb begegnet einem in der

48 W. Samarin, Tongues of Men and Angels, New York 1972, 154.232. Dass das Staunen
und das leibliche Erleben für eine gesunde «Andacht» wichtig sind, wird auch vom
Psychoanalytiker Tilman Moser in seinem neuen Buch: Von der Gottesvergiftung zu
einem erträglichen Gott, hervorgehoben: Er fordert eine Andacht, bei der seelisches

und leibliches Erleben eng miteinander verschlungen sind; und ohne sich dabei auf die

Zungenrede zu beziehen, fordert er: «Andacht muss entstehen vor der Herrschaft
der Sprache, denn obwohl Andacht sprachlich fassbar sein kann scheint sie doch im
Wesentlichen verknüpft mit Erlebnissen, die sich später eher in Symbolen und Ritualen

konkretisieren.» T. Moser, Von der Gottesvergiftung zu einem erträglichen Gott.
Psychoanalytische Überlegungen zur Religion, Stuttgart 2003, 29.

49 Zur Zungenrede als religiösem Symbol allgemein siehe: A. Yong, Tongues of Fire in
the Pentecostal Imagination. The Truth of Glossolalia in Light of R.C. Neville's
Theory of Religious Symbolism, JPT 12 (1998) 39-65.

50 Zum neutestamentlichen Befund vgl.: L.T. Johnson, The Social Dimension of Sôtëria
in Luke-Acts and Paul, in: Society of Biblical Literature Seminar Papers, hg.v. E.H.
Lovering, Atlanta 1993, 520-536 (524-527); N.T. Wright, Jesus and the Victory of
God, London 1996, 186-197.

51 Vgl. Assemblies of God, Paraclete 9/2 (1975) 7-13.



542 Matthias Wenk

pfingstlichen Pneumatologie immer wieder die These: Gott will dieser Welt
Heil schenken, deshalb heilt er.52

Diese Position wirft natürlich viele Fragen auf, sowohl theologischer Art
wie auch für den pastoralen Alltag, was sich in der grossen Zahl pfingstlicher
Schriften zu diesem Thema widerspiegelt.53 Diskutiert wird dabei:

- inwieweit stellen Jesu Heilungen in den Evangelienerzählungen ein einmaliges
Phänomen dar oder sind sie Paradigma für den Heilungsauftrag der Kirche?54

- die Rolle des Glaubens im Zusammenhang mit Heilungen55

- die Rolle des Gebets und der Salbung mit Ol56

- der Zusammenhang zwischen Sünde und Krankheit57

- der Gebrauch des «Namens Jesu» in den Heilungsgebeten pfingstlicher Kir¬
chen.58

Während in den Anfängen der Bewegung noch häufig die Ansicht vertreten
wurde, Heilung sei durch den Sühnetod Jesu «garantiert», wird diese Position

52 So z.B. bereits 1910 in einer Predigt von A.A. Boddy, «Health in Christ», Confidence
(March 1910), 175-179, oder später: F.F. Bosworth, Christ the Healer, Old Tappan
1924, 24-31. Siehe vor allem: J.Ch. Thomas, Devil, Disease and Deliverance. The Origins

of Illness in New Testament Thought, London 1997. Seine Schlussfolgerung zum
neutestamentlichen Befund: «While it is clear that not all are healed in all cases cited
in the NT literature, it is difficult to ignore the impression that emerges from reading
the texts themselves that in the vast majority of cases his writers (and readers with
them) exhibit an extraordinary expectancy with regard to healing.» (312).

53 Als Einführung und Ubersicht zur Diskussion rund um Heilung in pfingstlicher
Pneumatologie vgl.: K. Warrington, Major Aspects of Healing within British Penteco-
stalism, JEPTA 19 (1999) 34-55. Obwohl der Artikel eine britische Perspektive
vermittelt, reflektiert er die Diskussion über den britischen Kontext hinaus.

54 Der britische pfingstliche Neutestamentier Keith Warrington vertritt die Meinung,
dass sie vor allem pädagogisches Modell und nicht Paradigma für den kirchlichen
Heilungsauftrag seien (K. Warrington, Jesus the Healer. Paradigm or Unique Phenomenon?,

Carlisle 2002).
55 Interessant zu diesem Thema ist die empirische Studie über Pfingstler in Grossbritan¬

nien zum Thema «Glaube und Heilung»: M.H. Cartledge, Practical Theology. Charismatic

and Empirical Perspectives, Carlisle 2003, 210.
56 Keith Warrington z.B. argumentiert, dass die Salbung mit Öl im Jakobusbrief ein

«therapeutisches Einreiben mit Öl» gewesen sei, und beruft sich als Parallele u.a. auf
Sir 38; K. Warrington, Anointing with Oil and Healing, EPTA Bulletin 12 (1993) 5-

22.
57 Im Zusammenhang mit Jak 5 und dem pastoralen Umgang mit dem Text bemerkt er:

«The fact that there is no place for such confession in many contemporary churches
within Pentecostal and charismatic circles is more an indication of the church's
superficiality and fragmentation than it is a sign of the early church's naivety or lack of
sophistication.» (Thomas, Origins of Illness, 316).

58 K. Warrington, The Use of the Name (of Jesus) in Healing and Exorcism with Partial
Reference to the Teachings of Kenneth Haigan, JEPTA 17 (1997) 16-36.



Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen Theologie 543

heute seltener vertreten59 oder gar abgelehnt.60 Auch die extreme Position der
Anfänge, medizinisches Handeln und göttliche Heilung als Gegensätze zu
betrachten, wird in der kritischen pfingstlichen Theologie der Gegenwart nicht
mehr vertreten. Das Gebet um Heilung und die Medizin werden nicht als

einander ausschliessend, sondern komplementär verstanden: Medicus curat, Deus
sanat.bl Ebenfalls gibt es Ansätze, in denen Heilung und soziale Verantwortung

als einander ergänzend gesehen werden: «Sollte nicht, da Armut eine der
Hauptursachen für Krankheit und Tod ist, ein Heilungsdienst auch den

Kampf gegen die sozialen Ursachen der Armut beinhalten?»62

Für den Umgang mit der Spannung zwischen der Erfahrung (und Erwartung),

dass Gott heilt, und der Erfahrung, dass Gott nicht heilt, wird eine

pfingstliche Pneumatologie nicht um eine eschatologische Perspektive
herumkommen, welche die erlebte Krankheit und das Leid ebenso bejaht wie die

Hoffnung auf Heilung. Die Zungenrede als Ausdruck der Sehnsucht nach der

eschatologischen Erlösung bietet pfingstlicher Pneumatologie eine Möglichkeit,

Hoffnung und Schmerz auch in bezug auf die Heilung auszudrücken;
allerdings wird das in der pfingstlichen Literatur zur Heilung kaum explizit so
reflektiert.

Zum Innenbezug der Heilung als Geisterfahrung kann festgestellt werden,
dass sie konstitutiv für das Selbstverständnis des Menschen als eines ganzheitlich

von Gott angenommenen und erlösten Wesens ist. Sie ist deshalb in
pfingstlicher Theologie zentral sowohl für die Soteriologie wie auch die
Anthropologie.63

2.5 Prophétie

Das Christentum wird immer wieder als prophetische Religion bezeichnet,64
und die Pfingstbewegung im Besonderen wird mit prophetischen Manifesta-

59 Neuerdings jedoch J.C. Thomas, Healing in the Atonement. A Johannine Perspec¬

tive, JPT 14/1 (2005) 23-39.
60 D. Petts, Healing and the Atonement, EPTA Bulletin 12 (1993) 23-37.
61 Vgl. K. Warrington, The Role of Jesus as Presented in the Healing Praxis and

Teaching of British Pentecostalism. A Re-Examination, Pneuma 25/1 (2003) 75f.
Auch der bekannte amerikanische Heilungsevangelist Oral Roberts hat sich in den
letzten Jahren auf eine Position hin bewegt, in der Heilung durch Gebet und medizinische

Hilfe als komplementär angesehen werden (O. Roberts, Expect a Miracle. My
Life and Ministry. An Autobiography, London 1995, 254-261).

62 Macchia, Theology, 1136.
63 M. Volf, The Materiality of Salvation: An Investigation in the Soteriologies of Libera¬

tion and Pentecostal Theology, JES 26/2 (1989) 447-467.
64 H. Kiing, Das Christentum: Wesen und Geschichte, München 31995, 53.



544 Matthias Wenk

tionen in Verbindung gebracht.65 Es wird gar vom «Prophetentum aller
Gläubigen» geredet.66

Noch ausgeprägter als bei der Zungenrede steht bei der Prophétie für viele
Pfingstler die befreiende Erfahrung im Vordergrund, etwas zu sagen und
beizutragen zu haben;67 in den Worten von Gerhard Lohfink: Die Erfahrung der
Charismata führt dazu, dass die Menschen Gottesdienstteilnehmer und nicht
bloss Gottesdienstbesuchter werden;68 sie sind dazu befreit, mitzugestalten und
nicht nur Empfänger zu sein.69 Mit dieser befreienden Erfahrung ist auch das

Bewusstsein verknüpft, dass prophetische Reden nicht einfach informieren,
sondern transformieren, Realitäten schaffen 70 analog den biblischen Prophe-
tien, denen ebenfalls eine schöpferische Kraft innewohnte: Sie bewirkten
Gericht oder Pfeil und schafften neue Welten aus dem Chaos.71 So wird bei der

Prophétie als Gotteserfahrung einerseits die befreiende Dimension für die

prophetisch sprechende Person hervorgehoben und andererseits die erlebte

65 Vgl. den programmatischen Titel von D. Du Plessis' Buch, The Spirit Bade Me Go.
The Astounding Move of God in the Denominational Churches, rev. ed., Plainfield
1970, sowie die Rolle der Prophétie von Smith Wiggelsworth's im Leben und Wirken
von David du Plessis im Dezember 1936 (B. Slosser, Man nennt ihn Mr. Pentecost.
Die Geschichte von David DuPlessis, Kreuzlingen 1977, 7-11); Du Plessis, David
Jonathan (R.P. Spittler), The New International Dictionary of Pentecostal and
Charismatic Movements, hg.v. S.M. Burgess u.a., Grand Rapids 2002, 592. - David
Du Plessis (1905-1987) war ein renommierter pfingstlicher Okumeniker.
Zur Wichtigkeit der Prophétie innerhalb der Pfingstbewegung: Prophecy, Gift of
(C.M. Robeck, Jr.), The New International Dictionary of Pentecostal and Charismatic

Movements, hg.v. S.M. Burgess u.a., Grand Rapids 2002, 999-1012.
66 R. Stronstad, The Prophethood of all Believers. A Study in Luke's Charismatic Theo¬

logy, Sheffield 1999. In noch stärkerem Mass als in den amerikanischen Pfingstkir-
chen spielt die Prophétie eine zentrale Rolle in der Britischen Apostolic Church,
deren Ursprung in der Erweckung von Wales liegt (1905 und 1906) und an deren
nationalen Vorstandssitzungen bis in die 60er-Jahre jeweils ein «designierter» Prophet
teilnahm, damit Gott allenfalls direkt an der Sitzung intervenieren könne (vgl.:
Showers of Blessings [erstmals veröffentlicht im Jahre 1910] und Riehes of Grace [erstmals

veröffentlicht 1925]; vgl.: J.E. Worsfold, The Origins of the Apostolic Church in
Great Britain. With a Breviate of its Early Missionary Endeavours, Wellington 1991,

73-89.183-207).
67 Zur Bedeutung der Prophétie bei der Befreiung der Frau innerhalb der frühen Pfingst¬

bewegung siehe: J.E. Powers, «Your Daughters Shall Prophesy». Pentecostal Herme-
neutics and the Empowerment of Women, Globalization of Pentecostalism, 313-337.

68 G. Lohfink, Wie hat Jesus Gemeinde gewollt?, Freiburg 61985, 121.
69 D.E. Albrecht, Rites in the Spirit. A Ritual Approach to Pentecostal/Charismatic Spi¬

rituality QPT Mon 17), Sheffield 1999.
70 Vgl. Wenk, Community Forming Power, 120-148; ders., The Creative Power of the

Prophetic Dialogue, Pneuma 26/2 (2004) 118-129.
71 W. Houston, What Did the Prophets Think They Were Doing? Speech-Act and Pro¬

phetic Discourse in the Old Testament, Biblnt 1 (1993) 167-188.



Pneuraatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen Theologie 545

Veränderung sowohl der prophetisch sprechenden Person wie auch der
Empfänger. Diese Veränderungen werden als sehr vielfältig umschrieben; sie
umfassen das ganze Spektrum von erneuerter Hoffnung bis zu Umkehr.72

Siedelt man die Pneumatologie, wie dies in der pfingstlichen Theologie der
Fall ist, bei der Erfahrung des Hereinbrechens Gottes in diese Welt an (der
Spiritus Creator), ergeben sich für die Frage nach den Kriterien zum Umgang
mit prophetischer Rede andere Schwerpunkte, als wenn man z.B. bei der
objektiven Verkündigung ansetzt. Im Vordergrund steht dann nicht mehr der
Inhalt einer Prophétie,73 sondern die Erfahrung, die mit einer Prophétie
gemacht wird: Wird diese Erfahrung für den Menschen (sowohl die prophetisch
sprechende Person wie auch die «Empfänger») letztlich zu einer Heilserfahrung?

Oder in Anlehnung an den alttestamentlichen metaphorischen
Sprachgebrauch formuliert: Wenn Gott Leben und der Spiritus Creator der Leben
schaffende Geist ist, der die Wüste in einen blühenden Garten verwandelt,
dann wird geistgewirkte Rede daran erkannt, dass sie das Leben zu seiner
Entfaltung führt und dass durch sie Gerechtigkeit, Frieden und Gotteserkenntnis
(Jes 11,1-3) verwirklicht werden, jedoch nie nur in einem individualistischen,
verinnerlichten und vergeistigten Sinn, sondern immer auch in einem sozialen

und politischen Sinn.74 Erstaunlicherweise finden sich aber dazu noch keine

weiterführenden Ansätze in pfingstlicher Pneumatologie.

3. Schlussfolgerung

Im Allgemeinen herrscht in pfingstlicher Pneumatologie Konvergenz über
ihren erfahrungsorientierten Ansatz, Divergenz jedoch in der Deutung der
jeweiligen Erfahrung.

In bezug auf Moltmanns Forderung nach einem Paradigmenwechsel in der
Pneumatologie, der Forderung, diese bei der Gotteserfahrung des Einzelnen
und der Gemeinschaft anzusetzen, stellt pfingstliche Pneumatologie ein Modell

dar, das dieser Forderung entspricht, denn Ausgangspunkt der untersuchten

Themenbereiche ist jeweils eine von aussen an den Menschen herantreten-

72 M. Wenk, The Holy Spirit as Transforming Power within a Society. Pneumatological
Spirituality and its Political/Social Relevance for Western Europe, JPT 11/1 (2002)

130-142; ders., Creative Power, 118-129.
73 So spielt auch für Matthäus (7,15-23; 24,9-12.24-28) im Umgang mit Pseudopropheten

der Inhalt ihrer Verkündigung keine Rolle; er kritisiert vielmehr ihr Leben und Wirken,

und teilweise auch ihre Wirkungen im Leben der Empfänger. Das gilt auch für
viele Texte im Alten Testament und in anderen jüdischen Schriften, die von der
Auseinandersetzung mit Pseudopropheten handeln.

74 Wenk, Spirit as Transforming Power, 120-148; ders., The Creative Power of the Pro¬

phetic Dialogue, Pneuma 26/2 (2004) 118-129.



546 Matthias Wenk

de Erfahrung, die dann aufgrund eines bestehenden symbolischen Systems
gedeutet wird: Der Geist «bricht über den Menschen herein».75 Während bei der
Zungenrede, den Heilungen und der Prophétie der Aussenbezug auch
physisch wahrnehmbar ist (entweder als sprachliche Artikulation oder als

Gesundwerden; beides auf den Geist zurückgeführt), ist dieser bei der Geisttaufe
schwerer festlegbar. Wohl deshalb wird sie öfters einfach als «überwältigende
Erfahrung» beschrieben, wird ihr die Zungenrede zugeordnet, welche die
innere Erfahrung äusserlich manifestiert und so erkennbar werden lässt.

3.1 Innenbezug der Geisterfahrung in pfingstlicher Pneumatologie

Als Innenbezug, welcher konstitutiv für die Selbst-, Du-, Gemeinschafts- und
Naturerfahrungen ist, kommen folgende Themen zur Sprache:

3.1.1 Eschatologische Hoffnung als Befreiung zum Handeln und Reden

Vorrangiger Innenbezug (Wahrnehmung der Selbstveränderung) ist die
Befreiung des Menschen durch die Geisterfahrung. Diese Befreiung wird einerseits

erlebt als Bevollmächtigung zu handeln; die eigene menschliche
Ohnmacht wird nicht mehr zwingend als absolut erfahren, weil der Geist heilend,
bevollmächtigend und befreiend im Leben des Einzelnen und der Kirche
wirkt, was sich in einer missionarischen Hinwendung zur Welt, in partizipa-
tiven Gottesdiensten pfingstlicher Kirchen76 sowie in der Sozialethik77
ausdrückt. Aufgrund der eigenen Gotteserfahrung kommt es zu einer neuen Du-
und Gemeinschaftserfahrung. In pfingstlicher Pneumatologie ist die
Geisterfahrung zwar individuell, aber nicht individualistisch.

Andererseits wird die Befreiung erlebt als Befreiung aus der eignen inneren
Verfangenheit sowie der Verfangenheit in den Machtstrukturen der Gesellschaft,

welche festlegen, wer etwas zu sagen hat und wer nicht. Pfingstliche
Pneumatologie ist in diesem Sinn Befreiungstheologie.78

75 Vgl. Land, Pentecostal Spirituality, 38-47.59-70.
76 Albrecht, Rites in the Spirit.
77 Siehe: E. Villafane, The Liberating Spirit. Toward an Hispanic American Pentecostal

Social Ethic, Grand Rapids 1993; D. Peterson, Not by Might. A Pentecostal Theology
of Social Concern, Oxford 1996; R. Shaull, W. Cesar, Pentecostalism and the Future
of the Christian Churches. Promises, Limitations, Challenges, Grand Rapids 2000;
C.M. Robeck Jr., Das soziale Anliegen der frühen amerikanischen Pfingstbewegung,
in: M. Bergunder (Hg.), Pfingstbewegung und Basisgemeinden in Lateinamerika
(Studienheft EMW), Marburg 2000, 57-66.

78 Siehe: Ch.B. Johns, Pentecostal Formation. A Pedagogy among the Oppressed (JPT
Mon. 2), Sheffield 1998 (reprint), sowie die Aussage von Julio de Santa Ana an der
EATWOT Konferenz vom 23.30.2000 in Bossey: «Die Theologie der Befreiung
forderte eine Option für die Armen, doch die Armen optierten für die Pfingstkirchen»



Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen Theologie 547

Obwohl die erwähnten Erfahrungen vom Hier und Jetzt ausgehen, ist in
pfingstlicher Pneumatologie immer eine eschatologische Dimension erkennbar,

welche die gemachte Erfahrung als proleptische Erfahrung, die das Escha-

ton antizipiert, zum Hoffnungsträger werden lässt, was die Kirche und den
Einzelnen wiederum zum Handeln im Hier und Jetzt befreit. Pfingstliche
Pneumatologie umfasst somit in ihrem Kern immer beides: die proleptische
Erfahrung der wirksamen Gegenwart Gottes durch seinen Geist im Hier und
Jetzt sowie die Sehnsucht nach dem endgültigen Hereinbrechen Gottes; das

Unvollkommene und Vorletzte verweist immer auf das Vollkommene und
Letzte.

3.1.2 Bevollmächtigung zur erneuerten Gemeinschaft

Ein besonderer Aspekt dieser Bevollmächtigung durch den Geist wird in der
Form einer erneuerten Gemeinschaft erlebt, in der es durch die Geistmanifestation

zur Uberwindung von sozialen, ethnischen und geschlechtlichen
Schranken kommt: Die ersten Pfingstgemeinden in den USA waren integrierte

Gemeinden, in denen Schwarze und Weisse zusammen Gottesdienst feierten

und bei denen schon am Anfang des 20. Jahrhunderts Frauen eine zentrale
Rolle spielten:

Tief verwurzelte moralische Voreingenommenheit, einseitige Wertvorstellungen und
soziale Vorurteile, manchmal systematisch in strukturellen Formen wie Sexismus,
Klassenideologie oder Rassismus ausgedrückt, erfahren in der charismatischen
Umgestaltung der Kirche durch den heiligen Geist ein eschatologisches Gericht. Alle
Trennungsmauern der alten sozialen Ordnung werden für immer niedergerissen in der koi-

nonia, die der Geist schafft. Indem der Heilige Geist den Dienst Jesu am Reich Gottes
durch die charismata weiterführt, schafft er eine koinonia, die Zeugnis ablegt vom in-
klusiven Charakter der Herrschaft Gottes, die keine Unterschiede unter den Menschen
kennt.79

3.1.3 Die Geisterfahrung als konstitutiv für die Anthropologie

Nebst dem befreienden Innenbezug, und damit verbunden einer Wiederherstellung

der Würde des Menschen, ist pfingstliche Pneumatologie mit der
Betonung der Heilung auch konstitutiv für die Erfahrung des Menschen, als

Ganzes von Gott angenommen und befreit zu sein. Diese leibhafte Dimension

der Gottesbegegnung findet ihren Ausdruck auch in der Zungenrede.

(zitiert nach: R. von Sinner, Von Geist, Gerechtigkeit, Globalisierung und Grenzen,
ZMiss 26 [2000] 317).

79 M.W. Dempster, Evangelism, Social Concern and the Kingdom of God, in: W.
Dempster, B.D. Klaus, D. Peterson, Called and Empowered: Global Mission in Pentecostal

Perspective, Peabody 1991, 29; deutsche Übersetzung in: Robeck, Soziale

Anliegen, 64.



548 Matthias Wenk

3.2 Pfingstliche Geisterfahrung im Vergleich mit Moltmanns Pneumatologie

Im Vergleich zwischen Jürgen Moltmanns Geist des Lebens und den oben
erwähnten Erfahrungen, welche in pfingstlicher Pneumatologie zur Sprache
kommen,80 fallen auch wesentliche Unterschiede auf:

1. Pfingstliche Pneumatologie ist mehr auf den Aussenbezug der Geisterfahrung
hin ausgerichtet, während der Innenbezug eher als sekundäre Geisterfahrung
dargestellt wird. Deshalb steht zuweilen die Selbsterfahrung vor der
Gemeinschaftserfahrung. In pfingstlicher Theologie wird die Geisterfahrung stärker
in individuellen Kategorien beschrieben als bei Moltmann.81 Neuerdings werden

jedoch auch in pfingstlicher Pneumatologie die Gemeinschaftserfahrung
sowie ihre Konsequenzen für eine Sozialethik vermehrt hervorgehoben.82

2. Im Bereich des Innenbezugs fällt weiter auf, dass Moltmann seine Pneumatologie

auch konsequent auf ihren ökologischen Bezug hin ausrichtet und ihr
nicht nur eine politische Dimension verleiht.83 Diese ökologische Ausrichtung

fehlt in der pfingstlichen Pneumatologie beinahe vollständig.84 Grund
für diese Vernachlässigung auf pfingstlicher Seite mag das von ihr z.T. noch
ambivalent gesehene Verhältnis zwischen Geist und Natur sein. In der
semipopulären pfingstlichen Literatur wird der Geist noch stark mit dem in
Verbindung gebracht, was im Volksmund als übernatürlich bezeichnet wird.85

3. Der Innenbezug pfingstlicher Pneumatologie (vor allem Befreiung und erneu¬

erte Gemeinschaft) wird eher als sekundäre Erfahrung des Geistes bezeichnet,
während Zungenrede, Prophétie und Heilungen mit ihren äusserlich
wahrnehmbaren Manifestationen als primäre Erfahrungen gelten. Moltmanns
Kategorien von Aussen- und Innenbezug könnten pfingstlicher Pneumatologie
helfen, die teilweise noch vorhandene Kluft zwischen Geist und Natur zu
überbrücken, weil nicht mehr nach Geist oder Natur oder nach Primär- und
Sekundärerfahrungen gefragt wird, sondern nach dem Aussen- und Innenbezug

der Geisterfahrung in dieser Welt.86

80 Dabei muss beachtet werden, dass die behandelten Geisterfahrungen in pfingstlicher
Pneumatologie eine Auswahl darstellen und daher nicht das ganze Spektrum abdecken

können.
81 Z.B. Moltmann, Geist des Lebens, 127-133.137-158.230-280.
82 Siehe Anm. 71.
83 Moltmann, Geist des Lebens, 21-23.53-56.186-193.254f.
84 Vgl. den kritischen Artikel zur ökologischen Dimension der Geisterfahrung von M.S.

Clark, A Pneumatological Perspective on Creation and Ecology, in: P.J. Grabe, W.J.
Hattingh (Hg.), The Reality of the Holy Spirit in the Church, Pretoria 1997, 145-150.

85 Als Beispiel dafür, wie noch «klassisch» zwischen natürlich und übernatürlich

getrennt wird: Petts, Holy Spirit, 9 If.
86 Ein interessantes Modell auf pfingstlicher Seite, das im interreligiösen Dialog bei den

Geisterfahrungen in der Welt ansetzt: A. Yong, Discerning the Spirit(s). A
Pentecostal-Charismatic Contribution to Christian Theology of Religions, Sheffield 2000.



Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen Theologie 549

Abstract

In seinem Buch «Geist des Lebens» fordert Moltmann einen Paradigmenwechsel in der

Pneumatologie: Sie soll bei der Erfahrung angesiedelt werden. Der vorliegende Beitrag
untersucht, inwiefern die pneumatologischen Ansätze innerhalb pfingstlicher Theologie dieser

Forderung entsprechen und wo die Unterschiede sowohl in der pfingstlichen Theologie

selber wie auch im Vergleich zu Moltmanns Ansatz liegen. Um diese Divergenzen
herauszustreichen, wird zwischen dem Aussenbezug (die Wahrnehmung/Deutung des

Geschehens) und dem Innenbezug (die Wahrnehmung/Deutung der Selbstveränderung
durch das Geschehen) der Geisterfahrung unterschieden, wie sie in pfingstlicher Pneumatologie,

vor allem in der Diskussion rund um die Geisttaufe, das Zungenreden, Heilungen
und Prophétie, zur Sprache kommen.

Matthias Wenk, Hindelbank


	Pneumatologische Ansätze in der gegenwärtigen pfingstlichen Theologie : Konvergenz und Divergenz

