
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 4

Artikel: Akedath Jizchak (Das Binden Jizchaks) oder : das Opfer des Opfers

Autor: Birnbaum-Monheit, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Akedath Jizchak1 (Das Binden Jizchaks)

Oder: Das Opfer des Opfers

«Und, es war nach diesen Begebenheiten, und es prüfte Gott den Abraham und
sprach zu ihm: <Abraham!> Und er sprach: <Hierbin ich.> Und Er sprach: <Nimm
doch deinen Sohn, deinen einzigen, den du liebst, den Jizchak, und gehe in das

Land Morijah, und bringe ihn dort zum Opfer auf einem der Berge, den ich dir
ansagen werde. > Und Abraham stand morgens früh aufund sattelte seinen Esel

und nahm seine beiden Knaben mit sich und seinen Sohn Jizchak und spaltete
Holz zum Opfer und machte sich aufund ging an den Ort, den ihm Gott angesagt
hatte. Am dritten Tage, da erhob Abraham seine Augen, und sah den Ort von
fern. Und Abraham sprach zu seinen Knaben: <Bleibet hier beim Esel, und ich und
der Knabe, wir wollen gehen bis dorthin; wenn wir angebetet, kehren wir zurück
zu euch.> Und Abraham nahm das Holz des Ganzopfers und legte es aufJizchak,
seinen Sohn, aber in seine Hand nahm er das Feuer und das Schlachtmesser; und
sie gingen beide zusammen. Und Jizchak sprach zu Abraham, seinem Vater und
sagte: <Mein Vater!> Und er sprach: <Hier bin ich, mein Sohn.> Und er sprach: <Siehe,

hier das Feuer und das Holz, wo aber ist das Lamm zum Opferh Und Abraham

sprach: <Gott wird sich ersehen das Lamm zum Opfer, mein Sohnb Und sie

gingen beide zusammen. Und sie kamen an den Ort, den ihm Gott angesagt hatte,
und Abraham baute dort den Altar und legte das Holz zurecht und band seinen
Sohn Jizchak und legte ihn aufden Altar über das Holz. Und Abraham streckte
seine Hand aus und nahm das Messer, seinen Sohn zu schlachten. Da riefein Engel
des Ewigen vom Himmel ihm zu und sprach <Abraham! Abraham!> Und er
sprach: <Hier bin ich. > Und er sprach: <Strecke nicht deine Hand nach dem Knaben

aus, und tue ihm nicht das Geringste. Denn nun weiss ich, dass du gottesfürchtig
bist; denn du hast mir nicht verweigert deinen Sohn, deinen einzigen. > Da erhob
Abraham seine Augen und schaute, und siehe da, ein Widder, der hernach hängen
blieb im Dickicht an den Hörnern; da ging Abraham hin und nahm den Widder
und brachte ihn zum Opfer statt seines Sohnes. Und Abraham nannte den Namen
dieses Ortes: <Der Ewige wird ersehen>, so dass heute gesprochen wird: <Aufdem

Berge des Ewigen erscheint man.> Und ein Engel des Ewigen riefdem Abraham
zu vom Himmel zum zweiten Male und sprach: <Bei mir hab' ich geschworen, ist
der Spruch des Ewigen, dass, weil du dieses getan hast, und hast mir nicht verweigert

deinen Sohn, deinen einzigen, dass ich dich segnen werde, und mehren deinen
Samen wie die Sterne des Himmels und wie den Sand am Rande des Meeres, und
besitzen wird dein Same das Tor seiner Feinde. Und segnen werden sich mit dei-

1 Die Opferung Isaaks; vom Hebräischen akad binden, fesseln (an den Altar); im Fol¬

genden wird Isaak mit seinem hebräischen Namen Jizchak bezeichnet.

ThZ 4/62 (2006) S. 521-529



522 Michel Birnbaum-Monheit

nem Samen alle Völker der Erde, zum Lohne dafür, dass du gehorcht hast meiner
Stimme.> Und Abraham kehrte zurück zu seinen Knaben, und sie erhoben sich

und gingen zusammen nach Beershaba, und Abraham blieb in Beershaba.»2

Der Text, den wir untersuchen, ist ziemlich bekannt: Eines Tages verlangt
Gott von Abraham, dass er ihm seinen Sohn auf dem Berge Morijah2 als Opfer
darbringen soll. Der Midrasch4 erzählt uns, dass die Reise für Abraham und
Jizchak nicht einfach war. (Abgesehen von der Tatsache, dass sie drei Tage
marschieren mussten, begegnete ihnen mehrere Male der Satan5 als Hindernis,

einmal sogar in Form eines breiten Flusses, den die beiden Reisenden

überqueren mussten.6)
Es kommt schliesslich der grosse Moment der Opferung. Ein Moment,

von dem man sagen darf:

«Der Abstieg von der Akedah war viel schwieriger als der Aufstieg.»7

2 Bereschith Genesis, 1. Buch Mose) 22,1-19.
3 Berg in Jerusalem, auch bekannt als Har Habajit Tempelberg), auf welchem

sowohl das erste als auch das zweite Bejt Hamikdasch Stätte des Heiligtums - der
jüdische Tempel) erbaut wurde. Gemäss jüdischer Uberlieferung blieb auch nach der

Tempelzerstörung ein gewisses Mass an Heiligkeit auf dem Zentrum des Berges erhalten;

deshalb ist es auch verboten, diesen Ort zu betreten.
4 Oberbegriff der von jüdischen Gelehrten gesammelten Schriften, die zu einem neuen

und tieferen Verständnis der Torah führen. Der Midrasch (vom Hebräischen darasch

auslegen lässt sich in zwei Gattungen aufteilen: die Midreschej Halachah, welche
Halachoth, die in der Torah verborgen sind, aus dieser herauslesen, und die Midreschej

Agadah, welche bestimmte Aspekte in der Torah durch Agadoth Erzählungen;
vom Hebräischen higid sagen, erzählen), die auf der mündlichen Überlieferung
basieren, in einem neuen Licht erscheinen lassen.

5 Der Satan (mit Betonung auf der zweiten Silbe) ist der Inbegriff einer metaphysischen
Kraft, die sich ständig widersetzt, Einwände vorbringt und Hindernisse in die Welt
setzt. Selbst wenn der Satan oft mit dem «Versucher» in Verbindung gebracht wird, so
hat er doch vielmehr den Charakter eines «Anklägers», was aber nicht heisst, dass die
Sitnah Anklage, Verleumdung) die permanente Funktion eines spezifischen Engels
sei. Der Satan ist nicht etwa ein teufelartiger Rivale Gottes; er ist vielmehr dem

göttlichen Willen vollkommen untergeordnet und kann ausschliesslich mit Gottes
Einverständnis handeln. Erst im Neuen Testament gilt der Satan als Personifizierung
des Bösen und geht als individuelle Persönlichkeit aus dem Antichristen hervor.

6 Midrasch Tanchuma: Bereschith, Wajera, 22.
7 Rabbi Menachem Mendel von Kotzk (1787-1859), auch bekannt als Kotzker Rebbe;

eine der herausragendsten Persönlichkeiten der chassidischen Bewegung. Er entfernte
sich im Laufe seines Lebens vom klassischen Chassidismus (s. F. 91), in der Meinung,
dass der Mensch für das Suchen nach Wahrheit - nach ihm das einzige Mittel zur
Annäherung an Gott - manchmal auch gegen sich selbst und gegen die Gesellschaft

vorgehen müsse; er zog die Auserlesenen der Masse vor; Rabbi Menachem Mendel

von Kotzk, Amud Ha'Emeth [Säule der Wahrheit]), Teil I, Bereschith, Wajera, Tel
Aviv 1925, 9.



Akedath Jizchak (Das Binden Jizchaks) 523

Es leuchtet ein, dass der Aufstieg nicht nur im physischen Sinne schwer war:
Vater und Sohn steigen auf den Berg - der eine, um zu töten, der andere, um
getötet zu werden. So schrecklich es ist, so gewaltig ist es. Aber trotz alledem

gibt es eine noch bedeutendere Dimension der Geschichte: den Abstieg.
Der Talmud? erzählt von einer Meinungsverschiedenheit zweier Weisen

darüber, wie der Begriff Morijah zu verstehen sei. Wenn es auch auf den ersten
Blick scheint, als stritten sich die beiden Gelehrten lediglich auf semantischer
Ebene, so darf doch wohl angenommen werden, dass es ihnen vielmehr um
den tiefen Bedeutungsgehalt des Begriffes ging.

Einer der Weisen ist der Meinung, das Wort Morijah stamme vom
Ausdruck Morah, Furcht: «der Berg, von welchem die Furcht zu den Völkern der
Welt getragen wurde». Den Leser dieser Geschichte schaudert es. Besonders

<gezittert> bei der Lektüre hat Kierkegaard9. Es zeugt von beissender Ironie,
dass der Titel seines Werkes <Furcht und Zittern>10 heisst. Es ist uns nicht
bekannt, ob Kirkegaard die erwähnte Talmudstelle studiert hat, aber ihren tiefen

Sinn verstanden hat er ohne Zweifel.
Die zweite etymologische Variante, die im Talmud vorgebracht wird,

sieht die Wurzel von Morijah im Ausdruck Hora'ah, Lehre: ein Berg der Lehre

für Israel.11

Es bestehen also zwei mögliche Interpretationen des Begriffes Morijah:
Furcht und Zittern einerseits, Lehre - oder Torah - andererseits. Man komme
nicht auf die Idee, Abraham und Jizchak seien ruhig und friedvoll, weil
unversehrt, vom Berge hinabgestiegen, denn dies entspräche nicht der Wahrheit
des Textes. Vielmehr war der Abstieg ein grosses Schaudern und Zittern! Vater

und Sohn begannen nämlich, den Moment der Prüfung genauer zu
überdenken, in welchem ihnen Gott verbot, die Opferung durchzuführen - und
dies ist auch der springende Punkt! Abraham und Jizchak waren für die
Opferung bereit, sie hatten sich psychisch schon darauf eingestellt. Sie kamen
zum Schluss, dass Gottes Befehl unweigerlich ausgeführt werden müsse. Aber

8 Der Talmud (vom Hebräischen lamad lernen, studieren - oder der oft verwendete
aramäische Ausdruck: Gemarah (von der Wurzel gamar beenden, abschliessen - die
Vollendung) - ist ein einzigartiges mehrbändiges Werk, welches den Weg dokumentiert,

auf welchem die jüdischen Gelehrten durch das Diskutieren von verschiedenen
logischen Auslegungen der Mischnah zur detaillierten Festlegung der jüdischen
Gesetzesvorschriften gelangten. Daneben bilden Agadoth einen wesentlichen Bestandteil
des Talmuds, d.h. erzählerische Darstellungen der Torah, tiefgründige Geschichten,
Legenden, Anekdoten und Maximen, zu denen Schilderungen von Wesen und Wirken

von jüdischen Weisen treten. Die talmudischen Diskussionen wurden im Laufe
des 3., 4. und 5. Jahrhunderts an zwei Orten gleichzeitig protokolliert: in Babylon
(«Talmud Bawli») und in Israel («Talmud Jeruschalmi»).

9 Sören Kierkegaard (1813-1855), dänischer Philosoph und Theologe.
10 S. Kierkegaard, Furcht und Zittern, Hamburg 1984.
11 Talmud Bawli: Massechet (Traktat) Taanith 16a.



524 Michel Birnbaum-Monheit

im letzten Augenblick - Abraham hat das Schlachtmesser bereits in die Höhe
gehoben, um auszuholen, während Jizchak, auf dem Altare liegend, seinem
Tod entgegensieht - ertönt eine Stimme: «Strecke nicht deine Hand nach dem
Knaben aus, und tue ihm nicht das Geringste.»

Der zweite Satzteil - «al ta'asseh lo me'uma» («tue ihm nicht das Geringste»)

- scheint überflüssig zu sein. Aber der Ausdruck Me'uma ist zumindest
dem Klang nach mit dem Wort Mum verwandt, was soviel bedeutet wie <Feh-

ler>, <Makel> oder <Wunde>. Dies erlaubt Raschi, den Vers folgendermassen zu
kommentieren - seine Auslegung basiert auf einer Stelle im Midrasch Rab-
ba12

<«Strecke nicht aus ...> - um zu schlachten; da sagte er: <Dann wäre ich umsonst hierher
gekommen, so will ich ihn wenigstens ritzen und etwas Blut von ihm herauskommen
lassen.) ER aber sprach: <Tue ihm nicht das Geringste, bringe ihm keinen Leibesfehler
bei>.»13

Abraham fühlt sich um sein Opfer betrogen, gerne hätte er Gottes Befehl
ausgeführt. Auch sein Wunsch, seinem Sohn wenigstens eine symbolische Wunde

beizufügen, wird refüsiert. Gott verbietet ihm nicht nur, seinen Sohn zu
töten, nein, nicht einmal die minimalste Kratzwunde, nicht ein Tropfen Blut
darf zum Vorschein kommen. Abraham hört - und versteht. In diesem und
keinem anderen Moment wird Abraham wahrer Monotheist. In diesem
Augenblick wird dem Leser die Tatsache vor Augen geführt, dass der Gott Abrahams

nicht der Molech14 ist, der die Opfer kleiner Kinder fordert, und dass

Abraham selbst diesem Gott und nicht dem Molech folgt.
Man stelle sich einmal die folgende Situation vor: Abraham, von einem

Elan, einem aussergewöhnlichen religiösen Elan getrieben, sagt sich: <In

Ordnung. Gott wünscht, dass ich den Kleinen leben lasse, aber ich will mehr tun!>
Man stelle sich vor, Abraham tötet seinen Jungen, sogar nachdem Gott ihm
dies untersagt hat. Es wäre aussergewöhnlich, phänomenal... - aber Abraham
wäre nicht ein Patriarch geworden. Er wäre in die Geschichte eingegangen als

Legende, als ausserordentliche, goldene, heilige Legende, aber Abraham würde

uns nicht interessieren, er wäre weder zum Gründer des Monotheismus
noch zum Stammvater avanciert.

12 Alteste und zugleich bedeutendste Sammlung von Midreschej Agadah über die Torah;
sie wurde von Amorah-Lehrern (Gelehrte aus talmudischer Zeit) verfasst. Der Name
dieser Midrasch-Sammlung geht auf den Talmudgelehrten Rabba zurück, der in
diesem Werk als erster zitiert wird.

13 Raschi: Bereschith 22,12.
14 Der Molechkult ist ein heidnisches Ritual, das in biblischen Zeiten weit verbreitet

war. Nach den meisten historischen Quellen bestand der Kult darin, Kinder ins Feuer

zu führen und so dem Molech, einer heidnischen Gottheit, zu opfern. Die Etymologie
dieses Wortes scheint vom Ausdruck Melech König) zu kommen, dessen

Vokale mit denen des Wortes Boschet Schande) vertauscht wurden.



Akedath Jizchak (Das Binden Jizchaks) 525

Die Versuchung, das Schlachtmesser zu gebrauchen, übermässig diensteifrig

zu sein, war für Abraham und Jizchak sehr stark. Abraham hätte die Lage
als einmalige Gelegenheit interpretieren können, Gott zu übertreffen, indem
er seinen Sohn trotzdem schlachtete. Das Verdienst Abrahams liegt jedoch
genau darin, verstanden zu haben, dass der Gott, der mit ihm sprach, das Leben
will und nicht den Tod.

Nun stellt sich eine weitere Frage, die erneut von Raschi aufgebracht wird:

«Rabbi Aba sagt, Abraham sage vor Ihm. - <ich möchte meine Rede vor Dir ausbreiten;
früher sagtest Du zu mir <denn durch Jizchak wird dir Nachkommenschaft genannt
werden>; dann wieder sagtest Du <nimm doch deinen Sohn>, jetzt sagst Du zu mir
<strecke deine Hand nicht aus nach dem Jüngling> ...»15

Tatsächlich scheinen die Worte Gottes Widersprüche in sich zu bergen. Ist die

ganze Sache nur eine Gehorsamsprüfung? Gott hätte antworten können: <Ja,

ich wollte lediglich deine Folgsamkeit einer Probe unterziehen. Gestern sagte
ich dir so, heute so, und jetzt sage ich dir auch noch etwas Widersprüchliches^
Ein bisschen wie das Leben und der Tod Auf den ersten Blick könnte man
sich mit einer solchen Antwort Gottes zufriedengeben, nach der die Prüfung
Abraham vor sich widersprechende Aussagen stellt. Stattdessen aber gibt ihm
Gott eine scheinbar listige, völlig unerwartete Antwort (Fortsetzung Raschi):

«... <Ich entweihe meinen Bund nicht, und den Ausspruch meiner Lippen ändere ich
nicht; ich habe dir nicht gesagt <schlachte ihn>, sondern <bringe ihn hinauf>; du hast ihn
hinaufgebracht, so führe ihn jetzt wieder hinab.»>

In der Tat muss der Ausdruck «weha'alehu le'Olah» («und bringe ihn dort zum
Opfer») nicht unbedingt als Befehl, Jizchak als Opfer darzubringen, verstanden

werden, denn mit dem Wort Olah kann einerseits ein <Ganzopfer>16,
andererseits ein schlichter <Aufstieg>17 gemeint sein.

Die hier benutzte Sprache Gottes ist eindeutig zweideutig. An Abraham
selbst wird es liegen, sich für einen der beiden möglichen Termini zu entscheiden.

Hätte Abraham seinen Sohn umgebracht, so hätte der Terminus <01ah> -
retrospektiv betrachtet - <Ganzopfer> bedeutet. Vom ästhetischen Standpunkt

aus gesehen wäre das in Ordnung. Gott aber verlangt, dass er Jizchak
heraufbringt, um ihn dann wieder hinunterzubringen - dies und nicht mehr.

15 Raschi: Bereschith 22,12.
16 Das Korban Olah (Ganzopfer; diese Bezeichnung ist darauf zurückzuführen, dass das

Opfer vollständig verbrannt wurde) ist eine der in der Torah beschriebenen Opfergattungen

(der Ausdruck Korban [Opfer] kommt vom Hebräischen karaw sich
nähern, näher kommen - ein Akt der «Annäherung von Mensch und Gott>). In der
Regel war es ein freiwilliges Opfer in Form eines männlichen Rind- oder Kleinviehs
oder eines Geflügels, doch wurde es auch als Sühnopfer für unerfüllte Gebote oder
verbotene Sinnierungen dargebracht.

17 Von Hebräisch alah aufsteigen, hinaufgehen.



526 Michel Birnbaum-Monheit

Nun beginnt das Leben für Abraham und Jizchak schwierig zu werden.
Sie müssen leben lernen. Es ist um einiges schwieriger, für Gott zu leben als

für Ihn zu sterben. Sie müssen aus dieser ihrer Geschichte lernen, dass Gott
befähigt ist, das Opfer des Opfers zu verlangen.

Es gibt eine humane Dimension des Opfers, welche sich wohl am besten
in Abrahams Bitte ausdrückt, seinem Sohn doch wenigstens eine Ritzwunde
beifügen zu dürfen. Diese symbolische Wunde kann als ein Verlangen
verstanden werden, das sich tief im Innern des Menschen befindet: das Verlangen
nach Tod, der Todestrieb.

Es existieren sowohl ein Lebens- als auch ein Todesinstinkt.18 Das Binden
Jizchaks (Akedatb Jizchak) kann als Uberwindung der Todesregungen aufge-
fasst werden. Man könnte behaupten, das Opfer habe eine eigentliche Logik!
Diesbezüglich lohnt es sich, den Anfang dieser ganzen Erzählung unter die

Lupe zu nehmen. Das Kapitel beginnt mit den Worten: «Wajehi achar haDe-
warim ha'ele...» («Und es war nach diesen Begebenheiten ...»).

Auch hierüber gibt es mehrere Midraschim. Raschi zitiert deren zwei, ein
weiterer steht im Midrasch Rabba.

Der erste lautet:

«<Nach diesen Begebenheiten ...> - einige von unseren Lehrern sagen <nach den Worten
des Anklägers19, der anklagte und sagte: <Von jeder Mahlzeit, die Abraham bereitet hat,
hat er nicht einen Stier oder einen Widder vor Dir dargebrachte ER antwortete ihm:
<Hat er irgend etwas getan, wenn nicht für seinen Sohn? Wenn ich aber zu ihm gesagt
hätte <opfere ihn vor mir>, hätte er ihn nicht zurückgehaltene»20

Der Ankläger ist der Satan, der nicht selten als <Staatsanwalt> in Erscheinung
tritt, um (über) die Menschen zu (verurteilen und sich ihnen gegenüber von
seiner strengen Seite zu zeigen - die pure Logik. Dieser Satan kann nicht
verstehen, weshalb Gott Abraham in dieser Weise bevorzugt, tue dieser ja
schliesslich alles für sich selbst!

18 In der Psychologie bildet die Aufteilung des menschlichen Seins auf diese beiden Strö¬

mungen ein breit behandeltes Thema: «Leben - so lehrt heute Freud (Sigmund Freud
[1856-1939], österreichischer Psychiater; Begründer der Psychoanalyse) - ist das
Produkt zweier Kräftegruppen: einerseits des Dranges nach Auflösung, ins Nicht-Ich-sein, ins
Tote, und andererseits des Strebens nach Anfüllung, Vereinigung, Steigerung des äusseren

und psychischen Seins. Wie der Pendel durch das Produkt von Schwingkraft und Schwerkraft

relativ in dauernder Bewegung gehalten wird, dadurch, dass bald die eine, bald die
andere Kraft mehr in Erscheinung tritt, während ihr Widerpart zu verschwinden scheint;
wie das körperliche Leben Aufbau und Abbau zugleich, d.h. Stoffwechsel ist: so auch das

seelische Leben.» (aus einem Essay von Karl Landauer, Die Triebe, abgedruckt in: P.

Federn, H. Meng, Das Psychoanalytische Volksbuch, Bern 1939, 132).
19 Der Midrasch macht sich die Zweideutigkeit des Wortes Dewarim zunutze, das einer¬

seits Sachen, Begebenheiten, andererseits aber auch Worte bedeuten kann.
20 Raschi: Bereschith 22,1.



Akedath Jizchak (Das Binden Jizchaks) 527

Zweifelt man an der Aufrichtigkeit eines menschlichen Wesens, ist es sehr

schwierig, einen Weg zu finden, sie zu prüfen; es existiert praktisch kein
gangbarer Weg, dies zu tun. Also schlägt Gott vor, Abrahams Treue durch den
Befehl der Opferung seines geliebten Sohnes zu testen. Hier wurzeln die Worte
«... und es prüfte Gott den Abraham ...» - die Prüfung folgt in gewissem Sinne
der Anklage.

Gott hat sich nicht zufällig entschieden, Abraham auf die Probe zu stellen;
viel mehr ist der Entscheid eine logische Folge bestimmter Umstände, einer
metaphysischen Anklage nämlich, von welcher sich Abraham wieder befreien

muss. Diese Anklage widerspiegelt in gewissem Grade die Rechtfertigung
des Lebens; sie existiert in jedem Menschen, nicht nur in Abraham.

Auch der zweite Midrasch beinhaltet eine - sich jedoch auf tieferer Ebene
abspielende - Anklage:

«<Nach diesen Begebenheiten ...> - und manche sagen <nach den Worten Jischmaëls>,
der sich über Jizchak rühmte, dass er mit dreizehn Jahren beschnitten worden und sich
nicht gewehrt habe; da sagte Jizchak zu ihm: <Mit einem Glied willst du mich
einschüchtern? Wenn der Heilige, gelobt sei Er, zu mir sagen würde <opfere dich vor mir>,
würde ich nicht zögern»»21

Jischmaël22 und Jizchak haben eine Auseinandersetzung bezüglich ihrer Brith
Milah23. Jischmaël wurde mit dreizehn Jahren, sein Halbbruder Jizchak im
Alter von acht Tagen beschnitten. Ihr Disput lässt sich leicht rekonstruieren.
Jischmaël behauptet: «Mein Verdienst ist viel grösser als deines! Ich wurde mit
dreizehn Jahren beschnitten, ich war mir dessen bewusst, was ich tue. Ganz
im Gegensatz zu dir, der mit acht lächerlichen Tagen beschnitten wurde, keine

Ahnung habend, was rundherum vorging.» Worauf Jizchak entgegnet:
«Vielleicht hast du Recht. Ich aber wäre sofort bereit, Gott nicht nur ein
Stück eines einzelnen Körpergliedes, sondern mein ganzes Leben zu opfern!»
Kaum hat Jizchak seine prahlenden Worte ausgesprochen: «Und es war nach
diesen Begebenheiten...»

Es bestehen also zwei Anklagetypen. Bei Abraham ist die Anklage
metaphysischer, bei Jizchak - wenn man das so sagen kann - <politischer> Natur.
In beiden Fällen bringt die Opferung die <Antwort>.

21 Raschi: Bereschith 22,1.
22 Jischmaël Ismaël) ist Sohn Abrahams und dessen Nebenfrau Hagar, wahrend Jiz¬

chaks Mutter Sarah ist.
23 Bund der Beschneidung (vom Hebräischen mal beschneiden): «Das ist mein Bund,

den ihr bewahren sollt, zwischen mir und dir und deinem Samen nach dir: Beschnitten
werde hei euch jegliches Männliche. Und ihr sollt beschnitten werden an eurem Gliede der
Vorhaut, und das sei zum Zeichen des Bundes zwischen mir und euch. Und acht Tage alt
soll beschnitten werden bei euch jegliches Männliche für eure Geschlechter...» (Bereschith
17,10-12).



528 Michel Birnbaum-Monheit

Schliesslich sei noch auf den Inhalt eines dritten Midraschs eingegangen:
Eines Tages zieht Abraham Bilanz. Er realisiert, dass sein Leben von Gutem
erfüllt ist. Er hat alles, was man sich wünschen kann: Reichtum, Familie, eine
Mission, einen Lebenssinn - aber diese Tatsache beunruhigt ihn zutiefst. Er
macht sich Gedanken: «Vielleicht habe ich des Guten zuviel. Vielleicht bleibt
mir, da ich all das Glück für mein diesseitiges Leben gepachtet habe, für die
kommende Welt nichts übrig!» Gott reagiert prompt. Die Prüfung erfolgt
unmittelbar auf diese Überlegungen.24

Addiert man diese drei Midraschim, stellt sich heraus, dass eine gewisse
innere Notwendigkeit, eine innere Logik Abraham zwingt, (s)eine Prüfung
abzulegen. Wie kann er aber überhaupt Beweise liefern, wenn die Opferung
letzten Endes gar nicht durchgeführt wird? Genau diese Frage, diese Stufe

muss überwunden werden. Gott möchte, dass sich der Mensch über dieses

menschliche - allzu menschliche - Niveau hinwegsetzt. Es ist unverhältnismässig

schwieriger, zu leben als zu sterben. Aber Gott will das Leben, nicht
den Tod.

Aus diesem Grunde besteht die Prüfung im Abstieg und nicht im Aufstieg:
Der wahre Test beginnt erst, als sie vom Berge Morijah hinabsteigen, weil es

dann darum geht, die Spannung, den Eifer des Hinwegs aufrechtzuerhalten.
Die Wahrung eben dieser Spannung bildet das Wesen der ganzen Prüfung.

Behauptete man, die Spannung habe sich beim Abstieg gelegt und Abraham

wie Jizchak seien erleichtert gewesen, dass Gott nun doch nicht das Opfer

verlangt hat, verlöre die Geschichte ihre tiefe Botschaft; in einer solchen
Form interessierte sie uns nicht.

Vielmehr ist von zwei Dimensionen die Rede: von der Dimension des

Aufstiegs und derjenigen des Abstiegs. Man könnte sagen, der Aufstieg sei die

Vorbereitung des Abstiegs.
Die Geschichte selbst lässt sich ebenso in zwei mögliche Interpretationen

teilen: in eine Auslegung für die Völker der Erde und in eine jüdische. Für die
Völker der Erde versinnbildlicht der Berg Morijah Furcht und Zittern, für die
Juden eine Torah, eine Lehre.

Dies bedeutet, dass die Akedath Jizchak als solche auf zweierlei Arten
verstanden werden kann:

Einerseits in der geltenden, fundierten, geläufigen Weise, die die Botschaft
der Geschichte in der Verherrlichung von Abrahams Gehorsam, der
Glorifizierung seiner und seines Sohnes unerschütterlichen Bereitschaft, Gottes
Befehl zu erfüllen, sieht. Abraham und Jizchak zögern schliesslich keine Sekunde,

als sie forschen Schritts den Berg Morijah besteigen, um zu opfern,
beziehungsweise geopfert zu werden. Dies ist die Auslegung der Furcht und des

Zitterns, die Auslegung der Völker.

24 Midrasch Bereschith Rabba 55,4.



Akedath Jizchak (Das Binden Jizchaks) 529

Eine noch profundere Weise, nach welcher diese Geschichte ausgelegt
werden kann, präsentiert sich jedoch in der jüdischen Interpretation: Das
wahre Opfer beginnt von dem Moment an, als Abraham akzeptiert, seinen
Sohn nicht zu opfern, und als er versteht, dass Gott nichts anderes als das Opfer

des Opfers wünscht. Die humane Dimension wäre demzufolge das Opfer,
die jüdische Dimension das Opfer des Opfers.

Abstract

Die Akedath Jizchak kann auf zweierlei Weisen verstanden werden: Einerseits in der
geläufigen, wonach die Botschaft der Geschichte in der Verherrlichung von Abrahams
Gehorsam liegt, in der Glorifizierung seiner und seines Sohnes unerschütterlicher Bereitschaft,

Gottes Befehl zu erfüllen. Denn Abraham wie Jizchak zögern keine Sekunde, als sie

forschen Schrittes den Berg Morijah besteigen, um zu opfern beziehungsweise geopfert zu
werden. Dies ist die Auslegung der «Furcht und des Zitterns» (S. Kierkegaard), die Auslegung

der Völker. Eine andere, womöglich nicht weniger tiefgründige, legt sich aus der
jüdischen, speziell der Midraschtradition nahe: Das wahre Opfer beginnt in dem Augenblick,

als Abraham akzeptiert, seinen Sohn nicht zu opfern. Er versteht, dass Gott nichts
anderes als das Opfer des Opfers wünscht, weil er das Leben will und nicht den Tod.

Michel Birnbaum-Monheit, Strasbourg


	Akedath Jizchak (Das Binden Jizchaks) oder : das Opfer des Opfers

