Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 4

Artikel: Akedath Jizchak (Das Binden Jizchaks) oder : das Opfer des Opfers
Autor: Birnbaum-Monheit, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877910

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Akedath Jizchak! (Das Binden Jizchaks)
Oder: Das Opfer des Opfers

«Und es war nach diesen Begebenbeiten, und es priifte Gott den Abrabham und
sprach zu ihm: <Abrabam!> Und er sprach: Hier bin ich.» Und Er sprach: <Nimm
doch deinen Sobn, deinen einzigen, den du liebst, den [izchak, und gebe in das
Land Morijah, und bringe ihn dort zum Opfer auf einem der Berge, den ich dir
ansagen werde.> Und Abrabam stand morgens frith auf und sattelte seinen Esel
und nabm seine beiden Knaben mit sich und seinen Sobn Jizchak und spaltete
Holz zum Opfer und machte sich auf und ging an den Ort, den ibm Gott angesagt
batte. Am dritten Tage, da erbob Abrabam seine Augen, und sah den Ort von
Jfern. Und Abrabam sprach zu seinen Knaben: Bleibet hier beim Esel, und ich und
der Knabe, wir wollen geben bis dorthin; wenn wir angebetet, kehren wir zuriick
zu euch.> Und Abrabam nabm das Holz des Ganzopfers und legte es auf Jizchak,
seinen Sobn, aber in seine Hand nabhm er das Feuer und das Schlachtmesser; und
sie gingen beide zusammen. Und Jizchak sprach zu Abraham, seinem Vater und
sagte: <Mein Vaterls Und er sprach: Hier bin ich, mein Sobn.> Und er sprach: <Sie-
be, hier das Feuer und das Holz, wo aber ist das Lamm zum Opfers> Und Abra-
ham sprach: «Gott wird sich ersehen das Lamm zum Opfer, mein Sobn!s Und sie
gingen beide zusammen. Und sie kamen an den Ort, den ithm Gott angesagt hatte,
und Abrabam baute dort den Altar und legte das Holz zurecht und band seinen
Sohn Jizchak und legte ihn auf den Altar iiber das Holz. Und Abrabam streckte
seine Hand aus und nabm das Messer, seinen Sobn zu schlachten. Da rief ein Engel
des Ewigen vom Himmel ibm zu und sprach <Abrabam! Abrabam!> Und er
sprach: Hier bin ich.» Und er sprach: Strecke nicht deine Hand nach dem Knaben
aus, und tue thm nicht das Geringste. Denn nun weiss ich, dass du gottesfiirchtig
bist; denn du hast mir nicht verweigert deinen Sohn, deinen einzigen.» Da erhob
Abraham seine Augen und schaute, und siehe da, ein Widder, der hernach hingen
blieb im Dickicht an den Hérnern; da ging Abrabam hin und nabm den Widder
und brachte ibn zum Opfer statt seines Sobnes. Und Abraham nannte den Namen
dieses Ortes: <Der Ewige wird erseben, so dass beute gesprochen wird: Auf dem
Berge des Fwigen erscheint man.> Und ein Engel des Ewigen rief dem Abrabam
zu vom Himmel zum zweiten Male und sprach: Bei mir hab’ ich geschworen, ist
der Spruch des Ewigen, dass, weil du dieses getan hast, und hast mir nicht verwei-
gert deinen Sohn, deinen einzigen, dass ich dich segnen werde, und mebren deinen
Samen wie die Sterne des Himmels und wie den Sand am Rande des Meeres, und
besitzen wird dein Same das Tor seiner Feinde. Und segnen werden sich mit dei-

I Die Opferung Isaaks; vom Hebriischen akad = binden, fesseln (an den Altar); im Fol-
genden wird Isaak mit seinem hebriischen Namen Jizchak bezeichnet.

ThZ 4/62 (2006) S. 521-529



522 Michel Birnbaum-Monbheit

nem Samen alle Volker der Evde, zum Lobne dafiir, dass du geborcht hast meiner
Stimme.> Und Abrabam kebrte zuriick zu seinen Knaben, und sie erhoben sich
und gingen zusammen nach Beershaba, und Abrabam blieb in Beershaba.»?

Der Text, den wir untersuchen, ist ziemlich bekannt: Eines Tages verlangt
Gott von Abraham, dass er ihm seinen Sohn auf dem Berge Morijah® als Opfer
darbringen soll. Der Midrasch* erzihlt uns, dass die Reise fiir Abraham und
Jizchak nicht einfach war. (Abgesehen von der Tatsache, dass sie drei Tage
marschieren mussten, begegnete ihnen mehrere Male der Satan’ als Hinder-
nis, einmal sogar in Form eines breiten Flusses, den die beiden Reisenden
tiberqueren mussten.)

Es kommt schliesslich der grosse Moment der Opferung. Ein Moment,
von dem man sagen darf:

«Der Abstieg von der Akedah war viel schwieriger als der Aufstieg.»”

2 Bereschith (= Genesis, 1. Buch Mose) 22,1-19.

> Berg in Jerusalem, auch bekannt als Har Habajit (= Tempelberg), auf welchem
sowohl das erste als auch das zweite Bejt Hamikdasch (= Stitte des Heiligtums - der
jiidische Tempel) erbaut wurde. Gemiss jiidischer Uberlieferung blieb auch nach der
Tempelzerstorung ein gewisses Mass an Heiligkeit auf dem Zentrum des Berges erhal-
ten; deshalb ist es auch verboten, diesen Ort zu betreten.

4 Oberbegriff der von jiidischen Gelehrten gesammelten Schriften, die zu einem neuen
und tieferen Verstindnis der Torah fithren. Der Midrasch (vom Hebriischen darasch
= auslegen ) ldsst sich in zwei Gattungen aufteilen: die Midreschej Halachah, welche
Halachoth, die in der Torah verborgen sind, aus dieser herauslesen, und die Midre-
schej Agadah, welche bestimmte Aspekte in der Torah durch Agadoth ( Erzahlungen;
vom Hebriischen higid = sagen, erzihlen), die auf der miindlichen Uberlieferung
basieren, in einem neuen Licht erscheinen lassen.

5 Der Satan (mit Betonung auf der zweiten Silbe) ist der Inbegriff einer metaphysischen
Kraft, die sich stindig widersetzt, Einwinde vorbringt und Hindernisse in die Welt
setzt. Selbst wenn der Satan oft mit dem «Versucher» in Verbindung gebracht wird, so
hat er doch vielmehr den Charakter eines «Ankligers», was aber nicht heisst, dass die
Sitnah (= Anklage, Verleumdung) die permanente Funktion eines spezifischen Engels
sei. Der Satan ist nicht etwa ein teufelartiger Rivale Gottes; er ist vielmehr dem
gottlichen Willen vollkommen untergeordnet und kann ausschliesslich mit Gottes
Einverstindnis handeln. Erst im Neuen Testament gilt der Satan als Personifizierung
des Bosen und geht als individuelle Persénlichkeit aus dem Antichristen hervor.

¢ Midrasch Tanchuma: Bereschith, Wajera, 22.

7 Rabbi Menachem Mendel von Kotzk (1787-1859), auch bekannt als Kotzker Rebbe;
eine der herausragendsten Persdnlichkeiten der chassidischen Bewegung. Er entfernte
sich im Laufe seines Lebens vom klassischen Chassidismus (s. F. 91), in der Meinung,
dass der Mensch fiir das Suchen nach Wahrheit - nach ihm das einzige Mittel zur
Anniherung an Gott - manchmal auch gegen sich selbst und gegen die Gesellschaft
vorgehen miisse; er zog die Auserlesenen der Masse vor; Rabbi Menachem Mendel
von Kotzk, Amud Ha’Emeth [Siule der Wahrheit]), Teil I, Bereschith, Wajera, Tel
Aviv 1925, 9.



Akedath Jizchak (Das Binden Jizchaks) 523

Es leuchtet ein, dass der Aufstieg nicht nur im physischen Sinne schwer war:
Vater und Sohn steigen auf den Berg - der eine, um zu tdten, der andere, um
getotet zu werden. So schrecklich es ist, so gewaltig ist es. Aber trotz alledem
gibt es eine noch bedeutendere Dimension der Geschichte: den Abstieg.

Der Talmud® erzahlt von einer Meinungsverschiedenheit zweier Weisen
dariiber, wie der Begriff Morijah zu verstehen sei. Wenn es auch auf den ersten
Blick scheint, als stritten sich die beiden Gelehrten lediglich auf semantischer
Ebene, so darf doch wohl angenommen werden, dass es thnen vielmehr um
den tiefen Bedeutungsgehalt des Begriffes ging.

Einer der Weisen ist der Meinung, das Wort Morijah stamme vom Aus-
druck Morah, Furcht: «der Berg, von welchem die Furcht zu den Vilkern der
Welt getragen wurde». Den Leser dieser Geschichte schaudert es. Besonders
«gezittert> bei der Lektiire hat Kierkegaard’. Es zeugt von beissender Ironie,
dass der Titel seines Werkes «Furcht und Zittern>' heisst. Es ist uns nicht be-
kannt, ob Kirkegaard die erwihnte Talmudstelle studiert hat, aber ihren tie-
fen Sinn verstanden hat er ohne Zweifel.

Die zweite etymologische Variante, die im Talmud vorgebracht wird,
sieht die Wurzel von Morijah im Ausdruck Hora’ah, Lehre: ein Berg der Leh-
re fur Israel.!!

Es bestehen also zwei mogliche Interpretationen des Begriffes Morijah:
Furcht und Zittern einerseits, Lehre - oder Torah - andererseits. Man komme
nicht auf die Idee, Abraham und Jizchak seien ruhig und friedvoll, weil un-
versehrt, vom Berge hinabgestiegen, denn dies entspriche nicht der Wahrheit
des Textes. Vielmehr war der Abstieg ein grosses Schaudern und Zittern! Va-
ter und Sohn begannen nimlich, den Moment der Priifung genauer zu iiber-
denken, in welchem ihnen Gott verbot, die Opferung durchzuftithren - und
dies ist auch der springende Punkt! Abraham und Jizchak waren fiir die Op-
ferung bereit, sie hatten sich psychisch schon darauf eingestellt. Sie kamen
zum Schluss, dass Gottes Befehl unweigerlich ausgefiithrt werden miisse. Aber

8 Der Talmud (vom Hebriischen lamad = lernen, studieren ) - oder der oft verwendete
aramiische Ausdruck: Gemarah (von der Wurzel gamar = beenden, abschliessen - die
Vollendung) - ist ein einzigartiges mehrbindiges Werk, welches den Weg dokumen-
tiert, auf welchem die jiidischen Gelehrten durch das Diskutieren von verschiedenen
logischen Auslegungen der Mischnah zur detaillierten Festlegung der jiidischen Geset-
zesvorschriften gelangten. Daneben bilden Agadoth einen wesentlichen Bestandteil
des Talmuds, d.h. erzihlerische Darstellungen der Torah, tiefgriindige Geschichten,
Legenden, Anekdoten und Maximen, zu denen Schilderungen von Wesen und Wir-
ken von jlidischen Weisen treten. Die talmudischen Diskussionen wurden im Laufe
des 3., 4. und 5. Jahrhunderts an zwei Orten gleichzeitig protokolliert: in Babylon
(«Talmud Bawli») und in Israel («Talmud Jeruschalmi»).

9 Soren Kierkegaard (1813-1855), dinischer Philosoph und Theologe.

10§, Kierkegaard, Furcht und Zittern, Hamburg 1984.

1 Talmud Bawli: Massechet (Traktat) Taanith 16a.



524 Michel Birnbaum-Monheit

im letzten Augenblick - Abraham hat das Schlachtmesser bereits in die Hohe
gehoben, um auszuholen, wihrend Jizchak, auf dem Altare liegend, seinem
Tod entgegensieht - ertdnt eine Stimme: «Strecke nicht deine Hand nach dem
Knaben aus, und tue ihm nicht das Geringste.»

Der zweite Satzteil - «al ta’asseh lo me’uma» («<tue ihm nicht das Gering-
ste») — scheint {iberfliissig zu sein. Aber der Ausdruck Me’uma ist zumindest
dem Klang nach mit dem Wort Mum verwandt, was soviel bedeutet wie Feh-
ler>, Makel> oder <\Wunde>. Dies erlaubt Raschi, den Vers folgendermassen zu
kommentieren - seine Auslegung basiert auf einer Stelle im Midrasch Rab-

bal? -

«Strecke nicht aus ... - um zu schlachten; da sagte er: <Dann wire ich umsonst hierher
gekommen, so will ich ihn wenigstens ritzen und etwas Blut von ihm herauskommen

lassen.> ER aber sprach: <Tue ihm nicht das Geringste, bringe ihm keinen Leibesfehler
bei).>)13

Abraham fiihlt sich um sein Opfer betrogen, gerne hitte er Gottes Befehl aus-
gefiihrt. Auch sein Wunsch, seinem Sohn wenigstens eine symbolische Wun-
de beizufligen, wird refiisiert. Gott verbietet ihm nicht nur, seinen Sohn zu
toten, nein, nicht einmal die minimalste Kratzwunde, nicht ein Tropfen Blut
darf zum Vorschein kommen. Abraham hort - und versteht. In diesem und
keinem anderen Moment wird Abraham wahrer Monotheist. In diesem Au-
genblick wird dem Leser die Tatsache vor Augen gefithrt, dass der Gott Abra-
hams nicht der Molech* ist, der die Opfer kleiner Kinder fordert, und dass
Abraham selbst diesem Gott und nicht dem Molech folgt.

Man stelle sich einmal die folgende Situation vor: Abraham, von einem
Elan, einem aussergewohnlichen religiosen Elan getrieben, sagt sich: dn Ord-
nung. Gott wiinscht, dass ich den Kleinen leben lasse, aber ich will mebr tunls
Man stelle sich vor, Abraham totet seinen Jungen, sogar nachdem Gott ihm
dies untersagt hat. Es wire aussergewohnlich, phinomenal ... - aber Abraham
wire nicht ein Patriarch geworden. Er wire in die Geschichte eingegangen als
Legende, als ausserordentliche, goldene, heilige Legende, aber Abraham wiir-
de uns nicht interessieren, er wire weder zum Griinder des Monotheismus
noch zum Stammvater avanciert.

12 Alteste und zugleich bedeutendste Sammlung von Midreschej Agadah iiber die Torah;
sie wurde von Amorah-Lehrern (Gelehrte aus talmudischer Zeit) verfasst. Der Name
dieser Midrasch-Sammlung geht auf den Talmudgelehrten Rabba zuriick, der in die-
sem Werk als erster zitiert wird.

13 Raschi: Bereschith 22,12.

4 Der Molechkult ist ein heidnisches Ritual, das in biblischen Zeiten weit verbreitet
war. Nach den meisten historischen Quellen bestand der Kult darin, Kinder ins Feuer
zu fithren und so dem Molech, einer heidnischen Gottheit, zu opfern. Die Etymolo-
gie dieses Wortes scheint vom Ausdruck Melech (= Konig) zu kommen, dessen
Vokale mit denen des Wortes Boschet (= Schande) vertauscht wurden.



Akedath Jizchak (Das Binden Jizchaks) 525

Die Versuchung, das Schlachtmesser zu gebrauchen, iibermissig diensteif-
rig zu sein, war flir Abraham und Jizchak sehr stark. Abraham hitte die Lage
als einmalige Gelegenheit interpretieren kénnen, Gott zu tibertreffen, indem
er seinen Sohn trotzdem schlachtete. Das Verdienst Abrahams liegt jedoch ge-
nau darin, verstanden zu haben, dass der Gott, der mit ihm sprach, das Leben

will und nicht den Tod.

Nun stellt sich eine weitere Frage, die erneut von Raschi aufgebracht wird:

«Rabbi Aba sagt, Abraham sage vor Thm. - «ch m&chte meine Rede vor Dir ausbreiten;
frither sagtest Du zu mir «denn durch Jizchak wird dir Nachkommenschaft genannt
werden»; dann wieder sagtest Du <nimm doch deinen Sohns, jetzt sagst Du zu mir
«strecke deine Hand nicht aus nach dem Jingling ...»%

Tatsichlich scheinen die Worte Gottes Widerspriiche in sich zu bergen. Ist die
ganze Sache nur eine Gehorsamspriifung? Gott hitte antworten kénnen: Ja,
ich wollte lediglich deine Folgsamkeit einer Probe unterziehen. Gestern sagte
ich dir so, heute so, und jetzt sage ich dir auch noch etwas Widerspriichliches.»
Ein bisschen wie das Leben und der Tod ... Auf den ersten Blick kénnte man
sich mit einer solchen Antwort Gottes zufriedengeben, nach der die Priifung
Abraham vor sich widersprechende Aussagen stellt. Stattdessen aber gibt ihm
Gott eine scheinbar listige, vollig unerwartete Antwort (Fortsetzung Raschi):

«... dch entweihe meinen Bund nicht, und den Ausspruch meiner Lippen indere ich
nicht; ich habe dir nicht gesagt «schlachte ithn», sondern <bringe ihn hinaufs; du hast ihn
hinaufgebracht, so fithre ihn jetzt wieder hinab.»

In der Tat muss der Ausdruck «weha alebu le’Olah» («und bringe ihn dort zum
Opfer») nicht unbedingt als Befehl, Jizchak als Opfer darzubringen, verstan-
den werden, denn mit dem Wort Olah kann einerseits ein «Ganzopfer'¢, an-
dererseits ein schlichter <Aufstieg>” gemeint sein.

Die hier benutzte Sprache Gottes ist eindeutig zweideutig. An Abraham
selbst wird es liegen, sich fiir einen der beiden méglichen Termini zu entschei-
den. Hitte Abraham seinen Sohn umgebracht, so hitte der Terminus «Olah> -
retrospektiv betrachtet - «Ganzopfer> bedeutet. Vom isthetischen Stand-
punkt aus gesehen wire das in Ordnung. Gott aber verlangt, dass er Jizchak
heraufbringt, um ihn dann wieder hinunterzubringen - dies und nicht mehr.

15 Raschi: Bereschith 22,12.

16 Das Korban Olah (Ganzopfer; diese Bezeichnung ist darauf zuriickzufiihren, dass das
Opfer vollstindig verbrannt wurde) ist eine der in der Torah beschriebenen Opfergat-
tungen (der Ausdruck Korban [Opfer] kommt vom Hebriischen karaw = sich
nihern, niher kommen - ein Akt der <Annaherung von Mensch und Gott). In der
Regel war es ein freiwilliges Opfer in Form eines minnlichen Rind- oder Kleinviehs
oder eines Gefliigels, doch wurde es auch als Sithnopfer fiir unerfiillte Gebote oder
verbotene Sinnierungen dargebracht.

7" Von Hebriisch alah = aufsteigen, hinaufgehen.



526 Michel Birnbaum-Monheit

Nun beginnt das Leben fiir Abraham und Jizchak schwierig zu werden.
Sie miissen leben lernen. Es ist um einiges schwieriger, fir Gott zu leben als
fiir Thn zu sterben. Sie miissen aus dieser ithrer Geschichte lernen, dass Gott
befihigt ist, das Opfer des Opfers zu verlangen.

Es gibt eine humane Dimension des Opfers, welche sich wohl am besten
in Abrahams Bitte ausdriickt, seinem Sohn doch wenigstens eine Ritzwunde
beifiigen zu diirfen. Diese symbolische Wunde kann als ein Verlangen ver-
standen werden, das sich tief im Innern des Menschen befindet: das Verlangen
nach Tod, der Todestrieb.

Es existieren sowohl ein Lebens- als auch ein Todesinstinkt.!® Das Binden
Jizchaks (Akedath [izchak) kann als Uberwindung der Todesregungen aufge-
fasst werden. Man konnte behaupten, das Opfer habe eine eigentliche Logik!
Diesbeziiglich lohnt es sich, den Anfang dieser ganzen Erzihlung unter die
Lupe zu nehmen. Das Kapitel beginnt mit den Worten: «Wajehi achar haDe-
warim ha’ele...» («Und es war nach diesen Begebenheiten ...»).

Auch hiertiiber gibt es mehrere Midraschim. Raschi zitiert deren zweti, ein
weiterer steht im Midrasch Rabba.

Der erste lautet:

«Nach diesen Begebenheiten ...» - einige von unseren Lehrern sagen <nach den Worten
des Ankligers', der anklagte und sagte: <Von jeder Mahlzeit, die Abraham bereitet hat,
hat er nicht einen Stier oder einen Widder vor Dir dargebracht.> ER antwortete ihm:
Hat er irgend etwas getan, wenn nicht fiir seinen Sohn? Wenn ich aber zu ithm gesagt
hitte «opfere thn vor mir, hitte er thn nicht zuriickgehalten.»»%

Der Ankliger ist der Satan, der nicht selten als <Staatsanwalt> in Erscheinung
tritt, um (tiber) die Menschen zu (ver)urteilen und sich ihnen gegentiber von
seiner strengen Seite zu zeigen - die pure Logik. Dieser Satan kann nicht ver-
stehen, weshalb Gott Abraham in dieser Weise bevorzugt, tue dieser ja
schliesslich alles fiir sich selbst!

18 In der Psychologie bildet die Aufteilung des menschlichen Seins auf diese beiden Stro-
mungen ein breit behandeltes Thema: «Leben - so lehrt beute Freud (Sigmund Freud
[1856-1939], Gsterreichischer Psychiater; Begriinder der Psychoanalyse) - ist das Pro-
dukt zweier Kriftegruppen: einerseits des Dranges nach Auflosung, ins Nicht-Ich-sein, ins
Tote, und andererseits des Strebens nach Anfiillung, Vereinigung, Steigerung des dusseren
und psychischen Seins. Wie der Pendel durch das Produkt von Schwingkraft und Schwer-
kraft relativ in dauernder Bewegung gebalten wird, dadurch, dass bald die eine, bald die
andere Kraft mebr in Erscheinung tritt, wabrend ihr Widerpart zu verschwinden scheint;
wie das korperliche Leben Aufbau und Abbau zugleich, d.h. Stoffwechsel ist: so auch das
seelische Leben.» (aus einem Essay von Karl Landauer, Die Triebe, abgedruckt in: P.
Federn, H. Meng, Das Psychoanalytische Volksbuch, Bern 1939, 132).

9 Der Midrasch macht sich die Zweideutigkeit des Wortes Dewarim zunutze, das einer-

seits Sachen, Begebenheiten, andererseits aber auch Worte bedeuten kann.
20 Raschi: Bereschith 22,1.



Akedath Jizchak (Das Binden Jizchaks) 527

Zweifelt man an der Aufrichtigkeit eines menschlichen Wesens, ist es sehr
schwierig, einen Weg zu finden, sie zu priifen; es existiert praktisch kein gang-
barer Weg, dies zu tun. Also schlagt Gott vor, Abrahams Treue durch den Be-
fehl der Opferung seines geliebten Sohnes zu testen. Hier wurzeln die Worte
«.. und es priifte Gott den Abraham ...» - die Prufung folgt in gewissem Sinne
der Anklage.

Gott hat sich nicht zufillig entschieden, Abraham auf die Probe zu stellen;
viel mehr ist der Entscheid eine logische Folge bestimmter Umstinde, einer
metaphysischen Anklage nimlich, von welcher sich Abraham wieder befrei-
en muss. Diese Anklage widerspiegelt in gewissem Grade die Rechtfertigung
des Lebens; sie existiert in jedem Menschen, nicht nur in Abraham.

Auch der zweite Midrasch beinhaltet eine - sich jedoch auf tieferer Ebene
abspielende - Anklage:

«Nach diesen Begebenheiten ...> - ... und manche sagen mach den Worten Jischmaélss,
der sich {iber Jizchak rithmte, dass er mit dreizehn Jahren beschnitten worden und sich
nicht gewehrt habe; da sagte Jizchak zu ithm: Mit einem Glied willst du mich ein-
schiichtern? Wenn der Heilige, gelobt sei Er, zu mir sagen wiirde <opfere dich vor mip,
wiirde ich nicht z6gern.»»?!

Jischmaél?? und Jizchak haben eine Auseinandersetzung beziiglich ihrer Brith
Milah?. Jischmaél wurde mit dreizehn Jahren, sein Halbbruder Jizchak im
Alter von acht Tagen beschnitten. Thr Disput lisst sich leicht rekonstruieren.
Jischmaél behauptet: «Mein Verdienst ist viel grosser als deines! Ich wurde mit
dreizehn Jahren beschnitten, ich war mir dessen bewusst, was ich tue. Ganz
im Gegensatz zu dir, der mit acht licherlichen Tagen beschnitten wurde, kei-
ne Ahnung habend, was rundherum vorging.» Worauf Jizchak entgegnet:
«Vielleicht hast du Recht. Ich aber wire sofort bereit, Gott nicht nur ein
Stiick eines einzelnen Korpergliedes, sondern mein ganzes Leben zu opfern!»
Kaum hat Jizchak seine prahlenden Worte ausgesprochen: «Und es war nach
diesen Begebenbeiten ...»

Es bestehen also zwei Anklagetypen. Bei Abraham ist die Anklage meta-
physischer, bei Jizchak - wenn man das so sagen kann - <politischer> Natur.
In beiden Fillen bringt die Opferung die <Antwort.

21 Raschi: Bereschith 22,1.

22 Jischmaél (= Ismaél) ist Sohn Abrahams und dessen Nebenfrau Hagar, wahrend Jiz-
chaks Mutter Sarah ist.

2 Bund der Beschneidung (vom Hebriischen mal = beschneiden): «Das ist mein Bund,
den ihr bewahren sollt, zwischen mir und dir und deinem Samen nach dir: Beschnitten
werde bei euch jegliches Mannliche. Und ibr sollt beschnitten werden an eurem Gliede der
Vorbaut, und das sei zum Zeichen des Bundes zwischen mir und euch. Und acht Tage alt
soll beschnitten werden bei euch jegliches Mannliche fiir eure Geschlechter ...» (Bereschith
17,10-12).



528 Michel Birnbaum-Monheit

Schliesslich sei noch auf den Inhalt eines dritten Midraschs eingegangen:
Eines Tages zieht Abraham Bilanz. Er realisiert, dass sein Leben von Gutem
erfiillt ist. Er hat alles, was man sich wiinschen kann: Reichtum, Familie, eine
Mission, einen Lebenssinn ... - aber diese Tatsache beunruhigt thn zutiefst. Er
macht sich Gedanken: «Vielleicht habe ich des Guten zuviel. Vielleicht bleibt
mir, da ich all das Gliick fiir mein diesseitiges Leben gepachtet habe, fiir die
kommende Welt nichts iibrig!» Gott reagiert prompt. Die Priifung erfolgt un-
mittelbar auf diese Uberlegungen.?*

Addiert man diese drei Midraschim, stellt sich heraus, dass eine gewisse in-
nere Notwendigkeit, eine innere Logik Abraham zwingt, (s)eine Priifung ab-
zulegen. Wie kann er aber {iberhaupt Beweise liefern, wenn die Opferung
letzten Endes gar nicht durchgefiihrt wird? Genau diese Frage, diese Stufe
muss iiberwunden werden. Gott mochte, dass sich der Mensch {iber dieses
menschliche - allzu menschliche - Niveau hinwegsetzt. Es ist unverhiltnis-
missig schwieriger, zu leben als zu sterben. Aber Gott will das Leben, nicht
den Tod.

Aus diesem Grunde besteht die Priifung im Abstieg und nicht im Aufstieg:
Der wahre Test beginnt erst, als sie vom Berge Morijah hinabsteigen, weil es
dann darum geht, die Spannung, den Eifer des Hinwegs aufrechtzuerhalten.
Die Wahrung eben dieser Spannung bildet das Wesen der ganzen Priifung.

Behauptete man, die Spannung habe sich beim Abstieg gelegt und Abra-
ham wie Jizchak seien erleichtert gewesen, dass Gott nun doch nicht das Op-
fer verlangt hat, verlore die Geschichte ihre tiefe Botschaft; in einer solchen
Form interessierte sie uns nicht.

Vielmehr ist von zwei Dimensionen die Rede: von der Dimension des
Aufstiegs und derjenigen des Abstiegs. Man konnte sagen, der Aufstieg sei die
Vorbereitung des Abstiegs.

Die Geschichte selbst lisst sich ebenso in zwei mégliche Interpretationen
teilen: in eine Auslegung fiir die Volker der Erde und in eine judische. Fiir die
Volker der Erde versinnbildlicht der Berg Morijah Furcht und Zittern, fiir die
Juden eine Torah, eine Lehre.

Dies bedeutet, dass die Akedath Jizchak als solche auf zweierlei Arten ver-
standen werden kann:

Einerseits in der geltenden, fundierten, gelaufigen Weise, die die Botschaft
der Geschichte in der Verherrlichung von Abrahams Gehorsam, der Glorifi-
zierung seiner und seines Sohnes unerschiitterlichen Bereitschaft, Gottes Be-
fehl zu erfiillen, sieht. Abraham und Jizchak z6gern schliesslich keine Sekun-
de, als sie forschen Schritts den Berg Morijah besteigen, um zu opfern, bezie-
hungsweise geopfert zu werden. Dies ist die Auslegung der Furcht und des
Zitterns, die Auslegung der Volker.

24 Midrasch Bereschith Rabba 55,4.



Akedath Jizchak (Das Binden Jizchaks) 529

Eine noch profundere Weise, nach welcher diese Geschichte ausgelegt
werden kann, prasentiert sich jedoch in der judischen Interpretation: Das
wahre Opfer beginnt von dem Moment an, als Abraham akzeptiert, seinen
Sohn nicht zu opfern, und als er versteht, dass Gott nichts anderes als das Op-
fer des Opfers wiinscht. Die humane Dimension wire demzufolge das Oplfer,
die jiidische Dimension das Opfer des Opfers.

Abstract

Die Akedath Jizchak kann auf zweierlei Weisen verstanden werden: Einerseits in der ge-
laufigen, wonach die Botschaft der Geschichte in der Verherrlichung von Abrahams Ge-
horsam liegt, in der Glorifizierung seiner und seines Sohnes unerschiitterlicher Bereit-
schaft, Gottes Befehl zu erfiillen. Denn Abraham wie Jizchak zbgern keine Sekunde, als sie
forschen Schrittes den Berg Morijah besteigen, um zu opfern beziehungsweise geopfert zu
werden. Dies ist die Auslegung der «Furcht und des Zitterns» (S. Kierkegaard), die Ausle-
gung der Volker. Eine andere, womdglich nicht weniger tiefgriindige, legt sich aus der ji-
dischen, speziell der Midraschtradition nahe: Das wahre Opfer beginnt in dem Augen-
blick, als Abraham akzeptiert, seinen Sohn nicht zu opfern. Er versteht, dass Gott nichts
anderes als das Opfer des Opfers wiinscht, weil er das Leben will und nicht den Tod.

Michel Birnbaum-Monbeit, Strasbourg



	Akedath Jizchak (Das Binden Jizchaks) oder : das Opfer des Opfers

