
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 4

Artikel: "Von Gift und Gegengiften" : Monotheismuskritik und Monotheismus im
Lichte der mimetischen Theorie von René Girard

Autor: Niewiadomski, Józef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Von Gift und Gegengiften»

Monotheismuskritik und Monotheismus im Lichte der
mimetischen Theorie von René Girard

«Schlachthaus der Religionen!» Mit diesem Titel hat der «Spiegel» im Jahre
2002 nicht nur die ganze Region im Nahen Osten gebrandmarkt. Die
prägnante Formel fokussierte aufs Neue die Aufmerksamkeit der sog. «aufgeklärten

Öffentlichkeit» - jener Öffentlichkeit, die durch Marktgesetze und
Mechanismen medialer Kommunikation konstituiert wird und die man in
Anlehnung an die alte kirchliche Terminologie als «oeconomica et electronica
(quasi) catholica» bezeichnen könnte - auf die Religion als das «Grundübel»
des gesellschaftlichen Lebens. Sie legte den bekannten Verdacht nahe, dass

hinter jeder religiösen Schwelle die Bereitschaft zu Gewalt lauere, und deswegen

sei die Depotenzierung oder gar Abschaffung von Religionen ein
friedensstiftender Akt.

1. «Das Gift der Religion» - kulturpolitischer "Zugang zum Thema

Das Paradigma «Religion erzeugt Gewalt» scheint heute auch durch
wissenschaftliche Forschung gut begründet zu sein, der «kritische» Blick der Medien
erhärtet die wissenschaftlichen Pîypothesen, verleiht ihnen die Aura einer
unfehlbaren Wahrheit - zumindest für den sprichwörtlichen Mann auf der Strasse.

Der rachsüchtige Gott der Juden, Kriminalgeschichten des Christentums,
heilige Kriege der Moslems fungieren heutzutage als Versatzstücke ein und
derselben Einstellung; aktuelle Berichte über Sekten, Satanismus und
rechtsgerichtete neuheidnische Gewaltrituale fügen sich problemlos in die vorgegebenen

Parameter ein.
Der öffentlichkeitsrelevante kulturelle Diskurs über Religionen entdifferenziert

diese, und er verwandelt sie alle zuerst in ein und denselben «gewaltsamen

göttlichen Eintopf», um anschliessend in diesem «Eintopf» doch
Differenzen einzuführen: etwa durch die These vom gewaltgenerierenden
Monotheismus oder von der «gewaltverhafteten monotheistischen Semantik».1 Die

1 Mit seiner radikalen These von der «mosaischen Unterscheidung» und den in den

nachfolgenden Jahren erfolgenden Abschwächungen (die Redeweise vom «semantischen

Dynamit», das in den Texten steckt) hat Jan Assmann auch den medialen
Diskurs im deutschen Sprachraum nachhaltig geprägt. Vgl. J. Assmann, Die Mosaische

Unterscheidung, München 2003, und ders., Monotheismus und die Sprache der
Gewalt, in: P. Walter (Hg.), Das Gewaltpotential des Monotheismus und der dreieinige

Gott (QD 216), Freiburg i.Br. 2005, 18-39.

ThZ 4/62 (2006) S. 503-520



504 Jozef Niewiadomski

dem kulinarischen Bereich entlehnte Metaphorik ist durch den bekannten
Vergleich des Philosophen Odo Marquard inspiriert, der bereits vor 20 Jahren
dem Monotheismus Unverdaulichkeit, dem Polytheismus aber Bekömmlich-
keit bescheinigte.2 Die spontan einleuchtende Logik dieser Differenzierung
eignet sich bestens, um den kulturellen Umgang mit dem «Unbehaglichen am
Monotheismus» zu illustrieren. Vergleicht man die monotheistischen Impulse

mit den scharfen Chilischoten, so wird man folgern können: Erst durch die
kräftige Zugabe von solchen Zutaten - eine Zugabe, die natürlich im Dienste
der Legitimation von Herrschaftsinteressen bewusst vorgenommen wurde -
wird der göttliche Eintopf «dynamitschwanger». Der solch eindeutigen Urteilen

entspringende Handlungsimperativ scheint klar zu sein: Nachdem wir
nun alle zu «Religionskomponisten» geworden sind, können wir uns unsere
Wunschreligion zusammenträumen und zusammenbasteln und aus dem
religiösen Eintopf die dynamitschwangeren monotheistischen Chilischoten
aussondern. Ist diese Logik plausibel?

Solange Gott, Wellnesskultur und Vitaminpräparate im kulturellen Be-
wusstsein problemlos nebeneinander gereiht werden - wie dies in unserer
Gegenwart, in der ja selbst akademische Diskurse im Supermarkt der Sinnangebote

in den Regalen der nicht notwendigen Lebenshilfen hinter den Sportartikeln

gelagert werden, auch getan wird -, solange die Frage nach Religion aus
dem Bereich der Fundamentalanthropologie ausgeklammert wird, scheint die
Rechnung aufzugehen. Und meine Eintopfmetapher ist auch durch die Super-
marktmentalität geprägt: Man muss ja nicht Eintöpfe essen, um leben zu können!

Und solange uns die Fragen der gesellschaftlichen Ordnung nicht allzu
sehr zusetzen, können wir Religion im Kontext sekundärer gesellschaftlicher
Phänomene verorten und zum Privathobby degradieren. Droht die
gesellschaftliche Ordnung zusammenzubrechen, verändert sich das intellektuelle
Klima. Die gesellschaftliche Jagd nach Sündenböcken nimmt ihren Lauf, und
auch die Religionen werden in diese Art gesellschaftlicher Diskurse miteinbezogen.

Es werden dann zwar noch keine explizit theologischen Opferdiskurse
geführt, dafür wird jedoch bei der Gestaltung des gesellschaftspolitischen
Lebens umso mehr geopfert - und dies jenseits aller theologischen Rationalitätsmuster.

Im kulturpolitischen Kontext der Gegenwart gibt es nur einen einzigen
Zusammenhang, in dem wir selber diese Logik durchbrechen und uns radikal
weigern, die Religion zu degradieren, indem wir sie in der Kategorie der
privaten Hobbys ansiedeln: Es ist dies die Konfrontation mit den «braunen
Göttern». Jeder darf sich in unserer Gesellschaft seine Götter selbst wählen
und seine Religion nach seinem Geschmack zusammenbasteln, rechtsradikal

2 O. Marquard, Lob des Polytheismus, in: J. Höhn (Hg.), Krise der Immanenz: Reli¬

gion an den Grenzen der Moderne, Frankfurt 1996, 154-173.



«Von Gift und Gegengiften» 505

dürfen sie allerdings nicht sein. Warum eigentlich nicht? Weil auch sie der
totalitären Versuchung des Monotheismus entspringen? Warum ist aber dann
der jüdische Monotheismus der eigentliche Dorn im Auge jeglicher rechtsradikalen

Weltanschauung?3

2. Das Phänomen René Girard

Der folgende Beitrag geht an das Thema aus der Perspektive der mimetischen
Theorie von René Girard heran. Damit ist sein inhaltlicher Fokus eindeutig
bestimmt, auch dessen Funktion im gegenwärtigen Diskurs. Der Beitrag
spricht direkt von den Zusammenhängen von Religion und Gewalt, fügt sich
aber nicht in die medial vermittelten Denkmuster ein. Deswegen verstört er!
Genauso wie René Girard. Dieser Denker passt nicht in die vertrauten
akademischen Schemata. Der promovierte Historiker war Literaturwissenschaftler
an amerikanischen Top-Universitäten, zuletzt in Stanford.4 Er legt aber als

solcher ein Theoriekonzept zu den Fragen der Anthropologie, Ethnologie,
Religionswissenschaft, Sozialwissenschaft und zuletzt auch zu den Fragen der
Theologie vor. Ein Genie oder ein Scharlatan? Girard verstört vor allem die

Theologen, weil er die Tradition kritischer Apologie revitalisiert und unverblümt

über die Unterscheidung zwischen wahr und falsch spricht und die
Wahrheit im jüdisch-christlichen Kontext ansiedelt.5 Ist er etwa ein
Fundamentalist?

Er fasziniert aber die Querdenker. Ulrich Gumbrecht rühmte «das

Aufhellungspotenzial seiner Ideen»; diese sind nicht nur «Pausenfüller auf der derzeit

leeren intellektuellen Bühne».6 Peter Sloterdijk qualifizierte seine mime-

3 Vgl. J. Niewiadomski, Die neuen Heiden, in: H. Reinalter (Hg.), Das Weltbild des

Rechtsextremismus. Strukturen der Entsolidarisierung, Innsbruck 1998, 170-186.
4 Zur Einführung in das Leben und Werk Girards vgl. W. Palaver, René Girards mime¬

tische Theorie. Im Kontext kulturpolitischer und gesellschaftspolitischer Fragen,
Münster 2003.

5 Die Rezeption der Theorie Girards in der Theologie reicht von der radikalen Verwer¬
fung bis hin zur Etablierung dieser Theorie als einer der Kernhypothesen für theologische

Forschung; das umfassendste theologische Forschungsprojekt zur Evaluierung
der mimetischen Theorie ist in Innsbruck angesiedelt und trägt den Titel: «Religion-
Gewalt-Kommunikation-Weltordnung». Die Geschichte des Projektes, die Teilprojekte

und auch die wichtigsten Publikationen können dem Innsbrucker Theologischen

Leseraum (ITL) im WEB entnommen werden: http://theol.uibk.ac.at/rgkw/
leseraum/index.html.

6 H.U. Gumbrecht, Eifersucht, Neid, Mord und der gesellschaftliche Zusammenhalt.
René Girard - ein Denker der gespannten Extreme, in: NZZ 41 vom 18. Februar
2006, 71.



506 Jozef Niewiadomski

tische Theorie gar als wissenschaftliche Fassung der Erbsündentheologie.7 Er
verstört und fasziniert; deswegen lesen ihn viele Theoretiker - manche auch

nur heimlich -, weil er einen alternativen Denkrahmen zum kulturpolitischen

Mainstream der Gegenwart vorlegt, damit auch zum Nachdenken
anregt und auf die blinden Flecken unserer Diskussionen aufmerksam macht.
Seine Theorie kann nicht durch empirische Verweise falsifiziert oder verifiziert

werden, sie stellt vielmehr so etwas wie eine Metatheorie dar. Diese
bewährt sich im Theoriediskurs, wenn sie erlaubt, die Widersprüche zu klären,
an denen andere Theorien scheitern, oder wenn sie Erklärungen anbietet, die
die zu klärenden Widersprüche und Phänomene einfacher erklären als andere
Theorien. Sie ersetzt also andere Theorien nicht restlos.

3. Das Drama des Begehrens

In der bewussten Absetzung von den - durch mich karikierten -
pseudoaufklärerischen Zugängen zur Frage nach dem Verhältnis von Religion und
Gewalt wird die «religiöse Gewalt» in der mimetischen Theorie anders
eingeschätzt. Sie stellt nicht das «Gift» des zwischenmenschlichen Lebens dar,
sondern bereits ein Mittel zur Bändigung der «Gifte», ein «Gegengift» sozusagen.
Wo ist aber dann das eigentliche «Übel» zu suchen? Die Theorie nimmt die
Erkenntnis ernst, dass der Mensch das konfliktträchtigste Wesen der Schöpfung

ist, bestreitet aber die Existenz eines Aggressionstriebes. Zwar spielen
auch beim Menschen Instinkte eine Rolle, sind aber im Kontext der eigentlich
menschlichen Gewalttätigkeit als sekundär anzusehen. Die eigentliche Triebfeder

des menschlichen Verhaltens wird von Girard in der mimetischen
Struktur des Begehrens geortet.8 Der Mensch ist - noch bevor er zum
rationalen Wesen wird - ein begehrendes Wesen. Er begehrt - doch was? Viele
Katholiken, die unter der repressiven Moral ihrer Kirche leiden, und auch die
Freudianer werden das Begehren mit Sexualität identifizieren, andere werden
schlicht auf Objekte des Begehrens hinweisen. Welche Art von Objekten
kann dies sein? Objekte ökonomischer oder sexueller Art? Marx und Freud
erkannten die Eigenart des Begehrens nur zum Teil. Der Mensch begehrt
nämlich zuerst das, was andere begehren; er begehrt, weil andere begehren. Er
ahmt also das Begehren anderer nach: Er will dasselbe haben, dasselbe sein, an
die Stelle von anderen treten. Kurz und bündig: Das menschliche Begehren
bleibt - im Unterschied zum tierischen - mimetisch strukturiert. Und es ist

7 P. Sloterdijk, Erwachen im Reich der Eifersucht. Notiz zu René Girards anthropolo¬
gischer Sendung, in: R. Girard, Ich sah den Satan vom Himmel fallen wie einen Blitz.
Eine kritische Apologie des Christentums, München 2002, 250.

8 Zu den anthropologischen Grundannahmen der Theorie vgl. R. Girard, Figuren des

Begehrens, Münster 1999.



«Von Gift und Gegengiften» 507

auch unbegrenzt. Nur der Mensch zeichnet sich durch die profundior et uni-
versalior appetitio (vgl. Gaudium et spes 9) aus. Weil der begehrende Mensch
zuerst das Begehren des anderen nachahmt, dasselbe haben will, derselbe sein
und an die Stelle des anderen treten will, führt die aneignende Mimesis zur
Entdifferenzierung. Der Kollaps von Ordnungen stellt die extremste Folge
der Entfesselung des mimetischen Begehrens dar; die alltägliche Konsequenz
der aneignenden Mimesis ist in den Rivalitäten, dem Neid und der diffusen
Aggressivität zu sehen. Die Aneignungsmimesis wird zur konfliktuellen
Mimesis.

Da das grenzenlose Streben des Menschen - anders als bei Freud und
Marx - in der mimetischen Theorie nicht objektfixiert ist, kann gerade diese

Theorie erklären, warum es unmöglich zur Befriedigung des Begehrens, vor
allem aber zur Auflösung der Konflikthaftigkeit unter den Menschen durch
die «Befriedigung der Bedürfnisse» kommen kann.9 Gerade die mimetische
Theorie kann auch die scheinbare Unlösbarkeit jener Konflikte erklären, die
sich aus der Rivalität um den Opferstatus ergeben. Im Gespräch mit dem
Palästinenser Jamil Hamad hat der Jude Henryk Broder schon 1983 gesagt: «Es

gehört wohl mit zu dem Konflikt, dass beide Seiten, die Israelis und die
Palästinenser, sich für die Opfer dieses Konflikts halten. Und beide Seiten bestehen
darauf, dass sie die eigentlichen und einzigen Opfer sind. Und ich habe den
Eindruck, dass beide Seiten die Opferrolle inzwischen geradezu genießen,
dass sie entschlossen sind, Opfer bleiben zu wollen - um jeden Preis.»10
Betrachtet man das Problem im Kontext der Theorie des mimetischen Begehrens,

so wird man folgern müssen, dass beide Seiten einander immer mehr
gleichen.

Der Konnex von nachahmendem Begehren, diffuser Aggressivität und
Gewalttätigkeit stellt in dieser Theorie eine quasi anthropologische Konstante
dar. Die Kanalisierung der diffusen Gewalttätigkeit - die Neutralisierung des

Gifts durch Gegengifte - bleibt ein niemals abgeschlossener Prozess. Dieser
anthropologische Hintergrund macht nun verständlich, warum trotz aller
Bemühungen um die Aufhebung der diskriminierenden Unterschiede zwischen
Menschen und Kulturen das Gewaltpotenzial in unserer Welt nicht geringer
wird, sondern dass Rivalität, diffuse Aggressivität und mimetische
Konflikthaftigkeit zunehmen. Das gängige Denken erklärt das Phänomen der Gewalt-

9 Das hat inzwischen die «Post-Beate-Uhse-Generation» im Bereich der Sexualität erfah¬

ren; und wir alle sind im Kontext der Globalisierungsdebatte gerade dabei zu lernen,
dass auch der homo oeconomicus letztendlich weder ein rational kalkulierendes Wesen
ist, noch ein Wesen bleibt, das bloss Hunger hat. Er ist zuerst und zutiefst ein nachahmendes

Wesen: ein Wesen, das sich - wie etwa an der Börse - auch in ökonomischen
Zusammenhängen «herdenmässig» verhält.

10 Zit. nach: R. Schwager, J. Niewiadomski (Hg.), Religion erzeugt Gewalt - Einspruch!
(Beiträge zur mimetischen Theorie 15), Münster 2003, 238.



508 Jozef Niewiadomski

tätigkeit, indem es die Ungleichheit als Ursache dafür verantwortlich macht.
Aus der Perspektive der mimetischen Theorie muss gesagt werden: Die
Ungleichheit kann zur Quelle von Konflikten werden, die Gleichheit wird es auf
jeden Fall. «Global village» steht demnach nicht nur für die Vision eines
harmonischen Kommunikationsszenarios und auch nicht nur für die Realität der
erschreckenden Unterschiede zwischen Arm und Reich, sondern vor allem
für einen fundamentalen mimetischen Konflikt auf planetarischer Ebene. Die
weltweite Entfesselung des mimetischen Begehrens, die Freisetzung von Neid
und Rivalität auf allen Ebenen stellt demnach das eigentliche Gift unserer Zeit
und die radikalste Bedrohung für das 21. Jahrhundert dar.

Gibt es Auswege aus den Sackgassen des mimetischen Begehrens? Welche
Art von «Gegengiften» hat die menschliche Kultur entwickelt, um das Gift
der allgegenwärtigen Rivalität und diffusen Gewalttätigkeit zu kanalisieren
und zu neutralisieren? Das mimetische Begehren entdifferenziert die
Menschen, es kann sie aber auch zusammenbringen - und dies auf klare und
eindeutige Art und Weise. Die Entdifferenzierung kann in Differenzierung
umschlagen. Aus dem Prozess, in dem jeder gegen jeden zu agieren scheint, kann
eine Dynamik entstehen, in der sich alle gegen einen wenden. Das ist die
Dynamik des Zusammenschlusses auf Kosten des Dritten: der Sündenbock-
mechanismus. Was haben aber diese anthropologischen und sozialpsychologischen

Grundannahmen mit der Religiosität des Menschen zu tun?11

4. Die sakralisierte Gewalt

In seinem 1972 erschienenen Werk: «La violence et le sacré» entwarf Girard
die Theorie über den Wert der rituellen Opfer in den archaischen Gesellschaften.

Sie haben die Funktion jenes Gegengifts gehabt, das durch ein Minimum
an rituell kontrollierbarer Gewalt die allgegenwärtige Rivalität und diffuse
Gewalt zu kanalisieren vermochte. In einer Welt, die das Gewaltmonopol
noch nicht kannte, wurden die rituellen Opfer zum Pharmakon gegen das

Gift der alltäglichen Gewalt. Und warum opferten die Menschen weltweit -
und dies jahrtausendelang - auf eine relativ konstante Art und Weise? Die
Antwort von Girard ist verblüffend klar: weil sie sich auch in diesem Kontext
mimetisch verhielten und bloss nachahmten. Angesichts von Bedrohung
ahmten sie die glückliche Lösung eines Krisenszenarios nach, eines Szenarios,
das sie überlebt hatten. Doch war dies keineswegs das Szenario einer
Naturkatastrophe. Den «Luxus» der Beobachtung von Naturereignissen und der
präventiven Reaktion auf Bedrohungsszenarien in diesem Bereich konnten

11 Die radikalste Antwort auf diese Frage lautet: Die Entfesselung des mimetischen
Begehrens und die Jagd auf Sündenböcke haben in der modernen Alltagskultur den

Hunger nach Transzendenz erstickt.



«Von Gift und Gegengiften» 509

sich nur jene Primaten leisten, die das fundamentale Problem der diffusen -
durch Instinkte nicht mehr gesteuerten - Aggressivität gelöst hatten.12 Was
hat das zu bedeuten?

In einer Welt, in der bei den Primaten das instinktgebundene Verhalten
immer mehr dem mimetisch strukturierten Begehren Platz machte, in der
aber die gesellschaftlichen Institutionen noch nicht existierten, mussten die
diffuse Rivalität und die Gewalttätigkeit aller gegen alle immer wieder neu in
die Gewalt aller gegen ein zufälliges Opfer - gegen den Sündenbock13 -
umschlagen. Schlug sie nicht um, so zerstörte sich die Gruppe durch das entfesselte

mimetische Begehren. Schlug sie um, so befriedete sich die Gruppe: Sie

überlebte. Aber sie überlebte auf Kosten des im blinden Zorn ausgestossenen
und getöteten Opfers. Dieser Umschlag markiert die Wende vom Chaos zur
Ordnung, von der Entdifferenzierung zur ersten Differenz. Die Wahrnehmung

des Unterschiedes zwischen der Gruppe und dem Opfer: «wir hier, das

Opfer dort» generiert die Kategorien des Raumes. Die Rückbesinnung auf die
«vorher» erlebte Krise und den nun greifbaren Frieden generiert die Kategorien

der Zeit. Das Opfer selbst, das zur Projektionsfläche sondergleichen wurde,

bleibt in der Wahrnehmung der Gruppe durch gewaltsame Projektionen
zugedeckt. Es sei an allem schuld: sowohl an der Krise als auch an deren

Lösung. Als auszuschliessendes Opfer stellt es den Inbegriff des mysterium tre-
mendum dar, als ausgeschlossenes mutiert es zum mysterium fascinosumu\ der
Feind wird zum Segen. «Die Völker erfinden nicht ihre Götter, sondern sie

divinisieren ihre Opfer.»15 Das alte Sprichwort: «vox populi vox dei» zeigt
sich mit einem neuen Inhalt. Die Entstehung des Religiösen ist identisch mit
dem Gründungsvorgang einer archaischen Gesellschaft. Die Vergesellschaftung

wird rituell stabilisiert. In der Nachahmung dessen, was sich spontan
ereignet hat, wird das rituelle Opfer praktiziert. Das rituelle Opfer ist also be-

12 G. Heinsohn, Die Erschaffung der Götter. Das Opfer als Ursprung der Religion,
Reinbeck 1977, legt eine Menge von Material zur Bestätigung seiner These vor, eine
kosmische Katastrophe sei die Ursache für die Entstehung der grossen Blutopferkulte
am Beginn der Bronzezeit gewesen. Selbst wenn das Datenmaterial im Detail einen

Glaubwürdigkeitsschein zu erwecken vermag, fehlt dieser Theorie eine überzeugende
sozialpsychologische Erklärung. Weil sie die Konflikterfahrung des menschlichen
Zusammenlebens radikal ausklammert, wird sie der Radikalität archaischer
Krisenerfahrungen nicht gerecht.

13 Der griechische Begriff pharmakos geht auch auf jenen Bürger der athenischen Gesell¬

schaft zurück, der von der Gesellschaft unterhalten und mit Privilegien ausgestattet,
der aber in der Krisensituation geopfert wurde. In seiner Verfilmung der «Medea» hat
Pier Paolo Pasolini «das Ende» eines solchen Sündenbocks eindrucksvoll festgehalten.

14 Mit dieser Analyse des Gründungsvorgangs klärt Girard das Geheimnis des Sakralen,
wie Rudolf Otto es beschrieben hat in: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee
des Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen, Breslau 1917.

15 Girard, Ich sah den Satan vom Himmel fallen, 94.



510 Jôzef Niewiadomski

reits die Folge der Etablierung einer sakralen Ordnung, nicht aber deren
Anfang. Die Erinnerung an die Krise und deren Lösung generiert Mythen. Die
Uberlebenden erzählen über das Geschehene. Der Mythos gibt demnach die
verfälschende Perspektive des lynchenden Mobs wieder.

Welchen inhaltlichen Mehrwert bringt die Theorie von Girard in die
Diskussion über Monotheismus und Gewalt ein? Die Götter stellen allesamt sa-

kralisierte - sprich: verschleierte - menschliche Opfer dar, sind demnach
bloss das Ergebnis von gewaltsamen Projektionen. Dasselbe trifft auch auf die

von der feministischen Debatte rehabilitierten Göttinnen zu. Diese stehen
jedoch nicht für eine friedliche Zeit einer Muttergottheit, vielmehr sind sie als

ein Hinweis darauf zu interpretieren, dass Frauen im Kontext von Krisen
besonders oft den Viktimisierungsvorgängen zum Opfer fielen. Damals war die
Situation keineswegs anders als heute. Aus dem Blickwinkel der Theorie von
Girard wird deutlich, dass das Postulat der Gleichberechtigung der Frau einen
Rechtsraum und damit auch eine stabilisierte Herrschaft voraussetzt. Steht
ein solcher Rechtsraum zur Disposition, werden die Frauen im Kontext der
Gewaltmechanismen wiederum in die «privilegierte» Rolle der Sündenböcke
gedrängt.

Die in den mythischen Texten greifbare und von modernen Theoretikern
wie Jan Assmann so gelobte Friedfertigkeit ist demnach das Ergebnis von
Projektionen. Die Opfer der kollektiven Gewalt werden ja in den Mythen als
allein schuld, die Meute der Lyncher als unschuldig dargestellt. Die Gewalt
wird sakralisiert, damit auch unsichtbar gemacht. Im Grunde ist sie als Prädikat

der Gottheit keine Gewalt mehr. Nun verdrängt die Ausbildung des
zentralen Justizsystems - seinerseits auch ein religiöses Phänomen, das alle Züge
des Pharmakons und damit auch des Sündenbockmechanismus in sich enthält

- die Opferrituale auf den zweiten Platz und macht sie scheinbar überflüssig.
Sie verlieren auch nach und nach ihre gewaltkanalisierende und damit auch

gesellschaftskonstituierende Kraft. Das neue Gegengift, der Weg der Justiz,
durch ein Minimum an (immer noch sakralisierter) Gewalt die Gewalt
unschädlich zu machen, ist ja auch bei weitem erfolgreicher.

Bis heute hat sich an der Frontstellung nichts verändert. Obwohl sich die

Gewaltmonopolisierung zur modernen Gewaltenteilung ausdifferenziert
(und damit stückweise säkularisiert) hat und obwohl der Markt seinerseits

zum Gewaltmonopol sui generis (mit neuen sakralen Zügen) wurde16, ist die

Logik des Pharmakons immer noch dieselbe. Die Verdrängung der Religionen

auf den zweiten Platz im gesellschaftlichen Geschehen hat zwar unsere
Sensibilität für diese Parallelen geschwächt; und die oberflächliche Empörung
unserer liberalen Öffentlichkeit über die gewaltsamen Gottesbilder zeigt, dass

16 Eine der spannendsten Fragen in diesem Kontext betrifft die Opfer, die der Markt for¬

dert, sakralisiert und damit auch als Opfer unsichtbar macht. Vgl. E. Kitzmüller,
Gewalteskalation oder neues Teilen, Thaur 1996.



«Von Gift und Gegengiften» 511

sie das fundamentale Problem der diffusen Gewalttätigkeit unter den
Menschen verdrängt. Eine solche Verdrängung war auch problemlos möglich,
weil der gewalteindämmenden Logik des Pharmakons durch unsere Institutionen

Genüge getan wurde.
Die fundamentale Ausweitung mimetischer Konflikte auf planetarischer

Ebene und die Zunahme der Streitigkeiten über die Frage nach dem legitimen
Gewaltmonopol, schlussendlich der Versuch, mittels gewaltsamer Gottesbilder

das Geschehen direkt zu beeinflussen (Terrorismus im Namen Gottes),
bringen eine radikale Verunsicherung mit sich. Der enorme Verbrauch an
Sündenböcken in unserer Gesellschaft, die fortschreitende Viktimisierung
aufgrund einer Justizkultur, die den Opferungsprozess nicht mehr stoppt,
sondern selber noch fördert17, schliesslich die Tatsache, dass die den
gesellschaftlichen Frieden stabilisierenden Opfer ihre Opferrolle aufkündigen, ra-
dikalisieren das Problem. Deswegen wird zunehmend - neben den Fragen
einer auch in Zukunft funktionierenden Gewalteindämmung - die radikalere
Frage der Gewaltüberwindung zu einer Uberlebensfrage der Menschheit. Auf
diesem Hintergrund bekommen der biblische Monotheismus und die im
Kontext dieser Gottesvorstellung geoffenbarte Wahrheit von der Überwindung

der Gewalt durch Gewaltfreiheit eine neue Bedeutung. Weil aber die
biblische Offenbarung die Logik der Gegengifte offenlegt, wird sie zuerst zur
Zielscheibe bitterböser Kulturkritik, medialer Anschuldigung und auch der
in diesem kulturellen Klima beheimateten wissenschaftlichen Monotheismuskritik.

5. Der «giftfreie» Gott der biblischen Offenbarung

Das Verhältnis der Offenbarungsimpulse zur geschlossenen mythischen Welt
hat Girard mit der Inversion des Pelzmantels verglichen.18 Die glatte Oberfläche

des Pelzmantels wird durch die Offenbarungsimpulse «umgedreht». Die
Spuren eines gehäuteten Tieres - der Preis für die Schönheit und Geborgenheit

- werden sichtbar. Warum kommt es zu dieser Umdrehung? Kann sie

nicht aus den Mechanismen des mimetischen Begehrens selbst erklärt
werden? Die mythische Welt bleibt in ihrer Struktur der klaren Differenzierung
auf Kosten des Opfers in sich geschlossen. Für diese Art von Rationalität ist
es von entscheidender Bedeutung, dass auch das Opfer sich der Anschuldigung

anschliesst. Die entscheidende kulturproduzierende Kraft des Mythos
besteht gerade darin, eine solche Einmütigkeit herzustellen. <Ich bin ein Inzes-

17 Vgl. P. Bruckner, Ich leide, also bin ich, Weinheim 1996, und seine Grundthese, dass

der moderne Mensch durch die Justizpraxis dazu gezwungen wird, sich selbst als

Opfer zu inszenieren, um Recht oder Vorteile zu bekommen.
18 Girard, Ich sah den Satan vom Himmel fallen, 151.



512 Jozef Niewiadomski

tuöser und Vatermörder>, bekennt das Paradeopfer Ödipus freimütig und
fügt sich in das Anschuldigungsszenario ein. Doch der Mythos lügt.19 Die
Anschuldigung stellt bloss eine nachträgliche Rechtfertigung der Verfolgung
eines Individuums durch die Meute dar.20 <Gestehe dass auch du ein Ungeheuer

bist>, drängt die turba den in der Logik des Aufstiegs und des Falls
gefangenen Ijob.21 Doch im Unterschied zu Ödipus gesteht Ijob nicht. Mehr
noch: Er ruft nach einem Anwalt, der nicht identisch mit den anschuldigenden

Stimmen seiner «Freunde» sein soll. Indem Gott dem leidenden und
verfolgten Ijob letztendlich Recht gibt, dekonstruiert er auf eine radikale Art und
Weise den mythischen Diskurs der Anschuldigung und der Hand in Hand
mit ihr gehenden Selbstbeschuldigung des Opfers. Die mythomanischen
Freunde müssen kapitulieren.

Der deutliche Einbruch der Transzendenz in die geschlossene Welt der
mythischen Immanenz mit ihren sakralisierten Gottheiten wird von Girard
also dort geortet, wo ein mit dem Opfer nicht identischer Gott die Partei des

Opfers ergreift. Der Topos des sich gegen die Verfolgung wehrenden Opfers
wird damit zum privilegierten Ort der Offenbarung. Deswegen bewertet
Girard die Psalmen als die ersten Texte der Menschheitsgeschichte, die den in
der Mythologie zum Schweigen gebrachten Opfern das Wort geben. Diese
Opfer schweigen nicht. Sie verfluchen ihre Verfolger, sie machen damit auch
die kollektive Gewalt sichtbar. Dadurch wird die Gewalt aber erst recht zum
Problem.

Die für die Religionsgeschichte beispiellose Kumulierung der Gewaltsemantik

in der hebräischen Bibel muss damit als erste Folge der Durchbrechung

mythischer Einmütigkeit gesehen werden. Die Sakralisierung, das

Unsichtbarmachen der Gewalt funktionieren nicht mehr. Auf Schritt und Tritt
wird die Gewalt sichtbar.22 Sie wird auch zum entscheidenden Problem der
religiösen Erfahrung. Dies schon deswegen, weil die Verbindung Gottes zum
einsamen, isolierten Opfer nicht verhindern kann, dass das Opfer nun seinerseits

der mimetischen Versuchung der Spiegelbildlichkeit verfällt. Anstatt

19 Vgl dazu: J. Niewiadomski, Die Lust am Scheitern. Vom gnadenlosen Umgang mit
dem menschlichen Versagen, ThPQ 153 (2005) 358-366 (361f.).

20 Nimmt man diese erkenntnistheoretische Perspektive ernst, so wird die kulturelle
Leistung Sigmund Freuds in ihrer Zweideutigkeit sichtbar. Der «Ödipuskomplex»
baut nicht auf der Wahrheit, sondern auf einer Anschuldigung auf. Der Siegeszug der
auf diesem Komplex aufbauenden Psychoanalyse kann auch als Ergebnis einer
Anschuldigungskultur gedeutet werden.

21 Zu dieser Deutung des Ijobbuches vgl. R. Girard, Hiob: ein Weg aus der Gewalt,
Zürich 1990; J. Niewiadomski, Herbergsuche, Münster 1999, 31-46.

22 Die Klarheit dieser Logik wird durch einen simplen Vergleich sichtbar. Wenn man
einer sich bestens verstehenden Gruppe ihren Sündenbock wegnimmt, werden Rivalitäten,

Konflikte und diffuse Gewalt sichtbar. Solange der Sündenbock seine Rolle
wahrnimmt, wird sich die Gruppe niemals die Präsenz des Sündenbocks eingestehen.



«Von Gift und Gegengiften» 513

sein Begehren allein auf die rettende Zuwendung Gottes und den Glauben
daran, dass allein Gott retten und urteilen kann, zu richten, verfallen auch diese

Opfer der mimetischen Rivalität mit den Tätern. Sie werden selbst zu
Gewalttätern - wenn auch nur im Bereich ihrer Psyche -, genauso wie ihnen
Gott selber zur Projektionsfläche ihrer Racheträume wird. Deswegen ist die

Offenbarungsgeschichte ein dramatischer Vorgang, in dem das Gift der
Gewalt zuerst sichtbar gemacht wird und dann dem Menschen nach und nach
auch entzogen wird: «Mein und nicht euer ist der Krieg!» (II Chr 20,15) Gott
selbst wird hier zum Gewalttäter par excellence. Er selber scheint zwar die
Menschheit in jene Lager zu spalten, die gemäss der Kritik von Jan Assmann
für den Monotheismus konstitutiv sind. In demselben dramatischen Prozess
wird aber Gewalt nicht nur den Menschen entzogen. Vielmehr wird die
Gewalt als Prädikat Gottes falsifiziert. Die Erkenntnis der Henker im Kontext
der Verfolgung des Gottesknechtes, dass nicht Gott, sondern sie selber den
Knecht in den Tod getrieben haben, stellt den «Höhepunkt» der Falsifizie-
rungsgeschichte im Kontext der hebräischen Bibel dar (vgl. Jes 53,4f.).

Welche kulturrevolutionäre Leistung erbringt nun die hebräische Bibel?
Die Leistung wird auf dem Hintergrund der Thesen von Girard sichtbar: Die
vielfältige Götterwelt stellt das Ergebnis gesellschaftlicher Täuschung im
Kontext der Viktimisierungsvorgänge dar. Es ist eine Täuschung, die den
relativen Frieden der Gesellschaft sichert. «Die Bibel verweigert jede Dämoni-
sierung-Divinisierung der Opfer der blutrünstigen Massen.»23 Damit macht
sie das Opfer sichtbar und kehrt das Verhältnis von Schuld und Unschuld
zwischen den Henkern und dem Opfer der kollektiven Verfolgung um. In
diesem Sinne kann sie auch als kulpabilisierend bewertet werden. Doch handelt

es sich dabei um eine Kulpabilisierung im Dienste der Wahrheit. Das alte

Dictum von der «heidnischen Unschuld» bekommt auf diesem Hintergrund
einen neuen Inhalt. Der Vorgang der Inversion der mythischen Pelzmäntel ist
auch alles andere als einlinig. Er vollzieht sich auf der Ebene der religiösen
Erfahrung und auf der Ebene der Textproduktion. Die mythischen Themen,
Texte und Traditionen werden in die Schriften der hebräischen Bibel
übernommen und transformiert.24

Noch eine systematische Frage bleibt angesichts der «Entgiftung» des
Gottesbildes offen: Wie lautet die Antwort Gottes auf das Drama des mimeti-

23 Girard, Ich sah den Satan vom Himmel fallen, 149.
24 Deswegen kann man Analogien und Unterschiede zwischen klassischen mythischen

Themen und biblischen Geschichten feststellen; vgl. die Differenzen zwischen den
nicht vergöttlichten, klar in der biblischen Schrift als Täter und Opfer eingeführten
Brüdern Kain und Abel und den vergöttlichten Brüdern Romulus und Remus, oder
aber jene zwischen Josef in Ägypten und Odipus. Zu der Transformation mythischer
Texte im Kontext biblischer Offenbarung vgl. R. Girard, Die verkannte Stimme des

Realen. Eine Theorie archaischer und moderner Mythen, München 2005.



514 Jozef Niewiadomski

sehen Begehrens? Der wahre Gott benutzt zwar die Logik vom Gift und
Gegengiften25, will aber im Grunde weder Sündenböcke noch rituelle Opfer,
sondern Recht und Gerechtigkeit. Deswegen ist die Tatsache der Ausbildung
des zentralen Gewaltmonopols offenbarungsrelevant, genauso wie die Ausbildung

der Hochreligionen. Vor allem aber sind all die Strategien zur Kultivierung

des mimetischen Begehrens als Aspekte göttlicher Antwort zu begreifen.
Das Begehren soll kultiviert und nicht entfesselt und dann auf Kosten der
anderen befriedet werden. «Du sollst nicht begehren ...», lautet ein zentraler
ethischer Imperativ, der geradezu als Zusammenfassung des ganzen Dekalogs
gesehen werden kann.26 Nicht nur die Botschaft der Propheten ist in diesem
Kontext angesiedelt, auch die jesuanische Einladung zu einer radikalen
Umkehr im Kontext des mitmenschlichen Verhaltens in seiner Bergpredigt
entspringt der Bemühung um die Kultivierung des menschlichen Begehrens,
stellt also einen Aspekt der Antwort Gottes auf das Drama dieses Begehrens
dar. Mit den Antithesen der Bergpredigt sind ja nicht willkürliche Gebote
gemeint. Weder der ethische Rigorismus der Schwärmer, der seinerseits für
einen Gewaltterror in der Geschichte verantwortlich zeichnet, noch die
Gesinnungsethik der liberalen Theologie, die das Gewaltpotenzial im menschlichen
Verhalten banalisiert und angesichts eruptiver Ausbrüche bei der Verherrlichung

der Gewalt endet, werden der Bergpredigt gerecht. Jesus führt dort die
einzelnen moralisch zu verwerfenden Taten auf die Grundfrage nach der
Dynamik des Begehrens zurück und löst damit das Problem der Gewalt an der
Wurzel. Gerade aus dem Blickwinkel des mimetisch strukturierten Begehrens
wird ersichtlich, warum der Unterschied zwischen einem, der gemordet hat,
und einem, der «bloss» zürnt, von Jesus eingeebnet wird. Aus der Perspektive
des entfesselten Begehrens wird der Unterschied oft auf die äusseren Umstände

und die Stabilität gesellschaftlicher Normen zurückzuführen sein.
Was man bei der dramatischen Betrachtung des Offenbarungsgeschehens

allerdings nicht übersehen darf, ist die Tatsache, dass die Propheten und auch
Jesus in ihrer Bemühung um die Kultivierung des Begehrens eigentlich
scheiterten. Mehr noch: Sie selbst fielen der verfolgenden Meute zum Opfer, sind
damit auch in die Rolle des Sündenbocks hineingedrängt worden. Für die hier
zur Diskussion stehende Monotheismusthese sind in diesem Kontext zwei
Probleme von Bedeutung. Zuerst ist es die Frage nach der Reaktion der
verfolgten Propheten auf die Erfahrung des Scheiterns und die Verfolgung und
Ausgrenzung. Solange sie ihre Gegner verfluchen, bleiben sie dem mimetischen

Zirkel verpflichtet. Ihr «monotheistischer» Gottesglaube ist ambiva-

25 Zur Frage der «Anwendung» des Sündenbockmechanismus im Dienste der Offenba¬

rung vgl. R. Girard, Mimetische Theorie und Theologie, in: J. Niewiadomski, W.
Palaver (Hg.), Vom Fluch und Segen der Sündenböcke (Beiträge zur mimetischen
Theorie 1), Thaur 1995, 15-29.

26 Vgl. dazu: Girard, Ich sah den Satan vom Himmel fallen, 21-34.



cVon Gift und Gegengiften» 515

lent. Für unsere Betrachtungsperspektive ist allerdings die Tatsache von
zentraler Bedeutung, dass wir im Zusammenhang mit der hebräischen Bibel erst
im Kontext der Erfahrungen des Gottesknechtes und der theologischen Reflexion

des Deuterojesaja eine klare Vorstellung vom Monotheismus haben. Sie

hat aber völlig andere normative Konturen als jene Vorstellung, die von Jan
Assmann rekonstruiert wird. Der politische Monotheismus, den Assmann ins
Zentrum rückt, stellt nichts anderes als die Verlängerung partikularer Interessen

ins Gottesbild dar. Dieser Monotheismus bleibt usurpatorisch,
unterscheidet sich im Grunde von den Polytheismen nicht. Nicht die Macht der
Tatsachen schafft jedoch beim Gottesknecht die Wahrheit. Wäre dies der Fall,
so wäre die Wahrheit dieser Geschichte im Kontext des Grabs bei Ruchlosen
und Verbrechern zu sehen (Jes 53,9). Der prophetische Text demaskiert den
Machtbereich anderer Götter als menschlich oder auch als unmenschlich. So

wie sie letzten Endes nur die von Menschen selbst geschnitzten Statuen aus
Holz und Erz sind, so ist auch ihre Macht (die Macht der Gegner des

Gottesknechtes) mit der Durchsetzungskraft von Menschen identisch - und diese ist
begrenzt. Sie ist der Logik von Aufstieg und Fall und dem Szenario der
Entfesselung des Begehrens, der damit gegebenen Rivalität und des Neides und
der Jagd auf Sündenböcke verpflichtet. Der Gott des Gottesknechtes stellt
aber keine Verkörperung hegemonialer Gelüste der Menschen dar und ist an
der Sündenbockjagd nicht interessiert. Im Gegenteil: Seine Wahrheit wird
mit der Rettung des Opfers verbunden und normativ an die Vorstellung der
universalen Gerechtigkeit gekoppelt. Mehr noch: Sie stellt - und das ist auch
der zweite Punkt - das fundamentale Problem der Verbindung des monotheistischen

Glaubens mit der Haltung der Gewaltfreiheit zur Diskussion. Nur
ein gewaltfreies Zeugnis von der Wahrheit vermag die universalen Konturen
der Wahrheit eines monotheistischen Gottesglaubens glaubwürdig zur Sprache

zu bringen.

6. Neues Testament - ein Rückfall?

Sieht man die kulturrevolutionäre Leistung der hebräischen Bibel darin, dass

sie sich der Dämonisierung und der Sakralisierung von Opfern kollektiver
Gewalt verweigert und die verfolgende Menge der kollektiven Gewalt
überführt, den Opfern also zu ihrem Recht verhilft und sie überhaupt erst als

Menschen sichtbar werden lässt, so taucht die Frage auf, ob mit dem Bekenntnis

zur Gottessohnschaft Jesu nicht ein Rückfall in die mythische Perspektive
und damit auch eine sakralisierende Verschleierung der Gewalt erfolgt. Von
aussen betrachtet gleicht ja die Kreuzigung zuerst jedem Sündenbockphä-
nomen. Nimmt man diese Erkenntnis ernst, wird man die Parallelen
zwischen dem Tod Jesu und dem Tod jener Opfer, die in den Mythen zu Göttern



516 Jozef Niewiadomski

stilisiert wurden, genauer untersuchen müssen. Fokussiert man das Sterben

Jesu auf die mythische Logik hin, so wird man folgern müssen, dass Jesus
genauso stirbt wie alle Opfer, die durch Gewalttaten geopfert werden, sterben.
Kajaphas brachte diese Logik auch auf den Punkt, als er das mythische Spiel
der Gewalt rationalisierte und folgerte, dass es besser sei, wenn einer stirbt, als

dass alle sterben.
Von innen her betrachtet «spielt» Jesus allerdings in einem anderen Spiel.

Eine Minderheit von Jüngern und Jüngerinnen vermag dies auch zu erkennen.

Der Gott, auf den sich Jesus beruft, ist nicht identisch mit den Göttern,
die ihr Existenzrecht von der Logik «Gift und Gegengifte» ableiten und das

Opfer als Vorbedingung des weiteren Lebens für die Uberlebenden fordern.
Es ist nicht der Gott, der die Logik des Kajaphas strukturiert. In diesem Punkt
steht das Neue Testament ganz auf dem Boden der hebräischen Bibel. Das

Opfer der Kollektivgewalt wird rehabilitiert, aber nicht divinisiert. Die Analogie

und den Unterschied zwischen dem Kreuz und den heidnischen Opfern
hat zuletzt Nietzsche auf die Kurzformel gebracht: «Dionysos gegen den
Gekreuzigtem: da habt ihr den Gegensatz. Es ist nicht die Differenz hinsichtlich
des Martyriums, - nur hat dasselbe einen anderen Sinn. Das Leben selbst, seine

ewige Fruchtbarkeit und Wiederkehr bedingt die Qual, die Zerstörung,
den Willen zur Vernichtung. Im anderen Fall gilt das Leiden, der Gekreuzigte

als der Unschuldige Der tragische Mensch bejaht noch das herbste
Leiden: er ist stark, voll, vergöttlichend genug dazu.... der in Stücke geschnittene

Dionysos ist eine Verheißung des Lebens: er wird ewig wiedergeboren
und aus der Zerstörung heimkommen.»27 Nietzsche erkennt den Gegensatz
zwischen Mythos und Offenbarung klar und deutlich. In diesem Sinn könnte
man sagen, dass es zwischen Girard und Nietzsche eine grosse Parallele gibt;
doch der Unterschied darf nicht übersehen werden. Während Girard in der
biblischen Erkenntnis den Inbegriff der Wahrheit sieht, wirft Nietzsche der
Bibel vor, die Zerstörung der menschlichen Kultur bewirkt zu haben: «Der
Einzelne wurde durch das Christenthum so wichtig genommen, so absolut

gesetzt, daß man ihn nicht mehr opfern konnte: aber die Gattung besteht nur
durch Menschenopfer.»28 Als einer der wenigen hat also Nietzsche die in der
Offenbarung sich vollziehende Inversion des Mythos genau erkannt und auch
die damit verbundene Chance zur politischen Durchsetzung dessen, was im
mythischen persekutorischen Unwissen bestens funktioniert hat. Doch die
wissentliche Durchsetzung scheiterte kläglich. Das hat nicht zuletzt die
nationalsozialistische Versuchung gezeigt. Die Strategie der Gemeinschaftsbildung
auf Kosten der Opfer (Holocaust) führt gerade aufgrund der fehlenden heid-

27 F. Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, Frühjahr 1888, in: Studienausgabe Bd. 13,

hg.v. G. Colli, E. Montinari, München 1989, 265-267.
28 Ebd. 470.



«Von Gift und Gegengiften» 517

nischen Unschuld in der durch die biblische Offenbarung veränderten Kultur
erst recht in die Katastrophe.29

Das Neue Testament blieb also dem Grundnerv der hebräischen Bibel
treu. Es findet keine Vergöttlichung des Opfers statt. Das Opfer wird rehabilitiert;

die Ostererfahrung der Jüngerinnen und Jünger steht also für die
Kontinuität von ein und derselben Gotteserfahrung durch die Grenze des Todes
hindurch. Sie kann in der Linie der Logik der Gestaltwerdung des einen Gottes

begriffen werden. Gott nimmt Gestalt an in seinem Wort, in der Thora,
im Volk (Erwählung des Volkes), in den Menschen, die eine besondere
Zuwendung erfahren. «Jeden Morgen weckt er mein Ohr» (Jes 50,4 bekennt
der Gottesknecht, der gerade aufgrund dieser Erfahrung zu seiner Identität
findet, damit aber nicht auf das mimetische Rivalitätsverhältnis zwischen
Tätern und Opfern angewiesen bleibt. Auch Jesus scheint eine besondere
Gotteserfahrung zuteil geworden zu sein. Doch auf welcher Ebene? Er ist vom
Glauben an die besondere Beziehung des göttlichen Vaters zu ihm geradezu
beflügelt. Sein Bild eines bedingungslos vergebenden Gottes, eines Gottes, der
seine Sonne über Gute und Böse aufgehen und seinen Regen über Gerechte
und Ungerechte regnen lässt, eines Gottes, der auch auf die (rituelle) Logik
der Ausgrenzungen und Eindämmungen verzichtet, ist nicht nach dem Muster

des Pharmakons gebildet. Muss das Gegengift per definitionem ein Minimum

an Gift enthalten, um das Gift einzudämmen, so ist das Bild des jesua-
nischen Gottes «giftfrei». Diese Gewaltfreiheit des jesuanischen Gottesbildes
wird vor allem in seiner Passion greifbar.30 Die Menschen viktimisieren Jesus;
er aber - getragen von der Liebe des Vaters - verwandelt die Sündenbockrolle
in das sacrificium: Hingabe an den Vater und Hingabe an die Menschen. Aus
welcher Kraft konnte er dies tun? Aus den Kräften des Opferseins. Analog zu
den heidnischen Gottheiten, in denen das mysterium fascinosum bloss die
Kehrseite des mysterium tremendum ist? Die jesuanische Hingabe sprengt diese

Projektionsmechanismen, weil sie einer Hingabe entspringt, die die Kraft
hat, grösste tremenda zu wandeln: Es ist die Hingabe des Vaters an den Sohn
und die Hingabe des Sohnes an den Vater im Geist, das letzte Geheimnis
göttlicher Wirklichkeit. An diesem Geheimnis hat Christus durch das
Geheimnis seiner Person Anteil. Er ist ja nicht deswegen Gottessohn, weil er am
Kreuz gestorben ist. Eine solche Logik würde bloss die Projektionsschemata
der archaischen Religionen bestätigen, die das fascinosum der Gottheit als

29 Vgl. R. Girard, Wenn all das beginnt Dialog mit Michel Treguer, Münster 1997,
18f. Nimmt man diese Logik des Neuheidentums beim Wort, so wird man auch in
Bezug auf die Gegenwart folgern müssen: Die Selbstmordattentäter, deren Paten und
das Volk, das sie in diese Rolle drängt, stehen geistig näher bei Nietzsche als beim
Monotheismus des Korans.

30 Zur nachfolgenden Deutung der Passion vgl. R. Schwager, Jesus im Heilsdrama. Kon¬

turen einer biblischen Erlösungslehre (IThS 29), Innsbruck 1990, 216-222.232-273.



518 Jôzef Niewiadomski

Kehrseite des erfahrenen tremendum erklären. Der christliche Monotheismus
in seiner trinitarischen Form ist der genau entgegengesetzten Logik verpflichtet:

In Jesus Christus ist der göttliche Sohn selber Mensch geworden, hat sich
den Sackgassen menschlicher Aggressivität ausgeliefert und diese durch die
Kraft göttlicher Liebe auf gewaltfreie Art und Weise transformiert.

Dies wird nicht zuletzt durch die Auferweckung deutlich gemacht. Diese

zeigt nämlich, was der Vater zur Uberwindung der Gewalt in jener Situation
tun kann, in der die Logik der Gegengifte versagt hat. Dem Gleichnis von den
bösen Winzern gemäss (Mk 12,1-12) reagiert der Vater auf die Ermordung
seines Sohnes mit einer klaren Abrechnung. Er lässt die Mörder niedermetzeln
und verpachtet den Weinberg an andere. Nicht so reagiert Gott auf die
Ermordung des fleischgewordenen Wortes: Er weckt den Gekreuzigten auf, und
dieser erscheint denjenigen, die im entscheidenden Moment versagt haben,
mit der Botschaft des Friedens und der Vergebung. Die Botschaft wirkt erst
recht revolutionär, wenn sie in den apokalyptischen Deutungszusammenhang

hineingestellt wird. Der Glaube an die Auferweckung stellt einen
fundamentalen Bestandteil apokalyptischer Deutungsmuster dar. Normalerweise
fügt sich aber dieser Glaube in das Klima des apokalyptischen Ressentiments
oder gar in das Schema der Rache der Opfer an den Henkern und damit auch
in die Logik von «Gift und Gegengiften» ein. Der berechtigte (und in der

theologischen Diskussion immer wieder festgehaltene) Aspekt der Gerechtigkeit

und der Hoffnung, dass der Mörder nicht über sein Opfer triumphiert,
ist ja in vielen apokryphen apokalyptischen Schriften bis zur Unkenntlichkeit

entstellt. «Auferweckung zur ewigen Schmach» wird in dieser Welt der

Täuschung und Lüge meistens zur Projektionsfläche eigener Selbstgerechtigkeit

und einer Aggressivität gegen die Feinde, die stärker ist als der Tod. Die
Auferweckung Jesu greift zwar das apokalyptische Motiv auf, transformiert
es aber radikal.31 Es wird ja jener auferweckt, der den Gott der Feindesliebe
lebte. Damit wird aber die vermeintliche Stärke des Hasses gegen Gottlose
radikal in Frage gestellt. Mehr noch: Dem Gläubigen wird ein klares
Verifikationskriterium bei der Entscheidung Liebe oder Hass, Gewalt oder
Gewaltverzicht vor Augen geführt. Weil diese Auferweckung bereits mitten in dieser
Geschichte stattfindet, werden Liebe und Gewaltverzicht als Gottesprädikate
verifiziert, Hass und Gewalt dagegen endgültig falsifiziert: Der Gott der
Offenbarung ist letztendlich ein «giftfreier» Gott: der Gott der dreifaltigen Liebe.

Das christliche Bekenntnis zur Trinität als der spezifischen Form des

christlichen Monotheismus und zur Humilitas Christi - zu seiner Mensch-

31 Zu den Problemen mit der Eschatologie und der Apokalyptik in diesem Kontext vgl.
J. Niewiadomski, Subversive Hoffnung in der apokalyptischen Welt von heute.
Scheinbar undogmatische Reminiszenzen, in: H. Stettberger (Hg.), Prinzip «Subversive

Hoffnung», Münster 2004, 41-60.



«Von Gift und Gegengiften» 519

werdung - wird auf eine neue Art und Weise plausibel, wenn man die Bilder
des mimetisch strukturierten Begehrens zu den vielleicht gelungensten Trini-
tätsbildern, den Bildern der Philoxenia, in Beziehung setzt. Mit dem
aneignenden Begehren: «Ich begehre das, was du begehrst; ich will an deine Stelle

treten», dem Inbegriff der Usurpation und des Hochmuts, die zur Entdiffe-
renzierung und Auflösung von Identitäten führen, korrespondiert das Bild
der Gastfreundschaft Gottes: das Bild der sich verschenkenden Beziehung, die
sich, weil sie sich verschenkt, auch öffnen und Menschen aller Rassen und
Sprachen, aller Schichten und Gruppen integrieren kann. Neben dem Imperativ

zur Bemühung um die Kultivierung des menschlichen Begehrens ist dies
die zweite - entscheidende - Antwort Gottes auf das Drama des menschlichen
Begehrens. Mehr noch: Es ist die Lösung des ganzen Dilemmas. In ihrer
Radikalität vermag nämlich diese Lösung auch jene Sackgassen, die sich aus dem

Versagen der Ethik ergeben, zu sprengen. Der menschgewordene Sohn kann
aus der integrierenden Beziehung heraus Aussenseiter integrieren, sich
bedingungslos den Sündern zuwenden, ja sogar Gegner und Feinde segnen. Er kann
die Antithesen der Bergpredigt formulieren, die dem Übel schon an der Wurzel

begegnen. Im Konflikt ist er nicht auf die mimetische Rivalität mit seinen

Gegnern angewiesen und auch als Opfer nicht auf die Rivalität mit den
Tätern. Bereits am Abend vor seinem Tod deutet Jesus die Gewalttat, die weder
er noch sein Vater will, als ein anderes Spiel: In der gewaltsamen Ausstossung,
Vernichtung bleibt sein primärer Kommunikationspartner der Vater: Er ist
ja der Sohn Gottes. Erst durch die Vermittlung des Vaters, durch die Hingabe
an den Vater hindurch kann er sich auch den Tätern zuwenden: «Vater, vergib

ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.»
In dieser Bitte hat das Christentum die wichtigste Konsequenz des trinita-

rischen Monotheismus und der Humilitas Christi gesehen. Weil er sich als

Opfer mit den Opfern identifizierte (alles was ihr dem Geringsten getan habt,
das habt ihr mir getan), weil er durch seine Hingabe an den Vater von der
mimetischen Versuchung der Spiegelbildlichkeit Opfer und Täter frei war,
konnte er stellvertretend auch für die Täter bitten: «Vergib ihnen ...». Sie sind
letztendlich in ihrem Tun auch Opfer des mimetischen Begehrens. Erst mit
dieser göttlichen Strategie wird ein Horizont eröffnet, der nicht dualistisch
ist. Er ist nicht auf die Ausgrenzung der Täter ausgerichtet, sondern auf die

Versöhnung zwischen Opfern und Tätern. Nicht zuletzt im Kontext dieses

apokalyptischen Horizontes wird der unersetzbare Wert des Monotheismus
greifbar. Freilich bleibt er ein Stein des Anstosses. Und dies nicht nur deswegen,

weil er zur Kultivierung des Begehrens motiviert. Mit dem Glauben an
die Menschwerdung Gottes erinnert er an jene Transzendenz, die im Klima
der Entfesselung des mimetischen Begehrens und der gesteigerten Jagd auf
Sündenböcke allzu gerne verdrängt wird. Doch nicht dem Mythos und seiner



520 Jozef Niewiadomski

Verschleierungsstrategie gehört das letzte Wort, sondern dem lebendigen
Gott der Offenbarung und seiner Wahrheit.

Abstract

Der gegenwärtige kulturpolitische Umgang mit der Thematik der religiös motivierten
Gewalt ist von der Sündenbockmentalität keineswegs frei. Als «Gift» der aufgeklärten
Öffentlichkeit wird die Religion auch dort «zur Kasse» gebeten, wo sich andere (inkl. der
«aufgeklärten Vernunft») verantworten müssten. Im Unterschied zu den gängigen Denkschemata

sieht Girard in der religiösen Gewalt nicht die Ursache des «Übels», sondern ein Mittel
zur Bändigung der diffusen Aggressivität - ein Gegengift sozusagen. Der theoretische Rahmen

seines Modells rückt die gewaltüberwindende Kraft der jüdisch-christlichen Tradition
in den Vordergrund. Diese Rehabilitierung des biblischen Monotheismus bleibt einer der

wichtigsten kulturkritischen Impulse der letzten Jahre. Angesichts der - auch auf planetarischer

Ebene - eskalierenden Orgie der Entfesselung des mimetischen Begehrens und des

daraus folgenden Aggressionspotenzials sensibilisiert sie auf Auswege aus der Krise jenseits
aller political correctness.

JôzefNiewiadomski, Innsbruck


	"Von Gift und Gegengiften" : Monotheismuskritik und Monotheismus im Lichte der mimetischen Theorie von René Girard

