Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 4

Artikel: "Von Gift und Gegengiften” : Monotheismuskritik und Monotheismus im
Lichte der mimetischen Theorie von René Girard

Autor: Niewiadomski, Jozef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877909

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Von Gift und Gegengiften»

Monotheismuskritik und Monotheismus im Lichte der
mimetischen Theorie von René Girard

«Schlachthaus der Religionen!» Mit diesem Titel hat der «Spiegel» im Jahre
2002 nicht nur die ganze Region im Nahen Osten gebrandmarkt. Die prig-
nante Formel fokussierte aufs Neue die Aufmerksamkeit der sog. «aufgeklir-
ten Offentlichkeit» - jener Offentlichkeit, die durch Marktgesetze und Me-
chanismen medialer Kommunikation konstituiert wird und die man in An-
lehnung an die alte kirchliche Terminologie als «oeconomica et electronica
(quasi) catholica» bezeichnen konnte - auf die Religion als das «Grundiibel»
des gesellschaftlichen Lebens. Sie legte den bekannten Verdacht nahe, dass
hinter jeder religiosen Schwelle die Bereitschaft zu Gewalt lauere, und deswe-
gen sei die Depotenzierung oder gar Abschaffung von Religionen ein friedens-
stiftender Akt.

1. «Das Gift der Religion» - kulturpolitischer Zugang zum Thema

Das Paradigma «Religion erzeugt Gewalt» scheint heute auch durch wissen-
schaftliche Forschung gut begriindet zu sein, der «kritische» Blick der Medien
erhirtet die wissenschaftlichen Hypothesen, verleiht thnen die Aura einer un-
fehlbaren Wahrheit - zumindest fiir den sprichwértlichen Mann auf der Stras-
se. Der rachsiichtige Gott der Juden, Kriminalgeschichten des Christentums,
heilige Kriege der Moslems fungieren heutzutage als Versatzstiicke ein und
derselben Einstellung; aktuelle Berichte tiber Sekten, Satanismus und rechts-
gerichtete neuheidnische Gewaltrituale fiigen sich problemlos in die vorgege-
benen Parameter ein.

Der offentlichkeitsrelevante kulturelle Diskurs {iber Religionen entdiffe-
renziert diese, und er verwandelt sie alle zuerst in ein und denselben «gewalt-
samen gottlichen Eintopf», um anschliessend in diesem «Eintopf» doch Diffe-
renzen einzufithren: etwa durch die These vom gewaltgenerierenden Mono-
theismus oder von der «gewaltverhafteten monotheistischen Semantik».! Die

1 Mit seiner radikalen These von der «mosaischen Unterscheidung» und den in den
nachfolgenden Jahren erfolgenden Abschwichungen (die Redeweise vom «semanti-
schen Dynamit», das in den Texten steckt) hat Jan Assmann auch den medialen Dis-
kurs im deutschen Sprachraum nachhaltig geprigt. Vgl. J. Assmann, Die Mosaische
Unterscheidung, Miinchen 2003, und ders., Monotheismus und die Sprache der
Gewalt, in: P. Walter (Hg.), Das Gewaltpotential des Monotheismus und der dreiei-
nige Gott (QD 216), Freiburg 1.Br. 2005, 18-39.

ThZ 4/62 (2006) S. 503-520



504 Jozef Niewiadomski

dem kulinarischen Bereich entlehnte Metaphorik ist durch den bekannten
Vergleich des Philosophen Odo Marquard inspiriert, der bereits vor 20 Jahren
dem Monotheismus Unverdaulichkeit, dem Polytheismus aber Bekémmlich-
keit bescheinigte.? Die spontan einleuchtende Logik dieser Differenzierung
eignet sich bestens, um den kulturellen Umgang mit dem «Unbehaglichen am
Monotheismus» zu illustrieren. Vergleicht man die monotheistischen Impul-
se mit den scharfen Chilischoten, so wird man folgern kénnen: Erst durch die
kraftige Zugabe von solchen Zutaten - eine Zugabe, die natiirlich im Dienste
der Legitimation von Herrschaftsinteressen bewusst vorgenommen wurde -
wird der gottliche Eintopf «dynamitschwanger». Der solch eindeutigen Urtei-
len entspringende Handlungsimperativ scheint klar zu sein: Nachdem wir
nun alle zu «Religionskomponisten» geworden sind, kénnen wir uns unsere
Wunschreligion zusammentriumen und zusammenbasteln und aus dem reli-
gidsen Eintopf die dynamitschwangeren monotheistischen Chilischoten aus-
sondern. Ist diese Logik plausibel?

Solange Gott, Wellnesskultur und Vitaminpriparate im kulturellen Be-
wusstsein problemlos nebeneinander gereiht werden - wie dies in unserer Ge-
genwart, in der ja selbst akademische Diskurse im Supermarkt der Sinnange-
bote in den Regalen der nicht notwendigen Lebenshilfen hinter den Sportar-
tikeln gelagert werden, auch getan wird -, solange die Frage nach Religion aus
dem Bereich der Fundamentalanthropologie ausgeklammert wird, scheint die
Rechnung aufzugehen. Und meine Eintopfmetapher ist auch durch die Super-
marktmentalitit geprigt: Man muss ja nicht Eintopfe essen, um leben zu kon-
nen! Und solange uns die Fragen der gesellschaftlichen Ordnung nicht allzu
sehr zusetzen, konnen wir Religion im Kontext sekundirer gesellschaftlicher
Phianomene verorten und zum Privathobby degradieren. Droht die gesell-
schaftliche Ordnung zusammenzubrechen, verandert sich das intellektuelle
Klima. Die gesellschaftliche Jagd nach Siindenbocken nimmt ihren Lauf, und
auch die Religionen werden in diese Art gesellschaftlicher Diskurse miteinbe-
zogen. Es werden dann zwar noch keine explizit theologischen Opferdiskurse
gefiihrt, dafiir wird jedoch bei der Gestaltung des gesellschaftspolitischen Le-
bens umso mehr geopfert - und dies jenseits aller theologischen Rationalitits-
muster.

Im kulturpolitischen Kontext der Gegenwart gibt es nur einen einzigen
Zusammenhang, in dem wir selber diese Logik durchbrechen und uns radikal
weigern, die Religion zu degradieren, indem wir sie in der Kategorie der pri-
vaten Hobbys ansiedeln: Es ist dies die Konfrontation mit den «braunen
Gottern». Jeder darf sich in unserer Gesellschaft seine Gotter selbst wihlen
und seine Religion nach seinem Geschmack zusammenbasteln, rechtsradikal

2 O. Marquard, Lob des Polytheismus, in: J. Hohn (Hg.), Krise der Immanenz: Reli-
gion an den Grenzen der Moderne, Frankfurt 1996, 154-173.



«Von Gift und Gegengiften» 505

diirfen sie allerdings nicht sein. Warum eigentlich nicht? Weil auch sie der to-
talitiren Versuchung des Monotheismus entspringen? Warum ist aber dann
der jiidische Monotheismus der eigentliche Dorn im Auge jeglicher rechtsra-
dikalen Weltanschauung??

2. Das Phinomen René Girard

Der folgende Beitrag geht an das Thema aus der Perspektive der mimetischen
Theorie von René Girard heran. Damit ist sein inhaltlicher Fokus eindeutig
bestimmt, auch dessen Funktion im gegenwirtigen Diskurs. Der Beitrag
spricht direkt von den Zusammenhingen von Religion und Gewalt, fiigt sich
aber nicht in die medial vermittelten Denkmuster ein. Deswegen verstort er!
Genauso wie René Girard. Dieser Denker passt nicht in die vertrauten akade-
mischen Schemata. Der promovierte Historiker war Literaturwissenschaftler
an amerikanischen Top-Universititen, zuletzt in Stanford.* Er legt aber als
solcher ein Theoriekonzept zu den Fragen der Anthropologie, Ethnologie,
Religionswissenschaft, Sozialwissenschaft und zuletzt auch zu den Fragen der
Theologie vor. Ein Genie oder ein Scharlatan? Girard verstért vor allem die
Theologen, weil er die Tradition kritischer Apologie revitalisiert und unver-
bliimt iiber die Unterscheidung zwischen wahr und falsch spricht und die
Wahrheit im judisch-christlichen Kontext ansiedelt.” Ist er etwa ein Funda-
mentalist?

Er fasziniert aber die Querdenker. Ulrich Gumbrecht rithmte «das Auf-
hellungspotenzial seiner Ideen»; diese sind nicht nur «Pausenfiiller auf der der-
zeit leeren intellektuellen Bithne».® Peter Sloterdijk qualifizierte seine mime-

3 Vgl. J. Niewiadomski, Die neuen Heiden, in: H. Reinalter (Hg.), Das Weltbild des
Rechtsextremismus. Strukturen der Entsolidarisierung, Innsbruck 1998, 170-186.

+  Zur Einfithrung in das Leben und Werk Girards vgl. W. Palaver, René Girards mime-
tische Theorie. Im Kontext kulturpolitischer und gesellschaftspolitischer Fragen,
Miinster 2003.

5 Die Rezeption der Theorie Girards in der Theologie reicht von der radikalen Verwer-
fung bis hin zur Etablierung dieser Theorie als einer der Kernhypothesen fiir theologi-
sche Forschung; das umfassendste theologische Forschungsprojekt zur Evaluierung
der mimetischen Theorie ist in Innsbruck angesiedelt und trigt den Titel: «Religion-
Gewalt-Kommunikation-Weltordnung». Die Geschichte des Projektes, die Teilpro-
jekte und auch die wichtigsten Publikationen kdnnen dem Innsbrucker Theologi-
schen Leseraum (ITL) im WEB entnommen werden: http://theol.uibk.ac.at/rgkw/
leseraum/index.html.

¢ H.U. Gumbrecht, Eifersucht, Neid, Mord und der gesellschaftliche Zusammenhalt.
René Girard - ein Denker der gespannten Extreme, in: NZZ 41 vom 18. Februar
2006, 71.



506 Jozef Niewiadomski

tische Theorie gar als wissenschaftliche Fassung der Erbsiindentheologie.” Er
verstort und fasziniert; deswegen lesen ihn viele Theoretiker - manche auch
nur heimlich -, weil er einen alternativen Denkrahmen zum kulturpoliti-
schen Mainstream der Gegenwart vorlegt, damit auch zum Nachdenken an-
regt und auf die blinden Flecken unserer Diskussionen aufmerksam macht.
Seine Theorie kann nicht durch empirische Verweise falsifiziert oder verifi-
ziert werden, sie stellt vielmehr so etwas wie eine Metatheorie dar. Diese be-
wihrt sich im Theoriediskurs, wenn sie erlaubt, die Widerspriiche zu kliren,
an denen andere Theorien scheitern, oder wenn sie Erklirungen anbietet, die
die zu klirenden Widerspriiche und Phinomene einfacher erkliren als andere
Theorien. Sie ersetzt also andere Theorien nicht restlos.

3. Das Drama des Begehrens

In der bewussten Absetzung von den - durch mich karikierten - pseudoauf-
klirerischen Zugingen zur Frage nach dem Verhiltnis von Religion und Ge-
walt wird die «religiése Gewalt» in der mimetischen Theorie anders einge-
schitzt. Sie stellt nicht das «Gift» des zwischenmenschlichen Lebens dar, son-
dern bereits ein Mittel zur Bindigung der «Gifte», ein «Gegengift» sozusagen.
Wo ist aber dann das eigentliche «Ubel» zu suchen? Die Theorie nimmt die
Erkenntnis ernst, dass der Mensch das konflikttrichtigste Wesen der Schop-
fung ist, bestreitet aber die Existenz eines Aggressionstriebes. Zwar spielen
auch beim Menschen Instinkte eine Rolle, sind aber im Kontext der eigentlich
menschlichen Gewalttitigkeit als sekundir anzusehen. Die eigentliche Trieb-
feder des menschlichen Verhaltens wird von Girard in der mimetischen
Struktur des Begehrens geortet.! Der Mensch ist - noch bevor er zum ratio-
nalen Wesen wird - ein begehrendes Wesen. Er begehrt - doch was? Viele Ka-
tholiken, die unter der repressiven Moral ihrer Kirche leiden, und auch die
Freudianer werden das Begehren mit Sexualitit identifizieren, andere werden
schlicht auf Objekte des Begehrens hinweisen. Welche Art von Objekten
kann dies sein? Objekte 6konomischer oder sexueller Art? Marx und Freud
erkannten die Eigenart des Begehrens nur zum Teil. Der Mensch begehrt
nimlich zuerst das, was andere begehren; er begehrt, weil andere begehren. Er
ahmt also das Begehren anderer nach: Er will dasselbe haben, dasselbe sein, an
die Stelle von anderen treten. Kurz und biindig: Das menschliche Begehren
bleibt - im Unterschied zum tierischen - mimetisch strukturiert. Und es ist

7 P. Sloterdijk, Erwachen im Reich der Eifersucht. Notiz zu René Girards anthropolo-
gischer Sendung, in: R. Girard, Ich sah den Satan vom Himmel fallen wie einen Blitz.
Eine kritische Apologie des Christentums, Miinchen 2002, 250.

8 Zu den anthropologischen Grundannahmen der Theorie vgl. R. Girard, Figuren des
Begehrens, Miinster 1999.



«Von Gift und Gegengiften» 507

auch unbegrenzt. Nur der Mensch zeichnet sich durch die profundior et uni-
versalior appetitio (vgl. Gaudium et spes 9) aus. Weil der begehrende Mensch
zuerst das Begehren des anderen nachahmt, dasselbe haben will, derselbe sein
und an die Stelle des anderen treten will, fiihrt die aneignende Mimesis zur
Entdifferenzierung. Der Kollaps von Ordnungen stellt die extremste Folge
der Entfesselung des mimetischen Begehrens dar; die alltigliche Konsequenz
der aneignenden Mimesis ist in den Rivalititen, dem Neid und der diffusen
Aggressivitat zu sehen. Die Aneignungsmimesis wird zur konfliktuellen Mi-
mesis.

Da das grenzenlose Streben des Menschen - anders als bei Freud und
Marx - in der mimetischen Theorie nicht objektfixiert ist, kann gerade diese
Theorie erkliren, warum es unméglich zur Befriedigung des Begehrens, vor
allem aber zur Aufldsung der Konflikthaftigkeit unter den Menschen durch
die «Befriedigung der Bediirfnisse» kommen kann.” Gerade die mimetische
Theorie kann auch die scheinbare Unlésbarkeit jener Konflikte erkliren, die
sich aus der Rivalitit um den Opferstatus ergeben. Im Gesprich mit dem Pa-
lastinenser Jamil Hamad hat der Jude Henryk Broder schon 1983 gesagt: «Es
geh6rt wohl mit zu dem Konflikt, dass beide Seiten, die Israelis und die Palis-
tinenser, sich fiir die Opfer dieses Konflikts halten. Und beide Seiten bestehen
darauf, dass sie die eigentlichen und einzigen Opfer sind. Und ich habe den
Eindruck, dass beide Seiten die Opferrolle inzwischen geradezu genieflen,
dass sie entschlossen sind, Opfer bleiben zu wollen - um jeden Preis.»'° Be-
trachtet man das Problem im Kontext der Theorie des mimetischen Begeh-
rens, so wird man folgern miissen, dass beide Seiten einander immer mehr
gleichen.

Der Konnex von nachahmendem Begehren, diffuser Aggressivitit und Ge-
walttdtigkeit stellt in dieser Theorie eine quasi anthropologische Konstante
dar. Die Kanalisierung der diffusen Gewalttatigkeit - die Neutralisierung des
Gifts durch Gegengifte - bleibt ein niemals abgeschlossener Prozess. Dieser
anthropologische Hintergrund macht nun verstindlich, warum trotz aller Be-
mithungen um die Aufhebung der diskriminierenden Unterschiede zwischen
Menschen und Kulturen das Gewaltpotenzial in unserer Welt nicht geringer
wird, sondern dass Rivalitit, diffuse Aggressivitat und mimetische Konflikt-
haftigkeit zunehmen. Das gingige Denken erklirt das Phinomen der Gewalt-

9 Das hat inzwischen die «Post-Beate-Uhse-Generation» im Bereich der Sexualitit erfah-
ren; und wir alle sind im Kontext der Globalisierungsdebatte gerade dabei zu lernen,
dass auch der homo oeconomicus letztendlich weder ein rational kalkulierendes Wesen
ist, noch ein Wesen bleibt, das bloss Hunger hat. Er ist zuerst und zutiefst ein nachah-
mendes Wesen: ein Wesen, das sich - wie etwa an der Bérse — auch in 6konomischen
Zusammenhingen «herdenmissig» verhilt.

10 Zit. nach: R. Schwager, J. Niewiadomski (Hg.), Religion erzeugt Gewalt - Einspruch!
(Beitrige zur mimetischen Theorie 15), Miinster 2003, 238.



508 Jozef Niewiadomski

tatigkeit, indem es die Ungleichheit als Ursache dafiir verantwortlich macht.
Aus der Perspektive der mimetischen Theorie muss gesagt werden: Die Un-
gleichheit kann zur Quelle von Konflikten werden, die Gleichheit wird es auf
jeden Fall. «Global village» steht demnach nicht nur fiir die Vision eines har-
monischen Kommunikationsszenarios und auch nicht nur fiir die Realitit der
erschreckenden Unterschiede zwischen Arm und Reich, sondern vor allem
fir einen fundamentalen mimetischen Konflikt auf planetarischer Ebene. Die
weltweite Entfesselung des mimetischen Begehrens, die Freisetzung von Neid
und Rivalitdt auf allen Ebenen stellt demnach das eigentliche Gift unserer Zeit
und die radikalste Bedrohung fiir das 21. Jahrhundert dar.

Gibt es Auswege aus den Sackgassen des mimetischen Begehrens? Welche
Art von «Gegengiften» hat die menschliche Kultur entwickelt, um das Gift
der allgegenwirtigen Rivalitit und diffusen Gewalttitigkeit zu kanalisieren
und zu neutralisieren? Das mimetische Begehren entdifferenziert die Men-
schen, es kann sie aber auch zusammenbringen - und dies auf klare und ein-
deutige Art und Weise. Die Entdifferenzierung kann in Differenzierung um-
schlagen. Aus dem Prozess, in dem jeder gegen jeden zu agieren scheint, kann
eine Dynamik entstehen, in der sich alle gegen einen wenden. Das ist die Dy-
namik des Zusammenschlusses auf Kosten des Dritten: der Siindenbock-
mechanismus. Was haben aber diese anthropologischen und sozialpsycholo-
gischen Grundannahmen mit der Religiositit des Menschen zu tun?!!

4. Die sakralisierte Gewalt

In seinem 1972 erschienenen Werk: «La violence et le sacré» entwarf Girard
die Theorie tiber den Wert der rituellen Opfer in den archaischen Gesellschaf-
ten. Sie haben die Funktion jenes Gegengifts gehabt, das durch ein Minimum
an rituell kontrollierbarer Gewalt die allgegenwirtige Rivalitdt und diffuse
Gewalt zu kanalisieren vermochte. In einer Welt, die das Gewaltmonopol
noch nicht kannte, wurden die rituellen Opfer zum Pharmakon gegen das
Gift der alltdglichen Gewalt. Und warum opferten die Menschen weltweit -
und dies jahrtausendelang - auf eine relativ konstante Art und Weise? Die
Antwort von Girard ist verbliiffend klar: weil sie sich auch in diesem Kontext
mimetisch verhielten und bloss nachahmten. Angesichts von Bedrohung
ahmten sie die gliickliche Lsung eines Krisenszenarios nach, eines Szenarios,
das sie tiberlebt hatten. Doch war dies keineswegs das Szenario einer Natur-
katastrophe. Den «Luxus» der Beobachtung von Naturereignissen und der
priventiven Reaktion auf Bedrohungsszenarien in diesem Bereich konnten

" Die radikalste Antwort auf diese Frage lautet: Die Entfesselung des mimetischen
Begehrens und die Jagd auf Stindenbicke haben in der modernen Alltagskultur den
Hunger nach Transzendenz erstickr.



«Von Gift und Gegengiften» 509

sich nur jene Primaten leisten, die das fundamentale Problem der diffusen -
durch Instinkte nicht mehr gesteuerten — Aggressivitat gelost hatten.!? Was
hat das zu bedeuten?

In einer Welt, in der bei den Primaten das instinktgebundene Verhalten
immer mehr dem mimetisch strukturierten Begehren Platz machte, in der
aber die gesellschaftlichen Institutionen noch nicht existierten, mussten die
diffuse Rivalitit und die Gewalttitigkeit aller gegen alle immer wieder neu in
die Gewalt aller gegen ein zufilliges Opfer - gegen den Sundenbock® - um-
schlagen. Schlug sie nicht um, so zerstorte sich die Gruppe durch das entfes-
selte mimetische Begehren. Schlug sie um, so befriedete sich die Gruppe: Sie
iiberlebte. Aber sie iiberlebte auf Kosten des im blinden Zorn ausgestossenen
und getoteten Opfers. Dieser Umschlag markiert die Wende vom Chaos zur
Ordnung, von der Entdifferenzierung zur ersten Differenz. Die Wahrneh-
mung des Unterschiedes zwischen der Gruppe und dem Opfer: «wir hier, das
Opfer dort» generiert die Kategorien des Raumes. Die Riickbesinnung auf die
«vorher» erlebte Krise und den nun greifbaren Frieden generiert die Katego-
rien der Zeit. Das Opfer selbst, das zur Projektionsfliche sondergleichen wur-
de, bleibt in der Wahrnehmung der Gruppe durch gewaltsame Projektionen
zugedeckt. Es sei an allem schuld: sowohl an der Krise als auch an deren Lo-
sung. Als auszuschliessendes Opfer stellt es den Inbegriff des mysterium tre-
mendum dar, als ausgeschlossenes mutiert es zum mysterium fascinosum**; der
Feind wird zum Segen. «Die Volker erfinden nicht ihre Gotter, sondern sie
divinisieren ihre Opfer.»!® Das alte Sprichwort: «vox populi vox dei» zeigt
sich mit einem neuen Inhalt. Die Entstehung des Religisen ist identisch mit
dem Griindungsvorgang einer archaischen Gesellschaft. Die Vergesellschaf-
tung wird rituell stabilisiert. In der Nachahmung dessen, was sich spontan er-
eignet hat, wird das rituelle Opfer praktiziert. Das rituelle Opfer ist also be-

12

G. Heinsohn, Die Erschaffung der Gotter. Das Opfer als Ursprung der Religion,
Reinbeck 1977, legt eine Menge von Material zur Bestitigung seiner These vor, eine
kosmische Katastrophe sei die Ursache fiir die Entstehung der grossen Blutopferkulte
am Beginn der Bronzezeit gewesen. Selbst wenn das Datenmaterial im Detail einen
Glaubwiirdigkeitsschein zu erwecken vermag, fehlt dieser Theorie eine {iberzeugende
sozialpsychologische Erklirung. Weil sie die Konflikterfahrung des menschlichen
Zusammenlebens radikal ausklammert, wird sie der Radikalitit archaischer Krisener-
tahrungen nicht gerecht.
Der griechische Begriff pharmakos geht auch auf jenen Biirger der athenischen Gesell-
schaft zuriick, der von der Gesellschaft unterhalten und mit Privilegien ausgestattet,
der aber in der Krisensituation geopfert wurde. In seiner Verfilmung der «Medea» hat
Pier Paolo Pasolini «das Ende» eines solchen Siindenbocks eindrucksvoll festgehalten.
4 Mit dieser Analyse des Griindungsvorgangs klirt Girard das Geheimnis des Sakralen,
wie Rudolf Otto es beschrieben hat in: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee
des Gottlichen und sein Verhiltnis zum Rationalen, Breslau 1917.
15 Girard, Ich sah den Satan vom Himmel fallen, 94.

13



510 Jozef Niewiadomski

reits die Folge der Etablierung einer sakralen Ordnung, nicht aber deren An-
fang. Die Erinnerung an die Krise und deren Losung generiert Mythen. Die
Uberlebenden erzihlen iiber das Geschehene. Der Mythos gibt demnach die
verfalschende Perspektive des lynchenden Mobs wieder.

Welchen inhaltlichen Mehrwert bringt die Theorie von Girard in die Dis-
kussion tiber Monotheismus und Gewalt ein? Die Gotter stellen allesamt sa-
kralisierte - sprich: verschleierte - menschliche Opfer dar, sind demnach
bloss das Ergebnis von gewaltsamen Projektionen. Dasselbe trifft auch auf die
von der feministischen Debatte rehabilitierten Gottinnen zu. Diese stehen je-
doch nicht fiir eine friedliche Zeit einer Muttergottheit, vielmehr sind sie als
ein Hinweis darauf zu interpretieren, dass Frauen im Kontext von Krisen be-
sonders oft den Viktimisierungsvorgingen zum Opfer fielen. Damals war die
Situation keineswegs anders als heute. Aus dem Blickwinkel der Theorie von
Girard wird deutlich, dass das Postulat der Gleichberechtigung der Frau einen
Rechtsraum und damit auch eine stabilisierte Herrschaft voraussetzt. Steht
ein solcher Rechtsraum zur Disposition, werden die Frauen im Kontext der
Gewaltmechanismen wiederum in die «privilegierte» Rolle der Siindenbocke
gedringt.

Die in den mythischen Texten greifbare und von modernen Theoretikern
wie Jan Assmann so gelobte Friedfertigkeit ist demnach das Ergebnis von Pro-
jektionen. Die Opfer der kollektiven Gewalt werden ja in den Mythen als al-
lein schuld, die Meute der Lyncher als unschuldig dargestellt. Die Gewalt
wird sakralisiert, damit auch unsichtbar gemacht. Im Grunde ist sie als Pridi-
kat der Gottheit keine Gewalt mehr. Nun verdringt die Ausbildung des zen-
tralen Justizsystems - seinerseits auch ein religioses Phinomen, das alle Ztige
des Pharmakons und damit auch des Stindenbockmechanismus in sich enthilt
— die Opferrituale auf den zweiten Platz und macht sie scheinbar {iberfliissig.
Sie verlieren auch nach und nach ihre gewaltkanalisierende und damit auch
gesellschaftskonstituierende Kraft. Das neue Gegengift, der Weg der Justiz,
durch ein Minimum an (immer noch sakralisierter) Gewalt die Gewalt un-
schidlich zu machen, ist ja auch bei weitem erfolgreicher.

Bis heute hat sich an der Frontstellung nichts verindert. Obwohl sich die
Gewaltmonopolisierung zur modernen Gewaltenteilung ausdifferenziert
(und damit stiickweise sikularisiert) hat und obwohl der Markt seinerseits
zum Gewaltmonopol sui generis (mit neuen sakralen Ziigen) wurde, ist die
Logik des Pharmakons immer noch dieselbe. Die Verdringung der Religio-
nen auf den zweiten Platz im gesellschaftlichen Geschehen hat zwar unsere
Sensibilitdt fiir diese Parallelen geschwicht; und die oberflichliche Emp6rung
unserer liberalen Offentlichkeit iiber die gewaltsamen Gottesbilder zeigt, dass

16 Eine der spannendsten Fragen in diesem Kontext betrifft die Opfer, die der Markt for-
dert, sakralisiert und damit auch als Opfer unsichtbar macht. Vgl. E. Kitzmiiller, Ge-
walteskalation oder neues Teilen, Thaur 1996.



«Von Gift und Gegengiften» 511

sie das fundamentale Problem der diffusen Gewalttitigkeit unter den Men-
schen verdringt. Eine solche Verdringung war auch problemlos moglich,
weil der gewalteindimmenden Logik des Pharmakons durch unsere Institu-
tionen Genlige getan wurde.

Die fundamentale Ausweitung mimetischer Konflikte auf planetarischer
Ebene und die Zunahme der Streitigkeiten {iber die Frage nach dem legitimen
Gewaltmonopol, schlussendlich der Versuch, mittels gewaltsamer Gottesbil-
der das Geschehen direkt zu beeinflussen (Terrorismus im Namen Gottes),
bringen eine radikale Verunsicherung mit sich. Der enorme Verbrauch an
Siindenbécken in unserer Gesellschaft, die fortschreitende Viktimisierung
aufgrund einer Justizkultur, die den Opferungsprozess nicht mehr stoppt,
sondern selber noch fordert', schliesslich die Tatsache, dass die den gesell-
schaftlichen Frieden stabilisierenden Opfer ihre Opferrolle aufkiindigen, ra-
dikalisieren das Problem. Deswegen wird zunehmend - neben den Fragen ei-
ner auch in Zukunft funktionierenden Gewalteindimmung - die radikalere
Frage der Gewaltiiberwindung zu einer Uberlebensfrage der Menschheit. Auf
diesem Hintergrund bekommen der biblische Monotheismus und die im
Kontext dieser Gottesvorstellung geoffenbarte Wahrheit von der Uberwin-
dung der Gewalt durch Gewaltfreiheit eine neue Bedeutung. Weil aber die bi-
blische Offenbarung die Logik der Gegengifte offenlegt, wird sie zuerst zur
Zielscheibe bitterboser Kulturkritik, medialer Anschuldigung und auch der
in diesem kulturellen Klima beheimateten wissenschaftlichen Monotheismus-

kritik.

5. Der «giftfreies Gott der biblischen Offenbarung

Das Verhiltnis der Offenbarungsimpulse zur geschlossenen mythischen Welt
hat Girard mit der Inversion des Pelzmantels verglichen.'® Die glatte Oberfli-
che des Pelzmantels wird durch die Offenbarungsimpulse «umgedreht». Die
Spuren eines gehduteten Tieres — der Preis fiir die Schénheit und Geborgen-
heit - werden sichtbar. Warum kommt es zu dieser Umdrehung? Kann sie
nicht aus den Mechanismen des mimetischen Begehrens selbst erklirt wer-
den? Die mythische Welt bleibt in ihrer Struktur der klaren Differenzierung
auf Kosten des Opfers in sich geschlossen. Fiir diese Art von Rationalitit ist
es von entscheidender Bedeutung, dass auch das Opfer sich der Anschuldi-
gung anschliesst. Die entscheidende kulturproduzierende Kraft des Mythos
besteht gerade darin, eine solche Einmiitigkeit herzustellen. <ch bin ein Inzes-

17" Vgl. P. Bruckner, Ich leide, also bin ich, Weinheim 1996, und seine Grundthese, dass
der moderne Mensch durch die Justizpraxis dazu gezwungen wird, sich selbst als

Opfer zu inszenieren, um Recht oder Vorteile zu bekommen.
18 Girard, Ich sah den Satan vom Himmel fallen, 151.



512 Jozef Niewiadomski

tudser und Vatermdorden, bekennt das Paradeopfer Odipus freimiitig und
fugt sich in das Anschuldigungsszenario ein. Doch der Mythos liigt.”” Die An-
schuldigung stellt bloss eine nachtrigliche Rechtfertigung der Verfolgung ei-
nes Individuums durch die Meute dar.?® «Gestehe ..., dass auch du ein Unge-
heuer bist, dringt die turba den in der Logik des Aufstiegs und des Falls ge-
fangenen Ijob.2! Doch im Unterschied zu Odipus gesteht Ijob nicht. Mehr
noch: Er ruft nach einem Anwalt, der nicht identisch mit den anschuldigen-
den Stimmen seiner «Freunde» sein soll. Indem Gott dem leidenden und ver-
folgten Jjob letztendlich Rechrt gibt, dekonstruiert er auf eine radikale Art und
Weise den mythischen Diskurs der Anschuldigung und der Hand in Hand
mit ithr gehenden Selbstbeschuldigung des Opfers. Die mythomanischen
Freunde miissen kapitulieren.

Der deutliche Einbruch der Transzendenz in die geschlossene Welt der
mythischen Immanenz mit ihren sakralisierten Gottheiten wird von Girard
also dort geortet, wo ein mit dem Opfer nicht identischer Gott die Partei des
Opfers ergreift. Der Topos des sich gegen die Verfolgung wehrenden Opfers
wird damit zum privilegierten Ort der Offenbarung. Deswegen bewertet Gi-
rard die Psalmen als die ersten Texte der Menschheitsgeschichte, die den in
der Mythologie zum Schweigen gebrachten Opfern das Wort geben. Diese
Opfer schweigen nicht. Sie verfluchen ihre Verfolger, sie machen damit auch
die kollektive Gewalt sichtbar. Dadurch wird die Gewalt aber erst recht zum
Problem.

Die fiir die Religionsgeschichte beispiellose Kumulierung der Gewaltse-
mantik in der hebriischen Bibel muss damit als erste Folge der Durchbre-
chung mythischer Einmiitigkeit gesehen werden. Die Sakralisierung, das Un-
sichtbarmachen der Gewalt funktionieren nicht mehr. Auf Schritt und Tritt
wird die Gewalt sichtbar.? Sie wird auch zum entscheidenden Problem der
religiosen Erfahrung. Dies schon deswegen, weil die Verbindung Gottes zum
einsamen, isolierten Opfer nicht verhindern kann, dass das Opfer nun seiner-
seits der mimetischen Versuchung der Spiegelbildlichkeit verfillt. Anstatt

¥ Vgl dazu: J. Niewiadomski, Die Lust am Scheitern. Vom gnadenlosen Umgang mit
dem menschlichen Versagen, ThPQ 153 (2005) 358-366 (3611.).

20 Nimmt man diese erkenntnistheoretische Perspektive ernst, so wird die kulturelle
Leistung Sigmund Freuds in ihrer Zweideutigkeit sichtbar. Der «Odipuskomplex»
baut nicht auf der Wahrheit, sondern auf einer Anschuldigung auf. Der Siegeszug der
auf diesem Komplex aufbauenden Psychoanalyse kann auch als Ergebnis einer
Anschuldigungskultur gedeutet werden.

21 Zu dieser Deutung des Ijobbuches vgl. R. Girard, Hiob: ein Weg aus der Gewalt,
Zirich 1990; J. Niewiadomski, Herbergsuche, Miinster 1999, 31-46.

22 Die Klarheit dieser Logik wird durch einen simplen Vergleich sichtbar. Wenn man
einer sich bestens verstehenden Gruppe ihren Siindenbock wegnimmt, werden Rivali-
titen, Konflikte und diffuse Gewalt sichtbar. Solange der Siindenbock seine Rolle
wahrnimmt, wird sich die Gruppe niemals die Prisenz des Siindenbocks eingestehen.



«Von Gift und Gegengiften» 513

sein Begehren allein auf die rettende Zuwendung Gottes und den Glauben
daran, dass allein Gott retten und urteilen kann, zu richten, verfallen auch die-
se Opfer der mimetischen Rivalitit mit den Tiétern. Sie werden selbst zu Ge-
walttitern — wenn auch nur im Bereich ihrer Psyche -, genauso wie ihnen
Gott selber zur Projektionsfliche ihrer Rachetraume wird. Deswegen ist die
Offenbarungsgeschichte ein dramatischer Vorgang, in dem das Gift der Ge-
walt zuerst sichtbar gemacht wird und dann dem Menschen nach und nach
auch entzogen wird: «Mein und nicht euer ist der Kriegl» (II Chr 20,15) Gott
selbst wird hier zum Gewalttdter par excellence. Er selber scheint zwar die
Menschheit in jene Lager zu spalten, die gemiss der Kritik von Jan Assmann
fiir den Monotheismus konstitutiv sind. In demselben dramatischen Prozess
wird aber Gewalt nicht nur den Menschen entzogen. Vielmehr wird die Ge-
walt als Priadikat Gottes falsifiziert. Die Erkenntnis der Henker im Kontext
der Verfolgung des Gottesknechtes, dass nicht Gott, sondern sie selber den
Knecht in den Tod getrieben haben, stellt den «H6hepunkt» der Falsifizie-
rungsgeschichte im Kontext der hebriischen Bibel dar (vgl. Jes 53,41.).

Welche kulturrevolutionire Leistung erbringt nun die hebriische Bibel?
Die Leistung wird auf dem Hintergrund der Thesen von Girard sichtbar: Die
vielfiltige Gotterwelt stellt das Ergebnis gesellschaftlicher Tauschung im
Kontext der Viktimisierungsvorginge dar. Es ist eine Tduschung, die den re-
lativen Frieden der Gesellschaft sichert. «Die Bibel verweigert jede Damoni-
sierung-Divinisierung der Opfer der blutriinstigen Massen.»?> Damit macht
sie das Opfer sichtbar und kehrt das Verhiltnis von Schuld und Unschuld
zwischen den Henkern und dem Opfer der kollektiven Verfolgung um. In
diesem Sinne kann sie auch als kulpabilisierend bewertet werden. Doch han-
delt es sich dabei um eine Kulpabilisierung im Dienste der Wahrheit. Das alte
Dictum von der «heidnischen Unschuld» bekommt auf diesem Hintergrund
einen neuen Inhalt. Der Vorgang der Inversion der mythischen Pelzmintel ist
auch alles andere als einlinig. Er vollzieht sich auf der Ebene der religidsen Er-
fahrung und auf der Ebene der Textproduktion. Die mythischen Themen,
Texte und Traditionen werden in die Schriften der hebriischen Bibel iiber-
nommen und transformiert.?*

Noch eine systematische Frage bleibt angesichts der «Entgiftung» des Got-
tesbildes offen: Wie lautet die Antwort Gottes auf das Drama des mimeti-

2 Girard, Ich sah den Satan vom Himmel fallen, 149.

24 Deswegen kann man Analogien und Unterschiede zwischen klassischen mythischen
Themen und biblischen Geschichten feststellen; vgl. die Differenzen zwischen den
nicht vergéttlichten, klar in der biblischen Schrift als Titer und Opfer eingefiihrten
Briidern Kain und Abel und den vergéttlichten Briiddern Romulus und Remus, oder
aber jene zwischen Josef in Agypten und Odipus. Zu der Transformation mythischer
Texte im Kontext biblischer Offenbarung vgl. R. Girard, Die verkannte Stimme des
Realen. Eine Theorie archaischer und moderner Mythen, Miinchen 2005.



514 Jozef Niewiadomski

schen Begehrens? Der wahre Gott benutzt zwar die Logik vom Gift und Ge-
gengiften®, will aber im Grunde weder Sundenbécke noch rituelle Opfer,
sondern Recht und Gerechtigkeit. Deswegen ist die Tatsache der Ausbildung
des zentralen Gewaltmonopols offenbarungsrelevant, genauso wie die Ausbil-
dung der Hochreligionen. Vor allem aber sind all die Strategien zur Kultivie-
rung des mimetischen Begehrens als Aspekte gottlicher Antwort zu begreifen.
Das Begehren soll kultiviert und nicht entfesselt und dann auf Kosten der an-
deren befriedet werden. «Du sollst nicht begehren ...», lautet ein zentraler
ethischer Imperativ, der geradezu als Zusammenfassung des ganzen Dekalogs
gesehen werden kann.?¢ Nicht nur die Botschaft der Propheten ist in diesem
Kontext angesiedelt, auch die jesuanische Einladung zu einer radikalen Um-
kehr im Kontext des mitmenschlichen Verhaltens in seiner Bergpredigt ent-
springt der Bemiithung um die Kultivierung des menschlichen Begehrens,
stellt also einen Aspekt der Antwort Gottes auf das Drama dieses Begehrens
dar. Mit den Antithesen der Bergpredigt sind ja nicht willkiirliche Gebote ge-
meint. Weder der ethische Rigorismus der Schwirmer, der seinerseits fiir ei-
nen Gewaltterror in der Geschichte verantwortlich zeichnet, noch die Gesin-
nungsethik der liberalen Theologie, die das Gewaltpotenzial im menschlichen
Verhalten banalisiert und angesichts eruptiver Ausbriiche bei der Verherrli-
chung der Gewalt endet, werden der Bergpredigt gerecht. Jesus fihrt dort die
einzelnen moralisch zu verwerfenden Taten auf die Grundfrage nach der Dy-
namik des Begehrens zurlick und 16st damit das Problem der Gewalt an der
Wurzel. Gerade aus dem Blickwinkel des mimetisch strukturierten Begehrens
wird ersichtlich, warum der Unterschied zwischen einem, der gemordet hat,
und einem, der «bloss» ziirnt, von Jesus eingeebnet wird. Aus der Perspektive
des entfesselten Begehrens wird der Unterschied oft auf die dusseren Umstin-
de und die Stabilitdr gesellschaftlicher Normen zuriickzufiihren sein.

Was man bei der dramatischen Betrachtung des Offenbarungsgeschehens
allerdings nicht {ibersehen darf, ist die Tatsache, dass die Propheten und auch
Jesus in ihrer Bemiihung um die Kultivierung des Begehrens eigentlich schei-
terten. Mehr noch: Sie selbst fielen der verfolgenden Meute zum Opfer, sind
damit auch in die Rolle des Stindenbocks hineingedringt worden. Fiir die hier
zur Diskussion stehende Monotheismusthese sind in diesem Kontext zwei
Probleme von Bedeutung. Zuerst ist es die Frage nach der Reaktion der ver-
folgten Propheten auf die Erfahrung des Scheiterns und die Verfolgung und
Ausgrenzung. Solange sie ihre Gegner verfluchen, bleiben sie dem mimeti-
schen Zirkel verpflichtet. Thr «monotheistischer» Gottesglaube ist ambiva-

3 Zur Frage der «<Anwendung» des Siindenbockmechanismus im Dienste der Offenba-
rung vgl. R. Girard, Mimetische Theorie und Theologie, in: J. Niewiadomski, W.
Palaver (Hg.), Vom Fluch und Segen der Stindenbécke (Beitrige zur mimetischen
Theorie 1), Thaur 1995, 15-29.

% Vgl. dazu: Girard, Ich sah den Satan vom Himmel fallen, 21-34.



«Von Gift und Gegengiften» 515

lent. Fiir unsere Betrachtungsperspektlve ist allerdings die Tatsache von zen-
traler Bedeutung, dass wir im Zusammenhang mit der hebriischen Bibel erst
im Kontext der Erfahrungen des Gottesknechtes und der theologischen Refle-
xion des Deuterojesaja eine klare Vorstellung vom Monotheismus haben. Sie
hat aber v6llig andere normative Konturen als jene Vorstellung, die von Jan
Assmann rekonstruiert wird. Der politische Monotheismus, den Assmann ins
Zentrum riickt, stellt nichts anderes als die Verlingerung partikularer Inter-
essen ins Gottesbild dar. Dieser Monotheismus bleibt usurpatorisch, unter-
scheidet sich im Grunde von den Polytheismen nicht. Nicht die Macht der
Tatsachen schafft jedoch beim Gottesknecht die Wahrheit. Wire dies der Fall,
so wire die Wahrheit dieser Geschichte im Kontext des Grabs bei Ruchlosen
und Verbrechern zu sehen (Jes 53,9). Der prophetische Text demaskiert den
Machtbereich anderer Gétter als menschlich oder auch als unmenschlich. So
wie sie letzten Endes nur die von Menschen selbst geschnitzten Statuen aus
Holz und Erz sind, so ist auch ihre Macht (die Macht der Gegner des Gottes-
knechtes) mit der Durchsetzungskraft von Menschen identisch - und diese ist
begrenzt. Sie ist der Logik von Aufstieg und Fall und dem Szenario der Ent-
fesselung des Begehrens, der damit gegebenen Rivalitit und des Neides und
der Jagd auf Siindenbécke verpflichtet. Der Gott des Gottesknechtes stellt
aber keine Verkérperung hegemonialer Geliiste der Menschen dar und ist an
der Stindenbockjagd nicht interessiert. Im Gegenteil: Seine Wahrheit wird
mit der Rettung des Opfers verbunden und normativ an die Vorstellung der
universalen Gerechtigkeit gekoppelt. Mehr noch: Sie stellt - und das ist auch
der zweite Punkt - das fundamentale Problem der Verbindung des monothei-
stischen Glaubens mit der Haltung der Gewaltfreiheit zur Diskussion. Nur
ein gewaltfreies Zeugnis von der Wahrheit vermag die universalen Konturen
der Wahrheit eines monotheistischen Gottesglaubens glaubwiirdig zur Spra-
che zu bringen.

6. Neues Testament — ein Riickfall?

Sieht man die kulturrevolutionire Leistung der hebriischen Bibel darin, dass
sie sich der Diamonisierung und der Sakralisierung von Opfern kollektiver
Gewalt verweigert und die verfolgende Menge der kollektiven Gewalt
tiberfiihrt, den Opfern also zu ithrem Recht verhilft und sie iberhaupt erst als
Menschen sichtbar werden lisst, so taucht die Frage auf, ob mit dem Bekennt-
nis zur Gottessohnschaft Jesu nicht ein Riickfall in die mythische Perspektive
und damit auch eine sakralisierende Verschleierung der Gewalt erfolgt. Von
aussen betrachtet gleicht ja die Kreuzigung zuerst jedem Siindenbockphi-
nomen. Nimmt man diese Erkenntnis ernst, wird man die Parallelen zwi-
schen dem Tod Jesu und dem Tod jener Opfer, die in den Mythen zu Géttern



516 Jozef Niewiadomski

stilisiert wurden, genauer untersuchen miissen. Fokussiert man das Sterben
Jesu auf die mythische Logik hin, so wird man folgern miissen, dass Jesus ge-
nauso stirbt wie alle Opfer, die durch Gewalttaten geopfert werden, sterben.
Kajaphas brachte diese Logik auch auf den Punkt, als er das mythische Spiel
der Gewalt rationalisierte und folgerte, dass es besser sei, wenn einer stirbt, als
dass alle sterben.

Von innen her betrachtet «spielt» Jesus allerdings in einem anderen Spiel.
Eine Minderheit von Jingern und Jiingerinnen vermag dies auch zu erken-
nen. Der Gott, auf den sich Jesus beruft, ist nicht identisch mit den Gottern,
die ihr Existenzrecht von der Logik «Gift und Gegengifte» ableiten und das
Opfer als Vorbedingung des weiteren Lebens fur die Uberlebenden fordern.
Es ist nicht der Gott, der die Logik des Kajaphas strukturiert. In diesem Punkt
steht das Neue Testament ganz auf dem Boden der hebriischen Bibel. Das
Opfer der Kollektivgewalt wird rehabilitiert, aber nicht divinisiert. Die Ana-
logie und den Unterschied zwischen dem Kreuz und den heidnischen Opfern
hat zuletzt Nietzsche auf die Kurzformel gebracht: «Dionysos gegen den «Ge-
kreuzigten>: da habt ihr den Gegensatz. Es ist nicht die Differenz hinsichtlich
des Martyriums, - nur hat dasselbe einen anderen Sinn. Das Leben selbst, sei-
ne ewige Fruchtbarkeit und Wiederkehr bedingt die Qual, die Zerstdrung,
den Willen zur Vernichtung. ... Im anderen Fall gilt das Leiden, der «Gekreu-
zigte als der Unschuldige ... Der tragische Mensch bejaht noch das herbste
Leiden: er ist stark, voll, vergottlichend genug dazu. ... der in Stiicke geschnit-
tene Dionysos ist eine Verheiflung des Lebens: er wird ewig wiedergeboren
und aus der Zerstérung heimkommen.»” Nietzsche erkennt den Gegensatz
zwischen Mythos und Offenbarung klar und deutlich. In diesem Sinn kénnte
man sagen, dass es zwischen Girard und Nietzsche eine grosse Parallele gibt;
doch der Unterschied darf nicht iibersehen werden. Wihrend Girard in der
biblischen Erkenntnis den Inbegriff der Wahrheit sieht, wirft Nietzsche der
Bibel vor, die Zerstérung der menschlichen Kultur bewirkt zu haben: «Der
Einzelne wurde durch das Christenthum so wichtig genommen, so absolut
gesetzt, dafl man ithn nicht mehr opfern konnte: aber die Gattung besteht nur
durch Menschenopfer.»?® Als einer der wenigen hat also Nietzsche die in der
Offenbarung sich vollziehende Inversion des Mythos genau erkannt und auch
die damit verbundene Chance zur politischen Durchsetzung dessen, was im
mythischen persekutorischen Unwissen bestens funktioniert hat. Doch die
wissentliche Durchsetzung scheiterte kliglich. Das hat nicht zuletzt die natio-
nalsozialistische Versuchung gezeigt. Die Strategie der Gemeinschaftsbildung
auf Kosten der Opfer (Holocaust) fiihrt gerade aufgrund der fehlenden heid-

7 F. Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, Friihjahr 1888, in: Studienausgabe Bd. 13,
hg.v. G. Colli, E. Montinari, Miinchen 1989, 265-267.
28 Ebd. 470.



«Von Gift und Gegengiften» 517

nischen Unschuld in der durch die biblische Offenbarung verinderten Kultur
erst recht in die Katastrophe.?

Das Neue Testament blieb also dem Grundnerv der hebriischen Bibel
treu. Es findet keine Vergottlichung des Opfers statt. Das Opfer wird rehabi-
litiert; die Ostererfahrung der Jlingerinnen und Jiinger steht also fiir die Kon-
tinuitit von ein und derselben Gotteserfahrung durch die Grenze des Todes
hindurch. Sie kann in der Linie der Logik der Gestaltwerdung des einen Got-
tes begriffen werden. Gott nimmt Gestalt an in seinem Wort, in der Thora,
im Volk (Erwihlung des Volkes), in den Menschen, die eine besondere Zu-
wendung erfahren. «Jeden Morgen weckt er mein Ohr» (Jes 50,4 ), bekennt
der Gottesknecht, der gerade aufgrund dieser Erfahrung zu seiner Identitit
findet, damit aber nicht auf das mimetische Rivalititsverhiltnis zwischen Ti-
tern und Opfern angewiesen bleibt. Auch Jesus scheint eine besondere Got-
teserfahrung zuteil geworden zu sein. Doch auf welcher Ebene? Er ist vom
Glauben an die besondere Beziehung des gottlichen Vaters zu ihm geradezu
befliigelt. Sein Bild eines bedingungslos vergebenden Gottes, eines Gottes, der
seine Sonne iiber Gute und Bose aufgehen und seinen Regen tiber Gerechte
und Ungerechte regnen lisst, eines Gottes, der auch auf die (rituelle) Logik
der Ausgrenzungen und Eindimmungen verzichtet, ist nicht nach dem Mus-
ter des Pharmakons gebildet. Muss das Gegengift per definitionem ein Mini-
mum an Gift enthalten, um das Gift einzudimmen, so ist das Bild des jesua-
nischen Gottes «giftfrei». Diese Gewaltfreiheit des jesuanischen Gottesbildes
wird vor allem in seiner Passion greifbar.’® Die Menschen viktimisieren Jesus;
er aber - getragen von der Liebe des Vaters - verwandelt die Siindenbockrolle
in das sacrificium: Hingabe an den Vater und Hingabe an die Menschen. Aus
welcher Kraft konnte er dies tun? Aus den Kriften des Opferseins. Analog zu
den heidnischen Gottheiten, in denen das mysterium fascinosum bloss die
Kehrseite des mysterium tremendum ist? Die jesuanische Hingabe sprengt die-
se Projektionsmechanismen, weil sie einer Hingabe entspringt, die die Kraft
hat, grosste tremenda zu wandeln: Es ist die Hingabe des Vaters an den Sohn
und die Hingabe des Sohnes an den Vater im Geist, das letzte Geheimnis
gottlicher Wirklichkeit. An diesem Geheimnis hat Christus durch das Ge-
heimnis seiner Person Anteil. Er ist ja nicht deswegen Gottessohn, weil er am
Kreuz gestorben ist. Eine solche Logik wiirde bloss die Projektionsschemata
der archaischen Religionen bestitigen, die das fascinosum der Gottheit als

» Vgl. R. Girard, Wenn all das beginnt ... Dialog mit Michel Treguer, Miinster 1997,
18f. Nimmt man diese Logik des Neuheidentums beim Wort, so wird man auch in
Bezug auf die Gegenwart folgern miissen: Die Selbstmordattentiter, deren Paten und
das Volk, das sie in diese Rolle dringt, stehen geistig niher bei Nietzsche als beim
Monotheismus des Korans.

3¢ Zur nachfolgenden Deutung der Passion vgl. R. Schwager, Jesus im Heilsdrama. Kon-
turen einer biblischen Erldsungslehre (IThS 29), Innsbruck 1990, 216-222.232-273.



518 Jozef Niewiadomski

Kehrseite des erfahrenen tremendum erkliren. Der christliche Monotheismus
in seiner trinitarischen Form ist der genau entgegengesetzten Logik verpflich-
tet: In Jesus Christus ist der gottliche Sohn selber Mensch geworden, hat sich
den Sackgassen menschlicher Aggressivitit ausgeliefert und diese durch die
Kraft gottlicher Liebe auf gewaltfreie Art und Weise transformiert.

Dies wird nicht zuletzt durch die Auferweckung deutlich gemacht. Diese
zeigt namlich, was der Vater zur Uberwindung der Gewalt in jener Situation
tun kann, in der die Logik der Gegengifte versagt hat. Dem Gleichnis von den
bosen Winzern gemiss (Mk 12,1-12) reagiert der Vater auf die Ermordung sei-
nes Sohnes mit einer klaren Abrechnung. Er lasst die M6rder niedermetzeln
und verpachtet den Weinberg an andere. Nicht so reagiert Gott auf die Er-
mordung des fleischgewordenen Wortes: Er weckt den Gekreuzigten auf, und
dieser erscheint denjenigen, die im entscheidenden Moment versagt haben,
mit der Botschaft des Friedens und der Vergebung. Die Botschaft wirkt erst
recht revolutionir, wenn sie in den apokalyptischen Deutungszusammen-
hang hineingestellt wird. Der Glaube an die Auferweckung stellt einen funda-
mentalen Bestandteil apokalyptischer Deutungsmuster dar. Normalerweise
fiigt sich aber dieser Glaube in das Klima des apokalyptischen Ressentiments
oder gar in das Schema der Rache der Opfer an den Henkern und damit auch
in die Logik von «Gift und Gegengiften» ein. Der berechtigte (und in der
theologischen Diskussion immer wieder festgehaltene) Aspekt der Gerechtig-
keit und der Hoffnung, dass der Morder nicht {iber sein Opfer triumphiert,
ist ja in vielen apokryphen apokalyptischen Schriften bis zur Unkenntlich-
keit entstellt. «Auferweckung zur ewigen Schmach» wird in dieser Welt der
Tauschung und Liige meistens zur Projektionsfliche eigener Selbstgerechtig-
keit und einer Aggressivitit gegen die Feinde, die stirker ist als der Tod. Die
Auferweckung Jesu greift zwar das apokalyptische Motiv auf, transformiert
es aber radikal.>* Es wird ja jener auferweckt, der den Gott der Feindesliebe
lebte. Damit wird aber die vermeintliche Stirke des Hasses gegen Gottlose ra-
dikal in Frage gestellt. Mehr noch: Dem Gldubigen wird ein klares Verifika-
tionskriterium bei der Entscheidung Liebe oder Hass, Gewalt oder Gewalt-
verzicht vor Augen gefiihrt. Weil diese Auferweckung bereits mitten in dieser
Geschichte stattfindet, werden Liebe und Gewaltverzicht als Gottespridikate
verifiziert, Hass und Gewalt dagegen endgiiltig falsifiziert: Der Gott der Of-
fenbarung ist letztendlich ein «giftfreier» Gott: der Gott der dreifaltigen Lie-
be.

Das christliche Bekenntnis zur Trinitit als der spezifischen Form des
christlichen Monotheismus und zur Humilitas Christi - zu seiner Mensch-

31 Zu den Problemen mit der Eschatologie und der Apokalyptik in diesem Kontext vgl.
J. Niewiadomski, Subversive Hoffnung in der apokalyptischen Welt von heute.
Scheinbar undogmatische Reminiszenzen, in: H. Stettberger (Hg.), Prinzip «Subver-
sive Hoffnung», Miinster 2004, 41-60.



«Von Gift und Gegengiften» 519

werdung - wird auf eine neue Art und Weise plausibel, wenn man die Bilder
des mimetisch strukturierten Begehrens zu den vielleicht gelungensten Trini-
titsbildern, den Bildern der Philoxenia, in Beziehung setzt. Mit dem aneig-
nenden Begehren: «Ich begehre das, was du begehrst; ich will an deine Stelle
treten», dem Inbegriff der Usurpation und des Hochmuts, die zur Entdiffe-
renzierung und Auflésung von Identititen fihren, korrespondiert das Bild
der Gastfreundschaft Gottes: das Bild der sich verschenkenden Beziehung, die
sich, weil sie sich verschenkt, auch 6ffnen und Menschen aller Rassen und
Sprachen, aller Schichten und Gruppen integrieren kann. Neben dem Impe-
rativ zur Bemithung um die Kultivierung des menschlichen Begehrens ist dies
die zweite - entscheidende - Antwort Gottes auf das Drama des menschlichen
Begehrens. Mehr noch: Es ist die Losung des ganzen Dilemmas. In ihrer Ra-
dikalitdt vermag nimlich diese Losung auch jene Sackgassen, die sich aus dem
Versagen der Ethik ergeben, zu sprengen. Der menschgewordene Sohn kann
aus der integrierenden Beziehung heraus Aussenseiter integrieren, sich bedin-
gungslos den Siindern zuwenden, ja sogar Gegner und Feinde segnen. Er kann
die Antithesen der Bergpredigt formulieren, die dem Ubel schon an der Wur-
zel begegnen. Im Konflikt ist er nicht auf die mimetische Rivalitit mit seinen
Gegnern angewiesen und auch als Opfer nicht auf die Rivalitit mit den T4-
tern. Bereits am Abend vor seinem Tod deutet Jesus die Gewalttat, die weder
er noch sein Vater will, als ein anderes Spiel: In der gewaltsamen Ausstossung,
Vernichtung bleibt sein primirer Kommunikationspartner der Vater: Er ist
ja der Sohn Gottes. Erst durch die Vermittlung des Vaters, durch die Hingabe
an den Vater hindurch kann er sich auch den Tatern zuwenden: «Vater, ver-
gib thnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.»

In dieser Bitte hat das Christentum die wichtigste Konsequenz des trinita-
rischen Monotheismus und der Humilitas Christi gesehen. Weil er sich als
Opfer mit den Opfern identifizierte (alles was ihr dem Geringsten getan habt,
das habt ihr mir getan), weil er durch seine Hingabe an den Vater von der mi-
metischen Versuchung der Spiegelbildlichkeit Opfer und Titer frei war,
konnte er stellvertretend auch fiir die Téter bitten: «Vergib ithnen ...». Sie sind
letztendlich in ihrem Tun auch Opfer des mimetischen Begehrens. Erst mit
dieser gottlichen Strategie wird ein Horizont erdfinet, der nicht dualistisch
ist. Er ist nicht auf die Ausgrenzung der Titer ausgerichtet, sondern auf die
Versohnung zwischen Opfern und Titern. Nicht zuletzt im Kontext dieses
apokalyptischen Horizontes wird der unersetzbare Wert des Monotheismus
greifbar. Freilich bleibt er ein Stein des Anstosses. Und dies nicht nur deswe-
gen, weil er zur Kultivierung des Begehrens motiviert. Mit dem Glauben an
die Menschwerdung Gottes erinnert er an jene Transzendenz, die im Klima
der Entfesselung des mimetischen Begehrens und der gesteigerten Jagd auf
Siindenbdcke allzu gerne verdringt wird. Doch nicht dem Mythos und seiner



520 Jozef Niewiadomski

Verschleierungsstrategie gehort das letzte Wort, sondern dem lebendigen
Gott der Offenbarung und seiner Wahrheit.

Abstract

Der gegenwirtige kulturpolitische Umgang mit der Thematik der religits motivierten Ge-
walt ist von der Siindenbockmentalitiit keineswegs frei. Als «Gift» der aufgeklirten Offent-
lichkeit wird die Religion auch dort «zur Kasse» gebeten, wo sich andere (inkl. der «aufge-
klirten Vernunft») verantworten miissten. Im Unterschied zu den gingigen Denkschema-
ta sieht Girard in der religiésen Gewalt nicht die Ursache des «Ubels», sondern ein Mittel
zur Bindigung der diffusen Aggressivitit - ein Gegengift sozusagen. Der theoretische Rah-
men seines Modells riickt die gewaltiiberwindende Kraft der jiidisch-christlichen Tradition
in den Vordergrund. Diese Rehabilitierung des biblischen Monotheismus bleibt einer der
wichtigsten kulturkritischen Impulse der letzten Jahre. Angesichts der - auch auf planeta-
rischer Ebene - eskalierenden Orgie der Entfesselung des mimetischen Begehrens und des
daraus folgenden Aggressionspotenzials sensibilisiert sie auf Auswege aus der Krise jenseits
aller political correctness.

Jozef Niewiadomski, Innsbruck



	"Von Gift und Gegengiften" : Monotheismuskritik und Monotheismus im Lichte der mimetischen Theorie von René Girard

