
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 4

Artikel: Monotheismus und Herr-schaft : eine kritisch-feministische Anfrage

Autor: Schüssler Fiorenza, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Monotheismus und Herr-schaft

Eine kritisch-feministische Anfrage1

In den letzten zwei Jahrzehnten ist in der The*logiewissenschaft viel über den
Monotheismus und seine Folgen diskutiert worden. Die Fronten sind klar
gezogen: entweder für Monotheismus oder dagegen. Auch die feministische
Theologie2 hat das Thema «patriarchaler Monotheismus» besonders in den
1980er und 90er Jahren heiss diskutiert, die Männlichkeit und Herr-schaft3
des monotheistischen Vatergottes kritisch in Frage gestellt und die Göttin als

lebenspendende Macht wieder präsent gemacht. Doch wird diese feministische

Diskussion in der vorherr-schenden The*logiewissenschaft kaum zur
Kenntnis genommen oder nur als Nebenfrage gestreift, obwohl sie meines
Erachtens Licht auf das Problem des Monotheismus werfen und einen Beitrag
zum christlich-theologischen Umgang damit leisten könnte.

Im Folgenden werde ich mich der Problematik in vier Argumentationsschritten

annähern, indem ich erstens die Monotheismuskritik kurz skizziere,
zweitens meinen eigenen theoretischen Ansatz vorstelle, drittens das dualistische

Denkschema Monotheismus - Polytheismus problematisiere und
schliesslich viertens die vier Weisen traditioneller Theologie als rhetorische
Möglichkeit vorstelle, diesen Dualismus auf eine inklusive Identitätsformung
hin zu überwinden.

Es scheint mir wichtig, den etablierten und den feministischen biblisch-
theologischen Diskurs zum Thema «Monotheismus und Herr-schaft» kritisch

1 Ich möchte mich bei Herrn Professor Stegemann und der theologischen Fakultät für
die Einladung zur Fakultätstagung ganz herzlich bedanken. Mein Dank gilt besonders
auch Frau Dr. Gabriella Gelardini für ihre grossartige Vorbereitungsarbeit.

2 Um die Unangemessenheit unseres Sprechens über G*tt kenntlich zu machen, über¬

nahm ich in meinen Büchern Discipleship ofEquals und But She Said die jüdisch orthodoxe

Schreibweise des Namens G-ttes. Jedoch haben mich jüdische Feministinnen
darauf hingewiesen, dass eine solche Schreibweise auf sie negativ wirkt, weil sie einen
sehr konservativen, wenn nicht gar reaktionären theologischen Bezugsrahmen nahelegt.

Daher begann ich das Wort G*tt in dieser Form zu schreiben, um so in sichtbarer

Weise unser Denken und Sprechen über das Göttliche zu destabilisieren. Carol
Christ hat darauf hingewiesen, dass das Wort «Theologie» die maskuline Form Gottes
(Gr. theos) voraussetzt, und deshalb verlangt, dass feministisch von Thealogie (Gr.
thea) gesprochen werden sollte. Anstatt immer - wie in meinem Buch: Grenzen
überschreiten. Der theoretische Anspruch feministischer Theologie, Münster 2004 - Thea/
o/logie zu schreiben, habe ich hier die Schreibweise mit dem Asterisk vereinheitlicht.

3 Ich schreibe Herr-schaft mit Bindestrich, um deutlich zu machen, dass Unterdrü¬
ckungsmacht von Herren ausgeübt wird, was immer noch in der deutschen Wortform

zum Ausdruck kommt.

ThZ 4/62 (2006) S. 487-502



488 Elisabeth Schüssler Fiorenza

miteinander ins Gespräch zu bringen. Während der feministische Diskurs
sich auf die Kritik der männlichen G*ttessprache und das Problem Gottvater/

G:!"tt - Gottmutter/Güttin konzentriert, betont der etablierte Diskurs die

Gewalttätigkeit und Ausschliesslichkeit des Monotheismus und stellt den
Monotheismus antagonistisch dem Polytheismus, Pantheismus oder Kos-
motheismus gegenüber. Deshalb ist es wichtig, nicht nur Monotheismus und
Herr-schaft im Blick zu behalten, sondern auch zu sehen, wie das Verständnis
eines gewalttätigen Monotheismus durch das Gegenbild eines gewaltlosen
und allumfassenden Polytheismus/Kosmotheismus rhetorisch konstruiert
wird.

I. Die Monotheismusdiskussion

1997 erschienen auf Englisch zwei wichtige Bücher, die die Bibelwissenschaft
und Theologie im letzten Jahrzehnt sehr bewegt haben.4 Das eine bekannte
und umstrittene Buch ist Jan Assmanns «Moses der Ägypter»,5 das andere ist
das von Regina M. Schwartz, «The Curse of Cain. The Violent Legacy of
Monotheism», das aber in der deutschsprachigen Monotheismusdiskussion wenig

zur Kenntnis genommen worden ist. Beide Bücher beziehen sich auf die
Hebräische Bibel, das Erste oder das Alte Testament. Während nach Assmann
das «Entweder-Oder» des Monotheismus (etwas ist entweder wahr oder
falsch) Gewalt- und Herr-schaftsverhalten hervorbringt, ist es nach Regina
Schwartz der «Mangel» als Prinzip des Einen (ein G>:"tt, ein Land, ein Volk,
eine Nation), der Gewalt hervorruft, indem er die Menschen in Israelitinnen
und Nichtisraelitlnnen, in Insiders und Outsiders teilt und damit religiöse
Identität als exklusiv bestimmt. Der Monotheismus wie seine Theologie, d.h.

4 Vgl. z.B. Manfred Oeming, Konrad Schmid (Hg.), Der eine Gott und die Götter.
Polytheismus und Monotheismus im antiken Israel (AThANT 82), Zürich 2003; Markus

Witte (Hg.), Der eine Gott und die Welt der Religionen. Beiträge zu einer Theologie

der Religionen und zum interreligiösen Dialog, Würzburg 2003; Magnus Striet
(Hg.), Monotheismus Israels und christlicher Trinitätsglaube (QD 210), Freiburg i.Br.
2004; Hermann Düringer (Hg.), Monotheismus - eine Quelle der Gewalt? (ArTe
125), Frankfurt a.M. 2004; Mark S. Smith, The Memoirs of God. History, Memory,
and the Experience of the Divine in Ancient Israel, Minneapolis 2004; Wiard Popkes,
Ralph Brucker (Hg.), Ein Gott und ein Herr. Zum Kontext des Monotheismus im
Neuen Testament (BThSt 68), Neukirchen-Vluyn 2004; Reinhard Gregor Kratz,
Hermann Spiekermann (Hg.), Götterbilder, Gottesbilder, Weltbilder. Polytheismus und
Monotheismus in der Welt der Antike (FAT II/17-18), Tübingen 2006.

5 Jan Assmann, Moses der Ägypter. Entzifferung einer Gedächtnisspur, München 1998;
ders., Herrschaft und Heil. Politische Theologie in Altägypten, Israel und Europa,
München 2000; ders., Religion und kulturelles Gedächtnis, München 2000; ders., Die
Mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus, München 2003;



Monotheismus und Herr-schaft 489

das Sprechen über das Göttliche muss deshalb herr-schaftskritisch in Frage
gestellt werden.

Doch ist die Debatte um den biblischen Monotheismus viel älter als ein
oder zwei Dekaden. Schon im Jahre 178 u. Z. hat Kelsos in seiner Streitschrift

gegen das Christentum den christlichen Monotheismus kritisiert. Die Weigerung

von Christinnen, ausser ihrem G*tt keine anderen G*tter zu verehren,
nennt Kelsos «den Schrei der Revolte von Leuten, die sich von den übrigen
Menschen absperren und losreissen.» (Origenes, Contra Celsum VIII, 2).
Indem er den Monotheismus als eine Bedrohung der Ordnung des römischen
Imperiums darstellt, bringt Kelsos den christlichen Monotheismus mit
Gewalt und Menschenverachtung in Verbindung.

Nach Marie-Theres Wacker, die in verschiedenen Arbeiten die feministische

und die Fachdiskussion zum Monotheismus des Ersten oder Alten
Testaments gesichtet und miteinander ins Gespräch gebracht hat, kristallisiert sich
die Monotheismuskritik dichotomisch um 3 Gegensätze: erstens, totalitäres
Einheitsdenken versus Gewaltenteilung und Pluralismus, zweitens, dualistischer

Weltbegriff versus Divinisierung des Kosmos und schliesslich drittens,
Gewalt versus Toleranz.6 Sie macht dabei «auf die immer wieder zum
Vorschein kommende antijüdische Wendung der Monotheismuskritik»7 in der
dominanten wie in der feministischen Forschung aufmerksam. Für die
feministische Frage nach der Göttin ist die religionsgeschichtliche Erkenntnis
wichtig, dass «der vorexilische Gottesglaube Israels noch nicht monotheistisch

genannt werden kann, insofern die Macht anderer Götter und die
Faszination, die sie auf Israel ausüben, als sehr wirkungsvoll» vorausgesetzt
wird.8 Wacker fragt weiterhin an, ob die Gestalt der göttlichen Weisheit das

in der Exegese starr gehandhabte Schema vom «nachexilisch definitiv errungenen

Monotheismus» durchbrechen kann und wie im Hinblick auf die

göttliche Weisheit ein inklusiver Monotheismus theologisch artikuliert werden

könne. Als Fazit ihrer Diskussion zieht sie den Schluss:

Die Alternative einer frauenfreundlichen Göttinnen-Religion muss dort beschworen
werden, wo die biblische Monotheismustradition auf die Seite des jeweils Herrschenden

geschlagen wird: etwa als Eurozentrismus in Politik und Wirtschaft, als Rassismus,
als Androzentrismus Ist aber die Forderung universaler Gerechtigkeit bleibend mit
jenem Gott der Hebräischen Bibel verbunden, dann muss von diesem Gott heute so

gesprochen und sein Name handelnd so bezeugt werden, dass deutlich wird, dass seine

Gerechtigkeit auch Frauen betrifft.9

6 Marie-Theres Wacker, Von Göttinnen, Göttern und dem einzigen Gott. Studien zum
biblischen Monotheismus aus feministisch-theologischer Sicht, Münster 2004, 80-87.

7 Wacker, Von Göttinnen, Göttern und dem einzigen Gott, 87.
8 Wacker, Von Göttinnen, Göttern und dem einzigen Gott, 91.
9 Wacker, Von Göttinnen, Göttern und dem einzigen Gott, 102f.



490 Elisabeth Schüssler Fiorenza

Ein solch herr-schaftskritisches Moment ist auch für das Neue oder besser

gesagt das Christliche Testament und die Geschichte des frühen Christentums
notwendig, da sie im Kontext des Römischen Imperiums artikuliert wurden.
Erik Petersons Traktat «Der Monotheismus als politisches Problem» ist im
Jahre 1935 erschienen und hat dann in den späten 60 er Jahren die Diskussion
um die politische Theologie neu angestossen.10 Das philosophische Prinzip
der Monarchia, das erstmals bei Aristoteles belegt ist, wurde nach Peterson

von Philo mit dem Gott der Juden verschmolzen und stösst dann auf eine
politische Theologie der Heiden, wonach in Analogie zum römischen Imperium
die göttliche Monarchie wohl herrschen, aber die nationalen Götter regieren
müssen. Die Pax Augustana kann so christlich als die Erfüllung der alttesta-
mentlichen Weissagungen verstanden werden. Erik Peterson erkennt damit
die Verflochtenheit von monarchischem Monotheismus mit politischer imperialer

Rhetorik, die das römische Reich legitimierte; aber er schwächt diese
Einsicht dadurch ab, dass er zugleich betont, die Lehre von der göttlichen
Monarchie scheitere am Trinitätsdogma und die von der Interpretation der
Pax Augustana an der christlichen Eschatologie. Ahnlich argumentiert auch

Jürgen Moltmann, der die Thesen von Peterson positiv aufnimmt und
patriarchatskritisch weiterführt.11 Doch bleibt diese theologische Apologetik die
Antwort darauf schuldig, warum das Christentum trotz der Errungenschaft
seines trinitarischen Monotheismus imperiale Herr-schaft und Gewalt
ausgeübt hat, besonders in Zeiten, als es direkten Zugang zu politischer Macht
hatte. Die Verteidigerinnen des christlich-trinitarischen Monotheismus stellen

diese Frage einerseits nicht und formulieren andererseits angesichts der
postmodernen Infragestellung des Monotheismus apologetische Argumente,
nach denen der christliche Monotheismus dem jüdischen und islamischen
Monotheismus als weniger gewalttätig vorzuziehen sei. Es ist historisch aber

eindeutig, dass das Christentum im Namen des dreifaltigen G::"ttes Gewalt
ausgeübt hat und heute immer noch Herr-schaft entweder biblisch oder
theologisch dort legitimiert, wo es um Machtausübung geht.

Die wissenschaftliche Diskussion des Monotheismus der letzten Jahrzehnte
hat sich jedoch nicht so sehr mit der Rhetorik des imperial herr-schaftlich

bestimmten Monotheismus des frühen Christentums beschäftigt, sondern
sich vornehmlich auf den Monotheismus der Hebräischen Bibel konzentriert.
Doch während die These Jan Assmanns von der «Mosaischen Unterscheidung»

breit aufgenommen und kritisch bewertet wurde, ist das Buch von
Regina Schwartz kaum zur Kenntnis genommen worden. Beide argumentieren,

10 Erik Peterson, Theologische Traktate, München '1951; Würzburg 1994, 23-82; vgl.
auch Alfred Schindler (Hg.), Monotheismus als politisches Problem? Erik Peterson
und die Kritik der politischen Theologie, Gütersloh 1978.

11 Jürgen Moltmann, Kein Monotheismus gleicht dem anderen. Destruktion eines

untauglichen Begriffs, EvTh 62 (2002) 112-122.



Monotheismus und Herr-schaft 491

dass der biblische Monotheismus mit seinem Gebot «du sollst keine fremden
Götter neben mir haben» mit Gewalt und Ausschliessung Hand in Hand
geht.12

Regina Schwartz, eine Literaturwissenschaftlerin, betont, dass ihr Buch

von der Frage eines College Studenten inspiriert worden sei. Dieser stellte
nach einer Vorlesung zur Bibel, in der Schwanz betont hatte, dass Israels Gott
ein Gott der Gerechtigkeit und Befreiung sei, die Frage: «What about the
Canaanites?» Stimmt das auch für die Kanaanäer? Ja, dachte sie, wie steht es

mit den Kanaanäern, den Amoritern, den Moabitern, den Hethitern und all
den anderen Völkern, denen der biblische G*tt mit Gewalt gegenübertritt? Es

ist diese Frage der Gewalt gegenüber den Anderen und die dadurch erzeugte
Identitätsbildung, die ihr Buch bewegt.

Obwohl Schwartz schon lange zuvor realisiert hatte, dass die Bibel oft
dazu diente, den Hass auf Schwarze, Juden, Schwule, Frauen und die Armen
zu schüren, begann sie doch erst jetzt die Mittäterschaft der Bibel an diesen
Vorurteilen zu verstehen, «denn immer wieder erzählt die Bibel die Geschichte

eines Volkes, das auf Kosten von jemand anderem erbt.»13 So begann sie

über Monotheismus und kollektive Identität zu forschen. Es geht ihr dabei
nicht nur darum, die biblischen Erzählungen zu analysieren, in denen Befreiung

und Gerechtigkeit mit der Ausrottung der Kanaanäer verknüpft sind,
sondern auch darum zu verstehen, wie die Verbreitung der Bibel die Westliche

Kultur negativ geprägt und ethnische, religiöse und nationale Identität als

im gewalttätigen Gegensatz zu den Anderen stehend bestimmt hat.
Mit der Frage «Monotheismus und kollektive Identität» geht es Schwartz

also nicht so sehr um den einen Gott im Unterschied zu den vielen Göttern,
sondern um den Preis, der zu zahlen ist, wenn kollektive Identität unter
einem einzigen Prinzip vorgestellt wird, sei es Gott oder Nationalismus, das

Gewalt gegen Andere notwendig macht. Nach ihr ist es der Mangel (scarcity)
als Prinzip des Einen (ein G*tt, ein Volk, eine Nation), der Gewalt hervorruft,

indem er die Menschen in Israelitinnen und Nichtisraelitlnnen, in Insiders

und Outsiders teilt und religiöse Identität als exklusive Identität
bestimmt.

12 In seinem neuesten Buch: Monotheismus und die Sprache der Gewalt, Wien 2006,
betont Assmann, «dass die Gewalt dem Monotheismus nicht als eine notwendige
Konsequenz eingeschrieben ist» (56) und sieht das Problem viel stärker darin, dass

«die Sprache der Gewalt in den heiligen Schriften der Juden, Christen, Muslime und
vieler anderer auf einem exklusiven Wahrheitsbegriff gegründeter Religionen» (20)

eingeschrieben ist - ein Problem, das ausführlich in feministischer und postkolonialer
Hermeneutik bearbeitet worden ist.

13 Regina Schwanz, The Curse of Cain. The Violent Legacy of Monotheism, Chicago
1997, 2.



492 Elisabeth Schüssler Fiorenza

Als Jüdin ist sich Regina Schwartz dessen bewusst, dass ihre Auslegungen
anti-jüdisch verstanden werden könnten. Deshalb betont sie immer wieder,
dass die biblischen Texte der Gewalt keine historischen Beschreibungen sind,
sondern erst nach dem Exil, viele Jahrhunderte später aufgezeichnet wurden,
zu einer Zeit, als Israel machtlos war. Die Besiegung der Kanaanäer war die
Phantasie eines Volkes im Exil, die erst dann sozial-politische Gewalt erzeugen

konnte, als sie von Gruppen adoptiert wurde, die die Regierungsgewalt
im Christentum hatten. Jan Assmann ist ebenfalls sorgfältig darauf bedacht,
nicht die Juden für die Greueltaten des Monotheismus verantwortlich zu
machen. Während nach ihm das Judentum sich selbst «ausgrenzte», haben
Christentum und Islam die anderen oft mit Staatsgewalt ausgegrenzt. Diese
Gewalt richtet sich nach innen in der Verurteilung der Ketzer und nach aussen
in der gewaltsamen Missionierung der Völker.

Doch betont Schwartz immer wieder, dass der Bibel auch flüchtige Blicke
auf monotheistische Fülle und auf G:;"ttes unablässiges Geben von Wohlsein
für alle eingeschrieben sind. Aber diese Momente von Uberfluss hatten nicht
denselben kulturell-religiösen Einfluss auf Politik, Kultur und Religion wie
der den Monotheismus bedingende Mangel. Die der Bibel eingeschriebene
Gewalt kann also auf zwei Weisen behandelt werden: Sie kann in der Verkündigung

als Offenbarung G*ttes valorisiert oder in einer Hermeneutik des
Verdachtes und der Bewertung14 immer wieder neu dekonstruiert werden, um
biblisch-christliche Identität, die im gewalttätigen Gegensatz zum Anderen
steht, kritisch bewusst zu machen und durch eine inklusive biblische Identi-
tätsfindung zu ersetzen.

II. Theoretischer A nsa tz

An diesem Punkt ist es notwendig, dass ich kurz meinen eigenen methodischen

Ansatz vorstelle und die hermeneutische Brille, mit der ich das Problem
in den Blick nehme, auf den Tisch lege - in der Hoffnung, dass andere
Referenten dies ebenfalls tun werden. Es wird wohl niemanden überraschen, dass

ich mich dem Problem «Monotheismus-Polytheismus» mit einem
kritisch-feministischen Blick zuwende. Dass aber Feminismus immer noch ein Negativbegriff

ist und im akademischen Bereich als «ideologisch» und nicht
«wissenschaftlich» angesehen wird, wird schon daran deutlich, dass die breite feministische

Diskussion zur Gottesfrage in der vorherrschenden Debatte um den

14 Zur Entwicklung einer kritischen feministischen Hermeneutik vgl. meine Bücher:
Bread Not Stone. The Challenge of Feminist Biblical Interpretation, Boston 1985,
Tenth Anniversary Edition, 1995; But She Said. Feminist Practices of Biblical
Interpretation, Boston 1992; Sharing Her Word. Feminist Biblical Interpretation in Context,

Boston 1998; Weisheitswege, Stuttgart 2005.



Monotheismus und Herr-schaft 493

Monotheismus fast gar nicht erwähnt, geschweige denn ernsthaft diskutiert
wird. Auch wird kaum wahrgenommen, dass feministische Theologie und
Religionswissenschaft theoretisch vielstimmig sind, je nachdem ob ihre
zentrale Analysekategorie die Frau und das Weibliche oder Gender/Geschlecht15

oder Herr-schaft/Patriarchat/Kyriarchat ist. Nach meinem Verständnis ist
Feminismus eine Theorie und Bewegung, die Flerr-schafts- und Unterordnungs-
strukturen, die Frauen16 und andere Menschen am Rande der Gesellschaft

marginalisieren, ausbeuten und zu Bürgerinnen zweiter Klasse machen, ins
Zentrum ihrer wissenschaftlichen und praktischen Aufmerksamkeit stellt.
Feministische Theologie und Religionswissenschaft sucht solche religiösen
Herr-schaftsstrukturen aufzudecken. Sie besteht theologisch darauf, dass

Frauen wie Männer Bild G*ttes17 sind und die Gottheit im Hier und Jetzt
gegenwärtig machen.

Die hermeneutische Brille und Methode, mit der ich mich dem Thema
annähere, ist also die einer christlich-feministischen Befreiungshermeneutik und
Rhetorikanalyse18. Mit der Befreiungsthe*logie gehe ich darin einig, dass die
zentrale theologische Frage heute nicht die moderne Frage ist, ob G*tt
existiert, d. h. ob es einen oder viele Götter gibt, sondern die rhetorische Frage,
wie über GOtt theologisch gesprochen und was für eine Gottheit verkündet
wird. Wird ein GOtt der Herr-schaft, Gewalt und Unterordnung theologisch
legitimiert oder eine Gottheit verkündigt, die das Wohlergehen aller ohne

15 Hadumond Bussmann, Renate Hof (Hg.), Genus. Geschlechterforschung/Gender
Studies in den Kultur- und Sozialwissenschaften. Ein Handbuch, Stuttgart 2005.

16 Postmoderne feministische Studien haben die Funktion des Bedeutungsträgers Frau/
weiblich problematisiert. Kritische feministisch-postkoloniale und Befreiungsstudien
haben dagegen davor gewarnt, die feministischen theoretischen Gender-Analysen von
ihrer soziopolitischen Funktion zu abstrahieren, da sie so das kulturelle Ideal der
weissen «Lady» nur verfestigen. Diese Problematisierung der Basiskategorien
feministischer Analyse haben Selbstverständnis und Praktiken des feministischen Subjekts
in eine Krise geführt. Ich versuche, diese Krise zu kennzeichnen, indem ich «wo/
men» in einer gebrochenen Form geschrieben habe. Diese Schreibung versucht nicht

nur, die Kategorie der Frau («wo/man») zu problematisieren, sondern auch zu zeigen,
dass Frauen («wo/men») nicht eine einheitliche soziale Gruppe bilden, sondern durch
Strukturen der Rasse, Klasse, der Ethnizität, Religion, Heterosexualität, des Kolonialismus

und des Alters fragmentiert sind. Ich habe diese Schreibung eingeführt, weil
nach meiner Meinung Feministinnen den sozial-kollektiv bestimmten Begriff
«Frauen» («wo/men») nicht völlig aufgeben und durch die analytische Kategorie des

Geschlechts («gender») ersetzen können, solange wir die Präsenz von Frauen (wo/
men) in und durch unsere eigenen feministischen Diskurse nicht marginalisieren und
auslöschen wollen.

17 Vgl. «Gottebenbildlichkeit» (H. Schüngel-Straumann, Ch. Safrai, E. Gössmann, I.
Willig), Wörterbuch der feministischen Theologie, hg.v. Elisabeth Gössmann u.a.,
Gütersloh 2002, 257-265.

18 Vgl. mein Buch: Rhetoric and Ethic. The Politics of Biblical Studies. Minneapolis 1999.



494 Elisabeth Schüssler Fiorenza

Ausnahme ermöglicht, und aus deren Fülle Gemeinschaft, Frieden und Glück
in unserer globalen Welt möglich werden? Wird der Slogan «mein G*tt ist der
wahre und nicht Deine Güttin» ontologisch festgeschrieben, dann werden
biblische Gewalt- und Ausschliessungstexte immer wieder zu einer gewalttätigen

religiösen Identitätsbildung beitragen. Deshalb, so argumentiere ich, darf
das Problem «Monotheismus - Polytheismus» nicht als ontologisches
Problem angegangen werden, sondern muss als dualistische Rhetorik theologisch-
kritisch analysiert und neu formuliert werden.

Eine kritisch-feministische rhetorische Analyse kann aufzeigen, dass es in
der Monotheismusdebatte nicht so sehr um The*logie im eigentlichen Sinne
des Wortes, sondern um das Problem von Ausschliessung, Herr-schaft und
Macht geht, die biblisch-the*logisch fortgeschrieben oder in Frage gestellt
werden. Damit verflochten ist die Frage, wie das Symbol «G*tt» ideologisch
Machtverhältnisse stärkt oder untergräbt. Es ist daher wichtig, rhetorisch zu
analysieren, wie das Problem des «Monotheismus» diskutiert wird, um die
Gottheit the::'logisch anders vorstellen und artikulieren zu können.

Sprache und damit auch biblische G:!'ttessprache ist ja immer schon
rhetorisch-kommunikativ. Sie ist geprägt und bestimmt durch ihre sozialen, politischen

und religiösen Kontexte. Deshalb muss Theologie nicht nur versuchen,
das Reden über den biblischen G*tt zu untersuchen, sondern auch fragen,
warum gerade heute der Monotheismus so heiss umstritten ist. Sie hat nicht
zuerst den Monotheismus ontologisch zu bestimmen, sondern zu untersuchen,

wie der Monotheismus in bestimmten sozial-politischen Kontexten
rhetorisch konstruiert wird.

Während es der Hermeneutik um Ontologie, um Sinnfindung und um
den Überschuss an Sinn und dem kulturellen Gedächtnis um Text als das

«Sein, das erinnert werden kann»,19 geht, konzentriert sich eine kritisch-rhetorische

Analyse auf den Mangel und die Verformung von
Sinnzusammenhängen und wissenschaftlichen Methoden, die durch Machtverhältnisse
und Herr-schaftsbeziehungen bestimmt werden. Kulturelle, religiöse und
soziale Sprachhandlungen und Traditionen sind in Verhältnissen von ungleicher

Macht konstituiert worden und müssen daraufhin kritisch untersucht
werden. Dies gilt auch für den Monotheismus und die G*ttesrede.

Kyriozentrische Sprache und Wissen über die Gottheit sind rhetorisch,
d.h. sie werden artkuliert von bestimmten Menschen, für einen bestimmten
Leserinnenkreis oder Zuhörerinnenkreis, und sie arbeiten mit bestimmten
offen ausgesprochenen oder verschwiegenen Interessen und Zielen. Wenn
aber alle Texte der heiligen Schrift und alles Wissen über die Gottheit und die
Welt sowohl rhetorisch als auch politisch sind, dann ist es möglich, die kulturellen

Verhältnisse und religiösen Denkrahmen und Konstrukte, die von sol-

19 Jan Assmann, Religion and Cultural Memory, Stanford 2006, IX.



Monotheismus und Herr-schaft 495

chen Texten und Traditionen immer wieder weitergeschrieben werden,
kritisch zu hinterfragen, um sie zu verändern.

Genauso wie die kritische Theorie konzentriert sich auch eine
feministisch-kritische Rhetorikanalyse besonders auf die Verzerrung und ideologische

Verfremdung von Sprachhandlungen. Ihre grundlegende methodische
Einsicht besteht darin, die androzentrische oder besser gesagt kyriozentrische
Funktion von Sprache erkannt zu haben.20 Sie betont die Rhetorizität der
Sprache: Grammatikalisch andro-kyriozentrische Sprache gibt vor, gene-
risch-inklusive Sprache zu sein, die einerseits Frauen unter grammatisch
maskuline Ausdrücke wie Monotheisten, Christen, Deutsche, Sklaven, Jünger
oder Götter subsumiert21 und andererseits sie von vollem Menschsein und
dem Göttlichen ausschliesst, da beide maskulin bestimmt sind.

Grammatikalisch andro-kyriozentrische Sprache beschreibt und reflektiert

daher z.B. die Wirklichkeit und das Sein G*ttes nicht, sondern reguliert
und konstruiert sie.22 Kyriozentrische Sprache ist nicht reflektiv, sondern ak-

tiv-performativ. Sie erschafft und formt zugleich die symbolischen Welten,
die sie nur zu repräsentieren vorgibt. Dadurch dass G:;"tt unreflektiert immer
er und der genannt wird, erschafft kyriozentrische Sprache immer neu eine
elitär männlich bestimmte Welt und Identität des Göttlichen.

Sprache ist aber nicht nur aktiv-performativ, sondern immer auch schon

politisch und normativ. Kyriozentrische Sprache gestaltet und wird zugleich

20 Elisabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her. A Feminist Reconstruction of Chri¬
stian Origins, New York 1983 (deutsch 1988); Dennis Baron, Grammar and Gender,
New Haven 1986; Robert H. Robins, A Short History of Linguistics, London 1979;

Casey Miller, Kate Swift, Words and Women. New Language in New Times, Double-
day 1977; Gloria A. Marshall, Racial Classifications. Popular and Scientific, in: Sandra

Harding (Hg.), The «Racial» Economy of Science, Bloomington 1993, 116-127; zum
Vergleich von sexistischer und rassistischer Sprache siehe die Beiträge in: Mary Vetter-
ling-Braggin (Hg.), Sexist Language. A Modern Philosophical Analysis, Littlefield 1981.

21 Vgl. Luise F. Pusch, Das Deutsche als Männersprache, Frankfurt 1984, und Marie¬
louise Janssen-furreit, Sexismus. Uber die Abtreibung der Frauenfrage, München/
Wien 1976, 623-644.

22 Dies hat weitreichende Folgen für die Geschichtsschreibung. Nicht nur werden
Frauen durch androzentrische Texte geschichtlich marginalisiert oder ganz aus den

Geschichtsquellen herausgeschrieben, sondern sie werden durch andro-kyriozentrische
Rekonstruktionsmodelle doppelt marginalisiert und geschichtlich eliminiert.

Z.B. erwähnt das in der Bibelwissenschaft vielfach gebrauchte gesellschaftliche
Rekonstruktionsmodell von Alföldy Frauen nicht ausdrücklich. Dies wird von Ekkehard
W. Stegemann, Wolfgang Stegemann, Urchristliche Sozialgeschichte. Die Anfänge im
Judentum und die Christusgemeinden in der mediterranen Welt, Stuttgart 1995, 69f.,

richtig erkannt, doch durch das Anhängen eines 4. Teils zu «sozialen Rollen und
Situationen von Frauen» nicht behoben. Vielmehr wird es verschärft, da der Rest des

Buches dann nur über die Sozialgeschichte frühchristlicher Gemeinden spricht, ohne

zu spezifizieren, dass damit Männer gemeint sind.



496 Elisabeth Schüssler Fiorenza

bestimmt durch vorgegebene Realitätsverständnisse und Herr-schaftsbezie-
hungen. Kyriozentrische Gottessprache dient Herr-schaftsinteressen, und
umgekehrt bestimmen Herr-schaftsinteressen den Gehalt von kyriozentri-
scher Sprache. Daher genügt eine intra- und intertextuelle Analyse von Sprache

und Text nicht. Sie muss durch eine kritische systemische Analyse
religiös-politischer Herr-schaftsstrukturen, die Gewalt und Ausschliessung
ausüben, als Herr-schaft legitimierend oder als Herr-schaft kritisch in Frage
stellend offengelegt werden.23

Es sind Herr-schafts- und Machtbeziehungen, die entstellte Formen von
Kommunikation hervorbringen und die Interessen, Bedürfnisse und verzerrten

Wahrnehmungen der sozialen und religiösen Welt zum «common sense»
oder gesunden Menschenverstand machen. Die feministische Ideologiekritik
versteht damit Sprache als Mittel und Weg, Formen von Macht in Sinn- und
Bedeutungszusammenhänge einzuschreiben. Sie fragt, warum gerade heute
der Monotheismus so heiss umstritten ist. Sie sucht nicht zuerst den
Monotheismus definitorisch zu bestimmen, sondern untersucht, wie er rhetorisch-
theologisch in der Wissenschaft konstruiert wird.

Ideologien zu erforschen, heisst ja nicht nur einen bestimmten Diskurs
festzustellen, sondern auch, Interpretationsweisen und Sinngebungsrhetorik
zu untersuchen, die entweder dazu dienen, Herr-schaftsgewalt zu bestärken
oder sie zu untergraben. Ideologiekritik verlangt aber besonders auch, dass die
Denkrahmen und Schemata, die biblisches Wissen und Interpretationen
gestalten und bestimmen, kritisch analysiert werden.

III. Das dualistische Denkschema Monotheismus - Polytheismus

Die Diskussion des biblischen Monotheismus ist fest eingebettet in das

religionsphilosophische Denkschema Monotheismus - Polytheismus oder Monotheismus

- Kosmotheismus/Pantheismus. Deshalb ist es notwendig, dieses
theoretisch-dualistische religionsphilosophische Konstrukt «Monotheismus-Polytheismus»

zu kontextualisieren und zu dekonstruieren, um «Monotheismus»
nicht als Onto-The*logie, sondern als Rhetorik verstehen zu können.

In der Diskussion ist allgemein anerkannt, dass der Begriff Monotheismus
nicht ein biblisch-theologischer, sondern ein Begriff der Moderne ist. Das
Monotheismus - Polytheismus Schema wurde religonsphilosophisch als Methode

eingeführt, um die Religionen anhand ihrer G*ttesvorstellungen einteilen

23 Obwohl solche feministischen gesellschaftlichen Rekonstruktionsmodelle vorliegen,
werden sie oft nicht einmal zur Kenntnis genommen, geschweige denn diskutiert.
Vgl. z.B. Hannelore Schröder, Feministische Gesellschaftstheorie, in: Luise F. Pusch

(Hg.), Feminismus. Inspektion der Herrenkultur. Ein Handbuch, Frankfurt a.M.
1983, 449-476, oder meine Arbeiten zum Kyriarchat.



Monotheismus und Herr-schaft 497

zu können. Der Begriff des Polytheismus geht auf Philo von Alexandrien
zurück und wurde 1580 von Jean Bodin wieder entdeckt. Der Begriff des
Monotheismus wurde dann von Henry Moore 1660 als Kontrastbegriff zu Polytheismus

eingeführt. Monotheismus ist also ein dualistischer Begriff, der ohne
seinen Gegenbegriff nicht leben kann. Dieser Gegensatz wurde dann dazu

benutzt, um das Christentum als «vera religio», als einzig wahre Religion zu
behaupten und polytheistische Religionen als Heidentum abzuqualifizieren.24
Damit sind diesem religionsphilosophischen Monotheismus-Polytheismus-
Schema abwertende, ausgrenzende Strukturen für nicht-monotheistische
Religionen eingeschrieben, wobei der Monotheismus als eine der christlichen
Religion entstammende Kategorie aufgewertet wird und die Überlegenheit
der christlichen G*ttesvorstellung darstellen soll.25

Doch werden seit dem 19. Jarhundert auch Gegenstimmen laut, die darauf
hinweisen, dass mit seinem Bestehen auf den einen, ausserweltlichen Gott
alleine der Monotheismus zur Verarmung der Religion und «zur Unterdrük-
kung der Entfaltung des vitalen Geistes der Menschheit» sowie zur Rechtfertigung

«aller Freiheiten und Mündigkeiten» geführt hat (so Nietzsche)26. Zu
Beginn des 21. Jhdts. ist in einer pluralistischen Gesellschaft, in der viele
Religionen zusammenleben, der Monotheismus mit seiner Leugnung aller
Götter keine Selbstverständlichkeit mehr. Die Logik des Monotheismus streitet

gegen das Prinzip pluralistischer westlicher Gesellschaften, die auf der
Achtung der menschlichen Würde und der Religionsfreiheit bestehen; diese

Logik läuft nämlich darauf hinaus, die Wahrheit anderer Religionen zu
verneinen.27

Der kontrastierende Dualismus Monotheismus-Polytheismus wird in der
Diskussion verschieden akzentuiert und eingesetzt. Christliche Theologinnen

suchen den Monotheismus gegenüber seinen kulturellen Kritikerinnen
positiv zu verteidigen. Sie tun dies oft, um ihren eigenen partikularen
Monotheismus gegenüber Vertreterinnen anderer Monotheismen als «besser»
auszuweisen.

Postmoderne Kulturwissenschaftlerlnnen wiederum sind darauf bedacht,
die Vorzüge des Polytheismus, seine Pluriformität und reiche Verschiedenheit

gegen das totalisierende Konzept des Einen und Einheitlichen herauszu-

24 Gregor Ahn, Monotheismus und Polytheismus als religionswissenschaftliche Katego¬
rien?, in: Oeming, Schmid, Der eine Gott und die Götter, 1-10.

25 Vgl. den Uberblick zur Verwendung des Monotheismusbegriffes in der The*logiege-
schichte der Neuzeit: Monotheismus IV (Christoph Schwöbel), TRE 23, Berlin u.a.
1994, 256-262.

26 Friedrich Nietzsche, «Der Antichrist», in: ders., Sämtliche Werke. Kritische Studien¬

ausgabe in 15 Bänden, hg.v. C. Colli, M. Montinari, Bd. 6, Berlin u.a. 1980, 185.
27 Wolf Krötke, Der Glaube an den einen Gott. Zur christlichen Prägung des «Monothe¬

ismus», BThZ 22 (2005) 70-85 (74).



498 Elisabeth Schüssler Fiorenza

stellen. Diese Diskussion von Monotheismus - Polytheismus bewegt sich
weithin auf der philosophisch-ontologischen Ebene und hinterfragt nicht die
dualistische Rhetorik, die Mono- und Polytheismus antagonistisch konstruiert.

Dieses dualistische religionsphilosophische Schema kann, wie Grace
Jantzen aufgezeigt hat, nicht anders, als den antiken neuplatonisch-pythagoreischen

Dualismus der oppositionellen Prinzipienreihe von Einheit und
Vielheit fort- und festzuschreiben.28 In seiner Metaphysik (986a) schreibt
Aristoteles dem Pythagoras die folgende Tabelle zu:

Monas (Einheit - positive Reihe) Dvas (Vielheit - negative Reihe)
Grenze Unbegrenztheit
Gerades Ungerades
Einer Vielheit
Rechts Links
Männlich Weiblich
Ruhendes Bewegtes
Gerades Krummes
Licht Finsternis
Gutes Böses

Gleichseitiges Ungleichseitiges

Diese Form der Onto-Theüogie setzt Philo voraus. Nach Erik Peterson hat
Philo sie mit dem Begriff der Monarchia verknüpft. Römische Rechtsphilosophie

hat den Gegensatz von Einheit (Monarchie, Friede, Imperium) und Vielheit

(Chaos, Krieg, Gewalt) aufgegriffen. Die Eins ist das Symbol der Pax

Romana, die Zwei das der Discordia. Dieses ontologische Denkmuster von Einheit

und Vielheit hat das ideologische Bewusstsein der hellenistischen Zeit
und des frühen Judentums und Christentums geprägt.

Feministische Analyse hat weiterhin aufgezeigt, dass solche Dualismen
nicht logische Zweiheiten, sondern ideologische Dualismen sind, denen
ungleiche Machtbeziehungen eingeschrieben sind, die thematisiert werden müssen.

Die positive linke Seite der Reihe ist ordentlich, gut und männlich, während

die rechte Seite chaotisch, schlecht und weiblich ist. In der platonischen
Philosophie wurde die linke Seite mit Geist und Sinn und die rechte Seite mit
Körper und Materie assoziiert. Frauen und die Welt wurden so konzeptuell
mit Welt, Materie, Chaos und Übel in eins gesetzt, während Männer in
Verbindung mit Gott, Gutem, Geist und Wahrheit gesehen werden. In westlicher
Symbolik wurde der göttliche Eine als reiner Geist, reines Gutsein und als

männlich gedacht. Als der ganz Andere wurde er kontrastiert mit der materiellen

Welt, dem Chaos und dem Weiblichen. Dieser polarisierte Dualismus
wurde darüberhinaus kyriozentrisch verstanden, so dass der untergeordnete
Terminus nur die Verneinung oder Negation, die Abwesenheit und Entbeh-

28 Grace M. Jantzen, Becoming Divine. Towards a Feminist Philosophy of Religion,
Bloomington 1999, 265-275.



Monotheismus und Herr-schaft 499

rung des primären Begriffes darstellt. Der primäre Terminus definiert sich
selbt, indem er sein Anderes ausschliesst.

Ontologische Dualismen, die definitorisch sind, verschleiern damit
zugleich die Herr-schaftsverhältnisse, die sie rhetorisch-ideologisch zu legitimieren

suchen. Diese Herr-schaftsverhältnisse werden gewöhnlich in der
wissenschaftlichen Diskussion als «hierarchisch» etikettiert. Doch trifft dieser
Ausdruck nur auf sakrale Herr-schaftsverhältnisse zu und verschleiert also die
männlich herren-bestimmte, soziale und politische Dominanzpyramide und
-idéologie, die Kyriarchat und deren Ideologie Kyriozentrismus zu nennen
sind. Während Kyriarchat die imperial-patriarchal verschränkten
Machtstrukturen der antiken und modernen männlich bestimmten Herr-schaftspy-
ramide theoretisch benennt, ist Kyriozentrismus deren ideologische
Legitimation, die nötig ist, wo immer das radikal demokratische Ethos von «der

gleichen Würde der Vielen» (Hannah Arendt) Herr-schaft grundsätzlich in
Frage stellt. Da Demokratie die gleiche Macht und Würde der Vielen
beansprucht, geschichtlich aber weithin auf die männliche Elite, d.h. auf besitzende,

gebildete Herren beschränkt war, wurde die ideologische und theologische

Legitimation von Kyriarchat immer wieder notwendig.
Bei der Monotheismuskritik geht es also eigentlich nicht so sehr um die

Frage, wie das göttliche Sein zu denken ist. Es geht auch nicht nur um das
Problem des exklusiven Wahrheitsanspruches und der exklusiven Identitätsbildung,

sondern auch um den Ausschluss des Weiblichen. Dies sind Fragen, die
unausweichlich das Problem von Herr-schaft und Gewalt anzeigen. Gewalt
und Herr-schaft sind aber nicht nur ein Problem monotheistischer Religionen,

sondern auch ein Problem von polytheistischen, pantheistischen oder
kosmotheistischen Religionen. Nicht Monotheismus, sondern der Zugang zu
Herr-schaftsmacht bringt Gewalt hervor, wie das Beispiel des römischen
Reiches und seines Polytheismus reichlich belegt.

Das Problem von Herr-schaft und die Frage der Gewalt verlangen, dass

wir den Gegensatz von Monotheismus und Polytheismus sowie die ihn
untermauernde Onto-The*logie kritisch in Frage stellen, um die diesem binären
Gegensatz eingeschriebene Herr-schaftsrhetorik zu überwinden. Dies lässt

sich, wie wir gesehen haben, nicht auf der religions-philosophischen, ontolo-
gischen Ebene bewerkstelligen, da der die Anderen ausschliessende und negativ

bestimmende Dualismus dem Monotheismus-Polytheismus Schema
wesentlich eingeschrieben ist.

IV Die Rede von G 'Ht

Deshalb ist es notwendig, dass wir das Schema Monotheismus/Polytheismus
mit seiner dualistischen Begrifflichkeit rhetorisch dekonstruieren, um uns auf



500 Elisabeth Schüssler Fiorenza

das the*legein, das «vom Göttlichen sprechen» neu zu besinnen und den on-
tologischen Dualismus der/des Einen und der Vielen rhetorisch zu überwinden

und theologisch fruchtbar machen zu können. In meinem Buch «Grenzen

überschreiten» habe ich argumentiert, dass dies möglich wird, wenn wir
die vier Weisen der traditionellen christlichen The*logie, über G*tt zu reden

- die via affirmativa, negativa, eminentiae and practica - aufnehmen, kombinieren

und gegenseitig korrigieren. Alle vier rhetorisch-the*logischen Strategien

müssen zusammen und nicht einzeln eingesetzt werden und zugleich in
der via practica verwurzelt bleiben.

Erstens, da G*tt die menschliche Erfahrung radikal übersteigt, da Sie/Er/
Es das X jenseits von Jenseits-Sein ist, vermag keine menschliche Sprache,
auch nicht die der Bibel, adäquat vom G*ttlichen zu reden.29 Deshalb
unterstreicht die via negativa der klassischen Theologie, dass wir nicht eigentlich
zu sagen vermögen, wer G:;"tt ist, sondern immer wieder betonen müssen, wer
G*tt nicht ist. Er ist nicht wie ein Mann, nicht wie ein Weisser, nicht wie ein
Vater, nicht wie ein König, nicht wie ein Herrscher, nicht wie ein Herr. Sie

ist auch nicht wie eine Frau, nicht wie eine Mutter, nicht wie eine Königin,
nicht wie eine Dame. Es ist auch nicht wie Feuer, nicht wie ein Mutterschoss,
nicht wie ein Wind, nicht wie ein Adler, nicht wie ein brennender Busch.
Solch eine kritische Zurückweisung und Dekonstruktion einer kyrio-zentri-
schen Männlichkeit und Weiblichkeit, Lenkung und Unterwerfung, Orthodoxie

und Häresie, Monotheismus und Polytheismus als Determinanten für
das Reden von G*tt ist eine der wichtigsten Aufgaben nicht nur feministischer

Theologie.
Zweitens: Christliches Reden über G::'tt beginnt mit der Annahme, dass

der biblische G*tt nicht ein G*tt der Unterdrückung und Gewalt, sondern
der Befreiung, des Heils und des Wohlseins ist, und versucht, dieser Uberzeugung

in vielfältiger Weise Ausdruck zu verleihen. Deshalb schreibt eine
affirmative theologische Strategie {via affirmativa oder analogica) G*tt in positiver
Weise alles utopische Verlangen nach Gerechtigkeit und Wohlsein zu, von
denen zahllose Menschen träumen und worauf sie hoffen. Solch ein affirmativer
analoger Diskurs über G*tt darf sich jedoch nicht auf anthropologischen
Individualismus beschränken, sondern muss an der Wirklichkeit und Vision der
Schöpfungsfülle ausgerichtet bleiben.

29 Vgl. Frank Crüsemann, «Gott Abrahams, Gott Isaaks, Gott Jakobs». Notizen zur
Frage eines Kriteriums eines theologischen Redens von Gott, in: Karl Holzmüller,
Norbert Ihmig (Hg.), Zugänge zur Wirklichkeit. Theologie und Philosophie im Dialog,

Bielefeld 1997, 163-169, der Buber zitiert: «Denn die Gottesidee, das Meisterwerk
des Menschen, ist nichts als das Bild der Bilder, das sublimste unter den Bildern.» und
damit betont, dass das Bilderverbot das Kriterium für jegliches theologische Reden

von Gott ist. (165) Doch reflektiert er nicht, dass seinem Titel gemäss G*tt nur
männlich-patriarchal vorgestellt wird.



Monotheismus und Herr-schaft 501

Wenn Theologie sich des analogen Charakters ihres Redens von und
des apophatischen Charakters des Göttlichen kritisch bewusst bleibt, wird sie

auch fähig sein, in die christliche G:;"ttessprache die vielfältigen Bilder und
Namen der Güttin einzuführen, die z.B. im Katholizismus in und durch den
Marienkult übermittelt worden sind.30 Wie Judith Plaskow für die jüdische
Theologie gefordert hat, so müssen auch christliche Feministinnen darauf
bestehen, dass die christliche Theologie ihre «Angst vor der Göttin» überwindet.31

Die Bedrohung des jüdischen und des christlichen Monotheismus
besteht ja nicht in der Verehrung des Göttlichen in weiblicher Form32, sondern
in der Tatsache, dass der Monotheismus zur religiösen Legitimation kyriar-
chaler Herr-schaft gedient hat.33

Die dritte Strategie der klassischen theologischen Reflexion, die via emi-
nentiae, setzt die beiden ersten Strategien voraus, betont aber, dass sowohl die

Ablehnung des männlichen Redens von Gött als auch die Art, von Gs:"tt positiv

weiblich als Göttin zu reden, nicht adäquat sind. Göttliches ist immer
grösser und immer mehr, als menschliche Sprache und Erfahrung ausdrücken
können. Dieser «Uberschuss» des Göttlichen macht eine bewusste Vermehrung

und Erweiterung von Bildern und Symbolen für Gött notwendig, die
nicht nur vom menschlichen Leben, sondern auch von der Natur und von
kosmologischen Wirklichkeiten abzuleiten sind. Die via eminentiae vermag
so, einen reichen Schatz von biblischen Symbolen und Metaphern mit den

vielfältigen Bildern und Traditionen der Göttin für die theologischen Diskurse

über das Göttliche wiederzugewinnen.

30 Eine solche Weise vielgesichtiger theologischer Assoziation und imaginativer Erweite¬

rung kommt z.B. im Akathistos zum Vorschein, einem marianischen Hymnus der
Ostkirche. An ihm kann gesehen werden, wie biblische Sprache sich in feministischer
Form aneignen lässt: «Gegrüsst, du Meer, das verschlungen den heiligen Pharao;
gegrüsst, du Fels, der getränket, die nach Leben dürsten; gegrüsst du, Feuersäule, die

jene im Dunkeln geführt;... Gegrüsst, o Land der Verheissungen; gegrüsst, du, aus der

Honig und Milch fliesst. Gegrüsst, du unversehrte Mutter ...». Vgl. Gerhard G.
Meersemann (Hg.), Der Hymnos Akathistos im Abendland. Die älteste Andacht zur
Gottesmutter, Freiburg 1958.

31 Judith Plaskow, Standing Again at Sinai. Judaism from a Feminist Perspective, San

Francisco 1990, 121-169.
32 Eine extensive, kommentierte Bibliographie bietet: Anne Carson, Goddesses & Wise

Women. The Literature of Feminist Spirituality 1980-1992, New York 1992; zur
interreligiösen Diskussion siehe: Carl Olsen (Hg.), The Book of the Goddess. Past
und Present, New York 1983; als Beispiel einer persönlichen thealogischen Rechenschaft

siehe bes.: Carol P. Christ, Laughter of Aphrodite. Reflections on a Journey to
the Goddess, San Francisco 1987.

33 Zu den Zusammenhängen zwischen dem Sprechen von Gött und der Selbstachtung
von Frauen siehe: Carol Saussy, God Images and Self Esteem. Empowering Women in
a Patriarchal Society, Louisville 1991.



502 Elisabeth Schüssler Fiorenza

Viertens-. Die letzte traditionelle theologische Strategie, die via practica,
wird gewöhnlich mit Liturgie und Spiritualität assoziiert. Doch sucht eine
kritische feministische Theologie34 die Rede von G*tt vor allem in der Praxis
und in der Solidarität anti-kyriarchaler gesellschaftlicher und kirchlicher
Befreiungsbewegungen zu verorten. Die Kreativität und die Emotionalität unseres

Redens über das Göttliche müssen in solchen sozialen Bewegungen
verwurzelt bleiben, damit sie nicht in kyriarchal reaktionärer Weise für die
Festschreibung kultureller Weiblichkeit missbraucht werden können. Die via
practica muss also alles Reden über G*tt kritisch bedenken und bestimmen.

Zwar ist G*tt «jenseits» von Unterdrückung, doch kann Ihre offenbarende

Gegenwart inmitten der Kämpfe gegen Entmenschlichung und Ungerechtigkeit
erfahren werden. Deshalb ist das Göttliche immer neu zu benennen in

solchen Erfahrungen des Einsatzes für Gerechtigkeit und die Veränderung
und Umbildung unterdrückender Strukturen und entmenschlichender
Ideologien. Gî:"tt ist als aktive Macht von Gerechtigkeit und Wohlsein in unserer
Mitte immer wieder neu und verschieden anzurufen. Sie/Er/Es ist es, die/
der/das uns in unserem Streiten gegen Unrecht und für Gerechtigkeit
bestärkt, genauso wie Sie/Er/Es die Israelitinnen auf ihrem Weg durch die Wüste

aus der Sklaverei zur Freiheit begleitet hat.35 Eine solche theologische
Methode macht es möglich, die allumfassende göttliche Einheit - ausgedrückt in
der herr-schaftslosen Vielheit der Bilder und Symbole, um die es in der
Monotheismusdiskussion geht - neu anzudenken und in Herr-schaft veränderndes

Elandeln umzusetzen.

Abstract

Nach einer Skizze der Monotheismusdiskussion wird das theoretisch-dualistische Schema

«Monotheismus-Polytheismus» dekonstruiert und so das Monotheismusproblem nicht als

Onto-The*logie, sondern als Rhetorik verstanden. Dies geschieht vom Standpunkt einer
kritischen feministischen christlichen Befreiungstheologie und Bibelwissenschaft aus. Eine
kritisch-feministisch-rhetorische Analyse kann zeigen, dass es in der Monotheismusdebatte
nicht so sehr um Theologie, d.h. das Reden von Gott geht, sondern vielmehr um das

Problem der biblisch-christlichen Legitimierung von Herr-schaft und Gewalt. Deshalb ist es

wichtig, das Problem, wie über Go« zu sprechen ist, theologisch neu zu artikulieren.
Abschliessend werden positiv die vier Weisen (via negativa, positiva, eminentiae und practica)
traditioneller Theologie als eine rhetorische Methode eingeführt; so wird es möglich, die
allumfassende göttliche Einheit - ausgedrückt in der herr-schaftslosen Vielheit der Bilder
und Symbole, um die es in der Monotheismusdiskussion geht -, anzudenken und zu leben.

Elisabeth Schüssler Fiorenza, Harvard

34 Vgl. Ruth C. Duck, Gender and the Name of God. The Trinitarian Baptismal For¬

mula, New York 1991.
35 Siehe Weish 10,1-21.


	Monotheismus und Herr-schaft : eine kritisch-feministische Anfrage

