Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 62 (2006)

Heft: 4

Artikel: Monotheismus und Herr-schatft : eine kritisch-feministische Anfrage
Autor: Schussler Fiorenza, Elisabeth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877908

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Monotheismus und Herr-schaft

Eine kritisch-feministische Anfrage!

In den letzten zwei Jahrzehnten ist in der The*logiewissenschaft viel {iber den
Monotheismus und seine Folgen diskutiert worden. Die Fronten sind klar ge-
zogen: entweder fiir Monotheismus oder dagegen. Auch die feministische
The*logie? hat das Thema «patriarchaler Monotheismus» besonders in den
198Qer und 90er Jahren heiss diskutiert, die Minnlichkeit und Herr-schaft?
des monotheistischen Vatergottes kritisch in Frage gestellt und die Gottin als
lebenspendende Macht wieder prisent gemacht. Doch wird diese feministi-
sche Diskussion in der vorherr-schenden The*logiewissenschaft kaum zur
Kenntnis genommen oder nur als Nebenfrage gestreift, obwohl sie meines Er-
achtens Licht auf das Problem des Monotheismus werfen und einen Beitrag
zum christlich-the*logischen Umgang damit leisten kénnte.

Im Folgenden werde ich mich der Problematik in vier Argumentations-
schritten annihern, indem ich erstens die Monotheismuskritik kurz skizziere,
zweitens meinen eigenen theoretischen Ansatz vorstelle, drittens das dualisti-
sche Denkschema Monotheismus - Polytheismus problematisiere und
schliesslich viertens die vier Weisen traditioneller The*logie als rhetorische
Maéglichkeit vorstelle, diesen Dualismus auf eine inklusive Identititsformung
hin zu iberwinden.

Es scheint mir wichtig, den etablierten und den feministischen biblisch-
the*logischen Diskurs zum Thema «Monotheismus und Herr-schaft» kritisch

1 Ich méchte mich bei Herrn Professor Stegemann und der theologischen Fakultit fiir
die Einladung zur Fakultidtstagung ganz herzlich bedanken. Mein Dank gilt besonders
auch Frau Dr. Gabriella Gelardini fiir ihre grossartige Vorbereitungsarbeit.

2 Um die Unangemessenheit unseres Sprechens iiber G*tt kenntlich zu machen, iiber-
nahm ich in meinen Biichern Discipleship of Equals und But She Said die jiidisch ortho-
doxe Schreibweise des Namens G-ttes. Jedoch haben mich jiidische Feministinnen
darauf hingewiesen, dass eine solche Schreibweise auf sie negativ wirkt, weil sie einen
sehr konservativen, wenn nicht gar reaktioniren the*logischen Bezugsrahmen nahe-
legt. Daher begann ich das Wort G*tt in dieser Form zu schreiben, um so in sichtba-
rer Weise unser Denken und Sprechen tiber das G*ttliche zu destabilisieren. Carol
Christ hat darauf hingewiesen, dass das Wort «Theologie» die maskuline Form G*ttes
(Gr. theos) voraussetzt, und deshalb verlangt, dass feministisch von Thealogie (Gr.
thea) gesprochen werden sollte. Anstatt immer - wie in meinem Buch: Grenzen iiber-
schreiten. Der theoretische Anspruch feministischer Theologie, Miinster 2004 - Thea/
o/logie zu schreiben, habe ich hier die Schreibweise mit dem Asterisk vereinheitlicht.

3 Ich schreibe Herr-schaft mit Bindestrich, um deutlich zu machen, dass Unterdri-
ckungsmacht von Herren ausgeiibt wird, was immer noch in der deutschen Wort-
form zum Ausdruck kommt.

ThZ 4/62 (2006) S. 487-502



488 Elisabeth Schiissler Fiorenza

miteinander ins Gesprich zu bringen. Wihrend der feministische Diskurs
sich auf die Kritik der minnlichen G*ttessprache und das Problem Gottva-
ter/G*tt - Gottmutter/G*ttin konzentriert, betont der etablierte Diskurs die
Gewalttatigkeit und Ausschliesslichkeit des Monotheismus und stellt den
Monotheismus antagonistisch dem Polytheismus, Pantheismus oder Kos-
motheismus gegentiber. Deshalb ist es wichtig, nicht nur Monotheismus und
Herr-schaft im Blick zu behalten, sondern auch zu sehen, wie das Verstindnis
eines gewalttatigen Monotheismus durch das Gegenbild eines gewaltlosen
und allumfassenden Polytheismus/Kosmotheismus rhetorisch konstruiert
wird.

1. Die Monotheismusdiskussion

1997 erschienen auf Englisch zwei wichtige Biicher, die die Bibelwissenschaft
und The*logie im letzten Jahrzehnt sehr bewegt haben.* Das eine bekannte
und umstrittene Buch ist Jan Assmanns «Moses der Agypter»,® das andere ist
das von Regina M. Schwartz, «The Curse of Cain. The Violent Legacy of Mo-
notheism», das aber in der deutschsprachigen Monotheismusdiskussion we-
nig zur Kenntnis genommen worden ist. Beide Blicher beziehen sich auf die
Hebriische Bibel, das Erste oder das Alte Testament. Wihrend nach Assmann
das «Entweder-Oder» des Monotheismus (etwas ist entweder wahr oder
falsch) Gewalt- und Herr-schaftsverhalten hervorbringt, ist es nach Regina
Schwartz der «Mangel» als Prinzip des Einen (ein G*tt, ein Land, ein Volk,
eine Nation), der Gewalt hervorruft, indem er die Menschen in IsraelitInnen
und Nichtisraelitlnnen, in Insiders und Outsiders teilt und damit religidse
Identitdt als exklusiv bestimmt. Der Monotheismus wie seine The*logie, d.h.

* Vgl z.B. Manfred Oeming, Konrad Schmid (Hg.), Der eine Gott und die Gotter.
Polytheismus und Monotheismus im antiken Israel (AThANT 82), Ziirich 2003; Mar-
kus Witte (Hg.), Der eine Gott und die Welt der Religionen. Beitrige zu einer Theo-
logie der Religionen und zum interreligidsen Dialog, Wiirzburg 2003; Magnus Striet
(Hg.), Monotheismus Israels und christlicher Trinitidtsglaube (QD 210), Freiburg i.Br.
2004; Hermann Diiringer (Hg.), Monotheismus - eine Quelle der Gewalt? (ArTe
125), Frankfurt a.M. 2004; Mark S. Smith, The Memoirs of God. History, Memory,
and the Experience of the Divine in Ancient Israel, Minneapolis 2004; Wiard Popkes,
Ralph Brucker (Hg.), Ein Gott und ein Herr. Zum Kontext des Monotheismus im
Neuen Testament (BThSt 68), Neukirchen-Vluyn 2004; Reinhard Gregor Kratz, Her-
mann Spiekermann (Hg.), Gotterbilder, Gottesbilder, Weltbilder. Polytheismus und
Monotheismus in der Welt der Antike (FAT I1/17-18), Tiibingen 2006.

Jan Assmann, Moses der Agypter. Entzifferung einer Gedichtnisspur, Miinchen 1998;
ders., Herrschaft und Heil. Politische Theologie in Altigypten, Israel und Europa,
Miinchen 2000; ders., Religion und kulturelles Gedichtnis, Miinchen 2000; ders., Die
Mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus, Miinchen 2003;

5



Monotheismus und Herr-schaft 489

das Sprechen tiber das Gottliche muss deshalb herr-schaftskritisch in Frage ge-
stellt werden.

Doch ist die Debatte um den biblischen Monotheismus viel ilter als ein
oder zwei Dekaden. Schon im Jahre 178 u. Z. hat Kelsos in seiner Streitschrift
gegen das Christentum den christlichen Monotheismus kritisiert. Die Weige-
rung von ChristInnen, ausser ihrem G*tt keine anderen G*tter zu verehren,
nennt Kelsos «den Schrei der Revolte von Leuten, die sich von den {ibrigen
Menschen absperren und losreissen.» (Origenes, Contra Celsum VIII, 2). In-
dem er den Monotheismus als eine Bedrohung der Ordnung des romischen
Imperiums darstellt, bringt Kelsos den christlichen Monotheismus mit Ge-
walt und Menschenverachtung in Verbindung.

Nach Marie-Theres Wacker, die in verschiedenen Arbeiten die feministi-
sche und die Fachdiskussion zum Monotheismus des Ersten oder Alten Testa-
ments gesichtet und miteinander ins Gesprich gebracht hat, kristallisiert sich
die Monotheismuskritik dichotomisch um 3 Gegensitze: erstens, totalitires
Einheitsdenken versus Gewaltenteilung und Pluralismus, zweitens, dualisti-
scher Weltbegriff versus Divinisierung des Kosmos und schliesslich drittens,
Gewalt versus Toleranz.® Sie macht dabei «auf die immer wieder zum Vor-
schein kommende antijidische Wendung der Monotheismuskritik»” in der
dominanten wie in der feministischen Forschung aufmerksam. Fiir die femi-
nistische Frage nach der Géttin ist die religionsgeschichtliche Erkenntnis
wichtig, dass «der vorexilische Gottesglaube Israels noch nicht monothei-
stisch genannt werden kann, insofern die Macht anderer Gétter und die Fas-
zination, die sie auf Israel ausiiben, als sehr wirkungsvoll» vorausgesetzt
wird.® Wacker fragt weiterhin an, ob die Gestalt der gottlichen Weisheit das
in der Exegese starr gehandhabte Schema vom «nachexilisch definitiv errun-
genen Monotheismus» durchbrechen kann und wie im Hinblick auf die
gottliche Weisheit ein inklusiver Monotheismus theologisch artikuliert wer-
den konne. Als Fazit ihrer Diskussion zieht sie den Schluss:

Die Alternative einer frauenfreundlichen Gottinnen-Religion muss dort beschworen
werden, wo die biblische Monotheismustradition auf die Seite des jeweils Herrschen-
den geschlagen wird: etwa als Eurozentrismus in Politik und Wirtschaft, als Rassismus,
als Androzentrismus ... Ist aber die Forderung universaler Gerechtigkeit bleibend mit
jenem Gott der Hebriischen Bibel verbunden, dann muss von diesem Gott heute so
gesprochen und sein Name handelnd so bezeugt werden, dass deutlich wird, dass seine
Gerechtigkeit auch Frauen betrifft.?

6 Marie-Theres Wacker, Von Gottinnen, Gottern und dem einzigen Gott. Studien zum
biblischen Monotheismus aus feministisch-theologischer Sicht, Miinster 2004, 80-87.

7 Wacker, Von Géttinnen, Géttern und dem einzigen Gortt, 87.

8 Wacker, Von Gottinnen, Gottern und dem einzigen Gott, 91.

?  Wacker, Von Géttinnen, Géttern und dem einzigen Gott, 102f.



490 Elisabeth Schiissler Fiorenza

Ein solch herr-schaftskritisches Moment ist auch fiir das Neue oder besser ge-
sagt das Christliche Testament und die Geschichte des frithen Christentums
notwendig, da sie im Kontext des Romischen Imperiums artikuliert wurden.
Erik Petersons Traktat «Der Monotheismus als politisches Problem» ist im
Jahre 1935 erschienen und hat dann in den spiten 60 er Jahren die Diskussion
um die politische Theologie neu angestossen.!® Das philosophische Prinzip
der Monarchia, das erstmals bei Aristoteles belegt ist, wurde nach Peterson
von Philo mit dem Gott der Juden verschmolzen und stSsst dann auf eine po-
litische Theologie der Heiden, wonach in Analogie zum romischen Imperium
die gottliche Monarchie wohl herrschen, aber die nationalen Gétter regieren
missen. Die Pax Augustana kann so christlich als die Erfiillung der alttesta-
mentlichen Weissagungen verstanden werden. Erik Peterson erkennt damit
die Verflochtenheit von monarchischem Monotheismus mit politischer impe-
rialer Rhetorik, die das romische Reich legitimierte; aber er schwicht diese
Einsicht dadurch ab, dass er zugleich betont, die Lehre von der gottlichen
Monarchie scheitere am Trinititsdogma und die von der Interpretation der
Pax Augustana an der christlichen Eschatologie. Ahnlich argumentiert auch
Jiirgen Moltmann, der die Thesen von Peterson positiv aufnimmt und patri-
archatskritisch weiterfiihrt.!! Doch bleibt diese theologische Apologetik die
Antwort darauf schuldig, warum das Christentum trotz der Errungenschaft
seines trinitarischen Monotheismus imperiale Herr-schaft und Gewalt aus-
geiibt hat, besonders in Zeiten, als es direkten Zugang zu politischer Macht
hatte. Die VerteidigerInnen des christlich-trinitarischen Monotheismus stel-
len diese Frage einerseits nicht und formulieren andererseits angesichts der
postmodernen Infragestellung des Monotheismus apologetische Argumente,
nach denen der christliche Monotheismus dem jiidischen und islamischen
Monotheismus als weniger gewalttitig vorzuziehen sei. Es ist historisch aber
eindeutig, dass das Christentum im Namen des dreifaltigen G*ttes Gewalt
ausgetibt hat und heute immer noch Herr-schaft entweder biblisch oder theo-
logisch dort legitimiert, wo es um Machtausiibung geht.

Die wissenschaftliche Diskussion des Monotheismus der letzten Jahrzehn-
te hat sich jedoch nicht so sehr mit der Rhetorik des imperial herr-schaftlich
bestimmten Monotheismus des frithen Christentums beschiftigt, sondern
sich vornehmlich auf den Monotheismus der Hebriischen Bibel konzentriert.
Doch wihrend die These Jan Assmanns von der «Mosaischen Unterschei-
dung» breit aufgenommen und kritisch bewertet wurde, ist das Buch von Re-
gina Schwartz kaum zur Kenntnis genommen worden. Beide argumentieren,

10 Erik Peterson, Theologische Traktate, Miinchen 1951; Wiirzburg 1994, 23-82; vgl.
auch Alfred Schindler (Hg.), Monotheismus als politisches Problem? Erik Peterson
und die Kritik der politischen Theologie, Giitersloh 1978.

11 TJirgen Moltmann, Kein Monotheismus gleicht dem anderen. Destruktion eines
untauglichen Begriffs, EvTh 62 (2002) 112-122.



Monotheismus und Herr-schaft 491

dass der biblische Monotheismus mit seinem Gebot «du sollst keine fremden
Gotter neben mir haben» mit Gewalt und Ausschliessung Hand in Hand
geht.!?

Regina Schwartz, eine Literaturwissenschaftlerin, betont, dass ihr Buch
von der Frage eines College Studenten inspiriert worden sei. Dieser stellte
nach einer Vorlesung zur Bibel, in der Schwartz betont hatte, dass Israels Gott
ein Gott der Gerechtigkeit und Befreiung sei, die Frage: «What about the
Canaanites?» Stimmt das auch fiir die Kanaanier? Ja, dachte sie, wie steht es
mit den Kanaaniern, den Amoritern, den Moabitern, den Hethitern und all
den anderen Volkern, denen der biblische G*tt mit Gewalt gegenubertritt? Es
ist diese Frage der Gewalt gegentiber den Anderen und die dadurch erzeugte
Identititsbildung, die ihr Buch bewegt.

Obwohl Schwartz schon lange zuvor realisiert hatte, dass die Bibel oft
dazu diente, den Hass auf Schwarze, Juden, Schwule, Frauen und die Armen
zu schiiren, begann sie doch erst jetzt die Mittiterschaft der Bibel an diesen
Vorurteilen zu verstehen, «denn immer wieder erzihlt die Bibel die Geschich-
te eines Volkes, das auf Kosten von jemand anderem erbt.»"> So begann sie
iber Monotheismus und kollektive Identitit zu forschen. Es geht ihr dabei
nicht nur darum, die biblischen Erzihlungen zu analysieren, in denen Befrei-
ung und Gerechtigkeit mit der Ausrottung der Kanaanier verkniipft sind,
sondern auch darum zu verstehen, wie die Verbreitung der Bibel die Westli-
che Kultur negativ geprigt und ethnische, religiose und nationale Identitit als
im gewalttdtigen Gegensatz zu den Anderen stehend bestimmt hat.

Mit der Frage «Monotheismus und kollektive Identitit» geht es Schwartz
also nicht so sehr um den einen Gott im Unterschied zu den vielen Gottern,
sondern um den Preis, der zu zahlen ist, wenn kollektive Identitit unter ei-
nem einzigen Prinzip vorgestellt wird, sei es Gott oder Nationalismus, das
Gewalt gegen Andere notwendig macht. Nach ihr ist es der Mangel (scarcity)
als Prinzip des Einen (ein G*tt, ein Volk, eine Nation), der Gewalt hervor-
ruft, indem er die Menschen in IsraelitInnen und NichtisraelitInnen, in Insi-
ders und Outsiders teilt und religiose Identitit als exklusive Identitdt be-
stimmt.

12" In seinem neuesten Buch: Monotheismus und die Sprache der Gewalt, Wien 2006,

betont Assmann, «dass die Gewalt dem Monotheismus nicht als eine notwendige
Konsequenz eingeschrieben ist» (56) und sieht das Problem viel stirker darin, dass
«die Sprache der Gewalt in den heiligen Schriften der Juden, Christen, Muslime und
vieler anderer auf einem exklusiven Wahrheitsbegriff gegriindeter Religionen» (20)
eingeschrieben ist - ein Problem, das ausfiihrlich in feministischer und postkolonialer
Hermeneutik bearbeitet worden ist.

B Regina Schwartz, The Curse of Cain. The Violent Legacy of Monotheism, Chicago
1997, 2.



492 Elisabeth Schiissler Fiorenza

Als Jidin ist sich Regina Schwartz dessen bewusst, dass ihre Auslegungen
anti-jiidisch verstanden werden konnten. Deshalb betont sie immer wieder,
dass die biblischen Texte der Gewalt keine historischen Beschreibungen sind,
sondern erst nach dem Exil, viele Jahrhunderte spiter aufgezeichnet wurden,
zu einer Zeit, als Israel machtlos war. Die Besiegung der Kanaanier war die
Phantasie eines Volkes im Exil, die erst dann sozial-politische Gewalt erzeu-
gen konnte, als sie von Gruppen adoptiert wurde, die die Regierungsgewalt
im Christentum hatten. Jan Assmann ist ebenfalls sorgfaltig darauf bedacht,
nicht die Juden fiir die Greueltaten des Monotheismus verantwortlich zu ma-
chen. Wihrend nach ithm das Judentum sich selbst «ausgrenzte», haben Chri-
stentum und Islam die anderen oft mit Staatsgewalt ausgegrenzt. Diese Ge-
walt richtet sich nach innen in der Verurteilung der Ketzer und nach aussen
in der gewaltsamen Missionierung der Volker.

Doch betont Schwartz immer wieder, dass der Bibel auch fliichtige Blicke
auf monotheistische Fiille und auf G*ttes unablissiges Geben von Wohlsein
fiir alle eingeschrieben sind. Aber diese Momente von Uberfluss hatten nicht
denselben kulturell-religiésen Einfluss auf Politik, Kultur und Religion wie
der den Monotheismus bedingende Mangel. Die der Bibel eingeschriebene
Gewalt kann also auf zwei Weisen behandelt werden: Sie kann in der Verkiin-
digung als Offenbarung G*ttes valorisiert oder in einer Hermeneutik des Ver-
dachtes und der Bewertung!* immer wieder neu dekonstruiert werden, um bi-
blisch-christliche Identitdt, die im gewalttitigen Gegensatz zum Anderen
steht, kritisch bewusst zu machen und durch eine inklusive biblische Identi-
tatsfindung zu ersetzen.

II. Theoretischer Ansatz

An diesem Punkt ist es notwendig, dass ich kurz meinen eigenen methodi-
schen Ansatz vorstelle und die hermeneutische Brille, mit der ich das Problem
in den Blick nehme, auf den Tisch lege - in der Hoffnung, dass andere Refe-
renten dies ebenfalls tun werden. Es wird wohl niemanden iiberraschen, dass
ich mich dem Problem «Monotheismus-Polytheismus» mit einem kritisch-fe-
ministischen Blick zuwende. Dass aber Feminismus immer noch ein Negativ-
begriff ist und im akademischen Bereich als «ideologisch» und nicht «wissen-
schaftlich» angesehen wird, wird schon daran deutlich, dass die breite femini-
stische Diskussion zur Gottesfrage in der vorherrschenden Debatte um den

4 Zur Entwicklung einer kritischen feministischen Hermeneutik vgl. meine Biicher:
Bread Not Stone. The Challenge of Feminist Biblical Interpretation, Boston 1985,
Tenth Anniversary Edition, 1995; But She Said. Feminist Practices of Biblical Inter-
pretation, Boston 1992; Sharing Her Word. Feminist Biblical Interpretation in Con-
text, Boston 1998; Weisheitswege, Stuttgart 2005.



Monotheismus und Herr-schaft 493

Monotheismus fast gar nicht erwihnt, geschweige denn ernsthaft diskutiert
wird. Auch wird kaum wahrgenommen, dass feministische The*logie und
Religionswissenschaft theoretisch vielstimmig sind, je nachdem ob ihre zen-
trale Analysekategorie die Fran und das Weibliche oder Gender/Geschlecht!>
oder Herr-schaft/Patriarchat/Kyriarchat ist. Nach meinem Verstindnis ist Fe-
minismus eine Theorie und Bewegung, die Herr-schafts- und Unterordnungs-
strukturen, die Frauen'® und andere Menschen am Rande der Gesellschaft
marginalisieren, ausbeuten und zu BiirgerInnen zweiter Klasse machen, ins
Zentrum ihrer wissenschaftlichen und praktischen Aufmerksamkeit stellt.
Feministische The*logie und Religionswissenschaft sucht solche religisen
Herr-schaftsstrukturen aufzudecken. Sie besteht the*logisch darauf, dass
Frauen wie Minner Bild G*ttes? sind und die G*ttheit im Hier und Jetzt ge-
genwirtig machen.

Die hermeneutische Brille und Methode, mit der ich mich dem Thema an-
nihere, ist also die einer christlich-feministischen Befreiungshermeneutik und
Rhetorikanalyse!®. Mit der Befreiungsthe*logie gehe ich darin einig, dass die
zentrale the*logische Frage heute nicht die moderne Frage ist, ob G*tt exi-
stiert, d. h. ob es einen oder viele Gétter gibt, sondern die rhetorische Frage,
wie iiber G*tt the*logisch gesprochen und was fiir eine G*ttheit verkiindet
wird. Wird ein G*tt der Herr-schaft, Gewalt und Unterordnung theologisch
legitimiert oder eine G*ttheit verkiindigt, die das Wohlergehen aller ohne

5 Hadumond Bussmann, Renate Hof (Hg.), Genus. Geschlechterforschung/Gender
Studies in den Kultur- und Sozialwissenschaften. Ein Handbuch, Stuttgart 2005.

16 Postmoderne feministische Studien haben die Funktion des Bedeutungstrigers Frau/
weiblich problematisiert. Kritische feministisch-postkoloniale und Befreiungsstudien
haben dagegen davor gewarnt, die feministischen theoretischen Gender-Analysen von
ihrer soziopolitischen Funktion zu abstrahieren, da sie so das kulturelle Ideal der
weissen «Lady» nur verfestigen. Diese Problematisierung der Basiskategorien femini-
stischer Analyse haben Selbstverstindnis und Praktiken des feministischen Subjekts
in eine Krise gefithrt. Ich versuche, diese Krise zu kennzeichnen, indem ich «wo/
men» in einer gebrochenen Form geschrieben habe. Diese Schreibung versucht nicht
nur, die Kategorie der Frau («wo/man») zu problematisieren, sondern auch zu zeigen,
dass Frauen («wo/men») nicht eine einheitliche soziale Gruppe bilden, sondern durch
Strukturen der Rasse, Klasse, der Ethnizitit, Religion, Heterosexualitit, des Kolonia-
lismus und des Alters fragmentiert sind. Ich habe diese Schreibung eingefiihrt, weil
nach meiner Meinung Feministinnen den sozial-kollektiv bestimmten Begriff
«Frauen» («wo/men») nicht véllig aufgeben und durch die analytische Kategorie des
Geschlechts («gender») ersetzen kdnnen, solange wir die Prisenz von Frauen (wo/
men) in und durch unsere eigenen feministischen Diskurse nicht marginalisieren und
ausloschen wollen.

7" Vgl. «Gottebenbildlichkeit» (H. Schiingel-Straumann, Ch. Safrai, E. Gdssmann, 1.
Willig), Worterbuch der feministischen Theologie, hg.v. Elisabeth Géssmann u.a.,
Giitersloh 2002, 257-265.

18 Vgl. mein Buch: Rhetoric and Ethic. The Politics of Biblical Studies. Minneapolis 1999.



494 Elisabeth Schiissler Fiorenza

Ausnahme ermoglicht, und aus deren Fiille Gemeinschaft, Frieden und Glick
in unserer globalen Welt moglich werden? Wird der Slogan «mein G*tt ist der
wahre und nicht Deine G*ttin» ontologisch festgeschrieben, dann werden bi-
blische Gewalt- und Ausschliessungstexte immer wieder zu einer gewalttiti-
gen religiosen Identititsbildung beitragen. Deshalb, so argumentiere ich, darf
das Problem «Monotheismus - Polytheismus» nicht als ontologisches Pro-
blem angegangen werden, sondern muss als dualistische Rhetorik the*logisch-
kritisch analysiert und neu formuliert werden.

Eine kritisch-feministische rhetorische Analyse kann aufzeigen, dass es in
der Monotheismusdebatte nicht so sehr um The*logie im eigentlichen Sinne
des Wortes, sondern um das Problem von Ausschliessung, Herr-schaft und
Macht geht, die biblisch-the*logisch fortgeschrieben oder in Frage gestellt
werden. Damit verflochten ist die Frage, wie das Symbol «G*tt» ideologisch
Machtverhiltnisse stirkt oder untergribt. Es ist daher wichtig, rhetorisch zu
analysieren, wie das Problem des «Monotheismus» diskutiert wird, um die
Gottheit the*logisch anders vorstellen und artikulieren zu kénnen.

Sprache und damit auch biblische G*ttessprache ist ja immer schon rheto-
risch-kommunikativ. Sie ist geprigt und bestimmt durch ihre sozialen, politi-
schen und religitsen Kontexte. Deshalb muss The*logie nicht nur versuchen,
das Reden iiber den biblischen G*tt zu untersuchen, sondern auch fragen,
warum gerade heute der Monotheismus so heiss umstritten ist. Sie hat nicht
zuerst den Monotheismus ontologisch zu bestimmen, sondern zu untersu-
chen, wie der Monotheismus in bestimmten sozial-politischen Kontexten rhe-
torisch konstruiert wird.

Wihrend es der Hermeneutik um Ontologie, um Sinnfindung und um
den Uberschuss an Sinn und dem kulturellen Gedichtnis um Text als das
«Sein, das erinnert werden kann»,'? geht, konzentriert sich eine kritisch-rhe-
torische Analyse auf den Mangel und die Verformung von Sinnzusam-
menhingen und wissenschaftlichen Methoden, die durch Machtverhiltnisse
und Herr-schaftsbeziehungen bestimmt werden. Kulturelle, religise und so-
ziale Sprachhandlungen und Traditionen sind in Verhiltnissen von unglei-
cher Macht konstituiert worden und miissen daraufhin kritisch untersucht
werden. Dies gilt auch fiir den Monotheismus und die G*ttesrede.

Kyriozentrische Sprache und Wissen iiber die Gottheit sind rhetorisch,
d.h. sie werden artkuliert von bestimmten Menschen, fiir einen bestimmten
LeserInnenkreis oder ZuhorerInnenkreis, und sie arbeiten mit bestimmten
offen ausgesprochenen oder verschwiegenen Interessen und Zielen. Wenn
aber alle Texte der heiligen Schrift und alles Wissen iiber die G*ttheit und die
Welt sowohl rhetorisch als auch politisch sind, dann ist es moglich, die kultu-
rellen Verhiltnisse und religiésen Denkrahmen und Konstrukte, die von sol-

19 Jan Assmann, Religion and Cultural Memory, Stanford 2006, IX.



Monotheismus und Herr-schaft 495

chen Texten und Traditionen immer wieder weitergeschrieben werden, kri-
tisch zu hinterfragen, um sie zu verindern.

Genauso wie die kritische Theorie konzentriert sich auch eine femini-
stisch-kritische Rhetorikanalyse besonders auf die Verzerrung und ideologi-
sche Verfremdung von Sprachhandlungen. Ihre grundlegende methodische
Einsicht besteht darin, die androzentrische oder besser gesagt kyriozentrische
Funktion von Sprache erkannt zu haben.?® Sie betont die Rhetorizitit der
Sprache: Grammatikalisch andro-kyriozentrische Sprache gibt vor, gene-
risch-inklusive Sprache zu sein, die einerseits Frauen unter grammatisch mas-
kuline Ausdriicke wie Monotheisten, Christen, Deutsche, Sklaven, Jiinger
oder Gétter subsumiert?! und andererseits sie von vollem Menschsein und
dem Gottlichen ausschliesst, da beide maskulin bestimmt sind.

Grammatikalisch andro-kyriozentrische Sprache beschreibt und reflek-
tiert daher z.B. die Wirklichkeit und das Sein G*ttes nicht, sondern reguliert
und konstruiert sie.?? Kyriozentrische Sprache ist nicht reflektiv, sondern ak-
tiv-performativ. Sie erschafft und formt zugleich die symbolischen Welten,
die sie nur zu reprasentieren vorgibt. Dadurch dass G*tt unreflektiert immer
er und der genannt wird, erschafft kyriozentrische Sprache immer neu eine
elitir minnlich bestimmte Welt und Identitit des Gottlichen.

Sprache ist aber nicht nur aktiv-performativ, sondern immer auch schon
politisch und normativ. Kyriozentrische Sprache gestaltet und wird zugleich

2 Elisabeth Schiissler Fiorenza, In Memory of Her. A Feminist Reconstruction of Chri-
stian Origins, New York 1983 (deutsch 1988); Dennis Baron, Grammar and Gender,
New Haven 1986; Robert H. Robins, A Short History of Linguistics, London 1979;
Casey Miller, Kate Swift, Words and Women. New Language in New Times, Double-
day 1977; Gloria A. Marshall, Racial Classifications. Popular and Scientific, in: Sandra
Harding (Hg.), The «Racial» Economy of Science, Bloomington 1993, 116-127; zum
Vergleich von sexistischer und rassistischer Sprache siehe die Beitrige in: Mary Vetter-
ling-Braggin (Hg.), Sexist Language. A Modern Philosophical Analysis, Littlefield 1981.

21 Vegl. Luise F. Pusch, Das Deutsche als Mannersprache, Frankfurt 1984, und Marie-
louise Janssen-Jurreit, Sexismus. Uber die Abtreibung der Frauenfrage, Miinchen/
Wien 1976, 623-644.

2 Dies hat weitreichende Folgen fiir die Geschichtsschreibung. Nicht nur werden
Frauen durch androzentrische Texte geschichtlich marginalisiert oder ganz aus den
Geschichtsquellen herausgeschrieben, sondern sie werden durch andro-kyriozentri-
sche Rekonstruktionsmodelle doppelt marginalisiert und geschichtlich eliminiert.
Z.B. erwihnt das in der Bibelwissenschaft vielfach gebrauchte gesellschaftliche Rekon-
struktionsmodell von Alf6ldy Frauen nicht ausdriicklich. Dies wird von Ekkehard
W. Stegemann, Wolfgang Stegemann, Urchristliche Sozialgeschichte. Die Anfinge im
Judentum und die Christusgemeinden in der mediterranen Welt, Stuttgart 1995, 691.,
richtig erkannt, doch durch das Anhingen eines 4. Teils zu «sozialen Rollen und
Situationen von Frauen» nicht behoben. Vielmehr wird es verschirft, da der Rest des
Buches dann nur Giber die Sozialgeschichte friithchristlicher Gemeinden spricht, ohne
zu spezifizieren, dass damit Médnner gemeint sind.



496 Elisabeth Schiissler Fiorenza

bestimmt durch vorgegebene Realititsverstindnisse und Herr-schaftsbezie-
hungen. Kyriozentrische Gottessprache dient Herr-schaftsinteressen, und
umgekehrt bestimmen Herr-schaftsinteressen den Gehalt von kyriozentri-
scher Sprache. Daher gentigt eine intra- und intertextuelle Analyse von Spra-
che und Text nicht. Sie muss durch eine kritische systemische Analyse religi-
os-politischer Herr-schaftsstrukturen, die Gewalt und Ausschliessung aus-
tiben, als Herr-schaft legitimierend oder als Herr-schaft kritisch in Frage stel-
lend offengelegt werden.??

Es sind Herr-schafts- und Machtbeziehungen, die entstellte Formen von
Kommunikation hervorbringen und die Interessen, Bediirfnisse und verzerr-
ten Wahrnehmungen der sozialen und religisen Welt zum «common sense»
oder gesunden Menschenverstand machen. Die feministische Ideologiekritik
versteht damit Sprache als Mittel und Weg, Formen von Macht in Sinn- und
Bedeutungszusammenhinge einzuschreiben. Sie fragt, warum gerade heute
der Monotheismus so heiss umstritten ist. Sie sucht nicht zuerst den Mono-
theismus definitorisch zu bestimmen, sondern untersucht, wie er rhetorisch-
the*logisch in der Wissenschaft konstruiert wird.

Ideologien zu erforschen, heisst ja nicht nur einen bestimmten Diskurs
festzustellen, sondern auch, Interpretationsweisen und Sinngebungsrhetorik
zu untersuchen, die entweder dazu dienen, Herr-schaftsgewalt zu bestirken
oder sie zu untergraben. Ideologiekritik verlangt aber besonders auch, dass die
Denkrahmen und Schemata, die biblisches Wissen und Interpretationen ge-
stalten und bestimmen, kritisch analysiert werden.

I Das dualistische Denkschema Monotheismus - Polytheismus

Die Diskussion des biblischen Monotheismus ist fest eingebettet in das religi-
onsphilosophische Denkschema Monotheismus - Polytheismus oder Monotheis-
mus - Kosmotheismus/Pantheismus. Deshalb ist es notwendig, dieses theore-
tisch-dualistische religionsphilosophische Konstrukt «Monotheismus-Poly-
theismus» zu kontextualisieren und zu dekonstruieren, um «Monotheismus»
nicht als Onto-The*logie, sondern als Rhetorik verstehen zu kénnen.

In der Diskussion ist allgemein anerkannt, dass der Begriff Monotheismus
nicht ein biblisch-theologischer, sondern ein Begriff der Moderne ist. Das Mo-
notheismus - Polytheismus Schema wurde religonsphilosophisch als Metho-
de eingefiihrt, um die Religionen anhand ihrer G*ttesvorstellungen einteilen

2 Obwohl solche feministischen gesellschaftlichen Rekonstruktionsmodelle vorliegen,
werden sie oft nicht einmal zur Kenntnis genommen, geschweige denn diskutiert.
Vgl. z.B. Hannelore Schroder, Feministische Gesellschaftstheorie, in: Luise F. Pusch
(Hg.), Feminismus. Inspektion der Herrenkultur. Ein Handbuch, Frankfurt a.M.
1983, 449-476, oder meine Arbeiten zum Kyriarchat.



Monotheismus und Herr-schaft 497

zu konnen. Der Begriff des Polytheismus geht auf Philo von Alexandrien zu-
riick und wurde 1580 von Jean Bodin wieder entdeckt. Der Begriff des Mono-
theismus wurde dann von Henry Moore 1660 als Kontrastbegriff zu Polythes-
mus eingefithrt. Monotheismus ist also ein dualistischer Begriff, der ohne sei-
nen Gegenbegriff nicht leben kann. Dieser Gegensatz wurde dann dazu be-
nutzt, um das Christentum als «vera religio», als einzig wahre Religion zu
behaupten und polytheistische Religionen als Heidentum abzuqualifizieren.?
Damit sind diesem religionsphilosophischen Monotheismus-Polytheismus-
Schema abwertende, ausgrenzende Strukturen fir nicht-monotheistische Re-
ligionen eingeschrieben, wobei der Monotheismus als eine der christlichen
Religion entstammende Kategorie aufgewertet wird und die Uberlegenheit
der christlichen G*ttesvorstellung darstellen soll.?

Doch werden seit dem 19. Jarhundert auch Gegenstimmen laut, die darauf
hinweisen, dass mit seinem Bestehen auf den einen, ausserweltlichen Gott al-
leine der Monotheismus zur Verarmung der Religion und «zur Unterdriik-
kung der Entfaltung des vitalen Geistes der Menschheit» sowie zur Rechtfer-
tigung «aller Freiheiten und Mundigkeiten» gefiihrt hat (so Nietzsche)?. Zu
Beginn des 21. Jhdts. ist in einer pluralistischen Gesellschaft, in der viele Re-
ligionen zusammenleben, der Monotheismus mit seiner Leugnung aller
Gotter keine Selbstverstindlichkeit mehr. Die Logik des Monotheismus strei-
tet gegen das Prinzip pluralistischer westlicher Gesellschaften, die auf der
Achtung der menschlichen Wiirde und der Religionsfreiheit bestehen; diese
Logik liuft nimlich darauf hinaus, die Wahrheit anderer Religionen zu ver-
neinen.”’

Der kontrastierende Dualismus Monotheismus-Polytheismus wird in der
Diskussion verschieden akzentuiert und eingesetzt. Christliche Theologln-
nen suchen den Monotheismus gegeniiber seinen kulturellen KritikerInnen
positiv zu verteidigen. Sie tun dies oft, um ihren eigenen partikularen Mono-
theismus gegeniiber VertreterInnen anderer Monotheismen als «besser» aus-
zuweisen.

Postmoderne KulturwissenschaftlerInnen wiederum sind darauf bedacht,
die Vorziige des Polytheismus, seine Pluriformitit und reiche Verschieden-
heit gegen das totalisierende Konzept des Einen und Einheitlichen herauszu-

2 Gregor Ahn, Monotheismus und Polytheismus als religionswissenschaftliche Katego-
rien?, in: Oeming, Schmid, Der eine Gott und die Gétter, 1-10.

% Vgl. den Uberblick zur Verwendung des Monotheismusbegriffes in der The*logiege-
schichte der Neuzeit: Monotheismus IV (Christoph Schwébel), TRE 23, Berlin u.a.
1994, 256-262.

26 Friedrich Nietzsche, «Der Antichrist», in: ders., Simtliche Werke. Kritische Studien-
ausgabe in 15 Binden, hg.v. C. Colli, M. Montinari, Bd. 6, Berlin u.a. 1980, 185.

7 Wolf Krétke, Der Glaube an den einen Gott. Zur christlichen Pragung des «Monothe-
ismus», BThZ 22 (2005) 70-85 (74).



498 Elisabeth Schiissler Fiorenza

stellen. Diese Diskussion von Monotheismus - Polytheismus bewegt sich
weithin auf der philosophisch-ontologischen Ebene und hinterfragt nicht die
dualistische Rhetorik, die Mono- und Polytheismus antagonistisch konstru-
iert. Dieses dualistische religionsphilosophische Schema kann, wie Grace
Jantzen aufgezeigt hat, nicht anders, als den antiken neuplatonisch-pythago-
reischen Dualismus der oppositionellen Prinzipienreihe von Einheit und
Vielheit fort- und festzuschreiben.?® In seiner Metaphysik (986a) schreibt Ari-
stoteles dem Pythagoras die folgende Tabelle zu:

Monas (Einheit — positive Reihe) Dvas (Vielheit — negative Reihe)
Grenze Unbegrenztheit
Gerades Ungerades
Einer Vielheit
Rechts Links
Minnlich Weiblich
Ruhendes Bewegtes
Gerades Krummes
Licht Finsternis
Gutes Baoses
Gleichseitiges Ungleichseitiges

Diese Form der Onto-The*logie setzt Philo voraus. Nach Erik Peterson hat
Philo sie mit dem Begriff der Monarchia verkniipft. Rémische Rechtsphiloso-
phie hat den Gegensatz von Einheit (Monarchie, Friede, Imperium) und Viel-
heit (Chaos, Krieg, Gewalt) aufgegriffen. Die Eins ist das Symbol der Pax Ro-
mana, die Zwei das der Discordia. Dieses ontologische Denkmuster von Ein-
heit und Vielheit hat das ideologische Bewusstsein der hellenistischen Zeit
und des frithen Judentums und Christentums geprigt.

Feministische Analyse hat weiterhin aufgezeigt, dass solche Dualismen
nicht logische Zweiheiten, sondern ideologische Dualismen sind, denen un-
gleiche Machtbeziehungen eingeschrieben sind, die thematisiert werden miis-
sen. Die positive linke Seite der Reihe ist ordentlich, gut und minnlich, wih-
rend die rechte Seite chaotisch, schlecht und weiblich ist. In der platonischen
Philosophie wurde die linke Seite mit Geist und Sinn und die rechte Seite mit
KSrper und Materie assoziiert. Frauen und die Welt wurden so konzeptuell
mit Welt, Materie, Chaos und Ubel in eins gesetzt, wihrend Minner in Ver-
bindung mit Gott, Gutem, Geist und Wahrheit gesehen werden. In westlicher
Symbolik wurde der gottliche Eine als reiner Geist, reines Gutsein und als
minnlich gedacht. Als der ganz Andere wurde er kontrastiert mit der materi-
ellen Welt, dem Chaos und dem Weiblichen. Dieser polarisierte Dualismus
wurde dariiberhinaus kyriozentrisch verstanden, so dass der untergeordnete
Terminus nur die Verneinung oder Negation, die Abwesenheit und Entbeh-

2 Grace M. Jantzen, Becoming Divine. Towards a Feminist Philosophy of Religion,
Bloomington 1999, 265-275.



Monotheismus und Herr-schaft 499

rung des primiren Begriffes darstellt. Der primire Terminus definiert sich
selbt, indem er sein Anderes ausschliesst.

Ontologische Dualismen, die definitorisch sind, verschleiern damit zu-
gleich die Herr-schaftsverhiltnisse, die sie rhetorisch-ideologisch zu legitimie-
ren suchen. Diese Herr-schaftsverhiltnisse werden gewdhnlich in der wissen-
schaftlichen Diskussion als «hierarchisch» etikettiert. Doch trifft dieser Aus-
druck nur auf sakrale Herr-schaftsverhiltnisse zu und verschleiert also die
minnlich herren-bestimmte, soziale und politische Dominanzpyramide und
-ideologie, die Kyriarchat und deren Ideologie Kyriozentrismus zu nennen
sind. Wihrend Kyriarchat die imperial-patriarchal verschrinkten Macht-
strukturen der antiken und modernen minnlich bestimmten Herr-schaftspy-
ramide theoretisch benennt, ist Kyriozentrismus deren ideologische Legiti-
mation, die nétig ist, wo immer das radikal demokratische Ethos von «der
gleichen Wiirde der Vielen» (Hannah Arendt) Herr-schaft grundsitzlich in
Frage stellt. Da Demokratie die gleiche Macht und Wiirde der Vielen bean-
sprucht, geschichtlich aber weithin auf die minnliche Elite, d.h. auf besitzen-
de, gebildete Herren beschrinkt war, wurde die ideologische und the*logi-
sche Legitimation von Kyriarchat immer wieder notwendig.

Bei der Monotheismuskritik geht es also eigentlich nicht so sehr um die
Frage, wie das gottliche Sein zu denken ist. Es geht auch nicht nur um das Pro-
blem des exklusiven Wahrheitsanspruches und der exklusiven Identititsbil-
dung, sondern auch um den Ausschluss des Weiblichen. Dies sind Fragen, die
unausweichlich das Problem von Herr-schaft und Gewalt anzeigen. Gewalt
und Herr-schaft sind aber nicht nur ein Problem monotheistischer Religio-
nen, sondern auch ein Problem von polytheistischen, pantheistischen oder
kosmotheistischen Religionen. Nicht Monotheismus, sondern der Zugang zu
Herr-schaftsmacht bringt Gewalt hervor, wie das Beispiel des romischen Rei-
ches und seines Polytheismus reichlich belegt.

Das Problem von Herr-schaft und die Frage der Gewalt verlangen, dass
wir den Gegensatz von Monotheismus und Polytheismus sowie die thn unter-
mauernde Onto-The*logie kritisch in Frage stellen, um die diesem biniren
Gegensatz eingeschriebene Herr-schaftsrhetorik zu iiberwinden. Dies ldsst
sich, wie wir gesehen haben, nicht auf der religions-philosophischen, ontolo-
gischen Ebene bewerkstelligen, da der die Anderen ausschliessende und nega-
tiv bestimmende Dualismus dem Monotheismus-Polytheismus Schema we-
sentlich eingeschrieben ist.

IV. Die Rede von G*tt

Deshalb ist es notwendig, dass wir das Schema Monotheismus/Polytheismus
mit seiner dualistischen Begrifflichkeit rhetorisch dekonstruieren, um uns auf



500 Elisabeth Schiissler Fiorenza

das the*legein, das «vom G*ttlichen sprechen» neu zu besinnen und den on-
tologischen Dualismus der/des Einen und der Vielen rhetorisch zu iiberwin-
den und the*logisch fruchtbar machen zu kénnen. In meinem Buch «Gren-
zen iberschreiten» habe ich argumentiert, dass dies moglich wird, wenn wir
die vier Weisen der traditionellen christlichen The*logie, iiber G*tt zu reden
— die via affirmativa, negativa, eminentiae and practica - aufnehmen, kombi-
nieren und gegenseitig korrigieren. Alle vier rhetorisch-the* loglschen Strate-
gien miissen zusammen und nicht einzeln eingesetzt werden und zugleich in
der via practica verwurzelt bleiben.

Erstens, da G*tt die menschliche Erfahrung radikal tibersteigt, da Sie/Er/
Es das X jenseits von Jenseits-Sein ist, vermag keine menschliche Sprache,
auch nicht die der Bibel, adiquat vom G*ttlichen zu reden.?” Deshalb unter-
streicht die via negativa der klassischen The*logie, dass wir nicht eigentlich
zu sagen vermogen, wer G*tt ist, sondern immer wieder betonen miissen, wer
G*tt nicht 1st. Er ist nicht wie ein Mann, nicht wie ein Weisser, nicht wie ein
Vater, nicht wie ein Konig, nicht wie ein Herrscher, nicht wie ein Herr. Sie
ist auch nicht wie eine Frau, nicht wie eine Mutter, nicht wie eine Konigin,
nicht wie eine Dame. Es ist auch nicht wie Feuer, nicht wie ein Mutterschoss,
nicht wie ein Wind, nicht wie ein Adler, nicht wie ein brennender Busch.
Solch eine kritische Zuriickweisung und Dekonstruktion einer kyrio-zentri-
schen Minnlichkeit und Weiblichkeit, Lenkung und Unterwerfung, Ortho-
doxie und Hiresie, Monotheismus und Polytheismus als Determinanten fiir
das Reden von G*tt ist eine der wichtigsten Aufgaben nicht nur feministi-
scher The*logie.

Zweitens: Christliches Reden tiber G*tt beginnt mit der Annahme, dass
der biblische G*tt nicht ein G*tt der Unterdriickung und Gewalt, sondern
der Befreiung, des Heils und des Wohlseins ist, und versucht, dieser Uberzeu-
gung in vielfiltiger Weise Ausdruck zu verleihen. Deshalb schreibt eine affir-
mative the*logische Strategie (via affirmativa oder analogica) G*tt in positiver
Weise alles utopische Verlangen nach Gerechtigkeit und Wohlsein zu, von de-
nen zahllose Menschen traiumen und worauf sie hoffen. Solch ein affirmativer
analoger Diskurs tiber G*tt darf sich jedoch nicht auf anthropologischen In-
dividualismus beschrinken, sondern muss an der Wirklichkeit und Vision der

Schopfungsfiille ausgerichtet bleiben.

2 Vgl. Frank Criisemann, «Gott Abrahams, Gott Isaaks, Gott Jakobs». Notizen zur
Frage eines Kriteriums eines theologischen Redens von Gott, in: Karl Holzmiiller,
Norbert Ihmig (Hg.), Zuginge zur Wirklichkeit. Theologie und Philosophie im Dia-
log, Bielefeld 1997, 163-169, der Buber zitiert: «Denn die Gottesidee, das Meisterwerk
des Menschen, ist nichts als das Bild der Bilder, das sublimste unter den Bildern.» und
damit betont, dass das Bilderverbot das Kriterium fiir jegliches theologische Reden
von Gott ist. (165) Doch reflektiert er nicht, dass seinem Titel gemiss G*tt nur
minnlich-patriarchal vorgestellt wird.



Monotheismus und Herr-schaft 501

Wenn The*logie sich des analogen Charakters ihres Redens von G*tt und
des apophatischen Charakters des G*ttlichen kritisch bewusst bleibt, wird sie
auch fahig sein, in die christliche G*ttessprache die vielfiltigen Bilder und Na-
men der G*ttin einzufiihren, die z.B. im Katholizismus in und durch den Ma-
rienkult tibermittelt worden sind.*® Wie Judith Plaskow fiir die judische
The*logie gefordert hat, so mussen auch christliche FeministInnen darauf be-
stehen, dass die christliche The*logie ihre «Angst vor der Gottin» iberwin-
det.’! Die Bedrohung des jiidischen und des christlichen Monotheismus be-
steht ja nicht in der Verehrung des G*ttlichen in weiblicher Form?*, sondern
in der Tatsache, dass der Monotheismus zur religiosen Legitimation kyriar-
chaler Herr-schaft gedient hat.??

Die dritte Strategie der klassischen theologischen Reflexion, die via emi-
nentiae, setzt die beiden ersten Strategien voraus, betont aber, dass sowohl die
Ablehnung des minnlichen Redens von G*tt als auch die Art, von G*tt posi-
tiv weiblich als Géttin zu reden, nicht adiquat sind. G*ttliches ist immer
grosser und immer mehr, als menschliche Sprache und Erfahrung ausdriicken
konnen. Dieser «Uberschuss» des G*ttlichen macht eine bewusste Vermeh-
rung und Erweiterung von Bildern und Symbolen fiir G*tt notwendig, die
nicht nur vom menschlichen Leben, sondern auch von der Natur und von
kosmologischen Wirklichkeiten abzuleiten sind. Die via eminentiae vermag
so, einen reichen Schatz von biblischen Symbolen und Metaphern mit den
vielfiltigen Bildern und Traditionen der Géttin fiir die theologischen Diskur-
se Uiber das Gottliche wiederzugewinnen.

30 Eine solche Weise vielgesichtiger theologischer Assoziation und imaginativer Erweite-

rung kommt z.B. im Akathistos zum Vorschein, einem marianischen Hymnus der
Ostkirche. An ihm kann gesehen werden, wie biblische Sprache sich in feministischer
Form aneignen lisst: «Gegriisst, du Meer, das verschlungen den heiligen Pharao;
gegriisst, du Fels, der getrinket, die nach Leben diirsten; gegriisst du, Feuersiule, die
jene im Dunkeln gefiihrt; ... Gegriisst, o Land der Verheissungen; gegriisst, du, aus der
Honig und Milch fliesst. Gegriisst, du unversehrte Mutter ...». Vgl. Gerhard G. Meer-
semann (Hg.), Der Hymnos Akathistos im Abendland. Die ilteste Andacht zur Got-
tesmutter, Freiburg 1958.
31 Judith Plaskow, Standing Again at Sinai. Judaism from a Feminist Perspective, San
Francisco 1990, 121-169.
32 Eine extensive, kommentierte Bibliographie bietet: Anne Carson, Goddesses & Wise
Women. The Literature of Feminist Spirituality 1980-1992, New York 1992; zur
interreligiosen Diskussion siehe: Carl Olsen (Hg.), The Book of the Goddess. Past
und Present, New York 1983; als Beispiel einer personlichen thealogischen Rechen-
schaft siehe bes.: Carol P. Christ, Laughter of Aphrodite. Reflections on a Journey to
the Goddess, San Francisco 1987.
Zu den Zusammenhingen zwischen dem Sprechen von G*tt und der Selbstachtung
von Frauen siehe: Carol Saussy, God Images and Self Esteem. Empowering Women in
a Patriarchal Society, Louisville 1991.

33



502 Elisabeth Schiissler Fiorenza

Viertens: Die letzte traditionelle theologische Strategie, die via practica,
wird gewohnlich mit Liturgie und Spiritualitit assoziiert. Doch sucht eine
kritische feministische The*logie’* die Rede von G*tt vor allem in der Praxis
und in der Solidaritit anti-kyriarchaler gesellschaftlicher und kirchlicher Be-
fretungsbewegungen zu verorten. Die Kreativitat und die Emotionalitit unse-
res Redens uiber das Gottliche missen in solchen sozialen Bewegungen ver-
wurzelt bleiben, damit sie nicht in kyriarchal reaktionirer Weise fiir die Fest-
schreibung kultureller Weiblichkeit missbraucht werden koénnen. Die via
practica muss also alles Reden iiber G*tt kritisch bedenken und bestimmen.

Zwar ist G*tt «jenseits» von Unterdriickung, doch kann Thre offenbarende
Gegenwart inmitten der Kimpfe gegen Entmenschlichung und Ungerechtig-
keit erfahren werden. Deshalb ist das G*ttliche immer neu zu benennen in
solchen Erfahrungen des Einsatzes fiir Gerechtigkeit und die Verinderung
und Umbildung unterdriickender Strukturen und entmenschlichender Ideo-
logien. G*tt ist als aktive Macht von Gerechtigkeit und Wohlsein in unserer
Mitte immer wieder neu und verschieden anzurufen. Sie/Er/Es ist es, die/
der/das uns in unserem Streiten gegen Unrecht und fiir Gerechtigkeit be-
stirkt, genauso wie Sie/Er/Es die IsraelitInnen auf ihrem Weg durch die Wii-
ste aus der Sklaverei zur Freiheit begleitet hat.*® Eine solche the*logische Me-
thode macht es moglich, die allumfassende g*ttliche Einheit - ausgedriickt in
der herr-schaftslosen Vielheit der Bilder und Symbole, um die es in der Mo-
notheismusdiskussion geht - neu anzudenken und in Herr-schaft verindern-
des Handeln umzusetzen.

Abstract

Nach einer Skizze der Monotheismusdiskussion wird das theoretisch-dualistische Schema
«Monotheismus-Polytheismus» dekonstruiert und so das Monotheismusproblem nicht als
Onto-The*logie, sondern als Rhetorik verstanden. Dies geschieht vom Standpunkt einer
kritischen feministischen christlichen Befreiungsthe*logie und Bibelwissenschaft aus. Eine
kritisch-feministisch-rhetorische Analyse kann zeigen, dass es in der Monotheismusdebatte
nicht so sehr um The*logie, d.h. das Reden von G*tt geht, sondern vielmehr um das Pro-
blem der biblisch-christlichen Legitimierung von Herr-schaft und Gewalt. Deshalb ist es
wichtig, das Problem, wie iiber G*tt zu sprechen ist, the*logisch neu zu artikulieren. Ab-
schliessend werden positiv die vier Weisen (via negativa, positiva, eminentiae und practica)
traditioneller The*logie als eine rhetorische Methode eingefiihrt; so wird es méglich, die
allumfassende g*ttliche Einheit - ausgedriickt in der herr-schaftslosen Vielheit der Bilder
und Symbole, um die es in der Monotheismusdiskussion geht -, anzudenken und zu leben.

Elisabeth Schiissler Fiorenza, Harvard

3 Vgl. Ruth C. Duck, Gender and the Name of God. The Trinitarian Baptismal For-
mula, New York 1991.
35 Siehe Weish 10,1-21.



	Monotheismus und Herr-schaft : eine kritisch-feministische Anfrage

